




LE М.ESSAGER 

ВЕСТНИК 
РУсскоrо ХРИСТИАНскоrо 

ДВИЖЕНИЯ 

173 

ПАРИЖ - НЬЮ- йОРН - МОСНВА 

173 1 - 1996 



Отпечатано в Христианском издательстве 
117192 Москва, Мичуринский проспект, 1 

Copyright © Le Messager. Paris 1996 

COMISSION PARITAIRE 
№ d'inscription 620 16 



От Редакции 

Не в перв ы й  раз «Вестник" возвращается к пробл еме экуме­
низма, хотя, казалось бы, на эту тему столько уже было сказано, 
столько разъяснено! И тем не менее одно уже слово «экуме­
низм" п родолжает вызы вать у слишком многих отталкивание, 
осуждение, у иных даже непонятную злобу. 

Мы не устанем повторять, что экуменизм не есть доктрина, 
по крайней мере у православных, и потому ни в коем случае он 
не может быть назван «ересью», а уж тем бол ее «сверхъересью", 
как это делает, например, сербский епископ Артемий (Косово). 
Ни один скол ько-нибудь ответственный п равосла вный бого­
сл ов, из тех, что участвовал или ныне участвует в экум ени­
ч еском движении, не исповедует так называемую branch thcory, 
согласно которой все ветви христианства равны. В заявл ении, 
подписанном всеми православными дел е гатам и  на основопо­
л агающей конференции в Эдинбурге (1937) было четко сказано: 
«Православи€ учит, что, по самому своему существу, Церков ь  
земная является видимой и что только одна истинная церковь 
видимая может существовать на земле». 

Еще менее правом ерно сводить экуменизм к Все м ирному 
Совету Церквей, основанному в 1948 году. Экуменизм и старше 
и шире е го.  Скол ько было еще в XIX веке плодотворных встреч 
м ежду русской церковью и англиканами или старокатоликами! 
Став учреждением ,  Всемирный Совет Церквей потерял изна­
чал ьную динамику и свободу экум енического движения, но те м 
не м енее все правосл авные церкви без исключения приняли 
решение в нем состоять, видя в этом возможность деятельного 
сотрудничества в вопросах п росвещения и братотворения, а 
также мировую трибуну для свидетел ьства о Православии. 

Те, кто со страстностью ополчаются на экуменизм, вероятно 
не ощущают раздел ение христиан как трагедию. Подстрекае­
мое и не вероисповедными п ричинами, разделение поразил о 
самоё Церковь, части которой остаются в разной степени, но тем 
не менее существенно близки друг к другу. Пусть нам скажут, в 
чём состоит на сегодняшний день отклонение от Истины в 
дохалкидонских церквах, назыв ающих и считающих себя 
православными? И в чем, если отклонение когда-то и было, оно 
проявляется сегодня в их строе, в ере, жизни? Первый экуме­
нический долг п равосла вных восстано вить «экум ену", т.е. 
всел енскость, (в границах бывшей В изантийско й и м п ерии) с 
этими древними церквами Ближнего Востока, Египта, Абисси­
нии, Арм ении. Как расширится тогда кругозор правосл авных, 

3 



как отой дут на задни'й план соблазны обрядоверия, при нали­
чии исконного обрядового разнообразия . . .  

Если, несмотря на 15 веков раздел ения (!), до-хал кидон­
ские церкви остались по существу и по духу п равосл авны м и, 
то, к сожалению, того же нельзя сказать п ро отделившуюся в 
XI веке Западную церко в ь .  В отрыве от Восточной ,  она проде­
л ал а  д во йной, противоречивый ,  но и последовательный путь, 
с одной стороны,  затвердев в авторитаризме и, к несчастию, 
напосл едок узаконив этот авторитаризм ненужными догм ата­
ми, а с другой - из п ротеста отклонившись, в разной м ере, о т  
основ предания. И тем не менее западная половина христиан­
ской «экумены» осталась церковью, пусть в ч ем-то и ущербной.  
В главном (христологии, духовной жизни, даже в таинствах), 
особенно с римо-католичеством ,  но и с некоторы ми п ротестант­
скими ветвями, общего м ежду нами бол ьше, чем разъединяю­
щего. Кто хоть раз посетил бенедиктинский монастырь и пожил 
его молитвенной жизнью, уже не сможет отмахнуться горды м  
окриком «еретики». 

Незыблемой истиной-тайной остаются смел ы е  сло ва митр. 
Платона, что «стены раздел ения не достигают до небес». А если 
это так, то здесь, на земл е, не слишком надеясь на воссоеди­
нение, но и не отчаиваясь в нем,  м ы  должны прил агать все 
усилия, чтобы раздел ения не усугублять, тем более не превра­
щать во вражду, а по мере сил , отделяя тщател ьно гл авное 
о т  неглавного, всячески их умерять и восполнять деятельной 
любовью. Это и есть экумениз м ,  и другого обозначения для 
этого насущного стремл ения к всел енскости христианского 
откров ения язык еще не п ридумал,  да и луч шего не п риду­
м а е ш ь. 

С какой л егкостью ины е запираются в своей п равоте , 
п ротивопоставляя ее даже своим же братьям по православной 
вере (и они для них еретики), тем сам ы м  придавая Истинной 
Церкви отпе чаток сектантского обособл ения (карловчане и иже 
с ними,  зилоты на Афоне, «старостил ьники" разных м астей и 
т . п.). 

Кто нап адает на экумениз м ,  делая п режде всякого рас­
суждения из него жуп е л ,  грешит п ротив Христов ы х  запове­
д е й  о е д инстве и любви. Ибо кто п оверит х ристианам , пусть 
и разъединенным,  если среди них над разномыслием не возо­
бладает любовь? 

Никита Струве 

4 



/1 БОГОСЛОВИЕ - ФИЛОСОФИЯ 11 
Игумен ИГНАТИЙ (Крекшин) 

О ХРИСТИАНСКОМ ЕДИНСТВЕ 

Верую во единого Бога Отца, и Сына, и Святого Ду­
ха - каждый день повторяем мы эти слова Символа 
веры, исповедуем нашу веру в единого Бога. Сколько в 
этих словах вселенской молитвы радости подлинного 
Богообщения, какая реальность Богоприсутствия в творе­
нии выражена в них! Но как часто эти вдохновенные 
слова оказываются далекими от действительности этого 
мира, раздираемого ненавистью и страстями, мира, раз­
деленного пашей гордыней, мира, от Бога отделенного. 

В самом начале творения Бог, создавший Адама, ска­
зал : «Не хорошо быть человеку одному; сотворим ему 
помощника, соответственного ему, . .. и будут ogna плоть» 
(Быт. 2 : 1 8 , 24). Это единство первых людей было сви­
детельством их союза с единым Богом,  по образу и 
подобию которого человек был сотворен (Быт. 1 :26).  
Одновременно Бог заповедал человеку: «плодитесь и 
размножайтесь, и наполняйте землю» (Быт. 1 :28)  - и в 
этом умножении единого человечества, в этом его есте­
ственном расширении было заложено начало расселе­
ния человека по разным концам мира. В этом было 
начало закономерного разделения л юдей по разным 
странам, языкам и народам - помните? - «когда Все­
вышний давал уделы народам и расселял сынов челове­
ческих» (Втор. 32:8). И в этом разделении Богом людей 
была своя , Божественная , логика развития единого в 
многообразии человечества. 

Но с отпадением человека от Бога грех отделенности 
от Творца превратил богатство единого человечества в 

5 



разделен ность людей - и это стало трагической неиз­
беж ностью. Само разделение будет осмысляться отн ыне 
в Свя щенном Писании как наказание Божие: «разделю 
их в Иакове, - говорит Господь, - и рассею их в Израи­
ле» (Быт. 49:7). Рассеяние становится карой за гордость 
человека, дерзнувшего построить башню до небес, и тем 
самым утратившего цельность в смешении (балал) язы­
ков, как воскликнет пророк Давид: «расстрой,  Господи, и 
раздели языки их» (Пс. 54: 1 0). 

В этой утрате человеком союза с Богом, союза, впервые 
в истории заключенного с Израилем, в этом нарушении 
еди нства человечества находим мы и корень утраты 
веры в единого Бога и у грозу распространения этой веры 
среди других народов: «И обесславили святое имя Мое, 
которое обесславил дом Израилев у народов, куда при­
шел» (Иез. 36:20-2 1 ) .  

Т�л ько в восстановлении еди нства веры был зало г  
возвращения к единству рода человеческого - не случай­
но уже в Аврааме, этом отце верующих, Господь благо­
словляет все народы (Быт. 12:2-3; ер. Гал . 3:7-9). В этом 
благословении пророк Иеремия видел также источ ник 
восстановления в будущем единства с Богом, обновле­
ния союза с Ни м: «Вот наступают дни, говорит Господь, 
когда Я заключу с домом Израиля и с домом Иуды новы й 
завет, не такой завет, какой Я заключил с отцами их в 
тот ден ь, когда взял и х  за руку, чтобы вы вести их и з  
земли Египетской; тот завет Мой они нарушили , хотя Я 
оставался в союзе с ними, говорит Господь. Н о  вот завет, 
который Я заключу с домом Израилевым после тех дней,  
говорит Г осподь: вложу закон Мой во внутренность 
их, и на сердцах их напишу его, и буду им Богом, а они 
будут Моим народом» (Иер. 31: 3 1 -33). 

Долж ны будут пройти многие столетия, прежде чем 
этому пророчеству суждено будет стать реал ьностью: 
обновленный союз с Богом будет дости гнут тол ько с 
пришествием Христа, в Его Церкви, которая, по слову 
апостола Павла, есть тело Его, полнота Наполня ющего 
все во всем (Еф. 1 :  1 О, 23).  В Теле Христовом, распятом на 
Гол гофе, человечество призвано к примирени ю с Богом 

6 



в приобщении единому хлебу жизни ( И н. 6: 35 ,  48) .  
Именно во Христе все люди - и дальние, и ближние -
получают доступ к Отцу в одном Духе (Еф. 2: 18). 

Но одновременно с цришествием Х риста, Своею 
Кровью скрепившего Новый Завет, в мир приходит и 
новое разделение - и в ::>том тайна Богочеловечества. Уже 
в благословении Симеона Богоприимца сл ышим м ы  
загадочные слова о Христе: «вот, О н  лежит н а  падение 
и восстание многих в Израиле и в знамение пререкае­
мое» (Л к. 2: 34). И сам Христос произносит кажущиеся 
сейчас нам такими страшными слова: «Думаете ли вы,  
что пришел дать мир земле? Нет, говорю вам,  но разде­
ление» (Лк. 12:5 1 ). Господь приносит разделение в тот 
самый мир, о котором позднее скажет апостол: «не лю­
бите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет 
любви Отчей» ( 1  Ин. 2 : 1 5). Потому что в ::>том мире нет 
любви Отчей, нет любви к Отцу,  не может быть никакой 
любви, потому что этот мир пронизан ложью, э1·о·r мир 
закрыт в самом себе, э·rот мир исполнен страха и нена­
висти. 

И в то же время евангелист говорит: «не послал Бог 
Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы ми р 
с пасен был через него» (И н. 3 : 1 7) .  Как же так - Бо г 
не от ми ра , и Бо г в то же время хочет спасения ::>то го 
мира? 

В этом кажущемся противоречии евангел ьского тек­
ста, которое так хотят найти в Евангелии его критики, 
м ы  види м хрис1·иm1ское углубление понятия ветхоза­
ветной святости. Божественная святость Ветхо го Завета, 
внешняя этому миру и для него недоступная, становит­
ся в Богочеловеке Иисусе Христе, который есть Святой 
Божий, достижимой для человека: «за них Я посвя щаю 
Себя, - говорит Господь, - чтобы и они были освящены 
истиною» (Ин. 1 7: 1 9).  В ::>той приобщенности к полноте 
святости Бо жьей, дарованной Христо м, человечество 
вновь обретает утраченное некогда единство с Богом: «Да 
будут все едино: как ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и 
они да будут в Нас едино ,  - да уверует ми р, что т ы  
послал Меня» (Ин. 1 7:2 1 ). 

7 



Да уверует мир . . .  
Но как же может утвердиться наше свидетельство о 

едином Боге, о Христе воскресшем, если мир до сих пор 
разделен, и что больнее всего осознавать - разделен 
мир христианский. Где же, спросите вы, наше единство, 
если цивилизация , называющая себя христианско й ,  
раздираема расколами , если христиане одной церкви 
нетерпимы дру г к дру гу? Сама мысль о допустимости 
разделений в Церкви, в теле Христовом, еще апостолу 
Павлу казалась невозможной, ибо «Бог соразмерил тело, 
. . .  дабы не было разделений в теле» ( 1  Кор. 12 :24-25) .  
Именно в разделениях видел апостол проявление плоти, 
провоциру ющее грех : «ибо если между вами зависть, 
споры и разногласия, то не плотские ли вы?» (1 К ор. 
3 : 3). 

«Разве разделился Христос?» - спрашивал апостол 
Павел спори вших между собой христиан Кори нфа. 
Неужели может разделиться Христос, спрашиваем мы 
сейчас, Христос, во имя которого все мы были крещены,  
Христос, «Не сшитый» хитон которого никогда не может 
быть разделен (Ин. 1 9:23-24)? И разве не противоречат 
все разделения самой природе Церкви, единой в Теле 
Христовом? И не из-за нас ли, подчас только называю­
щих себя христианами, не из-за наших ли разделений, 
свидетельство Божие умаляется в мире, имя Божие в 
этом мире хулится? 

Как же еще можем мы объяснить самим себе и миру 
причину этих разделений в самой Церкви? 

Вы помните, конечно,  одну из притч Христовых о 
Царстве Божием, в которой говорится о человеке, посеяв­
шем на своем поле доброе семя, и о враге этого человека, 
посеявшем среди пшеницы плевелы, сорняки (Мф. 1 3 :  
24-30; ер. Мк. 4 :26-29). И вы помните, как сам Господь 
объясняет эту притчу - послушаем Его: «сеющий доброе 
семя есть Сын Человеческий; поле есть мир; доброе семя 
есть сыны Царствия, а плевелы -- сыны лукавого; враг, 
посеявший их, есть диавол . . .  » (Мф. 1 3 : 37-39) .  Дьявол 
является источником всех разделений, говорит Господь, 
или, по свидетельству апостола Павла, «дела плоти»,  

8 



среди которых он называет вражду , ссоры , распри, 
разлады и тому подобное. Делающие это, сурово 
предостерегает апостол, Царства Божьего не наследуют 
(Гал. 5: 1 9-2 1 ). В чем же тогда реальность Царства Божье­
го, если действительность этого мира нарушает едине­
ние Церкви? В чем, спрашиваем мы, залог нашей веры 
в единого Бога? В чем свидетельство х ристианского 
единства? В чем действенность - верим мы - со всей 
ответственностью произносимых нами во время Литур­
гии слов радости - «Христос посреди нас»? 

В любви, говорит llисание. 
«Л юбовь долготерпит, милосердствует, любовь не 

ревнует, любовь не кичится, не надмевается, не поступа­
ет бесчинно, не ищет своего, не раздражается, не ведет 
счет злу, не радуется неправде, но сорадуется истине; 
все покрывает, всему верит, на все надеется, все перено­
сит», потому что любовь больше всех даров ( 1  Кор. 1 3 :4-
7, 14). 

Ибо Бог есть любовь ( 1  Ин. 4:8) .  
И сам Господь заповедал нам: «да любите друг дру­

га; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга» 
(Ин. 1 3 :34). 

В этой любви - залог нашего единства, в котором 
пребывают Отец, Сын и Дух Свято й ,  чтобы через это 
единство миру открылось общение-причастие (кotvwv(a) 
любви во Христе Иисусе, Господе нашем, в котором при­
мирено будет все земное и небесное. 

Но «Не человеческими силами совершится соедине­
ние, - писал Николай Бердяев, - оно окончательно 
совершится действием Духа Святого, когда час для этого 
настанет. Вселенское христианство может быть актуали­
зировано лишь при остром эсхатологическом чувстве 
жизни». Действительно, полнота вселенского христиан­
ства возможна только в перспективе Царства Божьего 
(«ищите же прежде всего Царства Божия и правды Его, и 
это все приложится вам» - (Мф. 6 : 3 3 ), когда мы «все 
придем в единство веры и познания С ы на Божия, в 
мужа совершенного, в меру полного возраста Христова» 
(Еф. 4: 1 3). 

9 



М ы  же будем неустанно молиться о чаемом объеди­
нении в Духе Святом и повторять вслед за Вселенским 
Патриархом Афинагором слова надежды : «Соединение 
будет чу дом, но чу дом, свершившимся в истории. 
Впрочем, начиная со дня Пятидесятницы, мы пребываем 
в конце времен ... » 

10 



Л.И. ВАСИЛЕНКО 

ЭКУМЕНИЗМ - ПРОБЛЕМА И ВЫЗОВ 

Московская Патриархия уже немало лет участвует в 
работе Всемирного Совета Церквей. Одни это оценивают 
как свидетельство ее положительного отношения к эку­
менизму, другие же замечают в ответ, что такой экуме­
низм - не более чем официален. Нередко добавляют 
еще, что на экуменических встречах и в принимаемых 
там документах обходят молчанием самые трудные и 
острые проблемы, разделяющие христиан, и что экумени­
ческая деятельность развертывается в основном в русле 
современной плюралистической культуры. Последняя 
смогла выработать способность к терпимости, сдержан­
ному взаимопониманию и умению осторожно и гибко 
вести не совсем искренний диалог с соблюдением той 
дистанции между его участниками, когда не ущемляют­
ся их интересы и не затрагиваются болевые точки. Дес­
кать, будьте хотя бы немного по-человечески культур­
ны, не требуйте от других слишком много и тогда вы 
станете вполне экуменичны. 

Плюралистическая культура, однако, не умеет пре­
вращать разделения в различия в рамках целого - в ней 
нет того Всеединства, которое искал Владимир Соловьев 
для примирения христиан. И не может быть настоящего 
единства без подлинной искренности и чистоты намере­
ний. Многие православные не удовлетворены нынешним 
состоянием экуменизма и недоверчиво относятся к его 
перспективам. Приведем резко отрицательну ю оценку 
примирительных заявлений и манифестов различных 
экуменических комитетов, которую дал митрополит 
Сурожский Антоний : это «заявления обманчивые, ибо 
они говорят о единстве веры между нами и неправослав­
ны ми - единстве, которого не существует; заявления, 
вводящие в заблуждение, ибо они поддерживают у 
других христиан иллюзию, что до единства, о котором 
мечтают экуменисты, - уже рукой подать, тогда как оно 

11  



должно основываться на полной бескомпромиссности, 
на подвижнической верности Истине» (2, с. 261 ). 

Митрополит Антоний понимает истинное Правосла­
вие так: это знание Бога таким, каков Он есть, служение и 
поклонение Ему, достойное Его святости, осуществление 
любви к Богу и ближнему согласно заповедям Христо­
вым; это жизнь по Евангелию, осуществляемая в церков­
ной общине, сохранившей чистоту веры , кафоличность 
и апостольское преемство иерархии. Вслед за многими 
духовно опытными подвижниками нашего века митр. 
Антоний признает, что никто сейчас не вправе называть 
себя православным в строгом и абсолютном смысле этого 
слова, и вполне понятно, что митр. Антоний не принима­
ет всерьез тот экуменизм, в котором задача примирения 
христиан рассматривается без связи с полнотой и чисто­
той истины, без подлинной ответственности за истину и 
перед истиной, ответственности перед лицом современ­
ного разделенного мира, влекомого разными силами к 
иному единству на антихристианской основе. 

Не следует идти на снижение уровня в вопросах эку­
менизма - таков рефрен наших архипастырей . В эку­
меническом движении, упрекают они , догматическая 
сторона веры оставляется без внимания, апостольское и 
святоотеческое Предание древней неразделенной Церкви 
игнорируется, а на первое место ставится доброе отноше­
ние друг к другу, практическая взаимопомощь и сотруд­
ничество в вопросах культурного обмена и образования и 
осторожное религиозное просвещение. Все это по-своему 
хорошо, но примирение, достигаемое на минимальном 
содержании веры, на л юбви с сохранением дистанции, 
на добрых делах, не приправленных солью истины, не 
так уж и много стоит с точки зрения вечности. Патриарх 
Московский и всея Руси Алексий П писал, что минимум 
веры легко может обернуться максимумом безверия и что 
единство христиан нужно строить «На той предельной 
полноте Богоданного откровения, что было дано Святым 
Отцам. Ведь никогда в духовной жизни нельзя равнять­
ся на слабейших, но, напротив, все время должно искать 
более опытных и духовно более богатых наставников» 

12 



( 1 8, с. 8) . Этот аргумент заслуживает, конечно, самого 
внимательного к себе отношения. 

Экуменическое движение в ряде своих направлений 
пошло на снижение уровня убедительности, и серьезные 
оппоненты находят его не соответствующим евангель­
скому идеалу. Они настаивают на том, что Православие 
несет в себе полноту истины, оно - вселенское по духу, 
а если в экуменизме и найдется что-нибудь хорошее, то 
последнее есть и в Православии. Не может быть, добав­
ляют они, иного пути примирения и достижения един­
ства христиан, кроме как на основе П р а в о с л а в и я -
истинного христианства, к которому и должны стре­
миться экуменисты. И если православный христианин 
действительно обретет милость Божию и благодать Духа 
Святого - благодать внутреннего мира, чистоты сердца, 
истинной веры, любви в служении Богу и ближнему, -
тогда он станет источником примиря ющего начала в 
самых разных ситуациях,  в том числе и во взаимоотно­
шениях с неправославными христианами. Фактически 
он исполнит то, к чему зовут экуменисты, найдет пути к 
сердцам католика и протестанта и построит отношения 
с ними в духе истинной любви. 

С этими верными положениями обычно связывают 
утверждение, что нам, православным, ни в чем не нужно 
меняться в ответ на вызов со стороны западного экуме­
нического движения: пусть другие позаботятся о возвра­
щении в истинное Православие, а мы из него никогда не 
уходили. Но не окажемся ли мы такими же, как старший 
брат из притчи о блудном сыне? Или может быть мы не 
годимся и к нему в одну компанию? Патриарх Сергий 
(Страгородский) писал в свое время: «Всякий представи­
тель инославия, как бы далек он ни был от Православной 
Церкви, всегда останется для православного христианина 
объектом духовного попечения. Христианину свойствен­
но всем быть вся (/ Кор. 9, 22), признавать самую послед­
нюю крупицу истины, если она есть у человека, чтобы 
посредством этой крупицы быть понятным своему про­
тивнику и спасти хотя некоторых (/ Кор . 9, 22). Но такое 
возвышенное настроение составляет лишь идеал, на 

13 



практике редко осуществимый.  Большинство людей 
лишь отчасти живут по вере и лишь отчасти принад­
лежат Церкви. Внутреннее чувство истины поэтому не 
слышно им с такой непосредственной ясностью, и вера 
для них - нечто внешнее, некоторое правило, наложен­
ное на их волю. Поэтому и отношения их к своей вере и 
Церкви не будут так живы, а вместе с тем и отношение 
их к инославию будет уже не то» (1 7, с. 36). 

И вместо того, чтобы свидетельствовать католикам и 
протестантам чистоту , красоту и истину Православия 
евангельского, многие наши частичные, полуцерковные 
православные демонстрируют миру свои пристрастия, 
конфликты, приверженность духовно непросветленным 
лидерам и идеологиям, сползание в стихию национали­
стических страстей, политические амбиции и обскуран­
тизм. При этом верность истине Православия превраща­
ется в уродливый конфессионализм без внутреннего 
переживания высшей правды как руководящего начала 
в жизни, без ее осуществления в поступках, без способ­
ности убедительно донести ее другим христианам, без 
прочной внутренней уверенности в истине Православия 
при встречах с католиками и протестантами.  В таком 
случае дух отчуждения и разделения действует, уже не 
встречая серьезных препятствий. 

Полуцерковные православные по своему духовному 
состоянию оказываются не в лучшем положении по от­
ношению к истинному, евангельскому Православию, чем 
христиане из неправославных церквей. Иметь догмати­
ческую чистоту и неразорванное преемство с Преданием 
древней Церкви - очень важно для нас как для тради­
ции, но тяжела духовная неудача нас как сообщества 
православных,  оказавшихся неспособными осуществить 
на деле то, к чему призывает вера и Предание. И не будут 
ли экуменисты со своим более бедным духовным бага­
жом, но с более ответственным отношением к заповеди 
«ga буgут все еgино», более правы перед Господом? Тогда 
немногого стоит позиция тех, кто заявляет: нам не нужен 
никакой экуменизм, потому что в Русской Православной 
Церкви есть все необходимое для спасения. Ясно, что 

14 



есть, но остается не исполняемой заповедь Христова о 
единстве и любви - не исполняемая, значит и отвер­
гаемая. Существование и развитие экуменизма поэтому 
оправдано из-за у гасания духа среди православных и 
среди христиан дру гих традиций. Прежде, чем стать 
способными свидетельствовать Западу истину Правосла­
вия, нужно обрести нужные для этого силы и убедитель­
ность, но это не будет дано тем, кто у грюмо и упорно 
осуждает всякое неправославие. 

Надо начинать с честного признания факта у гасания 
духа в нашей среде и слабой вовлеченности раннехри­
стианского Предания в нашей церковной жизни. О. Сер­
гий Булгаков писал, что для подлинно православной 
веры важны чаяние Нового неба и Новой земли, жажда 
встречи со Христом и жизни с ним, «Трепетное призыва­
ние и ожидание Христа грядущего», и именно это, «если 
не догматически, то фактически утеряно Православием 
(и не меньше, если не больше, и Католичеством) под не­
посильным бременем своего историзма» (6, с .55). И преж­
де чем явить твердость воли к единству, нужно взять на 
себя крест живой боли от раны церковного разрыва, от 
того, что не было исполнено заповеданное «ga буgут все 
еgино», и искренне молиться «О соеgинении всех». И тогда 
православные церкви вновь обр�тут вселенское дыхание, 
возродят дух христианского универсализма времен пер­
вых поколений христиан, столь нужный для подлинного 
экуменизма. 

«Творческое возрождение Православного мира есть 
необходимое условие для решения экуменического во­
проса», - писал прот. Георгий Флоровский (21,  с. 515), но 
оно должно предвариться положительным отношением 
православных к христианскому миру за пределами види­
мых границ православных Церквей. Архиепископ Воло­
годский и Великоустюжский Михаил (Мудьюгин) убеж­
дал «признать за другими христианскими объединени­
ями их принадлежность к истинной Церкви Христовой,  
а за каждым крещеным человеком - право считать и 
именовать себя христианином, имеющим возможность 
спасения в той Церкви, к которой он принадлежит. Иначе 

15 



говоря, христианину-баптисту или лютеранину следует 
признать, что и православные, и католики имеют такие 
же возможности вечного спасения, как и его собратья по 
церковной принадлежности . . .  Если эта радость о возмож­
ности спасения всякого христианина станет общехристи­
анским достоянием, то ни один крещеный человек не 
станет приговаривать других крещеных к вечной поги­
бели только потому , что они принадлежат к дру гой 
церковной организацию> (15, с. 16). 

М ы  получили от древней неразделенной Церкви 
великое духовное богатство, которое должны бы с радо­
стью предложить принять всем неправославны м хри­
стианам. Это апостольское и святоотеческое Предание, 
преемство и благодать иерархии, соборность церковной 
жизни, таинства и чистота веры, красота и глубина 
богослужения, духовный опыт и мудрость подвижников 
и святых, единство с сонмом мучеников и святых разных 
времен и народов. Все это должно быть явлено всем 
ищущим высшей правды. Но вместо открытости, щедро­
сти, радости и любви мы слишком часто видим замыка­
ние на себя и слы шим мрачное ворчание из конуры 
собственного «Я». Вместо погружения в таинственные 
глубины древней традиции Православия - предпочте­
ние обычаям русской церковной жизни кризисного XVII 
века, или же мрачных времен Ивана Грозного, когда 
были убиты св. Филипп Митрополит Московский и мно­
гие другие, или же времен византийских императоров, 
погубивших св. Иоанна Златоуста, св.  Максима Испо­
ведника и др. Чувствуется в этом желание опереться на 
что-то неевангельское, далекое от Христа и чуждое Ему. 

Но есть еще и действие определенного комплекса 
неполноценности. Православный богослов Оливье Кле­
ман писал о «растерянности и испуге, которые вызваны 
столкновением с современностью и которые усугубили 
ощущение слабости перед лицом назревших потреб­
ностей, катехизации, обновления, диалога с интелли­
генцией, учеными, деятелями других религий» (13, с. 9). 
О. Клеман увидел это распространенным по всему 
православному миру, не только в России. Иметь доступ к 

16 



великому духовному наследию и фактически оказаться 
вне его, вне возможностей поставить его на службу хри­
стианскому свидетельству в наши дни - это наш крест 
от былых исторических грехов и их последствий. 

В России к тому же недавно были просто большей 
частью истреблены лучшие иерархи и пастыри, право­
славные ученые и преподавательские кадры, подвижни­
ки аскезы и молитвы. Были прерваны пусть и не все, но 
многие преемственные связи с недавним дореволюцион­
ным православием, где, вопреки кризису и разложению, 
многое делалось для оздоровления церковной жизни. 
Огромное число нынешних православных фактически 
не знают традиции и попадают в зависимость от разных 
идеологов и наставников, далеких от подлинного благо­
честия и любви Христовой. В результате в глазах многих 
убежденных, но слабо просвещенных русских православ­
ных идеи экуменизма были в последние годы просто 
скомпрометированы. И это нужно честно признать, ска­
зал митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий, 
выступая 7 сентября 1 994 г. в Москве на конференции 
«Отец Алексанgр Мень: наслеgие», и затем добавил: «Не в 
верхах иерархических,  а в низах церковных наступило 
горькое разочарование в словах, которые мы твердили о 
братской любви, которая творит чудеса .. . И нас, пастырей­
экуменистов, назвали врагами Православия, и слово экуме­
низм стало восприниматься как бранное». 

Немало монахов и приходских священников вслед за 
иеромонахом Серафимом Роузом называют экуменизм 
«злейшей ересью ХХ века» и жестко требуют от своей 
паствы уклоняться от всяких контактов с неправославны­
ми, не читать никакую христианскую литературу, издан­
ную католиками и протестантами, и нередко архиереи ус­
тупают таким требованим снизу и идут на поводу у тех, 
кто одержим ненавистью. Молитва с католиками или 
баптистами - это «Мистический блуд», безосновательно 
утверждают в этой среде, ЖанВанье«проповедует оккуль­
тизм», Тереза Калькуттская - не более, чем «добрая ба­
бушка» и т.п. Те, кто так заявляет, считают неуместными 
всякие вопросы и сомнения. Если же им вверяется пас-

17 



тырское служение, то в лучшем случае они оказываются 
слепыми вождями слепых, а в худшем - волками в ове­
чьей шкуре, лжебратьями и лжепастырями, для которых 
потеряло всякое значение и Евангелие, и Предание, и 
церковное послушание Патриарху и другим архипасты­
рям. Например, в этой среде уже и митрополита Сурож­
ского Антония считают еретиком и объявляют таковым 
от имени каких-то никому неведомых священников в 
сомнительных нынешних газетах. Известны и случаи, 
когда ж гут Св. Писание в синодальном переводе, издан­
ное у католиков или протестантов. Все это может лишь 
продлить время гнева Божия над Россией. 

Это не значит, что ситуация безнадежна. Агрессивный 
антиэкуменизм не был поддержан Архиерейским Собо­
ром Русской Православной Церкви в конце 1994 г., кото­
рый рекомендовал пастырям и мирянам «иметь муgрость 
и ревиость о Госпоgе, gабы пе gавать повоgа gля смущения и 
соблазна верующим нашей Церкви» (4, с.191) . Н о  ясно, что 
едва ли агрессивные антиэкуменисты остановятся на од­
них лишь словесных выражениях ненависти. Где слово, 
там и дело. Антиэкуменизм для них - составная часть 
своеобразного «джентльменского набора» - антикатоли­
цизма, антизападничества, антисемитизма, антику льтур­
ных устремлений,  фундаменталистского ультраконсерва­
тизма и национализма, а также жажды политического 
реванша в виде религиозной империи или хотя бы госу­
дарственного православия. Поставив на экуменизм клей­
мо «ересь», они уже записывают его сторонников в число 
антихристиан, в служителей антихриста, с которыми во­
евать нужно не иначе как до победного конца. 

Вспоминаются иосифлянские предписания пресле­
довать и казнить еретиков. В России быть активным 
экуменистом означает согласиться на рискованный образ 
жизни. Убийство экумениста и миссионера о. Александ­
ра Меня это лишь подтверждает. Мень - экуменист 
милостью Божией, а не просто по своей доброй воле, но 
для врагов экуменизма не имеет значения, от Бога ли тот 
или иной его активный служитель. Приведем примеча­
тельные слова Г.П. Федотова, сказанные им по другому 

18 



поводу, но уместные и здесь: «Шарахаясь от антихриста, 
попадают в объятия дьявола. Антихрист-то может быть 
мнимый, а дьявол уж явно подлинный:  копыт не спря­
чешь. Мы имеем классическое определение: « Сей челове­
коубийца бе искони и во истине не стоит». Всюду, где явлен 
пафос человекоубийства и Пафос лжи (не говорю, убий­
ство и ложь, потому что они и от немощи человеческой), 
там мы знаем, чей это дух, каким бы именем он ни при­
крывался: даже именем Христовым» (20, с. 45). 

Велико у нас искушение выпасть из Православия в 
узколобое фанатическое сектантство. Будем надеяться, 
что Господь не пошлет испытаний свыше наших сил и 
сохранит в русском Православии все, что должно быть 
явлено неправославным церквам в своем вселенском 
христианском значении. Наш век, заметил Федотов, -
это время мученического свидетельства веры, а «сата­
нинские соблазны бессильны в час исповедничества>> 
(20, с. 4 7) .  Мученики в России отдали жизнь за правду 
Христову, а не за изоляцию Православия от всего хри­
стианского мира, которая его ослабит еще больше. 

Нередко у нас отвергают экуменизм, ссылаясь на 
православную консервативность, на патриотические чув­
ства и на монархический политический выбор: быть рус­
ским и любить Родину - значит быть православным, 
сторонящимся разных там католиков и прочих, а быть 
православным - значит дорожить традицией и хранить 
ее, любить царя и ратовать за возрождение православной 
монархии. Увы, левая политическая демагогия многое 
сделала для того, чтобы изобразить в самом черном свете 
и консервативность, и монархию, и патриотизм, и здесь 
тоже нужно расчищать завалы. Действительно ли все 
это абсолютно несовместимо с экуменическим при­
мирением? Экуменизм ведь вовсе не требует отверг­
нуть святыню русской православной традиции, Родину 
и государственный порядок, будь он монархический 
или иной. Он настаивает на том, что любить свое - не 
значит ненавидеть чужое, а также, что общее у нас с 
другими христианами важнее того, что нас различает и 
разделяет. 

19 



Митрополит Антоний Сурожский писал: «Русская 
идентичность была в очень значительной мере вдохно­
влена и оформлена христианством, но русское христиан­
ство не обязательно является полнотой всего христиан­
ского мира. Мы не можем говорить о том, что мы должны 
его привить всем странам на свете. И я думаю, что гово­
рить о совпадении русскости и православия - это униже­
ние Божественного, вечного, беспредельного. Еще Нестор 
говорил о том, что каждый народ должен внести свой 
голос, как бы музыкальную ноту в общий аккорд всего 
мира в явлении и представлении Бога; и русский народ 
может внести свое уникальное, - но это еще не все: 
мы должны научиться у других народов тому, что они 
узнали благодаря тому, что они на нас не похожи» ( 1, с. 
59-90). 

Первый великий экуменист в России, Владимир Со­
ловьев, принимал монархию и любил Православие - он 
никогда не считал православное богослужение пустым и 
безжизненным. Чем бы он ни увлекался в своей жизни, 
свой земной путь он завершил, исповедавшись у право­
славного священника, который допустил его к Святому 
Причастию. Соловьев предлагал утопический проект все­
ленской теократии, с которым нам нет нужды соглашать­
ся, тем более что он от него и сам к концу жизни отошел. 
В этом проекте он говорил, что русский царь призван 
восстановить христианскую общественность в Европе, но 
его власть должна быть поставлена рангом ниже духов­
ной власти в Церкви. Ни на Востоке, ни на Западе такой 
проект не встретил поддерж ки, но пример Соловьева 
показывает, что принимать царя - не значит отвергать 
иноправославие. Другой пример дает о. Сергий Булгаков. 
Он написал работу «У сто1 Херсонеса» ( 7) ,  где связал 
надежду на духовное возрождение России с великим Ри­
мом. Спустя время, он ответил отрицательно на вопрос, 
из Рима ли придет спасение, и решил книгу не публи­
ковать. Булгаков был монархистом не в смысле полип1-
чески-партийном, а по «любви к боговенчанному Царю»: 
он мистически принимал монархию как освящение вла­
сти, как осуществление власти не во имя свС'е, а во имя 

20 



Божие: «Я любил Царя, хотел Россию только с Царем, и 
без Царя Россия была для меня и не Россия» (6, с. 73) .  

Это была неутоляемая жажда души, которая прине­
сла Булгакову немало страданий. Это была постоянно 
попираемая любовь. Христианин-немонархист вправе 
сказать, что о. Сергий возлагал на монархию чрезмерные 
надежды , а Христос заповедал своим ученикам быть в 
отношении нее свободными: «Цари нароgов госпоgствуют 
наg ними . . .  , а вы не так» (Лк . 22, 25-26) . Но в условиях 
России монархист с сильным горением души выиграет в 
сравнении с обычными обрядоверами, приверженцами 
бытового и храмового благочестия - людьми, по оценке 
о. Сергия Булгакова, «духовно сытыми», чьи сердца уже 
никуда не порываются и не стремятся. 

Нет оснований также считать, что православная кон­
сервативность непременно обязывает стать антиэкумени­
стом. О. Георгий Флоровский был безупречным консерва­
тором, но и экуменистом тоже. Он говорил, что совре­
менный православный богослов «gолжен осознать, -что 
ауgитория, к которой он обращается, - это ауgитория жуме­
ни-ческая. Ему уже нельзя спрятаться в узкую раковину мест­
ного преgания, ибо Православие . . .  это не местное преgание, 
но в основе своей Преgание экумени-ческое, вселенское . . .  » (9, 
с. 87). Могут возразить, что мнение даже такого уважаемо­
го патролога - это еще не выражение соборного сознания 
Церкви. Но если смотреть по существу, то суть консерва­
тивности - в любви и бережном отношении к святыням 
и ценностям православной традиции, в понимании, что 
через погружение в ее глубину открывается путь к Веч­
ному. Экуменист, верный своей Церкви, признает, что и 
другая христианская традиция может иметь глубину, 
достаточную для соприкосновения с Вечным. Такое при­
знание вовсе не означает п:ринижения своей традиции 
или измены ей . Замечательный пример - «Невиgимая 
брань» св. Никодима Святогорца, который не видел 
ничего опасного для Православия в том, чтобы взять у 
иезуита Лоренцо Скуполи большую часть материала для 
этой прекрасной аскетической книги. Традиции имеют 
общий корень в древней Церкви. 

21 



Консервативность, если ее так понимать, органически 
присуща и православной, и католической традиции, и 
вся беда русского православия в том, что нам всем просто 
не хватает духа подлинной консервативности - благо­
говения перед святыней Православия, любви к нему,  
понимания, что всякое новое дело в Церкви оценивается 
согласно Слову Божию и апостольскому Преданию.  И 
прискорбно, что имеют успех - из-за слабой укоренен­
ности многих из нас в традиции - ложные, обскуран­
тистские и ультраправые формы консерватизма, когда 
стремятся «консервировать» то, что названо в Евангелии 
«преданиями старцев» - местными и далеко не во всем 
бесспорными особенностями традиции. 

Впрочем, не только от правого обскурантизма - все 
беды . В русской Церкви легко найти представителей 
�<левого» радикализма. Случается и такое, что православ­
ный священник, известный своим широко декларируе­
мым экуменизмом, произносит поучения о вредности 
Добротолюбия и называет св. Амвросия Оптинского 
«духовным фашистом». Люди же малоосведомленные, 
положим на Западе, не чувствуют здесь ничего сомни­
тельного и охотно публикуют подобные вещи. Когда же 
во всеуслышание делается заявление, что все лучшие 
люди России в XIX веке уходили в католичество, это 
приводит в полное недоумение, - ведь не так уж и много 
имен можно привести в обоснование этого тезиса, так что 
заявление по существу не заслуживает доверия. Кроме 
того, если человек любит Православие, он никогда не 
скажет ничего подобного. «Левый радикализм» в Церк­
ви,  заметим,  часто сопутствует левым политическим 
симпат'Иям, а слишком уж многие, кто шел вслед за 
левыми, раньше или позже отворачивались от Церкви. 
И не будет неуместным напомнить здесь об ответствен­
ности священника перед Богом и Церковью. Тем более, 
что все это дискредитирует экуменизм в глазах очень 
многих православных, которые на опыте убеждаются, 
что такие экуменисты их просто не любят и не уважают, 
и делают вывод, что верность традиции и экуменизм 
несовместимь1. Если такие «православные радикалы» 

22 



фактически ориентируют на уход в католичество, то 
нужно сказать, что сами католики это не приветствуют 
и признают теперь, что Православие ничем нельзя заме­
нить во вселенском христианстве. Сошлемся на апостоль­
ское послание Папы И оанна Павла П «Свет с Востока» 
(«Orientale Lumen», май 1995 года), где уделяется при­
стальное внимание догматическому учению Православ­
ной Церкви, святоотеческому наследию отцов-каппадо­
кийцев, православным святым разных времен и народов, 
красоте традиционного православного богослужения и 
достоинствам восточного монашества. Первоиерархи Ва­
тикана о православном Востоке раньше так не писали и 
не склонны были признавать, что католикам есть чему 
поучиться у православных. Но слава Богу - Рим посте­
пенно становится другим. Рим фактически признает, 
что Сам Господь сохранил Православие согласно своему 
таинственному замыслу. 

* * 

* 

Выше речь шла о том, что в наше время многих 
православных христиан не удовлетворяет экуменизм, 
понимаемый как готовность и умение вести пусть и до­
брожелательный, но не очень глубокий межконфессио­
нальный диалог. При таком подходе теряется из виду 
таинственная или мистериальная основа христианского 
единства:  полнота общения достигается не только в 
братской любви и ее делах, но и в единстве веры и в 
Евхаристии. Единая Чаша должна стать знаком единства 
христиан. Не всегда, впрочем, экуменисты заходят столь 
далеко, чтобы признать высшей целью самого экуме­
нического движения единство именно в таинствах и в 
полноте веры. Многие предпочитают ограничиваться 
тем, что они называют «единством в главном». 

Это, во-первых, вера в Иисуса Христа - Сына Божия, 
Господа и Спасителя и, во-вторых, вера в спасительное 
значение крещения, где бы и кем бы оно ни соверша­
лось, в подлинность самого мистического акта крещения 
человека, обратившегося к Богу и принявшего Христа и 

23 



Е го Евангелие. Когда эта вера глубоко проникает в жизнь 
человеческой души, открыто исповедуется и приносит 
соответствующие плоды в делах и трудах, тогда человек 
становится тем, кого и на Востоке, и на Западе называют 
«Божиим человеком», учеником Христовым. Архиепис­
коп Михаил (Мудьюгин) имел все основания сказать, что 
таковые «пребывают в Боге» и «gвижимы Духом Святым», 
к какой бы Церкви они ни относились (15, с. 16) .  Они 
продолжают свидетельство жизненной действенности 
веры, они становятся носителями духа мира, и нередко 
именно их свидетельство и помощь содействуют прими­
рению с Богом тех ищущих душ, кому не удается найти 
общий язык с представителями клира. Об особой роли 
учеников Христовых св. Симеон Новый Богослов писал 
еще в Х веке, когда духовная слабость архиереев, священ­
ников и монахов стали чем-то повседневным и повсе­
местным. 

Если бы ученики Христовы определяли атмосферу 
экуменической деятельности, они сделали бы ее намно­
го привлекательнее. Они оживили бы тот дух вселен­
скости раннего христианства, который был утрачен во 
многих конфессиях, где перестали мыслить глобально, 
по примеру св. ап. Павла, и дошли до состояния конфес­
сиональной замкнутости. Будем считать настоящим эку­
менистом того, кто стал на путь ученичества Христова и 
верит в реальность святой вселенской Церкви Христовой, 
основанной и сохраняемой Самим Господом и проявля­
ющей себя в большей или меньшей мере в жизни от­
дельных церквей. Подлинный экуменизм - это именно 
вера в прикровенную реальность вселенской Церкви и в 
то, что общее у христиан важнее всего, что их разделяет. 
Антиэкуменизм же - просто плод неверия. Такая вера 
- ответ на Божий призыв, выразившийся в словах: «Да 
буgут все еgино», «Пребуgьте во Мие, и Я - в вас», «Да лю­
бите gруг gруга, как Я возлюбил вас». 

Разу меется, в такой вере нет ничего по существу 
нового - в ней возрождается многими забытая вера 
древних христиан, и ее можно и нужно признать укоре­
ненной в истинном Православии. И чтобы стать дейст-

24 



венной ,  такая вера должна быть благодатной , нести в 
себе дух мира, жертвенной любви к Богу и ближнему; 
она должна вырастать из любви Божией к церквам и к 
каждому человеку, а также из ответной любви человека 
к Богу. Быть экуменистом - означает быть максимально 
серьезным, ответственным и убедительным в вопросах 
веры и любви к Богу и ближнему. Для этого нужны сми­
рение и благодать. Безблагодатный экуменизм бессилен. 
Духовно чуткие православные скептичны к нынешним 
формам экуменической деятельности именно потому, что 
не видят в ней дыхания Духа Святого и благоговения в 
отношении к взыскуемому единству верных. Они опаса­
ются подмены в виде неподлинных форм единства, без 
евангельской истины, свободы и любви. 

Есть еще и опасение, как бы экуменическое сближе­
ние с католиками не привело к порабощению православ­
ных под власть Римского Престола. Оно сформировалось 
благодаря тому, что католицизм до Второго Ватиканско­
го Собора признавал православных если не открыто ере­
тиками, то уж как минимум схизматиками. Приняв, что 
только в Римско-Католической Церкви - полнота Церк­
ви Христовой, католицизм столетие за столетием отказы­
вался признавать церковную полноценность православ­
ного Востока и настаивал, что только воссоединение с 
Римом под властью преемника св. ап. Петра восстановит 
настоящую церковность на Востоке. Экуменизм Влади­
мира Соловьев� был выдержан в духе этих идей в е го 
«России и Вселенской Церкви», «Русской иgее» и «Истории и 
буgущности теократии». К концу жизни Соловьев с такими 
идеями расстался, но Рим начал от них постепенно отхо­
дить лишь 30 лет назад. Митрополит Евлогий (Георги­
евский) больше многих других православных шел на 
контакты с католиками еще до вой ны, но общее свое 
впечатление от них выразил так: «Проблема соединения 
Церквей - Православной и Католической - на началах 
взаимной любви и духовной свободы встречает неодоли­
мое преткновение в вековом неизбывном папском импе­
риализме, в силу которого идея вселенского об-оеgинения 
христиан подменяется идеей поgчииения всего мира Като-

25 



лической Церкви, от чего Ватикан не может отказаться по 
самой своей природе. Вот почему, хотя Папа организовал 
в своей Церкви постоянное моление за страждущую 
Русскую Церковь, хотя через католические учреждения 
мы,  русские эмигранты, получили немало благодеяний, 
за то, конечно, мы храним в душах искренние благодар­
ные чувства, - я должен сказать по совести, что католики 
не нашли путей к нашим сердцам и многое в их отно­
шении к нам за эти годы мы с горечью восприняли либо 
как непонимание нас, либо как болезненную рану чув­
ству нашей преданности родной Православной Церкви. 
Воли к преодолению вековой отчужденности они проя­
вили мало".» (10, с. 531). 

М ногие православные и сейчас охотно подпишутся 
под такими словами как под своими собственными, 
несмотря на то, что в отношении католиков к православ­
ным немало изменилось в лучшую сторону. За предела­
ми католичества нет церковной пустоты - эти слова 
Папы Иоанна Павла П довольно известны,  как известна 
и его трактовка примата Рима: первенство Рима - это 
прежде всего первенство служения, служения единству 
христиан и укреплению их веры, служения в любви, и 
Рим должен непрестанно искать и открывать пути такого 
служения, а не создавать препятствия. Слова Христовы 
«Утверди братьев твоих» (Лк.22,32) Иоанн Павел П интер­
претирует так :  «Помни, что ты слаб, что и ты нуждаешь­
ся в непрестанном обращении. Утверgить gругих ты мо­
жешь лишь в той мере, в какой сознаешь свою слабость. Я до­
веряю тебе истину, великую истину Божию, которою Он 
замыслил спасти человека, но проповедать ее и осущест­
вить можно не иначе, как только любовью» (12, с. 195). 

Так католики раньше не говорили ,  и это дает основа­
ние для надежды, что продвижение в сторону единства 
будет продолжаться и дальше. Католики после Второго 
Ватиканского Собора немало стали делать в этом напра­
влении, и это нужно честно признать. Но надо признать 
и то, что после объявления недействительными 30 лет 
назад Патриархом Константинопольским Афинагором I 
и Папой Павлом VI отлучительных грамот 1054 года не 

26 



были совершены совместные деяния такого же значения. 
Оказалось слишком много препятствий как на Востоке, 
так и на Западе. Но традиция встреч Папы Римского и 
Патриарха Афинагора все же не прерывается. Приезд 
Патриарха Варфоломея I в Рим на Великую пятницу 
1994 года для ведения молитв 14 стояний Крестного 
пути (Via Crucis - см. 22) и в день свв. ап. Петра и Павла 
в конце июня 1 995 года свидетельствует о том, что шаги 
к сближению предпринимаются вновь и вновь и что 
любовь между православными и католиками может най­
ти себе место в жизни не только в частном порядке, но 
и в отношениях первоиерархов обеих Церквей. 

Единая евхаристическая Чаша была бы свидетельст­
вом восстановленного единства. Но Патриарх Варфоло­
мей мог лишь молитвенно участвовать в торжественной 
мессе в Риме в день свв. ап. Петра и Павла 29 июня с.г" 
но не мог сослужить Папе во время второй части мессы 
- евхаристической литургии, при всем том, что они 
вместе прочли Символ веры по-гречески без Filioque и 
вместе проповедовали после чтения праздничного Еван­
гелия на тему «Ты - Петр». Готовность Папы читать не 
латинский, а неизменный Никео-Цареградский символ 
веры еще не означала, что единство веры полностью 
достигнуто. Во-первых, в богословском плане вопрос о 
Filioque полностью не снят, хотя сказано по этому поводу 
все, что вообще может быть сказано, и осталось только 
принять нужные решения. Папа поручил специальной 
богословской комиссии заняться этим вопросом в плане 
согласования католического Credo с преданием древней 
Церкви и решениями первых вселенских соборов. Скорее 
всего при неизменности самой формулировки Credo бу­
дет дана интерпретация в согласии с древним Предани­
ем и будет предложено считать, что допустимы разные 
формулировки для выражения одной. и той же веры.  
Боюсь, что очень многие из православных не готовы 
принять такое решение. 

Во-вторых, среди католиков все еще до конца не 
изжито неприемлемое для православных у беждение, 
что только в Римско-Католической Церкви - полнота 

27 



Церкви Христовой. Богословы Рима говорят так: церков­
ность складывается из ряда элементов, которые есть не 
только в Риме, но и по всему христианскому миру, и 
некоторые из этих элементов представлены у некатоли­
ков даже в лучшем качестве, чем у самих католиков, но 
все-таки только в католической Церкви они обретают то 
целостное единство, которое делает их собственно цер­
ковными. В образной форме этому соответствует такая 
картина. Представьте себе Геннисаретское озеро, на нем 
- лодки апостолов, одна из лодок принадлежит Петру, 
в ней -то и находится Христос, а все остальные - кто 
ближе, а кто и дальше, но ни в одной из них Хрис.та как 
бы и нет. Лодки - это разные Церкви, а Римско-Католи­
ческая Церковь - это лодка Петра. Ответ ряда право­
славных был дан на том же уровне: представьте себе 
свечу, она - одна и сияет всему миру из Православия, а 
все прочие Церкви если и светят, то только отраженным 
светом. 

Митр. Антоний Сурожский высказался иначе: в сра­
внении с Православием «В католичестве гораздо больше 
неправды, а в протестантизме гораздо меньше правды. В 
протестантизме не хватает многого, тогда как в католи­
честве многое извращено» (1, с. 84) .  Если иметь в виду 
Католичество дособорное, не лучшая сторона которого и 
была основным источником впечатлений владыки Анто­
ния, то его оценка вполне понятна. Мне лично, однако, 
ближе то, что я услышал от старого уже доминиканца 
о. Жака Лёва, который бывал в Москве в конце 70-х годов 
и относился к Православию с большой любовью и пони­
манием. Православие и Католичество, говорил он, вместе 
похожи на мощное дерево, вершина которого расколота 
молнией. Корни и ствол остались общие, и движение 
питающих соков в общем одинаковое, но попробуй те 
земными средствами восстановить его как целое. 

Второй Ватиканский Собор не заходил столь далеко 
в своих формулировках, как это сделал о. Жак. Это не 
помешало ему оказать сильное вдохновляющее воздейст­
вие, например, на митрополита Ленинградского и Нов­
городского Никодима (16) и на православного духовного 

28 



писателя из русского Зарубежья Николая Арсеньева (3). 
Но в его документах есть слова, с которыми православные 
не могут согласиться: «Ибо только через Католическую 
Церковь Христову, которая есть общее для всех орудие 
ко спасению, можно получить всю полноту спаситель­
ных средств» (Постановление «Об ЭIСJменизме», 3). Есть и 
другие аналогичные места в этих документах, которые 
долго еще будут питать настороженное отношение к 
Риму. Богословско-догматическое расхождение между 
Православием и Католичеством в учении о Церкви дей­
ствительно существует, и оно должно быть преодолено. 
Православие настаивает на верности древнему принципу 
«Где епископ, там и Церковь». Он означает, что любая 
Церковь, сохранившая чистоту веры, канонически пра­
вильную иерархию, апостольское преемство и полноту 
благодати в таинствах, и есть самая настоящая Церковь. 
В первом тысячелетии христианской эры предполага­
лась также полнота евхаристического общения церквей 
между собой, включая, конечно, и Римску ю  кафедру. И 
православные ждут от католиков признания своих Церк­
вей подлинно церковными, ждут соответству ющего 
уважения и любви. В личных отношениях между право­
славными и католиками и в различных формах «низово­
го» сотрудничества это уже стало реальным. 

В-третьих, это вопрос о месте Папы в мировом христи­
анстве. Отрадно, что католики переносят свой основной 
акцент с власти Римского первоиерарха на его служение. 
Прот. Николай Афанасьев писал, что в древней Церкви 
«только такая власть [служения в любви - Л.В.] была 
приемлема для христианского сознания» (5,с.298). В древ­
ней Церкви Римская кафедра считалась «первенствующей 
в чести» и «nреgсеgательствующей в любви» .  К Римскому 
первоиерарху обращались за помощью и поддержкой в 
трудные и тяжелые моменты жизни Востока, и право­
славность самого Рима долгие столетия не оспаривалась. 
Но православные отказались признавать Папу прямым 
наместником Христа, как это было провозглашено на 
Западе в Средние века, отказались соглашаться на адми­
нистративное подчинение Риму, потому что особую роль 

29 



Папы в христианском мире католики стали осмысливать 
как его управляющее главенство над всеми епископами. 
В пылу антикатолической полемики православные стали 
ассоциировать с Папой только негативные характеристи­
ки, предъявлять обвинения во властолюбии и забвении 
принципа соборности, и от былого признания духовной 
роли Рима, казалось, не осталось и следа. 

Второй Ватиканский Собор многое изменил в отно­
шении Рима к Востоку, но не пересмотрел все, что пре­
пятствует примирению с Православием. П роцитируем 
одно из таких мест в его документах: в «это учение об 
установлении, непрерывности, значении и смысле свя­
щенного Первенства Римского Первосвященника и его 
безошибочного Учительства Священный Собор вновь 
предлагает всем верным твердо верить и, продолжая на­
чатое, постановил перед всеми исповедать и провозгла­
сить учение о Епископах, преемниках Апостолов, которые 
с П реемником Петра, Наместником Христа и видимым 
Главой всей Церкви, управляют домом Бога Живого» 
(Догматическое постановление о Церкви «Свет нароgам», 
18).  Мы ждем от католиков выработки другого понима­
ния роли Папы, более близкого по духу древнехристиан­
скому. Но сама эта роль - предмет веры. Никто никогда 
никому не докажет, что Папа - фигура особо значимая 
в мировом христианстве. Новый Завет говорит лишь об 
особом значении самого ап. Петра, а не его преемника, 
но католическая вера предлагает всем епископам и тем 
более всем христианам быть в послушании Папе как 
преемнику Петра - видимому центру всего христиан­
ского мира. Является ли эта вера непременным условием 
спасения? П равославие это отрицает, ставя на первое 
место, конечно же, веру в самого Спасителя, а вопрос о 
Папе связывает не с догматическим содержанием веры, 
а с древним Преданием. 

Папа И оанн Павел П верен решениям указанного 
Собора, не отменяет ни одной из его формулировок, но 
настаивает на том, что Папа - это в конечном счете тайна 
и одновременно - вызов и предмет пререканий.  Так и 
должно быть, потому что здесь - вопрос веры. В конце 

30 



концов, пишет он, известны древние слова, которые ни­
кто не отменял: всякий крещеный христианин - «gругой 
Христос», и всякий епископ - «ВU1сарий Христа», и если с 
этим соглашаться, то уже не будет казаться одиозным 
утверждение, что Папа- НаместнU1с Христа. Католическая 
вера здесь проявляется лишь в том, что признание Папы 
Римского Ви1еарием Христа для западной Церкви озна­
чает, что его роль Викария распространяется и на все 
другие поместные Церкви. «В таком понимании слова 
"Наместник Христов" обретают подлинный смысл. Они 
указывают не столько на gостоинство, сколько на слу­
жение, стремясь подчеркнуть задачи Папы в Церкви, его 
Петрово служение, имеющее целью благо Церкви и веру­
ющих» (12, с. 36). 

Принимать ли православному христианину таку ю 
трактовку примата Папы во всем безоговорочно? Верность 
традиции побуждает не спешить и ждать дальнейших 
шагов. Но не будет изменой традиции признание, что 
если католики верят в особую роль Папы, им по этой вере 
что-то все-таки дается, даже если сама католическая вера 
облекается в формулы, которые скорее озадачивают, чем 
вдохновляют. Но они могут восприниматься и по-друго­
му, если духовное качество взаимоотношений между 
католиками и православными изменится к лучшему. 

Переосмысление традиционных католических фор­
мул о примате Папы под углом зрения того, что служе­
ние Христово в духе смирения и любви должно стоять 
на первом месте, будет, вероятно, продолжаться и далее. 
На словах «Наместник», «Глава>>, «власть», «управление» 
лежит слишком тяжелый груз отрицательных истори­
ческих ассоциаций. Для освобождения от них нужна 
серьезная покаянная работа. Папа без «Папизма» - пра­
вославным тру дно поверить, что такая фигура может 
появиться, но благодаря определенным покаянным ша­
гам последних Римских первоиерархов она фактически 
уже есть. Православные охотнее согласятся, что роль 
Папы среди епископов - это скорее ·аналог роли Петра, 
чем прямое преемство Петрово. Патриарху Афинагору I 
был ближе такой подход и он не видел ничего недопу-

31 



стимого, чтобы в споре за истину противостать тому, кто 
занимает Римскую кафедру, также как это делал в свое 
время и ап. Павел перед Петром в Антиохии. Но прере­
кание с Петром вовсе не означает отрицания его цент­
ральной роли среди апостолов, и точно также пререка­
ние с Римом во имя правды Христовой вовсе не требует 
отрицания первенства самого Рима. «Если мы достигнем 
единства, - говорил он, - то Римский епископ будет 
несомненно первым по чести и по порядку во всемирном 
организме Церкви. Он будет находиться в средоточии 
Церквей, но отнюдь не над ними, в сердце их братского 
общения, наблюдая за жизнью этого общения, защищая 
вселенскость Церкви против угрожающего ей провин­
циализма всякого рода. П оистине председательствуя в 
любви» (14, с. 530). Примирение с Римом вовсе не будет 
административным объединением с нимt чего так боятся 
многие православные. 

Может ли в таком случае православный Восток согла­
ситься с тем, что Папа способен высказывать «ех cathedra» 
(«непререкаемо») безошибочные суждения по вопросам 
веры и морали? Ответ Патриарха таков: «Можно было бы 
сказать, что Папа, когда он говорит «ех cathedra», выража­
ет мысль всей Церкви, которая вся ведома Д у х о м 
С в я т ы м, и что, следовательно, определения, которые 
он произносит, не подлежат никакой демократической 
проверке именно потому, что они сосредоточи вают в 
себе «ощущение Церкви», выношенное всем народом Бо­
жиим, чьим выразителем призван стать Папа, но лишь 
в той мере, в какой он пребывает в полном общении, в 
полном сотрудничестве с коллегией епископов и со 
всеми верующими .. .  » (14, с .  531). Принцип соборности 
должен быть главным вопреки Первому Ватиканскому 
С обору, который определил, что Папа может высказы­
ваться «ех cathedra» и без согласия Церкви, как бы над 
ней ,  только в силу особого благодатного воздействия 
Духа Святого. В т о  р о й В а т  и к а н с к и й С о б о р  по­
ставил непогрешимость Папы в сравнительно более 
сбалансированные отношения с безошибочностью всей 
Церкви и этим смягчил жесткость Первого, но не отме-

32 



нил его формулу (Догматическое постановление о Церк­
ви « Свет нароgам», 25). Православные увидели здесь непо­
следовательность и неувязки и дали понять, что следует 
ожидать от католиков дальнейшего переосмысления 
своей позиции. Странно было бы соглашаться, что у 
Папы уже в силу одного его высокого статуса есть особая 
благодать, какой нет у всей Церкви святой. И п р  а в о­
с л а  в н ы е н и  к о г д а  не признают, что Папа может 
высказываться безошибочно «СХ cathedra» в условиях 
разделенной Церкви: нет с о б о р н о г о  е д  и н с т в а 
со всецелой Ц е р к о в ь ю, значит нет и гарантий б е з­
о ш и б о ч н о с т и. 

Никита Струве, ответственный редактор «Вестника 
РХД», как и многие православные, весьма сдержанно 
относится и к экуменизму, и к сближению с католиками, 
но признал Патриарха Афинагора I «единственным- пра­
вославным патриархом ХХ века с действительно вселен­
ским масштабом» и добавил : «В Иерусалиме, обнимая 
Римского Папу, Патриарх Константинопольский пророче­
ски олицетворил собою все Православие» (19, с.30) .  С этим 
я готов полностью согласиться. Совершенно однознач­
ны слова Патриарха: «соединение (Церквей] - это воля 
Божия, неодолимое требование христианского народа, это 
единственное средство свидетельствовать о своей вере 
перед Христом в наше время начинающегося объеди­
нения всей земли» (14, с .  357). Поэтому так важно, чтобы 
христиане «вновь ощутили себя братьями, несущими 
общую ответственность за духовную судьбу человече­
ства» (14, с. 359). Особенно это важно для православных 
Церквей , в жизни которых немало внутренних разделе­
ний, которые уже не всегда и скрываются, хотя и не всег­
да доводятся до состояния раскола. Они осознаются как 
что-то неизбежное или имеющее уважительные причи­
ны и не воспринимаются уже как трагедия и грех. 

Нужно свидетельствовать истинное христианство в 
среде своих же православных собратьев,  и это, может 
быть, труднее всего. Раскол афонских монахов по вопросу 
об отношении к Патриарху Афинагору I, а теперь и Вар­
фоломею I - достаточно известный факт: многие из мо-

33 



нашествующих решили, что экуменизм Патриарха - это 
продажа Православия католикам и протестантам. Но ис­
тину Православия нужно свидетельствовать и католикам, 
чтобы помочь им увидеть неполноту своей собственной 
традиции и дать ответ на духовную жажду, которая 
должна возникнуть от такого осознания. Рано или поздно 
им понадобится духовная поддержка Православия. В свое 
время это признал

' 
и Соловьев в своих « Трех разговорах» : 

Православию в лице старца Иоанна будут даны силы рас­
познать и обличить антихриста, но нужна будет власть 
первоиерарха Рима, чтобы предать его анафеме. Иначе 
говоря, католический Запад и православный Восток 
нуждаются друг в друге для взаимного восполнения. Но 
у позднего Соловьева Папа - уже не административный 
глава всего христианского мира, а тот, чье первенство 
становится для всех очевидным, лишь когда он мучени­
чески свидетельствует веру во Христа и исполняет долг 
первоиерарха перед лицом грядущего врага Христова. 

На встрече Патриарха Афинагора I и Папы Павла VI 
совершилась правда Божия, и их встреча впоследствии 
осмысливалась как встреча традиций ап. Петра и ап. 
Иоанна. Папа Иоанн Павел П назвал недавно Патриарха 
Константинопольского преемнu1Сом ап. Анgрея Первозван­
ного,  покровителя этой Церкви. Но именно ап. Иоанн -
тот, кому было сказано, что он «Пребудет». Слова таинст­
венные и не совсем понятные. Но Оливье Клеман писал, 
что если Петр был явным и виgимым центром Двенадца­
ти, то Иоанн - центром тайным, невиgимым. И встречу 
Афинагора I с Павлом VI он см�ло истолковал как возвра­
щение Петра в 'Число Двенаgцати. « И  если он [Петр] их 
видимое средоточие, не является ли Иоанн их таин­
ственной серединой? Будучи носителем их слова, не 
может ли Иоанн стать носителем Духа, «великим духо­
носцем»? Таким образом, Папа, не говоря о проблемах, 
возникающих из современного выражения его примата, 
снова входит в полноту сопричастия» (14, с. 442). 

И последнее. Экуменическое движение не выработа­
ло сколько-нибудь ясной и убедительной модели того, 
какой должна стать Церковь будущего, в которой будут 

34 



преодолены все расколы второго тысячелетия христиан­
ской эры .  Об этом свидетельствуют и обстоятельная 
книга митр. Никодима о Папе Иоанне XIII ( 15 }, и основа­
тельно продуманная работа об экуменизме прот. Ливе­
рия Воронова (8) . Но все же пристальное внимание к 
раннехристианскому наследию и здесь позволяет найти 
определенные ориентиры. В чем-то будущая Вселенск.ая 
Церковь Христова будет напоминать раннехристианскую 
Церковь, когда церковные общины возглавлялись епис­
копами, хранящими чистоту веры, апостольское пре­
емство и полноту благодати. Восстановится раннехри­
стианское понимание роли кафедры св. Петра. Вполне 
возможно, что будущая Церковь станет своеобразной 
«диаспорой» поместных Церквей (прот. Александр Мень), 
достаточно свободных и сильных,  чтобы не нуждаться 
в опорах на национальные традиции и социальные и 
политические силы, и в то же время способных давать 
ответы на вызовы и проблемы со стороны окружающих 
обществ. Иоанн (Зизиулас) ,  митрополит Пергамский , 
увидел будущую Церковь в виде «сети Церквей , пре­
бывающих в общению> (11, с. 144), в полноте евхари­
стического общения. Разумеется, это только намеки и 
недежды, но из них со временем вырастет и более ясное 
понимание. Нужны для этого люди пророческого духа, 
и они будут посланы Господом. Во всяком случае, нам 
не дано уже вернуться к былым средневековым образцам 
устроения церковной жизни. Борьба за преодоление 
отрицательных сторон его наследия, связанных с про­
никновением в церковную среду и культуру нехристи­
анских начал, - это борьба за чистоту веры и жизни, и 
она еще далека от завершения. 

ЛИТЕРАТУРА 

1 .  Антоний, митр. Сурожский. О встрече. - СПб: - Сатисъ, 1 994. 
2. Антоний, митр. Сурожский. Бесеgы о вере и Цepl((Ju. - М.: Ин­

тербук, 1 992. 
3.  Арсеньев Н.  Еgиный поток Жиз1Ш: к проблеме еgинства христиан. 

- Брюссель: Жизнь с Богом, 1 973. 
4. Архиерейский Собор Русской Православной Церкви: 29 ноября -

35 



2 gекабря 1994 г. ,  Москва: gокументы, gоклаgы. - М.: Изд-во 
Моск. Патриархии, 1 995. 

5. Афанасьев Н . ,  прот. Церковь Духа Святого. - Рига: Балто-Сла­
вянское общество культурного развития и сотрудничества, 1994. 

· 6. Булгаков С . ,  прот. Автобиографические заметки. - Париж: 
YMCA-Press, 199 1 .  

7 .  Булгаков С .  У стен Херсонеса. - Символ, Париж, 1991 , NO 25, 
с. 169-2 1 1 .  

8 .  Воронов Л.,  прот. Богословс1СUе основы православного понимания 
экуменизма. - в кн.: Тысячелетие Крещения Руси: Междуна­
родная научная конференция «Богословие и духовность», 
Москва, 1 1 -18  мая 1 987 г.  - Т. П. - М., 1989, с. 195-21 1 .  

9 .  Георгий Флоровский: священнослужитель, богослов, философ. М.: 
«Прогресс» - «Культура»,  1995. 

10. Евлогий (Георгиевский), митр. Путь моей жизни. М.: Моск. 
рабочий, 1 994. 

1 1 . Иоанн (Зизиулас), митр. Пергамский. Поместная Церковь с точки 
зре1шя Евхаристии: православный взгляg. - В кн.: Афанасьевские 
чтения: Наследие проф.-протопресв. Николая Афанасьева и 
проблемы современной церковной жизни (к столетию со дня 
рождения). - М., 1994, с. 135-152. 

1 2  Иоанн Павел П. Переступая порог наgежgы. - М.:  Истина и 
жизнь, 1995 . 

. 1 3. Клеман О. Новая грань православно-католического gиалога. -
Новая Европа. М. - Seriate (Bergamo), 1992, № 1 ,  с. 9-15.  

14.  Клеман О. Бесеgы с Патриархом Афинагором. - Брюссель: 
Жизнь с Богом, 1993. 

15. Михаил (Мудьюгин), архиеп. Вологодский. Еgинение в разобщен­
ности. - Русская мысль, Париж, 2-8 сент. 1993, NO 3994, с. 1 6. 

16 .  Никодим, митр. Ленинградский и Новгородский. Иоанн Х///, 
Папа Римский. - Wien: Pro Oriente, 1984. 

17 .  Сергий (Страгородский), св. Патриарх. Отношение православного 
человека к своей Церкви и к инославию. Журнал Московской па­
триархии, 1993, № 3,  с. 36-40. 

1 8 .  Слово Патриарха. - С Пб: Православная Духовная Академия, 
1 9 9 1 .  

1 9 .  Струве Н .  Православие и культура. - М.:  Христианское изда­
тельство, 1 992. 

20. Федотов Г.П.  Лицо России: сборник статей ( 1918-1931 ) . Париж: 
YMCA-Press, 1 967. 

2 1 .  Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. - Париж: 
YMCA-Press, 1 983. 

22. Via Crucis. Размышления и молитвы Вселенского Патриарха Вар­
фоломея на четырнаgцати остановках Крестного пути. - Рига: 
ФИАМ, 1995 . 

36 



ОКРУЖНОЕ СОБОРНОЕ ПОСЛАН И Е  
КОНСТАНТИНОПОЛЬСКОЙ ЦЕРКВИ К О  ВСЕМ 

Ц ЕРКВАМ ХРИСТОВЫМ 
(1 920 r . )  

К ЦЕРКВАМ ХРИСТИАНСКИМ, В О  ВСЕМ МИРЕ 

ОБРЕТАЮЩИМСЯ. 

«Постоянно любите друг друга 
от чистого сердца». 

(1 Петр 1 :22). 

Наша церковь, держась на мысли, что взаимное сбли­
жение и общение разных христианских церквей не 
исключается существующими между ними догма­
тическими разностями, и что такое сближение очень 
желательно, необходимо и весьма полезно, как для 
правильно понимаемого интереса каждой отдельной 
церкви и всего христианского мира, так и для подгото­
вления и облегчения дела полного, со временем, при 
помощи Божией, благословенного воссоединения всех 
церквей, сочла настоящее время наиболее подходящим 
для возбуждения и всеобщего обсуждения этого важного 
вопроса. Ибо, хотя и в настоящее время не исключается 
возможность возникновения противодействий и затру д­
нений ,  проистекающих от устаревших предрассудков и 
обычаев, или же от неосновательных притязаний ,  како­
вые столько раз в прежнее время препятствовали успеху 
дела соединения всех христиан, - все-таки, как мы 
полагаем,  - именно в настоящее время для простого на 
первых порах сближения и сношения эти затруднения 
будут несомненно не так велики, как в прошлое время, 
и при доброй воле и искреннем желании не могут и не 
должны быть непреодолимым препятствием. 

Поэтому, считая это дело осуществимым и более чем 
когда-либо своевременным - таково наше мнение, -
вследствие сфор.мирования уже ныне в добрый час 
у чреждения «Лиги Наций»,  - решаемся изложить в 
немногих словах в этом послании свои мысли и мнение 
о том, как мы понимаем это сближение и поскольку 

37 



считаем его возможным, и спрашивая при этом и ожидая 
с вожделением отзывов и мнений остальных христиан­
ских церквей, как сестер - церквей восточных,  так и 
западных, и вообще всех повсюду находящихся почитае­
мых христианских церквей. 

М ы  полагаем, что следующие два условия могут весь­
ма много содействовать достижению этого желательного 
и полезного сближения, осуществить его и показать его 
последствия. 

Во-первых, мы считаем возможным и необходимым 
делом устранение и прекращение всякого недоверия и 
неудовольствия между различными церквами, происхо­
дящих от замеченного у некоторых из них стремления 
обольщать и привлекать в свою церковь последователей 
других христианских исповеданий. Ибо всем известно, 
что, к сожалению, и в настоящее время это происходит во 
многих местах, чем нарушается внутренний мир церк­
вей, в особенности восточных, которым это причиняет 
новые и новые скорби и искушения от верующих в того 
же Господа Иисуса Христа, - и что такое стремление не­
которых христиан обольщает и привлекает в свою цер­
ковь последователей других христианских исповеданий, 
в ызывает великую вражду и обострение отношений 
между различными христианскими церквами. 

По восстановлении таким образом и прежде всего 
искренности и доверия среди церквей, мы полагаем, 
во-вторых ,  ч то необходимо также оживить и усилить 
любовь между церквами, которые должны считать друг 
друга не чуждыми и отдаленными, а родственными и 
близкими во Христе, и составляющими одно тело и со­
причастниками обетования Божия во Христе (Ефес. 2, 6). 
Ибо любовью проникнутые и ею руководящиеся в своих 
суждениях о других,  и при своих сношениях с ними, 
разделенные церкви будут в состоянии сократить и 
уменьшить разделение, вместо того, чтобы делать его 
шире и больше. Возбуждая постоянный братолюбный 
интерес к положению благосостояния и преуспевания 
других церквей, стремясь следить и как можно точнее 
узнавать, что в них происходит, и с готовностью оказы-

38 



вая при случае возможну ю помощь и содействие, они 
могут совершить и достигнуть много хорошего, во славу 
и на благо себе и всего христианского мира, и для вос­
создания благословенного дела соединения. 

Эта дружба и благорасположение друг к другу мо­
гут, в частности, проявляться, по нашему мнению, и 
свидетельствоваться следующим образом: 1 )  принятием 
общего календаря ради единовременного празднования 
великих христианских праздников всеми церквами; 
2) обменом братскими посланиями в великие праздники 
церковного года, как было это принято в древнее время, 
и при всяком особенно важном событии в жизни церкви; 
3) постоянным взаимообщением представителей раз­
личных церквей, проживающих в одной и той же мест­
ности; 4) сношением друг с другом представителей 
богословской науки и богословских школ и обменом 
издаваемых в каждой церкви богословских и церковных 
журналов и сочинений; 5) командировкою молодых 
людей для образования одной церковью к другой;  6)  со­
зывом общехристианских конференций для обсуждения 
вопросов, одинаково для всех церквей интересных;  
7)  беспристрастным, предпочтительно 'историческим 
путем, исследованием догматических разностей с кафед­
ры и в сочинениях; 8) взаимным уважением обрядов и 
обычаев других церквей; 9) взаимным предоставлением 
храмов и кладбищ для отпевания и погребения умерших 
в чужой стране последователей другой церкви; 1 0) упо­
рядочением между церквами вопроса о смешанных бра­
ках; 1 1 ) наконец, усердной поддержкой церквами друг 
друга в делах религиозного милосердия и т.п. 

Такая не внушающая никаких подозрений и пред 
всем миром засвидетельствованная связь церквей между 
собою будет весьма полезна и благодетельна для всего 
тела церкви Христовой потому, что в настоящее время 
всевозможные опасности угрожают уже не той или дру­
гой церкви в отдельности, но всей совокупности их, так 
как потрясаются сами основы христианской веры, сущ­
ность христианской жизни общественности. Мировая 
война, только что окончившаяся, показала много нездо-

39 



ровых сторон в жизни христианских народов и об­
наружила полное отсутствие уважения даже к самым 
элементарным требованиям правды и человеколю­
бия, так как она ухудшила существовавшие прежде язвы 
и открыла новые, более практического, так сказать, 
характера, которые естественно требуют много внимания 
и забот со стороны всех христианских церквей.  Так, 
алкоголизм, принимающий день ото дня все большие 
размеры , излишняя роскошь, процветающая под зна­
менем украшения жизни и пользования жизнью, едва 
прикрываемые, под предлогом свободы и освобождения 
телесной природы человека, многострастие и сладостра­
стие, доходящие до безобразия в литературе, искусстве, 
театре и музыке, под предлогом развлечения, красоты и 
прогресса изящных искусств, обоготворение богатства и 
презрение к высшим идеалам, - все эти и им подобные 
явления, создающие опасность для самого существо­
вания христианских обществ, вызывают те современные 
вопросы,  которые могут и должны быть предметом 
общего и зучения и сотрудничества со стороны всех 
христианских церквей. 

Наконец, гордящиеся святым именем Христа и своей 
принадлежностью к Его церкви не должны более забы­
вать и небрежно относиться к великой и новой заповеди 
Его о любви, и прискорбно будет, если мы предоставим 
заботу об осуществлении этой заповеди лишь политиче­
ским властям, которые уже учредили в добрый час так 
называемую Лигу Наций в целях развития любви и на­
саждения справедливости среди народов мира, и притом 
именно в духе Евангелия и правды Христовой. 

Вв_иду всего этого, мы, сами желающие и другие 
церкви считающие разделяющими нашу мысль и мне­
ние о необходимости достижения на вышеуказанных 
основаниях взаимного сближения и общения церквей 
между собою, просим в ответ на это послание любезно 
сообщить нам суждения и мнения своей церкви по дан­
ному вопросу, дабы, определив таким образом положе­
ние дела, при общем согласии и решении, мы могли бы 
приступить сообща и решительно к осуществлению 

40 



нашего намерения, и таким образом «истинною любо­
вию все возращали в Того, который есть глава Христос, 
из Которого все тело, составляемое и совокупляемое 
посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при 
действии в свою меру каждого члена, получает прира­
щение для созидания самого себя в любви». (Ефес. IV, 
1 5- 1 6). 

В Патриархии Константинопольской, в месяце Янва­
ре тысяча девятьсот двадцатого года спасения. 

Местоблюститель Патриаршего Вселенского Пре­
стола Константинопольского т Митрополит Брусский 
ДОРОФЕЙ 

т Митрополит Кесарийский НИКОЛАЙ 
т Митрополит Кизикский КОНСТАНТИН 
т Митрополит Амаский ГЕРМАН 
т Митрополит Писидийский ГЕРАСИМ 
t Митрополит Анкирский ГЕРВАСИЙ 
т Митрополит Эносский ИОАКИМ 
т Митрополит Визийский АНФИМ 
т Митрополит Силиврийский ЕВГЕНИЙ 
т Митрополит Саранта-Экклисион АГАФАНГЕЛ 
t Митрополит Тиролои-Серентийский ХРИЗОСТОМ 
t Митрополит Дарданельский ИРИНЕЙ. 

41  



Прот. Василий ЗЕНЬКОВСКИЙ 

ДОКЛАД ОБ ЭКУМЕНИЧЕСКОМ Д ВИЖЕНИ И  
ЕПАРХИАЛЬНОМУ СОБРАНИЮ 1 956 ГОДА 

Часть 1. (Осведомительная). 

1 .  Дадим прежде всего определение того, что такое 
«экуменическое движение». Ввиду крайнего разнообра­
зия в том, какой смысл вкладывают в эти слова, нужно 
всегда очень точно употреблять их, иначе не избежать 
недоразумений. 

Под «экуменическим движением» следует разуметь 
все те течения, организации, съезды и т.д., которые ставят 
себе задачу соgействовать восстановлению еgинства Церкви. 
Все то, что связано с этой задачей, может считаться «эку­
меническим», те же течения, которые хотя и «сближа­
ют» христиан разных исповеданий,  но не ставят себе 
упомянутой задачи, не могут считаться «экуменически­
ми» (хотя бы косвенно они и содействовали восстановле­
нию единства Церкви). 

Поэтому надо строго отличать от экуменизма раз­
личные межgук:онфессиональные (вернее, межgунароgные) 
встречи, конгрессы, начинания христиан разных испове­
даний .  Так, например, литургические съезды, которые 
уже трижды организовывал Богословский Институт, 
вовсе не имеют экуменического характера, так как в их 
задачу не входила задача «воссоединения» христиан. 
Такие встречи, конечно, разбивают понемногу вековые 
преграды между верующими разных исповеданий, про­
буждают сознание необходимости воссоединения всех 
христиан, но все же они не могут быть включены в состав 
«экуменического движения». 

2. Задачей воссоединения христиан всех исповеда­
ний заняты и православная Церковь, и католическая, а в 
последнее столетие и разные протестантские группы, но 
а) католики понимают это воссоединение как простое 

42 



присоединение иных исповеданий к римско-католиче­
скому исповеданию - поэтому они не принимали и не 
принимают никакого участия в современном экумениче­
ском движении, - в) православные же Церкви, твердо 
исповедуя, что в православии дана вся полнота истины, 
всегда все же охотно шли на те собрания, съезды, в кото­
рых принимают участие протестанты. Отличие право­
славия от католичества в данном вопросе состоит в том,  
что православные Церкви не требуют с самого на11ала 
присоединения к себе, но стремятся птсазать всю правду 
православия. Это и лежит в основе присущей православ­
ным Церквам готовности принять деятельное участие в 
тех встречах с инославными, на которых православные 
могут свидетельствовать об истине православия. 

3. Основным разделением, разбившим христианский 
мир, надо считать разрыв между православными Церк­
вами и римско-католической Церковью. Католики, стоя 
на вышеуказанной точ ке зрения, создавали и создают 
разные промежуточные формы, которые будто бы могут 
содействовать воссоединению христиан Востока и Запада 
(унии всякого рода, «восточный обряд» и т.п.). С право­
славной точки зрения все эти попытки заключают в себе 
ту основную ложь, что они стремятся обойти те подлин­
ные препятствия к сближению, какие накопились в тече­
ние веков. Пока в Риме будут держаться таких внешних 
способов воссоединения, оно всегда будет мнимым и 
нереальным. 

Фактически «экуменическое движение» охватывает 
таким образом встречи, организации, начинания, в кото­
рых православные и протестанты разных толков сходят­
ся для обсуждения путей восстановления между ними 
церковного единства. 

4. Экуменическое движение, как оно существует в 
настоящее время, возникло впервые в 1 920 г. (съезд 
в Женеве), после чего возникло несколько организа­
ций , ставивщих себе целью сближение протестантских 
объединений с православными Церквами. В это время 
возникло две организации :  а) объединение практиче­
ског.о христианства (Life & Work), имевшее два больших 

43 



съезда в 1 925 году в Стокгольме и в 1 937 году в 
Оксфорде - на обоих съездах православные принимали 
живое и деятельное участие, и - в) объединение для 
обсуждения основных вопросов веры (Faith & Order), 
имевшее съезды в 1 927 году в Лозанне и в 1 937 году в 
Эдинбурге. Сами по себе эти два объединения еще не 
имели ясно выраженного экуменического характера, 
но эти съезды и возникшие после съездов комиссии 
вплотную подошли к признанию того, что в основу 
всех объединений должно лечь восстановление единства 
Церкви. Впервые в 1 937 году, когда два указанных объе­
динения соединились, возник так называемый «Всемир­
н ы й  Совет Церквей»,  куда вошли и православные во 
главе с митрополитом Германом, экзархом Вселенского 
Патриарха в Западной Европе. В состав Совета вошли 
различные православные деятели, но разразившаяся 
в 1 939 году Вторая мировая война затормозила деятель­
ность экуменического Совета. Только после окончания 
Мировой войны деятельность Совета возобновилась, и 
он созвал, в 1 948 и в 1 954 годах большие съезды (Амстер­
дам и Эванстон). 

5. Организация Всемирного Совета Церквей такова: 
а) во главе его стоит Комитет, изби:раемый на общих 
съездах, в) вся исполнительная часть сосредоточена в 
руках Генерального Секретаря, при котором в помощь 
ему действует особый «исследовательский центр» (Study 
Department), издающий различные материалы,  а также 
особый отдел международной церковной помощи, ока­
зывающий большую материальную помощь разли чным 
пострадавшим от войны Церквам (в том числе и право­
славным). 

Прим. 1. На средства, пожертвованные Рокфеллером, 
при Всемирном Совете создан особый «Экуменический 
Институт», которы й созывает разные общие и специаль­
ные съезды,  устраивает различные семинарии. 

Прим. 2 . В  последние три года при Экуменическом 
И нституте действуют двухгодичные высшие экумени­
ческие курсы для подготовки осведомленных деятелей 
в экуменической области. 

44 



6. Наиболее активными деятелями экуменического 
движения являются протестанты разных толков, остро 
переживающие упадок и ослабление сакраментальной 
жизни у них, упадок в самом понимании Церкви. Встре­
чи с православными являются для многих из них на­
стоящим откровением, приближает их к уяснению идеи 
Церкви, - поэтому они всегда просят православных об 
участии в таких съездах. Вот почему экуменические 
съезды и ставят остро вопрос о воссоединении церков­
ного единства. Этим движением захвачен ныне и католи­
ческий мир, но так сказать скры.тно и тайно, - в общем 
надо все же признать, что христиане разных исповеда­
ний все сильнее и глубже начинают ощущать неправду 
разделения между ними. Мы, православные, не можем 
не переживать с волнением и симпатией все возрастаю­
щее влечение протестантов к православию, - тот идеал 
Una Sancta (Единая Святая Церковь), которым живут 
теперь многие протестанты, и есть ведь наша православ­
ная Церковь. Это налагает на нас, православных, особую 
ответственность; надо признать, что громадное значе­
ние здесь принадлежало и принадлежит русской эми­
грации, которая приблизила к православию западны х  
людей.  

7 .  Доброжелательное отношение к экуменическому 
движению мы находим во всех православных Церквах,  
- исключением является Лишь позиция, занятая Мос­
ковской Патриархией , как это обнаружилось на сове­
щании в Москве глав и представителей православных 
Церквей в июле 1 948 года. Деяния этого совещания 
заключают в себе по экуменическому вопросу много 
фактических ошибок (таково утверждение, будто экуме­
ническое движение создает особу ю «экуменическу ю 
Церковь», или утверждение, что до экуменизма в право­
славных странах не было протестантской пропаганды и 
т.п.).  С другой стороны , члены Совещания упрекают 
экуменическое движение в том, что оно слишком занято 
социальными вопросами. Если это отчасти и верно, то 
конечно не в этом же сущность экуменизма. Позиция 
Московской Патриархии и Совещания 1 948 года наобо-

45 



рот сама страдает нарочитыми преувеличениями, чтобы 
найти в них предлог для отказа от участия в экумени­
ческих съездах. Таковы утверждения, что «Всемирный 
Совет Церквей» фактически готовит «мировой папизм» 
или «ищет всемирного владычества». 

Таковы основные факты,  касающиеся экумениче­
ского движения. Как же должны относиться к нему мы, 
православные, в соответствии с православным учением о 
Церк;ви,  в соответствии с каноническими правилами, 
действующими в православной Церкви? 

Мы переходим ко второй части доклада - " части 
gоктрипальной. 

Часть 11. (Доктринальная). 

1 .  Церковь Христова едина - это является основным 
верованием христиан, закрепленным в Символе Веры; 
между тем реально существуют разные «исповедания». 
Как понять в таком случае единство Церкви при налич­
ности разделений в христианстве? Простейший, но невер­
ный ответ предлагается в так наз. Branch Theorie («теория 
ветвей»), согласно которой единство Церкви относится к 
совокуппости всех исповеданий («ветвей»), или в новом 
эсхатологическом истолковании относится ко Второму 
Пришествию Спасителя. Но это учение решительно про-

' 

тиворечит коренному церковному сознанию, сохранив-
шемуся у всех христиан. Даже сектанты претендуют на 
то, что истина Христова только у них, то есть признают 
себя единой Христовой Церковью. 

Единство Церкви нельзя, конечно, понимать в смысле 
административного или организационного единства, -
история Церкви знает такое единство лишь в Западной 
Церкви, и то не раньше IV века. Единство Церкви есть и 
единство принадлежности к Телу Христову, - поэтому 
оно и выражается в реальном или принципиально воз­
можном евхаристическом общении. Так, поместные Церк­
ви (русская, греческая и т.д.) все обладают качеством 
«единства», что и сказывается в том, что православные 

46 



русские люди могут причащаться Св. Тайн в греческой 
или иной поместной Церкви. Но единство Церкви, 
выражающееся в евхаристическом общении, связано и с 
еgинство.м вероучения. Приведем по этому вопросу одно 
место из декларации православных членов Эванстон­
ского съезда: 

«Православное понимание церковного единства пред­
полагает согласие по двум основным вопросам: 

а) Все содержание христианского вероучения должно 
быть рассматриваемо в цело.м и неgели.мом еgипстве. Недо­
статочно принимать лишь некоторые отдельные учения, 
1Са1Сuми бы основными они ни были сами по себе, например, 
что Христос есть Бог и Спаситель. Необходимо принять 
все догматы такими, какими они были выработаны и 
выражены Вселенскими Соборами, также как и полноту 
учения древней, неразделенной Церкви. Нельзя удовле­
творяться формулами, которые обособлены от жизни и 
опыта Церкви. Они должны быть сказаны и понимаемы 
в связи со всей жизнью Церкви. С православной точки 
зрения воссоединение христианского мира, которое со­
ставляет заботу Всемирного Совета Церквей , может быть 
достигнуто толъ1Со на основании целостного, gогматичес1Со­
го вероучения gревней, неразgеленной Цер1Свu без убавлений 
или изменений. Мы не можем принять резкое различие 
между существенными и несущественными учениями, и 
в вероучении нет места для соглашательской уступчи­
вости. С другой стороны, православная Церковь не может 
согласиться с тем, что Св. Дух говорит нам толъ1Со через 
Библию. Св. Дух пребывает и свидетельствует в полноте 
цер1Совной жизни и опыта. Библия нам дана во внутрен­
нем единстве с апостольским Преданием, в котором мы 
имеем истолкование и изъяснение Слова Божия. Вер­
ность Апостольскому Преданию сохраняет реальность и 
непрерывность церковного единства. 

б) Через посредство апостольской иерархии осущест­
вляется в Церкви Тайна Пятидесятницы . Епископское 
преемство от Апостолов составляет историческую реаль­
ность в жизни и строе Церкви и одну из предпосылок ее 
единства в течение веков. Единство Церкви сохраняется 

47 



через единство епископата. Церковь есть единое Тело, и 
ее историческая непрерывность и единство сохраняется 
также общей верой, вырастающей самодвижно из Пол­
ноты Церкви. 

Часть 111. (Практические вопросы). 

Возможно ли и в каких пределах общение с 
протестантами на религиозной почве. 

Для нас, православных, отход католиков от единства 
Церкви и трагический отход от полноты веры в разных 
протестантских исповеданиях ставит миссионерскую зада­
чу, которую должно признать и неотложной, и первосте­
пенной . В отношении католичества эта задача край не 
осложняется для православия острой необходимостью 
защищаться от навязчивых притязаний католиков «овла­
деть» православием и православными странами (уния, 
«восточный обряд» и т.д.). В отношении же протестантиз­
ма наша задача тоже осложнена тем, что протестантские 
секты (баптисты, методисты и т.п.) проникают в право­
славную среду, чтобы разрушить полноту веры. Но, зная, 
что основные протестантские исповедания (англикане, 
лютеране, кальвинисты) не ведут такой разрушительной 
работы, зная их искания церковной полноты, мы не смеем 
уклоняться от встреч с ними, от обсуждения основных 
тем х ристианского сознания. Однако в древней церкви 
объединение с еретиками, а тем более молитвенное объе­
динение, абсолютно не допускалось ( 1 0  пр. Ап. Правил, 
2-е Ант. Собора, 33 пр. Лаодикийского Собора). 

Сила этих правил смягчается, однако, тем фактом, что 
протестанты, ввиду вековых перегородок, совершенно не 
знают православия. Миссионерская задача в отношении 
протестантов повелительно требует идти навстречу про­
тестантам, если они хотят бесеgовать с нами на темы хри­
стианского сознания. Если даже мы констатируем, что 
протестанты почти всегда держатся упомянутой Branch 
Theorie или что в их интерес к православию привходят 

48 



посторонние внехристианские мотивы, мы не должны 
уклоняться от встречи с ними, пока мы наблюдаем хотя 
бы и очень малый интерес к православию. Позиция, заня­
тая Московским совещанием 1 948 года, явно опреgеляется 
не религиозными мотивами. 

Это подтверждает правду положительного отноше­
ния к экумениqескому движению, правду участия в его 
различных съездах, собраниях, пока остается в Экумени­
ческом Движении хотя бы и слабый интерес к право­
славию. 

49 



Лев ЗАНДЕР 

ЭКУМЕНИЧЕСКОЕ Д ВИЖЕНИЕ И ПРАВОСЛАВНАЯ 
Ц ЕРКОВЬ* 

Участие восточных православных в экуменическом 
движении было всегда не только фактом, но и про­
блемой. Если взять православную литературу об экуме­
ническом движении (в большей своей части не переве­
денную на западные языки, а потому и неизвестную в 
неправославном мире), то мы увидим, что главной ее 
задачей было всегда оправgание участия православных в 
этом движении. Такая постановка вопроса свидетельст­
вует о том, что участие это не было для них ч�м-то само 
собой разумеющимся, что оно могло быть предметом 
сомнения, может быть даже спора ... Открытого спора, 
однако ,  не было. Все православные Церкви (за исклю­
чением русской) принимали участие в экуменическом 
движении в лице авторитетных представителей своей 
иерархии; возражать против этого значило бы осуждать 
свою иерархию,  и противники экуменизма (которых в 
православном обществе всегда было много) молчали 
и ограничивались пассивным сопротивлением более 
широкому проникновению экуменической идеи в среду 
верующего народа. Благодаря этому создавалась опти­
мистическая иллюзия участия в экуменическом движе­
нии всего православного мира, и жертвой этой иллюзии 
были не только люди Запада, но и сами православные -
поскольку они понимали значение экуменизма, любили 
его и жаждали видеть его осуществленным в жизни 
своей церкви. Между тем, экуменизм никогда не был 
популярен в православной среде и сторонники его всегда 
были немногочисленны и одиноки. Однако официально 
все было благополучно. В настоящее время ситуация из­
менилась. Русская Церковь, после некоторых колебаний, 

* Статья написана для английского журнала в начале 50-х годов. 
По-русски печатается впервые. 

50 



заняла в отношении экуменизма отрицательную пози­
цию; за ней volens-nolens последовали церкви Болгарии, 
Румынии, Сербии, Польши и Албании, до сих пор при­
нимавшие в экуменическом движении более или менее 
ответственное и активное участие. Под косвенным влия­
нием этого отношения оказались и церкви Александрии 
и Антиохии, а также Грузии и Армении. И, таким обра­
зом, в Амстердаме православие было представлено только 
греческой Церковью, правда, в трех разных аспектах : 
константинопольском, афинском и парижском (русская 
эмиграция, находящаяся в юрисдикции Вселенского 
Престола).* 

Это обстоятельство заново ставит вопрос, которы й 
долгое время считался уже решенным, а именно: о 
православном отношении; к экуменическому движению, 
о принципиальном в нем участии или неучастии. Для 
многих из нас, кто участвовал в экуменическом движе­
нии и имел экуменический опыт, самая постановка этого 
вопроса является тяжелым и неожиданным у даром. Нам 
казалось, что тридцатилетнее участие всех православных 
Церквей (за исключением русской Церкви, которая, фа­
ктически, была лишена этой возможности) является не 
случайным обстоятельством церковной политики или 
икономии, но фактом церковной жизни, имеющим нор­
мативную силу и для будущего; что самое присутствие 
православных иерархов на экуменических съездах, при­
сутствие не слу>iайное, но последовательное, - из года в 
год, из съезда в съезд, - есть выражение положитель­
ного отношения православия к экуменизму, есть голос 
самой Церкви . . . И вот, это-то теперь и оспаривается. 
Московское постановление оказывается действенным 
не содержанием своим (опровергнуть его очень легко, 
потому что оно все основано на неосведомленности и 
недоразумении), а самым своим фактом. В первый раз в 
истории представители православной иерархии офици­
ально высказываются против экуменизма. Как бы нелепы 

* Сюда надо прибавить представителя румынской православной 
епархии в Северной Америке. 

51  



ни были их обвинения, как бы карикатурно они ни 
изображали экуменическое движение, этот документ яв­
ляется знаменем, под которое встанут все недовольные, 
все сомневающиеся, все враждебные. Неприятие Москов­
ской юрисдикции совсем не гарантирует от влияния 
московских тенденций, которые сами по себе отнюдь не 
являются чем-то оригинальным и новым, но только 
выявляют те черты церковного самоутверждения , про­
винциализма и подозрительности, которые всегда можно 
было найти во всех православных церквах. До сих пор 
они, однако, принадлежали к числу complexes refoules, а 
теперь объявляются голосом подлинного, неповрежден­
ного православия. Поэтому нас совершенно не удивит, 
если для православного экуменизма скоро настанут 
черные дни, и сторонникам экуменизма придется вести 
в своей среде безнадежную борьбу , в которой они не 
могут уступить ни пяди земли, ибо зто означало бы отказ 
от тех даров Св. Духа, которые они получили в общении 
с инославными братьями. 

Пред лицом этого положения уместно поставить себе 
вопрос о том, каковым является подлинное самоощу­
щение представителей православия в ·экуменическом 
движении. Мы имеем здесь в виду не проблематику эку­
менизма как таковую, не попытки найти богословское 
разрешение экуменических апорий (последние неизбеж­
но носят отпечаток личного опыта и личного творчества 
их авторов); мы хотели бы ограничиться здесь тем, что 
является бесспорным для православного сознания, что 
явствует одновременно из православного вероучения и 
православной жизни, из официальных заявлений право­
славных делегаций (Лозанна, Эдинбург) и из интимных 
переживаний каждого делегата. 

Основной трудностью православного экумениста 
является то, что в своих словах, мыслях и поступках он 
хочет быть выражением мудрости, воли и чувства Церкви. 
Это, однако, не означает ни слепого послушания церков­
ной власти, ни даже внутренней лояльности церковной 
традиции. Л ичность и Церковь здесь вообще не могут 
быть противопоставляемы ни в смысле субординации, 

52 



ни даже в смысле гармонии. Ибо в православном пони­
мании вся Церковь, во всей своей полноте, присутствует 
в каждом церковном акте, в каждом своем члене, в 
каждом приходе (congregation). Эта взаимопроникнутость 
частного и общего, индивидуального и вселенского и 
есть начало кафоличности, жизнью каждого согласно 
(kata) целому (holos). Вследствие этого православны й 
богослов не является свободным - в дурном, индиви­
дуальном смысле этого слова; - по существу он есть 
только листок в вечном стволе церковного дерева, острие 
волнореза церковного корабля; е го, так сказать, нельзя 
ни в чем убедить, ибо за ним стоит убеждение всей 
Церкви, которого он является выражением. Он может 
глубже врастать в истину Церкви, может бесконечно 
входить в ее глубину, может открывать в ней все новые 
аспекты, но не может отклоняться от нее. А если он это 
делает, то он тотчас же перестает быть православным и 
уже не представляет подлинного голоса Церкви. Вслед­
ствие этого то, что обычно рассматривается как основное 
условие экуменического общения, а именно «готовность 
пересмотреть свою Церковь в свете Св. Писания», звучит 
для православного богослова как приглашение пере­
стать быть православным, стать ... протестантом визан­
тийского обряда. 

И ,  однако, участие православных в экуменическом 
движении есть факт; и его значительность, как для 
всего христианского мира, так и для самого православия, 
исключает самую возможность мысли о том, что этот 
факт есть недоразумение, которое можно просто устра­
нить, денонсируя прошлое, объявив его nul et non ave11u. 
Но в чем же смысл участия православных в экумениче­
ском общении? Если православие мыслит себя неизмен­
ным, если оно не может «эволюционировать», «Прогрес­
сировать», то для чего ему принимать участие в съездах,  
собраниях, совместных действиях, общих молитвах? Это 
и есть тот основной вопрос, который, помимо всех сообра­
жений и аргументаций,  требует простого и категориче­
ского ответа: да или нет; иду или не иду; участвую или 
не участвую. 

53 



Золотую хартию православного экуменизма мы нахо­
дим в начальных словах энциклики Вселенского Престо­
ла от января 1 920 г. Вот эти слова, обращенные «К церк­
вам христианским, во всем мире обретающимся» : «Our 
Church is of opinion, that а closer inercourse with each other and 
а mutual understanding between the several Christian Churches 
is not prevented Ьу the doctrinal differences existing between 
them, and that such an understanding is higbly desiraЫe and neces­
sary, and in many ways useful in the well conceived interest of each 
one of the Churches taken apart and as а whole Christian body , as 
also for preparing and facilitating the complete and Ьlessed union, 
which may some day Ье attained with God's help». 

Эти золотые слова ничего не предусматривают и ни­
чего не предрешают. Они только говорят «Да», что на 
м ирянском языке можно выразить словами: давайте 
попробуем, давайте начнем . . . С тех пор прошло 29 лет, с 
течением которых православное участие стало органиче­
ским элементом экуменической жизни. Мы не хотим 
преувеличивать этого факта. Мы знаем, что православный 
голос в экуменических съездах звучит слабо и глухо; что 
экуменическая терминология и проблематика, - как в 
постановке вопросов, так и в их ответах, - остается по 
своему стилю протестантской; что общий характер экуме­
нических собраний неизменно создает у православных 
делегатов inferiority complex, и все же мы знаем, что уча­
стие православия в экуменическом концерте необходимо 
и неизбежно, что отказ от него означал бы для экумены 
превращение в духовную провинцию панпротестантизма; 
а для православия окончательное самозамыкание в свщ;х 
конфессиональных и даже национальных границах. 

Если отвлечься от интереснейшей богословской про­
блематики экуменизма и держаться только фактов, в 
которых выразилось православное участие в экуменизме, 
то таковых окажется два: во-первых, православная Цер­
ковь с самого начала заявила о том, что она не допускает 
никаких компромиссов, - ни догматических, ни литур­
гических, ни канонических, - и неизменно осуществля­
ла эту непримиримость во всех формах экуменической 
жизни: от конференций иерархов и богословов до собра-

54 



ний студентов и молодежи; во-вторых, эта твердость не 
помешала деятельному и ответственному участию пра­
вославных представителей во всех формах экумени­
ческого общения, от чего эти представители отнюдь не 
перестали быть православными и никогда не были 
дезавуированы своими церквами. Оба эти факта требуют 
объяснения. 

1 )  Вернсrсть Церкви отнюдь не означает духовного 
окаменения. Она выражается во-первых внутренно, - как 
жизнь в Церкви, Церковью и для Церкви; и во-вторых, 
внешне: как следование тем истинам, которые сама Цер­
ковь считает обязательными. В отношении экуменизма 
их можно резюмировать следующим образом: единство 
Церкви предполагает единство веры; единство таинств 
предполагает единство Церкви. Поэтому не может быть 
соединения церквей без согласия в вероучении; и не 
может быть intercommunion в таинствах без предваритель­
ного единения Церкви, т.е. без единства веры . Таковы 
termini а quo; что же касается termini ad quem, то мы уже 
видели, что «вероучительное разногласие не должно 
мешать тесному общению и взаимному пониманию». 
Что же разумеется под «тесным общением и взаим­
ным пониманием»? Это, во-первых, богословская беседа, 
констатиров-ание подлинных, а не кажущихся, пунктов 
согласия и расхождения , устранение недоразумений, 
установление действительных противоречи й ,  то есть, 
вся та работа, которая охватывается словами Faith & Order; 
это, затем, советование об общем действии, выработ­
ка общехристианских программ в области этической, 
педагогической, социа!Iьной, политической, т.е. все, что 
знакомо нам как Life & Work. В совокупности же того и 
другого, это есть духовная встреча, познание друг друга, 
взаимное понимание, из которого рождается любовь. Но 
если есть любовь, то уже нельзя говорить о бесцельно­
сти этого процесса, о беге на месте, нельзя обосновывать 
бессмысленность пути невозможностью цели. Если эку­
менизм, в какой бы то ни было мере, способствует возра­
станию любви, то он уже есть цель в себе и не нуждается 
ни в каких оправданиях. Но мы можем утверждать боль-

55 



шее: если церковное единство невозможно без единства 
веры, то оно также невозможно и без единства любви. Это 
слишком часто забывается, как в отношениях интеркон­
фессиональных, так и в отношениях внутрицерковных. 
Л юбовь невозможно зарегистрировать; поэтому проще 
предположить ее наличие даже там, где ее нет. Поэтому 
так часто церковное единство носит только номиналь­
ный и символический характер и христианское собрание 
оказывается обществом людей, не могущих терпеть друГ 
друга. И, может быть, этот недостаток онтологического 
момента любви и есть главная причина бессилия хри­
стиан в современном секуляризованном мире . . .  

М есто и значение любви, ее необходимость для 
действительного, а не номинального только, церковного 
единства, с удивительным глубокомыслием определяется 
в тексте православной литургии. Освящению даров и 
причащению предшествует исповедание символа веры : 
таинство церковного единства имеет своей предпосыл­
кой единство веры; но чтению символа веры предшест­
вует «поцелуй любви», который диакон провозглашает 
словами: «возлюбим друг друга, ga единомыслием испо­
вемы». * 

В этих словах ясно выражена мысль о том, что любовь 
является необходимой преgпосылкой единого исповеда­
ния, что вера не есть индивидуальная функция, что 
спасаться можно только вместе, - объединенными лю­
бовью. В этих словах литургии содержится как оправда­
ние и объяснение экуменизма, так и православного в нем 
у частия. Экуменизм есть, в первую очередь, призыв к 
этой любви, без которой невозможно и единство веры, а 

* Фактически «поцелуй любви» соверщается в настоящее время 
только сослужащими священниками (со словами: «Христос посреди 
нас»; ответ: «И есть и будет»). В отнощении мирян церковная прак­
тика утратила этот глубокий символ. Однако, в Пасхальную ночь, 
разрывающую ткань времени и несущую с собою радость вечности, 
этот древний обычай - символ церковной любви, - получает свое 
полное осуществление. Он сохраняется полностью в чине иаковит­
ской и сирийской (Mar-Thoma) литургии церквей южной Индии, где 
«поцелуй мира» выражается касанием сложенных ладоней рук, пере­
даваемым от молящегося к молящемуся во всей congregation. 

56 



затем и Церкви; он есть затем осуществление этой любви 
и, в этом смысле, первый шаг на пути к единству. В зда­
нии церковного единства он есть фундамент, скрытый 
под землей,  но без которого нельзя строить здания. 
Может быть это здание никогда не будет построено в 
этом зоне, ибо все строители видят его каждый по-сво­
ему, и у каждого из его архитекторов и даже камен­
щиков имеется свой план его внутреннего устройства 
и свой проект фасада. Но относительно фундамента 
согласны все, и поэтому его и можно и должно полагать 
и укреплять в отдельных душах, и в церковных прихо­
дах, в национальных церквах, во всем христианском 
мире. И в этом смысле простая встреча христиан, их жи­
вое общение является первым исполнительным шагом 
на пути церковного единства. Ибо единство это никогда 
не может быть достигнуто теоретическим согласованием 
догматических формул; оно не может быть результатом 
корреспонденции и ученой работы; для него необходим 
фундамент любви, а любить можно только то, что зна­
ешь. «Знание рождает любовь» - так учил еще св. Григо­
рий Нисский,  а знание невозможно без прикосновения, 
без встречи, без общения. Поэтому мы вправе сказать, 
что представители православия участвуют в экумениче­
ском общении не вопреки тому, что они православны, а 
потому что они православны. Своим участием в экуме­
ническом движении они делают первый шаг к единст­
ву, - единству любви, - за которым может последовать 
(в этом веке или в будущем, - это знает только Бог) и 
единство веры. 

2) С человеческой точки зрения Церковь есть сакраль­
но-каноническая организация, с твердо установленными 
границами. В экуменическом общении православные 
представители выходят за пределы этих границ и вхо­
дят в общение с неправославным христианским миром, 
живущим своею жизнью, имеющим свои верования, 
традиции и установки. Каков смысл этого общения? 
Православие никогда не мыслит себя как одну из 
христианских Церквей. Его историческая судьба и его 
национальная организация не оказывает никакого влия-

57 



ния на его принципиальную вселенскость и единствен­
ность. Оно всегда сознает себя как Церковь (The Church), 
обладающую всей полнотой богооткровенной истины. 
Н о  это самоощущение включает в себя обязанность сви­
детельствовать об этой истине и являть ее пред лицом 
всего мира: всех народов, всех рели гий ,  всех испове­
даний . 

И ,  вместе с тем, православию чужд дух прозели­
тизма. Вступая в общение с инославными христианами, 
оно не стремится обратить их в свою веру, не навязывает 
им своей истины. Оно довольствуется тем, что исповедует 
ее во всей полноте, предоставляя каждому прислу­
шаться к ней и научиться у нее, поскольку каждый этого 
хочет и может. В этом сказывается своеобразная мисти­
ческая скромность православия, бережное отношение к 
чужому религиозному пути, уважение к тайне, связыва­
ющей каждого х ристианина с Богом. В православной 
службе праздника Преображения говорится о том, что 
Господь явил Свою славу ученикам, насколько они 
могли ее вместить. Это и является нормой православ­
ного отношения к инославию. Православные представи­
тели призваны свидетельствовать о православии пред 
лицом всего мира: не провозглашать его только как 

. истину, НО ЯВЛЯТЬ его как славу и красоту. А что ИЗ ЭТОГО 
произойдет, какие это может дать результаты, об этом 
они даже спрашивать не смеют. Это дело Божие. Упо­
требляя схоластические термины , можно сказать, ч то 
в отношении проповеди православия и его распро­
странения, свидетельство о нем может быть только causa 
occasionalis, но никогда causa efficiens . . .  Но в отношении 
этой обязанности являть миру врученную ему истину 
православная Церковь обретает в экуменическом движе­
нии единственну ю в своем роде возможность. И отка­
зываться от нее, удаляться от возможности говорить со 
всем миром и всему миру значит уподобляться тому 
рабу, который говорил : «убоявшись, я скрыл талант 
Твой в землю». (Мф. 25, 25). 

Таково отношение православия к инославному миру. 
Но есть во всем этом и другая сторона. Историческая дей-

58 



ствительность церковной жизни никогда не в состоянии 
выразить собою полноту церковной истины . Реально, 
феноменально, исторически,  церковная действитель­
ность всегда требует некоего восполнения" некоего увра­
чевания своих человеческих немощей и недостатков. 
«Божественная благодать, всегда врачующая немощи и 
восполняющая оскудевающее (неполноту)», так описы­
вается действие Св. Духа в чинопоследовании таинства 
священства. В отношении Идеи вселенскости подобная 
немощь церковной жизни сказывается первым долгом 
в болезни провинциализма, которая поражает право­
славную Церковь не в меньшей степени, чем дру гие. 
Под церковным провинциализмом мы понимаем не на­
циональный или территориальный характер церковной 
организации и не ограничение действий церковной 
власти, вообще не что-либо внешнее. Церковный про­
винциализм заключается в сужении духовного горизон­
та до пределов только своей церкви, каковы бы ни были 
ее expansion и границы; в ограничении своего интереса 
только делами данной конфессиональной группы или 
организации, какова бы ни была ее внешняя или вну­
тренняя значительность; в утере того порыва в беспре­
дельность и бесконечность, который заповедан в словах 
Господа: «ВЫ будете Мне свидетелями во Иерусалиме и 
во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Д.А. 1 ,  
8) .  Дело Церкви есть дело вселенское, дело спасения 
всего мира, явление Истины всем л юдям. И не может 
быть ничего более противного универсализму Церкви 
Христовой, как удовольствоваться жизнью в пределах 
своей ограды, полоть и поливать свой церковный садик, 
оставаясь равнодушным к тому, что происходит за его 
оградой. Церковный провинциализм не связан поэтому 
ни со строем церкви, ни с формами ее исторической 
жизни. Он есть болезнь духа, болезнь, которая может 
поражать все церкви, независимо от их силы,  величия, 
даже святости ! Можно достигнуть высоких степеней 
духовного совершенства и все же оставаться провин­
циальным. И можно жить одному, в изгнании, в ссылке, 
за полярным кругом и, совершая литургию на корке 

59 



черного хлеба, благословлять оттуда весь христианский 
мир, быть в духовном общении со всеми, кто носит имя 
Христово и кто за него страдает. 

Вселенскость Церкви, так же, как и ее противопо­
ложность - церковный провинциализм, -- суть две 
духовные установки: устремленности и неподвижности, 
орлиного полета и рабского тру да, благовестия миру и 
спасения себя самого . . .  

В этом смысле надо сказать, что как ни слабы 
достижения экуменизма, в нем чувствуется всемирная 
боль, но и всеобщее усилие; в нем бьется пульс мировой 
жизни и над ним порою проносятся «шум как бы от 
несущегося сильного ветра» (Д.А. 2, 2), в котором веру­
ющее сердце предчувствует явление огня Св. Духа. 
И участие в нем, - в чем бы оно ни выражалось, - в 
радости и боли , в восхищении или негодовании, -
всегда есть преодоление своего провинциализма, выход 
на мировые просторы, погружение в стихию мира, того 
мира, который «так возлюбил Бог, что отдал Сына Сво­
его Единородного, дабы всякий верующий в Него не 
погиб, но имел жизнь вечную» (Ио. 3, 1 6) .  

В этом смысле замысел экуменизма совпадает с замы­
слом православия: он хочет быть вселенским, он хочет 
не только в идее, но и в жизни восстановить ту уни­
версальность, которая ушла из жизни Церкви вслед­
ствие трагедии разделения. 

« Поместная Церковь не ощущает своей ограничен­
ности и провинциализма и принимает себя за исчерпы­
вающе вселенскую и потому, дыша одним из легких, 
или только частью их, чувствует себя дышащей полной 
грудью. Экуменизм, как факт, выражает пробуждающу­
юся неудовлетворенность провинциализмом, римского 
или византийско-восточного образца. Можно в некотором 
церковном надмении мнить себя как всю полноту Церк­
ви, но не может не оставаться глухого сознания и чувства 
жизни, свидетельствующих о том, что это - не то . . .  Уте­
ряно в веках то, что было дано и заповедано, но и теперь 
утерянное остается как некое обетование и тревога, 
неутоленное желание, раскрывающиеся, но не смыкаю-

60 



щиеся объятия. В сердце всегда надо носить живую боль 
от раны церковного разрыва и искреннюю молитву «О 
соединении всех», которое в обетовании дано, а в жизни 
задано. И вселенское православие не совершилось до это­
го свершения. Живая церковность имеет задачей любви 
церковной : во взаимном общении засыпать пропасть 
разделения и тем подготовить почву для воссоединения 
«церквей», - так пишет о своем восприятии экуменизма 
один из самых смелых, строгих и ответственных дея­
телей православного экуменизма - о. Сергий Булгаков 
(«Моя жизнь в Православии и священстве» в «Автобио­
графических заметках» (по-русски), стр. 55). 

Для меня экуменическая работа всегда является труд­
ным и медленным восхождением на высокую гору , 
вершина которой теряется в облаках. Но верю, что имя 
этой горе - «Фавор», что гора эта - гора Преображения. 
Ибо в экуменическом общении то, что представлялось 
чужим и враждебным, становится близким и дорогим. 
Сквозь человеческие заблуждения становится зрим Сам 
Христос, живущий в Своих учениках; наше единство во 
Христе (неполное и несовершенное, ибо мы и понимаем 
его по-разному) заменяется единством живущего в нас 
Христа, Который «вчера и сегодня и во веки Тот же» (Евр. 
1 3 , 8).  

И если, поднявшись на гору и сойдясь на ее вершине 
с инославными, мы не понимаем, каким образом можем 
мы быть едины при всей нашей разделенности и, вместе 
с апостолом, говорим: «сделаем здесь три кущи» - одну 
для православных,  одну для протестантов, одну для 
католиков (ибо и мы «Не знаем, что сказать» (Мр. 9 ,  6), то 
надо помнить, что если кущ три, то гора - едина, что 
все мы в трудах и борениях стремимся к той же верши­
не, на которой нас осенит Слава Господня и ждет Сам 
Христос; и что в предчувствии этого дара, в предвосхи­
щении единства будущего века, мы уже теперь гоn.орим 
об экуменическом общении: «Господи, хорошо нам быть 
здесь». 

61  



РАСКОЛ ПРЕОДОЛЕВАЕТСЯ ЛИШЬ ЛЮБОВЬЮ 

(Письмо протоиерея Александра Меня матери 
Викторине) 

Публикация и примечания игумена Игнатия (Крекшина). 

Дорогая мать Викторина! 1 Привел, наконец, Бог спи­
саться. Слышал о Вашей болезни и о том, как Вам быва­
ет грустно и одиноко вдалеке от родных мест. Мы здесь 
все молились за Вас и надеемся, что Господь укрепит 
Ваши душевные и телесные силы . Спасибо Вам, что в 
святых местах не забываете близких, маму, меня. Рад 
был бы чем-нибудь быть Вам полезным. Может быть, 
связь с отечеством будет Вам приятна. 

М ного лет уже несете Вы свидетельство верности 
Господу и Церкви. Годы и болезнь понуждают теперь 
оглядываться назад и все оценивать. Вы должны благо­
дарить Бога, что он дал Вам пронести свой огонек по тем­
ным дорогам жизни. Ведь все мы как девы со светиль­
никами из евангельской притчи. «Се жених грядет» . . .  
Нет у нас своего елея, н о  что у нас вообще свое? И добро, 
и трудности - все от Него. Благодарить надо, что дал 
силы стоять. А что вокруг темнота, удивительно ли это? 
Впрочем, хочу утешить Вас; не думаю, чтобы вера так уж 
пала. Она стоит, как и всегда. Ведь во все времена было 
много искушений и зла. Вот вы приводите имена святи­
телей, а разве им было легче? Вспомните житие Златоу­
ста или Филиппа митрополита. Ведь все их скорби от 
своих же проистекали. Но, как говорится, «чем ночь тем­
ней, тем ярче звезды». Нам не обещал Господь слишком 

1 Мать Викторина (Зоя Александровна Розальсон -Сошальская, 
1 9 1 6- 1 974), монахиня Горненской женской обители Русской Право­
славной Церкви в Эйн-Кареме (Иерусалим). Ее богатая событиями 
жизнь, надеемся, когда-нибудь будет описана нами. Сегодня же 
предлагаем вниманию читателя одно из писем к ней отца Александ­
ра Меня ( 1 935- 1990). За разрешение опубликов�о.ть письмо сердечно 
благодарю А.Н. Цукерман (Иерусалим), любезно его предоставившую 
из своего архива. - Игумен Иг1штий. 

62 



легкого пути. Но и Он же говорил о несокрушимости 
истины. 

Вы говорите: растут секты, ищут люди чего-то нового. 
Но ведь в этом и наша вина, а с другой стороны - ::>То 
свидетельство неумирающей потребности в духовной 
жизни. Когда человек ищет, Господь слышит его. И ду­
маю, что ничто доброе не пропадет даром. Так было и в 
первые века, так и сейчас. Дело не всегда во внешней 
принадлежности к той или иной церкви. Ведь и Иван 
Грозный ,  который осудил Филиппа, и патриарх Феофил, 
осудивший Златоуста, были православными. Конечно, 
прискорбно, что мы не можем увлечь людей своей ве­
рой. Но некого винить тут, кроме нас самих. А спасение 
душ - тайна Божия. «Дух дышит, где хочет». Господь 
иначе судит, нежели мы. Верно и то, что истина всегда 
в утеснении, но этого мало. Бывают разные верования, 
которые тоже гонимы. Вот сейчас в Китае истребляют 
конфуцианцев. Конечно, все им сочувствуют, но это 
не значит, ч то у Конфуция истина. Были гонимы и 
еретики. А Оптина пустынь дорога нам не тем, что ее 
притесняли церковные власти, а тем, что в ней был дух 
любви и широты, который влек к старцам самых выда­
ющихся людей того времени. 

Думается, что мы должны не только восхищаться 
нашим православным прошлым (в нем, разумеется, 
сокровища неисчислимые), но и понять, что не все было 
хорошо. Иначе стояли бы православные крепче. Многое 
происходит именно от недостатков христиан. Жизнь все 
время предъявляет людям новые требования, становится 
ложнее и труднее. На одном старом далеко не уйдешь. 
Евангелие - вечно новый и живой дух, а не что-то гото­
вое, остановившееся, вроде памятника старины.  Велик 
и Иоанн Лествичник, велики и подвижники позднего 
времени. Но жили они в других условиях, ориентирова­
лись чаще всего на людей, не живущих в миру. Поэтому 
православие должно найти пути живой жизни. Почи­
тайте «Записи» о. Александра Ельчанинова. Вот вечно 
новая и в то же время старая истина, изложенная на 
современном языке. Но как у нас мало подобного! Правы 

63 



Вы,  говоря, что ответственность за веру несет каждый 
рядовой член церкви. Значит, будем просить у Бога сил, 
внутреннего мира, любви и молитвенного дара. 

Споры, которые ведутся между христианами, мало 
способствуют всему этому. Столетия распрей показали, 
что не дают они ничего кроме ожесточения. А ведь нам 
сказано, что нельзя приносить жертвы , не примирив­
шись с братом. Я хорошо понимаю Ваши чувства, когда 
вы говорите о католиках. Но ведь не зря же мы молимся 
«О соединении всех>.>. Это не должно быть пустыми сло­
вами. Пока же есть разделение, Бог не даст нам сил. Вы 
знаете не хуже меня, что у них та же вера в Триединого 
Бога и Христа-Богочеловека, они чтут Матерь Божию и 
святых (в том числе и многих наших), отцы церкви у нас 
общие. Их иерархия - апостольская, как и наша. И по­
этому наша Церковь признает действительность совер­
шаемых ими таинств. Вы сами признаете, что у них есть 
хорошие люди. (А я добавлю, что и у нас - не одни 
Иоанны Кронштадтские. Разные есть). И после разделе­
ния благодать их не оставляла. Еп. Феофан высоко ста­
вил писания их святого Франциска Сальского. Наш арх. 
Лука любил Франциска Ассизского и часто говорил о 
нем в проповедях. К нигу Фомы Кемпийского ел.Феофан 
тоже ценил, и ее два раза переводили в России. А преп. 
Никодим Святогорец перевел труд западного подвижни­
ка Скуполи «Брань духовная» (ее еп. Феофан перевел на 
русский под заглавием «Невидимая брань»). Он же пере­
вел и «Духовные упражнения» Лойолы на греческий 
для восточных монахов. Св. Иоанн Тобольский перевел 
«Илиотропион», тоже католическую книгу. 

Уже этого немногого достаточно, чтобы увидеть, что 
нет такой пропасти между духовной жизнью Запада и 
Востока, как нам кажется. Конечно, каждый народ имеет 
свои обычаи, свой душевный склад, свою историю. Но 
Церковь не может быть однообразной, она живет во всех 
формах. То, что Христос основал «На камне», было и есть 
единое. Разделяют же люди и их грехи. А отцы наши 
у чили, что прежде всего следует видеть - свои. Вы 
говорите, что они фанатики, потому что «Не хотят под-

64 



чиниться нам». А зачем Церкви подчинение? Разnе 
господствовать нас призвал Христос? Что же касается их 
церковного устройства (папа и т.д.),  то это к духоnной 
жизни не относится. Не нам с Вами решать эти сложные 
вопросы.  Это может решить лишь Вселенский Собор. А 
пока он не вынес своего суждения, все особенности (а их 
немного) западной Церкви остаются «богослоnскими 
мнениями» ее членов и иерархии. Для спасения души и 
духовной жизни важнее другое: вера, молитва, любовь, 
таинства. Единственная возможность разделенных бра­
тьев понять друг друга - это доброжелательно отно­
ситься друг ко другу. Вы говорите, что «Не нужно догма­
тического сближения». Это правда, ибо основы дог!\штов 
у нас общие и «сближать» особенно нечего. Их догмат о 
вознесении Богоматери у нас формально не принят, но 
в богослужении и Предании он есть. От «Филиок ве» 
они сами готовы отказаться. Остается лишь примат .. .  Но 
и здесь есть надежда, что дело прояснится. Вражда же 
только ослепляет. 

Если же они к нам не расположены (а я знаю, что это 
не так; папа, например, обращался к Восточной Церкви, 
испрашивая прощения за прошлые обиды, напомню 1,1 о 
примирении папы с патриархом Афинагором), , то м ы  
должны первые показать дух христианского смирения и 
любви. Не искать друг у друга слабостей, а скорбеть о соб­
ственных немощах должны м ы .  Только так мы можем 
надеяться на прощение и исцеление. У каждого народа 
есть свои праведники и подвижники (тайные и яв ные), 
есть и у западных христиан свои исповедники, подлин­
но духовные учители дела и христианской л юбви. Это 
должно радовать нас, православны х ,  ибо обителей у 
Отца много. Нетерпимость, ревнивость, осуждение - нам 
не к лицу. 

Вот сей час наш поместны й  Собор снял клятв ы  со 
старообрядцев. Они тоже имеют различие с нам и, а в 
обрядах и Символе они нас не любят. Но как прекрасно, 
что мы первые протянули им руку ! И менно так нужно 
поступать христианам, а не ждать, пока другие это сде­
лают (даже если они были виноваты века назад). И что 

65 



говорить? Раз наша Церковь признает таинства западной, 
значит, по существу, нет двух Церквей, а одна, находя­
щаяся в состоянии плачевного раскола. Преодолевается 
он лишь любовью. 

Простите меня, если я огорчил Вас, но обязан был 
сказать то, что думаю, и уверен, что если Вы рассмотрите 
дело внимательно, присмотритесь к жизни западны х  
святых (в том числе нового времени - вроде Дамиана да 
Вестера, Бернадетты, Максимилиана Кольбе и др.), к 
писаниям их подвижников, Вы увидите, что нас больше 
соединяет, чем разделяет. Слов нет, велики наши по­
движники, но когда к ним прибавляется еще сонм, мы 
не теряем, а приобретаем. 

Гораздо проще дело с календарем. Я знаю, дорогая 
матушка, с каким временем связаны у Вас воспоминания 
о спорах вокруг этого дела. Тогда новый стиль вводили 
обновленцы и нужно было ни в чем им не уступать. Но 
это уже история, теперь об этом мало кто помнит. 

Итак, рассмотрим дело по существу. Что такое «ста­
рый стиль»? Его изобрел языческий ученый Эратосфен 
за три века до Р.Х., а язычник же Юлий Цезарь ввел его 
повсеместно. Поэтому ничего священного и церковного 
в нем нет. Его придерживались все в империи - и хри­
стиане, и язычники. 

Владыка Мануил был прав, когда говорил, что нужно 
следовать постановлениям 3 1 8  отцов, но их постановле­
ния, дошедшие до нас, касаются в основном канонов и 
догматов. В.В. Болотов, самый крупный петербургский 
историк Церкви, писал: «Относительно определения все­
ленского собора о времени празднования Пасхи ничего 
не сохранилось» (Лекции по истории др. Церкви, Пг., 
1 9 1 8 ,  стр. 26) .  Но и до собора х;ристиане разных стран 
праздновали Пасху в разное время, что считалось непра­
вильным. О необходимости всем христианам праздновать 
этот день вместе свидетельствует послание Константина 
Великого к Собору. Значит, унификация календаря есть 
дело нужное для единства верных. Сам по себе кален­
дарный «стиль» не затрагивает веры и духовной жизни. 
Это дело астрономов и канонистов, а христиане должны 

66 



исходить из своих принципов. Не будем же мы из-за 
чисел враждовать. Ведь тогда, в 20-е годы, дело было не 
в самом календаре, а в измене обновленцев духу Христо­
ву. Впрочем, пусть это все решают люди сведущие. Не о б  
этом нас с Вами спросят на Страшном Су де. 

Не взыщите за то, что говорил о вещах для Вас 
неприятных. Но думаю, что Вы не осудите меня за 
откровенность. От души желаю Вам мира И твердости. 
Не забывайте нас в молитвах. Маруся В.2 и мама Вам 
шлют поклоны. 

Ваш прот. Александр М. 

Что касается о. Всеволода,3 то мне жаль, что вы его 
недооценили. Он - духовно чуткий и глубокий свя­
щенник, очень любящий православие и Россию. 

2 Мария Витальевна Тепнина ( 1 904- 1 993) - друг семьи Меней, 
воспитатель отца Александра и прихожанка церкви в Новой Деревне. 
Ее некролог, написанный Натальей Большаковой, опубликован в 
альманахе Христианос, 11. Рига, 1993, с. 2 17-21 8. 

3 Протоиерей Всеволод Рошко ( 1 9 17- 1 984) - католический свя­
щенник восточного обряда, служивший в Иерусалиме. Познакомился 
с отцом Александром через А.И. Цукерман. См. его некролог: Вестник 
РХД, NQ 143, IV, 1 984, с. 234-237. Его обширная переписка с отцом 
Александром опубликована лишь частично: (Вестник РХД, № 165, 
с. 44-73). Отец Всеволод был тонким знатоком русской духовной 
литературы - см. его публикации: Неизвестный фрагмент «Откро­
венных рассказов странника», - Символ, № XV, с. 20 1 -208; Пре­
подобный Серафим: Саров и Дивеево. М., 1 994). См. рецензию на 3ту 
1tнигу: Алексей Юдин. «Его душа созрела для вечности .. . » - в 
журнале «Истина и Жизнь», 9/1995, с. 36-41. 

67 



Лев Платонович Карсавин вскоре после переезда в Каунас 
(конец 20-х годов) 

68 



Л.П. КАРСАВИН 

ВЕРА ХРИСТОВА В РУССКОМ ПРАВОСЛАВИИ 

Покинув в ноябре 1922 гоgа советскую Россию и поселив­
шись в Берлине, Лев Платонович Карсавин активно вошел в 
общественную и церковную жизнь русской эмиграции. Еще go 
отоезgа из Петрограgа, организаторами созgававшейся в это 
время в Берлине Религиозно-философской Акаgемии, он 
заочно был включен в число ее буgущих профессоров. Уже в 
конце иоября Карсавин выступил с gоклаgом «0 религиоз-
1юм понимании истории» на собраиии по случаю открытия 
Акаgемии. 

Оgнако, все же, лекционная работа gля немецкой ауgито­
рии и статьи, писавшиеся gля немецких же журналов, прино­
сили Льву Платоновичу основной заработок. Всестороннее 
профессиональное знание жизни Запаgной Церкви, истории и 
близкое знакомство с совреметюй ему церковно-обществен­
ной gеятелыюстью инославных христиан, чему способство­
вало и регулярное участие в открытых богословских gиспутах 
с иаиболее известными русскими католиками и преgстави­
телями шtых конфессий в послереволюционном Петрограgе, 
стали серьезным основанием gля почти четырехлетнего 
сотруgничества с немецкими христианами, преимущественио 
- протестантами, устраивавшими совместно с русскими 
богословами и философами - о. Сергием Булгаковым, 
Семеном Люgвиговичем Франком, Николаем Алексанgро­
вичем Берgяевым - иемногоttисленные понаttалу соезgы, 
носившие экуменический характер и имевшие основной целью 
выработку взаимоприемлемой gля всех христиан платфор­
мы буgущего обоеgинения. 

В 1923 гоgу Карсавин писал С.Л. Франку, что, участвуя в 
работе этих собраний, он усматривает свою зagatty в наивоз­
можно поgробном ознакомлепии слушателей с историей 
русского православия и России в целом, и бо у большинства 
молоgых протестантов, участвующих в соезgах, нет вообще 
никакого преgставления о Восточной Церкви, они «ничего 

69 



почти о России не знают и в ужасе переg неизбежной экспан­
сией коммунизма, перемешанного в их сознании с право­
славием» .1 Те гоgы, по мнению Льва Платоновича, были 
особенно благоприятны gл.я просветительской работы, ибо в 
условиях беспримерных гонений православие преgстало во 
всей своей поgлинной силе. 

Врем.я от времени Карсавин получал возможность вести 
отgельные -курсы и в немецких госуgарственных учебных заве­
gени.ях. Поgготовка к лекциям отнимала очень много сил 
и времени, поскольку поgробные планы и тексты лекций 
слеgовало заранее преgставля.ть gля. утвержgени.я, а неgоста­
точно свобоgное влаgение немецким .языком созgавало, по 
признанию Льва Платоновича, «гнетущие проблемы».2 

Остававшееся от препоgавательской и церковно-просве­
тительской gеятельности врем.я Карсавин gелил межgу рабо­
той наg основным своим философским сочинением - опы­
том христианской метафизики - трехтомным трактатом «0 
началах», вчерне написанном еще в Петрограgе и вывезенном 
в эмиграцию,3 и поgготовкой историко-философских статей 
gля. немецких, преимущественно протестантских, изgаний. 

Русский перевоg оgной из этих работ - Der ChristusglauЬe 
in der russischen Orthodoxie, - написанной в 1925 гоgу, мы 
преgлагаем сегоgня читателям . В ней автор развивает 
многие положения, ранее сформулированные в его вызвав­
шем острую полемику и многочисленные газетные отклики 
gоклаgе «Il popolo rиsso che паsсе» («Русский нароg, который 
рожgается») на первой конференции русских ученых и писа­
телей эмигрантов в 1923 гоgу в Риме.4 

А. Клементьев 

1 Записка от 28.09.23. [Частное собрание. Париж.] 
2 Письмо от 2. 1 1 .23. [Частное собрание. Париж.] 

3 Об истории создания книги «0 началах» подробнее см. в 
послесловии к ее первому полному изданию, в томе шестом редак­
тируемого нами Собрания со'Чинений Л.П. Карсавина (С.-Петербург, 
«YMCA-Press» - «Scriptorium», 1994, стр. 363-375). 

4 Текст этого доклада был напечатан в 1 923 году в журнале «Rus­
sia», создателем и редактором которого был итальянский славист 
Ettore Lo Gatto. Русский перевод доклада предполагается опубликовать 
в ближайшее время. 

70 



ВЕРА ХРИСТОВА В РУССКОМ ПРАВОСЛАВИИ 

На вопрос, что, собственно, есть вера, один русский 
епископ ответил: «Вера - это Сам Бог в нас». Этот ответ 
типичен для русского религиозного мировоззрения. 
Вера во Христа - это Сам Христос. Это мы веруем в Бога, 
во Христа, в Иисуса Христа, и все же вера не есть наше 
субъективное чувство, но мы и Бог образуем дву-един­
ство, или - ибо все верующие веруют в Бога и все сущее 
осознанно или неосознанно верует - Богочеловеческое 
все-единство. 

В акте веры я - нечто отличное от Бога, так что я 
верую абсолютно свободно, в такой же мере могу веро­
вать, как и не веровать, то есть отрицать Бога. И без этого 
дуализма, без возможности противостоять Божеству я не 
мог бы в Него веровать, охватывать Его, быть верующим 
или религиозным. Но я вмещаю Бога; я становлюсь Богом 
лишь тогда, когда я с Ним уже един и одно. Без моего 
единства с Богом дуализм веры абсолютно невозможен. 
Путь веры ведет из перво-единства, в котором Бог - всё,  
а человек ничто, через дуализм к совершенному единст­
ву, где Бог - всё во всём, то есть, где Бог есть Богочело­
век и опять один только Бог. 

Эту основополагающую для русской религиозности 
апорию веры (религиозного акта) можно сформулировать 
следующим образом: 1 .  Божество есть равным образом 
Бог и vice versa; 2. Божество = человек; 3. Божество = Бог 
+ человек; но 4.  Бог не идентичен человеку. Это я назы­
ваю формулой Всееgинства, причем самого человека я по­
нимаю как все человечество и весь космос в человечест­
ве, как всеединого Адама Кадмона. Формула Всеединства 
или понятие веры раскрывается нам, таким образом, как 
онтологическое противоречие, которое лишь постольку 
становится возможным и действительным (то есть также 
теоретически основополагающим), поскольку Бог, пре­
восходящий бытие и не-бытие и содержащийся в Себе 
Самом, в Своем созидающем акте совершенно отдает 
Себя человеку и «исчезает», тогда как человек свободно 
возникает из абсолютного Ничто и, возвращаясь в Ничто, 

71 



становится Богом. Но, хотя такое «динамическое» тол­
кование апории веры в некоторой степени облегчает 
ее понимание, в то время как статическое толкование 
оставляет нас перед вопиющим противоречием, было бы 
крайне неверно и губительно удовлетвориться дина­
мическим толкованием. Бог  превыше жизни и смерти, 
бытия и небытия; а христианство - как понимаем его 
мы, русские, - не есть религия ни жизни, ни смерти, но 
религия жизни 'tерез смерть. 

Путь к Божественному бытию, таким образом, раскры­
вается русскому религиозному сознанию как путь через 
смерть и страдание, которые и в самом Божественном 
бытии не исчезают, но составля ют его необходимую 
часть. Поэтому русские в такой поразительной для за­
падных европейцев степени склонны к страданию. Они 
любят смерть и страдание, они наслаждаются страда­
нием, видя за небытием высшее бытие и рассматривая 
страдание как неотъемлему ю составную часть этого 
бытия. Достаточно вспомнить лишь мир Достоевского, 
при всей своей призрачной фантастичности являющий 
в определенном смысле высшую реальность. Но сколь 
болезненным и гипертрофированным ни было бы стре­
мление русских к страданию, оно основано все же на 
познании абсолютной, то есть божественной ценности 
страдания. В своем страдании русский узнает страдания 
Христа; и именно потому он чувствует внутреннюю 
необходимость искать страдания и жертвовать собой. В 
этом вожделении страданий жизнь зачастую кажется 
искаженной,  карикатурной и абсурдной:  гармония исче­
зает. Однако в высших своих проявлениях это обоже­
ствление страдания предстает гармоничным и просве­
тленно-прекрасным. 

М ы  содрогаемся от ужаса перед невыносимыми в 
своей реалистической фантастике распятиями средне­
вековья, перед зловещим изображением распятия гени­
альным Маттиасом Грюневальдом. Для нас Христос 
на кресте не утрачивает своего божественного величия. 
Руки Его распростерты , но они образуют горизонталь, 
Его тело не свисает к земле, а лик Его остается ясным и 

72 



тихим, как будто Он не распят, а в бесконечной любви 
хочет обнять всех к Нему приходящих, как будто бы Он 
парит над землей ,  смерть побеждая смертью. Старосла­
вянский язык, до сего дня оставшийся языком нашего 
богослужения, наших молитв и наших священных книг, 
смягчает резкость и грубость выражений и фактов, можно 
сказать, преображает их. Мы не хотим, не воспринимая 
это как несообразность, говорить, что И исус Христос 
получал «пощечины», что Он кричал от боли и т.д. , хотя 
мы знаем, что Его страдание было самым невыносимым 
и самым страшным страданием на земле. Повсюду, даже 
в нашей малейшей боли, мы видим боль Христа, но мы 
не можем «Исчислить» Его слезы и Его раны, и мы не 
ощущаем в себе потребности представлять их реалисти­
ческим образом. Потому и наше религиозное искусство 
настолько нереалистично, что мы не можем восприни­
мать Сикстинскую Мадонну как божественный образ. 

И все же наше чувство всеединства в жизни, страда­
нии и умирании с Божественным Христом - не абстракт­
ная идея, не абстрактное чувство (если таковые чувства 
вообще существуют). Нет, мы чувствуем себя едиными с 
Иисусом Христом, Который жил, умер и воскрес во время 
Августа и Тиберия в Палестине, или - в Котором и с 
Которого времена онтологически берут свое начало, так 
что одно устремляется вперед и становится будущим, 
другое обращается вспять и становится прошлым, а тре­
тье навсегда остается как застывшее настоящее, связан­
ное с этим настоящим моментом, его обосновывая. Через 
Христа и со Христом мы все рождаемся христианами (но 
не И и с у с о м  Христом), так что становимся другими 
индивидуализациями всеединого Христа и подлинны­
ми братьями Иисуса Христа. Мы становимся христиана­
ми, поскольку мы совершенно реально соединяемся с 
Иисусом Христом. Но в разобщенности нашего несовер­
шенного эмпирического бытия мы существуем отдельно 
от Иисуса Христа. Самое большее, мы можем познавать 
Е го как одного из нас, как нашего перворожденного 
брата и как Богочеловека, через которого мы рождаемся 
в Бого-людей.  «Познавать» . . .  этим мало сказано - Иисус 

73 



Христос близок нам, совсем близок, ближе, чем наши 
ближние. Он живет и страдает с нами, становится для 
нас видим и ощутим, и более, чем видим и ощутим, 
хотя Он все еще остается для нас живущим в Палестине 
в эпоху Августа и Тиберия. 

Вера в Иисуса Христа, как наше реальное единство с 
Ним, объединяет нас со всеми верующими в Него, в 
самую первую очередь - со святыми Христа. И, познан­
ная как самая реальная, общность во Христе со всеми 
умершими, равно как и с живущими, отличает русское 
православное христианство. Разумеется, это относится ко 
всему христианству; и я не намерен сообщить что-либо 
новое. Но специфически-православной особенностью я 
считаю жизненну ю силу и конкретный реализм этой 
общности с метафизическим миром. Нигде умерших так 
не почитают и не любят, как у нас. Мы обычно прощаем­
ся с нашими преставившимися, запечатлевая последний 
поцелуй на их челе и руке. Наши службы по усопшим, 
наши панихиды принадлежат к самым прекрасным, глу­
боким и волнующим обрядам христианского богослуже­
ния. И не случайно, как кажется, смятенный ум одного 
русского писателя, Федорова, верил в возможность неко­
его магического оживления всех мертвых и считал это 
задачей христианства. 

Святые живут вместе с русским народом - так пони­
мает и чувствует он свою общность с ними. Они привели 
его на эту землю, они научили его жить, работать, мо­
литься и превратили эту землю в «Святую Русь». Многие 
из них жили в другие эпохи и в других странах, а вели­
чайший из них, св. Н иколай, был греком. Но они, так 
сказать, акклиматизировались и русифицировались. И эта 
«русификация» святых, даже самого Иисуса Христа, ни в 
коем случае не может быть понята как вид субъективной 
соотнесенности или поэтически-мифологического вы­
мысла. Это метафорическое выражение онтологического 
факта реального единства всего сущего во Христе, дей­
ствительной пронизанности Им всего времени и всего 
пространства. В своей пустыни Серафим Саровский нахо­
дит и созерцает дорогие места новозаветной истории -

74 



Иерусалим, Вифлеем, и в его бедной хибарке являет­
ся ему окруженная своими служительницами Божия 
Матерь. 

Эти бедные селенья, 
Эта скудная природа -
Край родной долготерпенья, 
Край ты русского народа! 

Не поймет и не заметит 
Гордый взор иноплеменный, 
Что сквозит и тайно светит 
В наготе твоей смиренной. 

Удрученный ношей крестной, 
Всю тебя, земля родная, 
В рабском виде Царь Небесный 
Исходил, благословляя. 

(Тютчев) 

Новое мировоззрение - и все же ему 1 925 лет - рас­
крывается нам в вере русского православия. Нет двух 
миров - эмпирического и над-эмпирического, существу­
ющих раздельно, а есть один только мир, из эмпириче­
ского становящийся над-эмпирическим. Однако не царит 
ли в нашем мире необходимость, исключающая свободу, 
т.е. любое чудо? Нет - это заблуждение. Всё необходимо; 
но всё также и свободно, ибо всё становится обоженным 
и божественным через богочеловеческое чудо. Необходи­
мость и свобода - лишь соотносительные, а именно 
эмпирически-несовершенные и односторонние моменты 
более высокого мира, превосходящего его и дающего ему 
начало и завершение; и становление этого мира есть бого­
человеческое чудо. Поэтому русские отвергают любую 
попытку, например, кантовскую, проводить совершенно 
непреодолимую границу между абсолютным, или «тран­
сцендентным», и относительным, или «имманентным»; 
они живут в атмосфере чу да, преображения и обожения. 

Так, весь русский культ - это христианская теур­
гия, а не магия, так как в русском ку ль те совершается 
преображение человека (и всего космоса через человека), 

75 



т.е. превращение в более высокое бытие. Культ представ­
ляет собой объективную и, так сказать, материальную 
сторону процесса, который в акте веры осуществляется 
своей субъективной стороной.  Культ относится к акту 
веры так же, как изображение Тайной Вечери у синопти­
ков относится к ее изображению в Евангелии от Иоанна. 
Культовые обряды православной церкви, таким образом, 
не остаются какими-то внешними обычными человече­
скими обрядами, обладающими лишь трансцендентной 
и потому незримой магической силой, но они стремятся 
быть чуждыми всему обыденно-человеческому и дейст­
вительно остаются ему чужды. Своеобразный мелодиче­
ский речитатив нашего богослужения, старинный, хоть 
и несколько искаженный европейскими влияниями, 
впечатляюще монотонный - потому что нельзя обра­
щаться к Богу тем же голосом, что и к людям, - унисон, 
как это принято еще у староверов, выразительно указы­
вает на преображение эмпирии. В наших иконах, их тон­
ко прочувствованных и искусно проведенных линиях, 
их сверх удлиненных, стремящихся ввысь телах, и х  
величественной красоте и глубоко продуманной симво­
лической композиции являет себя преображенный мир. 
И, как во Имя Божие зажженные свечи, светят золотые 
«луковицы» древних русских церквей. Лишь 20-30 лет 
назад был открыт мир древнерусских икон под тяжелы­
ми золотыми и серебряными бар6чными окладами и 
черным слоем олифы. И разве это было не чудо? Сейчас 
сами собой «обновились» древние иконы и «преобрази­
ЛИСЬ>> потемневшие купола церквей. Не божественное 
ли это чудо преображения мира? 

Свойственное русским «онтологическое» восприятие 
веры раскрывает нам богочеловеческое все-единство, не 
дуализм и единство, а становящееся все-единство. Было 
бы ошибочно и для религиозной жизни гибельно огра­
ничивать это все-единство собственно религиозной сфе­
рой.  Нет различия между религиозным и не-религиоз­
ным как качественно и существенно иным, а только 
различие между религиозным и «еще не-религиозным» 
или потенциально-религиозным, ибо Всё относится к 

76 



Богу. Таким образом, вера охватывает все, что вообще 
существует. Бог, который есть Всё во Всём, - это цель и 
над-эмпирическая, но не исключающая, а содержащая в 
себе эмпирическое, полнота веры. Стремление прибли­
зиться к этой полноте есть наша несовершенная, эмпи­
рическая религия, которая вскрывает сущность невиди­
мого и вследствие своей неполноты дает лишь несовер­
шенное отражение невидимого; однако в той же мере 
пытается охватить его символически. 

Вера познает и является знанием в значител ьном 
смысле, так как теоретическое, абстрактное знание пред­
лагает нам лишь один из аспектов веры, а именно аспект, 
отделенный от веры как целого и именно потому сомни­
тельный. Все теоретическое познание сомнительно:  вера, 
как высшее приближение к Абсолютному, ближе всего 
к абсолютному обоснованию истины и обладает поэтому 
наибольшей несомненностью, поскольку вера в себе 
самой может преодолеть сомнение. Вера не только позна­
ет, но действует и живет, однако не следует смешивать 
веру с абстрактным, отделенным от познания действи­
ем. Вера - это познание, которое совершает поступки и 
действует, деятельность, которая познает и живет. Вера 
- это живущее и живое, т .е. любящее и деятельное 
познание и познающая деятельность любви. 

Мы, русские, не отделяем «веру» (т.е. познание в 
вере) от действий (т.е.  деятельности веры); а имеющая 
здесь место западноевропейская проблема, которая при­
вела к расколу протестантизма и католицизма, остается 
нам совершенно чуждой и едва ли понятной. Мы не зна­
ем сложения «веры и действий»; мы знаем лишь живу ю  
и живущую веру, которая действует в познании и позна­
ет в деятельности любви. И на этом все-единстве веры 
основано наше мнение о ее несомненности. Ибо истина 
подтверждается не только теоретической мыслью, но и 
религиозным действием. Из того, что человек оказывает.: 
ся праведным и святым, что он включает нас в свою 
деятельность любви, мы видим, что его вера приносит 
добрые плоды и должна, очевидно, также и правильно 
познавать. Тут коренится принцип авторитета, который, 

77 



разумеется, обладает подобающей полноте все-единой 
веры непогрешимостью. Учение Христа неоспоримо и 
абсолютно обосновывается тем, что Он его не только 
проповедовал, но и полностью осуществил. 

Чисто теоретическое обоснование истины не исклю­
чает всякого сомнения: остается сомнение, которое по 
своей сути есть не что иное, как болезнь воли, свободное 
не-воление, абулия. С другой стороны, чисто практиче­
ское обоснование истины не исключает теоретического 
сомнения. Л ишь совершенное соединение теории и 
практики, познания и деятельности поднимает нас над 
всяким сомнением и вместе с тем над греховной косно­
стью. И ван К иреевский и Хомяков, первые «славяно­
филы» , уже давно и блестяще разъяснили это понятие 
веры. Вера, не «мелкая», лишь практическая, но христи­
анская ,  познающая в деятельности и постоянно себя 
совершенствующая, - это высший принцип и полнота 
бытия и знания, из которых точно так же проистекает 
познание, как и деятельная жизнь, в которые и то, и 
другое вливаются, которыми они обосновываются. Через 
эту веру являет себя истина. Русский язык называет ис­
тину словом «правда», которое одновременно обозначает 
теоретическую истину (рус. истина, т.е. «ТО, что есты>) и 
практическую (рус. справеgливость ). И почти все русские 
религиозные движения, среди которых многие неосоз­
нанно остаются религиозными, можно назвать «искани­
ем правgы ». 

Стремясь осуществить свою веру, русские не у довле­
творяются ни ограниченной, простой верой,  ни пренебре­
гающей теоретическими поисками религиозной практи­
кой .  Они стремятся до конца проникнуть в суть того, во 
что верят, и поднять это над всяким сомнением. Они 
хотят несомненного. И потому они во всем сомневаются, 
пытаясь доказать истину активнейшим, часто почти 
демоническим и, следовательно, греховным отрицанием. 
Кощунственно насмехаются они над Богом и начинают 
войну против Неба в надежде, что Бог их накажет и тем 
самым не оставит сомнения в Своем существовании. Рус­
ский атеизм, русский нигилизм, русский воинствующий 

78 



цинизм - это борьба с Богом за Бога, путь· Богопозна­
ния, хотя и извилистый и греховный путь. Это хорошо 
известно из произведений Достоевского, и это можно 
наблюдать и в воинствующем атеизме большевиков ,  
который ведь тоже является лишь проявлением опреде­
ленных реальных, хотя и малоотрадных, тенденций и 
потенций русской души. Народ, не меньше, чем инди­
видуум, требует уверенности через сомнение, т.е. хотения 
через не-хотение, жизни через смерть. 

Ибо соответственно сущности . своей веры русские не 
ограничивают своей борьбы за Бога и истину теорети­
ческими исканиями, но стараются испытать свою веру 
также практически. Каждую идею они желают и осуще­
ствить. И этот своеобразный «прагматизм» русских дела­
ет их идеологию особенно опасной и часто роковой . М ы  
видим, как современная позитивистско-релятивистская 
болезнь европейской идеологии страстно усваивается 
русскими и, доведенная до крайнего практицизма, пре­
вращается в вид позитивистской религии, которая тщет­
но претендует нести в себе самой свое св идетельство.  
Так, европейский социализм становится новой церковью, 
которая обладает своей прочной организацией ,  своей 
дисциплиной,  своим непогрешимым папой ,  своим свя­
щенным писанием («Капитал» Карла Маркса и труды Ле­
нина) и даже своим катехизисом («Коммунистический 
Манифест»). Русский презирает «абстрактные» идеи, т.е. 
идеи, которые он не может актуализировать и актуализи­
ровать безотлагательно; или он непоколебимо извлекает 
из самой абстрактной идеи самые крайние и самы е  
абсурдные практические выводы. Он не страшится про­
тиворечий, даже самых вопиющих абсурдностей и раз­
ворачивает сверхчеловеческую деятельность, тот самый 
русский,  который без веры в идею остается ленивым ,  
пассивным и вялым. Впрочем, пассивен он и тогда, когда 
увидит абсолютность и, следовательно, невозможность 
достижения своего идеала. Ибо он грезит об абсолют­
ном, хотя абсолютное он часто путает с относительным 
и эмпирическим - вера требует, чтобы конкретное не 
уничтожалось, но сохранялось - или не узнает абсолют-

79 



ное как таковое. Он мечтает о благе всего человечества, 
быть может, всего мира. Но как возможно счастье всех 
людей, если для его осуществления нужно долгое время 
и если миллионы уже умерли в несчастии и страдании? 
Как можно сделать счастливыми людей будущего, не 
повергая в нищету и страдания людей настоящего, не 
совершая над ними насилия и не убивая их? Или нужно, 
или необходимо попустить все зто? Действительно ли 
зло все то, что мы так называем? 

Здесь встает перед нами проблема зла. 
Так как Богочеловеческое все-единство дано нам в 

акте веры, оно не совершенно, зто мы хорошо чувствуем 
и знаем. Я с Богом не окончательно един, и я не вмещаю 
и не обладаю всей полнотой Божества. Именно поэтому 
мое все-единство с Богом - зто только становящееся все­
единство. Однако, Богу безусловно присуща Его боже­
ственная полнота и в ней совершенное богочеловеческое 
все-единство, а, следовательно, мое собственное совер­
шенство, которое пребывает в Нем всегда, и к которому, 
как к своему идеалу, я только стремлюсь. Я лишь буgу 
совершенным, хотя мое совершенство уже онтологиче­
ски предсуществует моему приобщению к нему (конеч­
но, не во временном отношении). Я рассматриваю даже 
мой идеал, т.е. мое совершенство в Боге, как нечто абсо­
лютное и для моего относительного бытия недостижи­
мое, поскольку мое несовершенство кажется абсолютно 
непреодолимым. Я чувствую себя ограниченным, прокля­
тым и обреченным какой-то фатальной властью; у меня 
нет сил и нет возможности достичь моего собственного 
совершенства, к которому я стремлюсь. Теперь ясно и 
неоспоримо, что эта роковая ограниченность не может 
быть божественной,  но принадлежит мне, как тварному 
существу , даже если я и не понимаю, как вообще она 
произошла. В сознании моего несовершенства, т.е. моего 
«Ничтожества>> или моего небытия я познаю мою «твар­
ность», а именно злую, греховную сущность. Но, разъя­
сняя и определяя мое индивидуальное отношение к 
Богу, я разъя<;няю одновременно отношение все-единого 
создания к Богу, так как весь космос, как все-единый 

80 



Адам, индивидуализируется во мне (как и во всех людях) 
как в микрокосме. 

Русская религиозность характеризуется сознанием 
непреодолимой космической власти зла, хотя не может 
существовать никакое «иное бытие», никакое зло в Боге 
и в творении Божием, которое само по себе и в себе есть 
ничто. Мы чувствуем себя бессильными против этой 
власти, в то время как она нас увлекает, тащит и гонит, 
подобно тому, как дикий порыв ветра кружит сухие 
безжизненные листья; а она бушует и м ч ится как 
безличная, неопределимая сила, древняя сладострастная 
Лилит или не существующий отец лжи и смерти. И все 
же мы чувствуем, что эта сила не что иное, как мы сами, 
как человечество и в нем каждый из нас. Русский пере­
живает общность всех людей во зле, греховное все-един­
ство зла, которое, правда, строго говоря, не может быть 
названо все-единством, так как зло - это множест­
венность, разбросанность и небытие. Сознание своей 
греховности никак не ограничивается своими личными 
грехами, но рассматривает их как лишь индивидуализа­
ции всечеловеческой греховности, которую он стремится 
взять на себя. Если зло существует, то все мы и каждый 
из нас повинен в этом. Если бы я был другим, то и все 
люди, которые жили до меня, живут одновременно со 
мной и будут жить после меня, были бы другими. Они 
греховны, потому что я греховен. Я виноват в том, что 
они виновны и греховны , и наоборот, они виновны в 
том, что виновен я. Греховная вина всего космоса, т.е. 
все-единого Адама, - это моя собственная вина, и притом 
не только в той мере, в какой я ее индивидуализирую 
и актуализирую, но еще и неким иным таинственным 
образом. Все-единый грех остается субстратом моего соб­
ственного, потенцией моей осуществляющейся грехов­
ности ; а эта потенция есть всецело также я сам, хотя я 
и осознаю ее - насколько я различаю себя от дру гих 
людей и всего человечества - как внешнюю и захваты­
вающую меня силу. 

Так, я произвожу свободно из самого себя злое дея­
ние, выношу его полностью из себя самого; и тем не 

81  



менее, поскольку я воспринимаю его в его сущности и 
в полном его объеме, оно противостоит мне, как сокру­
шающая меня сила. Я, свободно совершающий мой грех, 
становлюсь одновременно его рабом; он же, содеянный 
мною, становится (или лучше: обнаруживает себя) непо­
бедимой инерцией. Ибо мое зло есть, по существу, мое 
нежелание и не-делание, моя свободная и потому не­
мотивированная инерция, позволяющая господствовать 
моей низшей, животной «субстанцию> и оставляющая 
неосуществленным мое высшее человеческое существо. 
Инерция, конечно, не обладает активностью, так как она 
есть лишь дефект деятельности, лишь не-существование 
активности и недостаток бытия; она вызывает иллюзию 
активности, потому что инерция высшего означает ухуд­
шающуюся деятельность низшего. Само по себе низ­
шее или животное не представляется злым; напротив, 
животное, как данная ступень и специфическое качество 
раскрытия действительности , есть добро. Но низшее 
делается злом, если оно остается статичной формой по­
тенциального бытия высшего, т.е. его не-бытия как выс­
шего и застывает в своем тако-бытии, не совершенствуя 
себя. 

Бог творит человека как свободное все-единое, разви­
вающее из себя весь космос создание, свобода и бытие 
которого возможны лишь через не-бытие Бога, а совер­
шенное, т .е. божественное бытие которого возможно 
только через его собственное не-бытие. Бог создает чело­
века из ничего, отдавая всецело Себя Самого и делая его 
вторым субстратом Своей божественности, чтобы человек 
существовал через такую же полную самоотдачу и стал 
Богом. Через саможертвенную смерть Бога, который пре­
выше смерти и жизни, человек существует и обожается 
('дfOOLS'); НО обожение человека совершается В его СаМО­
жертвеННОЙ смерти, в его возвращении в Ничто, из 
которого он свободно возникает творческим актом Бога. 
В своем совершенном единстве с Богом, т.е. в совершен­
стве своего бытия, человек - это совершенное Ничто, его 
нет. В своей причастности к Богу (µlE"�LS') он является 
другим субстратом божественности, который сам по себе 

82 



остается неопределимым, не-сущим, и все же противо­
стоит Богу Творцу. 

Выражаясь метафорически, зто так, как если бы Бог 
вызвал еще несуществующего человека из ничего, а 
человек ответил бы ему словами: «Се раба Господня. Да 
будет мне по слову Твоему», или : «Не моя воля, но Твоя 
да будет», и в этих словах уже осуществился. Разумеется, 
человек, который имел начало существования и потому 
является конечным, не мог бы достигнуть бесконеч­
ности Бога, если бы Бог не захотел Себя Самого тоже 
сделать конечным, взяв начало, подобно человеку,  и 
если бы Он таким образом не явил человеку Себя Самого 
как стоящего выше конечного и бесконечного. Своей 
бесконечной конечностью и самоограничением (которое, 
однако, Его не ограничивает) в Боге-Сыне, вочеловечива­
нием Сына преодолевает Бог конечность Своего творения 
и являет Свою абсолютную л юбовь. Таким образом, 
онтологически необходимое несовершенство человека 
становится совершенным моментом его совершенного 
бытия; становление человека делается божественным 
становлением, создающим отображение совершенства. 

Но человек - так продолжим мы наше мифологи­
ческое изложение - не хочет полноты божественности. 
Он не хочет ничего другого, так как вне Бога, во «тьме 
внешней» нет ничего; он не х очет самого несовер­
шенства, так как зто было бы абсолютно невозможно;  
но его желание несовершенно, неполно и при этом сво­
бодно, т.е. немотивированно. А, желая несовершенно, он 
существует несовершенно, т.е. не существует вовсе. Его 
ответ на призыв Бога остается неслышным, не-сущим, 
потому что желать несовершенно означает не желать 
совсем, несовершенно быть означает совсем не быть. Сво­
бодное нежелание человека не дает осуществиться люб­
ви Бога, и человеческая немощь уничтожает божествен­
ную власть. Абсолютное ничто поглощает абсолютное 
бытие. 

И все-таки этого не может быть. Абсолютная любов:ь 
не может оставаться неосуществленной; и если Бог 
пожелал бытия и божественного бытия творения, то зто 

83 



творение существует и совершенствуется, и является 
совершенным. Благодаря Сыну, вечно предающему Себя 
Самого Отцу, через не-бытие Которого становится воз­
можным и действительным бытие не-сущего человека, 
благодаря Богу-Сыну, Который берет начало подобно 
созданной Им твари, хотя как Бог Он не знает начала, 
осуществляется невозможное. Христос принимает не-су­
щую, подобную абсол ютному ничто незавершенность 
человека, не как несовершенное желание, но как осуще­
ствление или бытие этого желания. Тем самым Он делает 
не-сущее сущим, и несовершенство человека раскрыва­
ется как непреодолимая, непобедимая ограниченность, 
как муки ада (poena) с одной стороны, и как существую­
щая лишь благодаря факту ограниченности вина (culpa) 
человечества с другой стороны. Но обожествление возмез­
дия (poena) должно быть также его преодолением или 
избавлением. Деянием Христа спасается все, чтобы Бог 
был всем во всём (omnia in omnibus) и осуществилась боже­
ственная любовь. И Иисус Христос победиrель ада. «Ты ад 
умертвил еси блистанием Божества». «Воскрес из гроба и 
узы растерзал еси ада . . .  мир Твой подал еси вселенней, 
Едине Многомилостиве». Так поет православная церковь. 
И русские по сей день сохраняют надежду древней 
церкви на спасение всех. Эта надежда, выраженная в 
древней церкви Оригеном, Григорием Нисским, Григо­
рием Назианзином, и которая должна быть связана с 
подтверждением вечных мучений ада, разумеется, не 
является догматом. Господству ющее в русской церкви 
богословское мнение отрицает ее. И все же она остается 
и живет. Многие из наших богословов, иерархов и обра­
зованных мирян разделяют ее. В бедной деревенской 
церкви в России старая крестьянка зажигает свечу перед 
изображением Страшного Су да. « Почему ты это дела­
ешь»? - «Никто не молится за него. За него тоже надо 
молиться». Она имеет в виду: за дьявола, но она не хочет 
называть его имени в церкви. 

Таким образом, несовершенны й  и греховны й  мир 
существует лишь затем, чтобы быть усовершенствован­
ным и спасенным через Иисуса Христа, и тварное совер-

84 



шенство «предсуществует» тварному несовершенству. 
Однако, последнее в эмпирическом смысле абсолютно­
ограничено, непреодолимо-, адски-ограничено, - и тем 
не менее так, что эту свою недостаточность и ограни­
ченность оно метаэмпирически преодолевает во Христе. 
И спасение и обожествление эмпирии полностью уни­
чтожает вину, тварно обусловливающую наказание и 
божественно обусловленну ю наказанием. Мы осознаем 
наказание как таковое и нашу вину как его обусловли­
вающую лишь постольку, поскольку наказание имеет 
место, а затем обожествляется и искупается, и постольку, 
поскольку наше совершенство «предсуществует» нашему 
несовершенству и парит перед нами, как наш идеал. 
«Покайтесь (µEтavoEtTE ) ,  ибо приблизилось Царствие 
Небесное». Созерцание совершенства или Царства Небес­
ного, т.е. реальное приближение Царства Небесного или 
вочеловечение Христа вызывает покаяние, которое есть 
сознание и преодоление греховности: Царство Божие об­
нажает, возрастая в сердце, грех и немощь мира, искупает 
и уничтожает их. Это радостная весть Христа, Евангелие. 
И христианская вера оказывается христианской надеж­
дой , больше того: абсолютным познанием совершенст­
вующегося через богочеловеческое чу до, становящегося 
Богом мира. 

Совершенное человечество по отношению к Богу 
предстоит как другой субстрат божественного содержа­
ния, не как другая личность, ибо нет личности, кроме 
трех божественных ипостасей ,  ипостаси Логоса, которая 
все-едина, т.е. осуществляет себя как абсолютное един­
ство или единичная личность и одновременно как аб­
солютная иерархическая множественность личносте й ,  
увенчанная личностью Христа и через божественное 
не-бытие единая с единством. По своему содержанию 
совершенное человечество - это само божественное все­
единство; и именно поэтому мы можем метафорически 
рассматривать его как все-единую личность, обозначая 
его именем «София» и понимая его как человека, содер­
жащего в себе весь совершенны й  космос. Совершенного 
человека или человеческое (человечески- космическое) 

85 



все-единство, увенчанное Божией Матерью, мы называем 
Телом Христовым или Христовой Церковью. 

В своем совершенном все-единстве она идентична с 
каждым и з  ее членов,  как каждый из них идентичен 
с нею. В ней каждый из них раскрывает свою особую 
единственную в своем роде сторону; каждый член аб­
солютно отличен от всех остальных,  и все же в диа­
лектике бытия и не-бытия он идентичен со всеми ими 
и с каждым из них . Абсолютное единство становится 
а бсолютной множественностью, которая есть не-бытие и 
через это абсолютное не-бытие возвращается к единству. 
Такова есть множественность и ее нет, так она становит­
ся, возникает и проходит, раскрываясь как выстроенная 
по ступеням система, не исключающая тождественности 
и абсолютной ценности всех членов, ибо множествен­
ность есть и не есть. И становление, т.е. возникновение 
и исчезновение каждого члена и их совокупности не 
умаляет совершенства, так как оно становится совершен­
ным в своем становлении, т.е. обладает непостижимым 
для нас совершенством становления. 

Наше эмпирическое бытие становится понятным как 
приближение к своему совершенству, т.е. как момент в 
становлении нашего совершенного бытия, а именно не 
как совершенный , но как греховно-несовершенный и 
ограниченный грехом, но через искупительное страдание 
Христа преодолевающий свою ограниченность момент. 
Наша эмпирия - это становящаяся церковь, церковь, 
обусловленная своим совершенством, стремящаяся к 
нему и все же в определенном смысле отделенная от 
него. Здесь нет законченного все-единства, но лишь ста­
новящаяся все-единством рассеянная множественность, 
которая, тем не менее, имеет некую ступенчатую после­
довательность. Эту ступенчатость греховного бытия мы 
можем обозначить как систему или, лучше всего, как 
симфоническое единство, стремящееся к все-единству. 
В русской богословской терминологии ее можно опреде­
лить понятием и словом «соборность», каковое слово оз­
начает принцип концилиаризма и принцип кафолично­
сти (слово ксiоЛtк6s- переводится в нашем вероисповеда-

86 



нии словом «соборность»),  но не собрание (рус. = «со­
брание» и «соборность») и столь же мало абстрактное 
единство. 

Так, наш мир предстает нам как симфонический («со­
борный») организм, в котором человек в качестве эмпи­
рически самого совершенного члена занимает высшую 
ступень. Точно так же человечество раскрывается как 
симфонический организм, ядро и центр которого лежит 
в земной Церкви Христа, хотя нельзя резко разграничить 
церковь и нецерковное человечество. Один из наших 
церковных гимнов говорит о «языческой ,  не плодонося­
щей церкви», и существуют древнерусские иконы «свя­
того Еврипида». Все-единая Церковь Христа достигает 
своего высшего развития в древней «апостольской и 
соборной» церкви. Но и эта индивидуализация церкви 
дает нам лишь оgин из ее аспектов, который, хотя и рас­
крывается наиболее совершенно, все же не все выразил и 
осуществил и многое оставил для осуществления другим 
индивидуализациям. Эти последние уступают в эмпири­
ческом совершенстве древней церкви и утратили види­
мое церковное единство, тем не менее каждая из них ак­
туализирует нечто новое и специфичное, так что каждая 
имеет свою неоспоримую ценность и является необхо­
димой для полноты церкви. Каждая принадлежит к все­
единой церкви Христа как живой член Его Тела, кото­
рый должен быть усовершенствован и эмпирически, и 
над-эмпирически, обнаруживая и актуализируя свою 
неповторимость, но изживая свою односторонность или 
свои «заблуждения». Православная и русская церковь, 
однако, чище всех сохраняет незапятнанную традицию 
древней церкви и в страданиях и гонениях, индивидуа­
лизирующих и повторяющих страдания Христа, испове­
дует свою веру, раскрывая в своей немощи силу Божию. 

Русская православная церковь не знает эмпирически­
непогрешимого авторитета. Для нас, сказали в 1 84 8  г. 
восточные патриархи, весь церковный народ, само Тело 
Хрисrово - единственный хранитель христианской исти­
ны. Христианская истина должна быть вселенской ,  т.е. 
она должна быть симфонией всех ее индивидуальных 

87 



проявлений и осуществлений. Отдельный человек, будь 
это и патриарх, может заблуждаться и необходимым 
образом заблуждается, если он стоит вне вселенского цер­
ковного единства, которое есть единство через любовь 
действующей веры. Непогрешимым является вселенский 
собор, но его вселенскость дана лишь в симфоническом 
единстве всей церкви. Истина существует не как фор­
мальная, абстрактная истина; и абстрагированием, т.е. 
наивным исканием всеобщего ее нельзя достичь. Потому 
что истина - это симфония, в которой одинаково необ­
ходимы все мелодии и звуки. Каждое индивидуальное 
восприятие истины Христа содержит в себе необходимое 
зернышко истины, которое может быть плохо понято и 
даже извращено, но которое надо развивать и совершен­
ствовать. И церковь не запрещает индивидуальные иска­
ния и индивидуальные трактовки. Напротив, церковь 
требует и ждет их, но так, что она отказывается счи­
тать индивидуальное вселенским и не хочет отвергать 
индивидуальную трактовку другого во имя своей соб­
ственной .  Она требует содружества любви и свободы во 
смирении. 

Свобода детей Божиих, смиренная и любящая свобо­
да богочеловеческого творческого деяния - это жизнен­
ная сфера русской церкви. И потому русскому неведомо 
прозелитство. Он не стремится к тому, чтобы обращать 
других христиан в русское православие. Он, считающий 
свою религию самым ч истым и совершенным вопло­
щением современного христианства, желает и молится, 
чтобы другие конфессии сами из себя и своим собствен­
ным образом стали православными. Так они, победив 
свою односторонность, раскроют ему новые стороны 
живой Христовой истины. Прежде всего он надеется на 
помощь вселенского единства любви. 

Ибо и русская церковь несовершенна,  и она боль­
на, жертва церковного раскола. Разобщенность земной 
церкви делает несомненно-вселенскую деятельность 
почти невозможной.  Можно или отважиться на индиви­
дуальную деятельность и, заблуждаясь, считать эту дея­
тельность вселенской, или не совершать совсем ничего 

88 



нового и ограничиться строгим хранением традици­
онного. В первом случае вновь достигнутое остается 
вселенски незасвидетельствованным, сомнительным и 
ошибочным, как и общность любви, сам принцип все­
ленскости разрушается из-за пренебрежения другими 
взглядами на истину. Во втором случае пассивное хране­
ние истины ведет к греховной пассивности, проявляю­
щейся в русском национальном характере, и - в конеч­
ном итоге -- к недостаточному пониманию сохраненной 
истины. 

Без воссоединения церквей, без возрождения симфо­
нической вселенской церкви мы все останемся бессиль­
ными и пропа,цем в рационалистическом гниении или в 
пассивности. Но возможно ли воссоединение церквей? 
Воссоединение вселенской церкви уже совершается. Оно 
совершается, когда мы начинаем изучать и понимать 
учение и жизнь других церквей, когда мы смиренно при­
знаем свои ошибки и разъясняем заблуждения других 
с любовью к ним и к истине, потому что в сообществе 
любви и споры, и борьба становятся неопасными. Церковь 
охватывает, включает и обожествляет все человеческое 
делание, и все является потенциально церковным. И мы 
собираемся в лоне вселенской церкви, когда мы, члены 
многих конфессий, в содружестве христианской любви, 
во Христе живем и действуем друг вместе с другом.  
Формальный акт воссоединения - это последняя и не 
самая важная вещь, если он вожделен и необходим. Не 
во встречах сообществ и церквей лежат начало и конец, 
но внутри каждого индивидуума, именно там, где выра­
стает Царство Небесное - в Богочеловечестве во Христе. 
«Ищите прежде Царствия Божия, и все остальное прило­
жится вам». 

Перевоg Ю.Е. Тарасюк (по тексту публикации в журнале 
«Ипа Saпcta», 1926, NQ№ 1, 2). 

89 



Архимандрит АМВРОСИЙ 

К ВОПРОСУ О ЧИНЕ ПРИНЯТИЯ В ПРАВОСЛАВНУЮ 
ЦЕРКОВЬ ЛИЦ, П РИХОДЯЩИХ К НЕЙ ИЗ ИНЫХ 

ХРИСТИАНСКИХ ЦЕРКВЕЙ 

Исторический обзор 

Настоящий очерк является опытом исследования во­
проса о том, как следует принимать в лоно православной 
церкви лиц, приходящих к ней из других христианских 
вероисповеданий. Вопрос преимущественно состоит в 
том: принимать ли крещение инославных, совершенное 
над ними в их церквах, когда это крещение совершается 
в том же духе и понимании, как оно совершается в пра­
вославной церкви, т.е. тремя погруженьями во имя Отца 
и Сына и Святого Духа? Принимать ли таковых лиц в 
православную церковь путем отречения их от всякой 
ереси и исповедания ими православной веры и после­
дующим за тем миропомазанием их, в восполнение того 
недостатка, который они имели прежде своего обраще­
ния в православную веру, а в некоторых случаях - на 
основании самого отречения их от ереси,  покаяния и 
исповедания православной веры? Или же, отвергая дей­
ствительность таинства крещения, совершаемого во всех 
неправославных церквах, как не имеющих благодати, 
принимать лиц, приходящих от них в православную 
веру, исключ.ительно путем совершения над ними креще­
ния при последующем затем миропомазании? Вопрос 
этот имел всегда большое значение в истории Церкви: 
был предметом суждений в древней церкви, 1 святых от­
цов, древних канонов поместных, а затем и Вселенских 
Соборов, дальнейших постановлений соборов и синодов 
отдельных православных церквей, а в отдельных случаях 
и государственных постановлений православных дер­
жав. Для нас же, живущих за границей среди инослав­
ных, этот вопрос уже не столь академический,  сколько 
практический, приходской, пастырский. Мы постоянно 
имеем в наших церквах, в большей или меньшей мере, 

90 



приток инославных, из которых некоторые затем влива­
ются в православную церковь и как клирики, и как 
миряне. Смешанные браки теперь являются обыденным 
явлением в наших приходах, и опять же предоставляют 
возможность обогащения нашей церкви новыми обра­
щенцами в православную веру. И представляется, что 
необходимо, чтобы законодательство церкви, выносимое 
в современное время, мудро руководило и помогало при­
ходскому священнику в его миссионерской работе. Необ­
ходимо, как представляется, чтобы это законодательство, 
когда оно принимает новые формы в соответствии с 
обстоятельствами и положением вещей в мире, отражало 
в себе вместе и стойкость и традиции православной веры, 
и мудрость и любовь матери церкви. И если прп. Иоанн 
Дамаскин писал в те далекие времена, в VIII веке, что 
законоположения церкви должны дышать любовью и 
снисхождением,2 то тем более этого следует ожидать те­
перь, в столь тяжкие времена и для православной Церкви, 
и для всего христианства, когда «тайна беззакония уже 
в действии»,3 в лице безбожия, отступления от церкви, 
индифферентизма и всякого иного духовного зла. Право­
славная церковь, не допуская какого-либо компромисса, 
прежде всего должна явить себя любящей Матерью в 
отношении тех инославных, которые с верой и любовью 
приходят к ней из других христианских вероисповеда­
ний, и тогда ее законодательство будет жизненным и спо­
собствующим делу распространения православия в мире. 
История является прекрасной учительницей жизни. Мы 
ниже и представим историю того, как вопрос о принятии 
инославных в православную веру разрешался 1 )  во все­
ленской церкви, 2) в русской церкви, 3) в XVIII веке в 
греческой церкви и, наконец, 4) как обстоит этот вопрос 
в православных церквах в настоящее время.4 

ПРИМЕЧАНИЯ 

См.: Апостольские Правила: 46-е, 47-е, 49-е и 50-е. 
2 Св. Иоанн Дамаскин. «0 священных постах», гл. 3 .  Минь. 

P.G. 95, col. 64-76. 

91 



2 Фес. 2, 7. 

Безусловно, что священные каноны выносятся епископатом 
и священники обязаны исполнять их, но представляется, что при 
этом полезно было бы, чтобы в наше время епископы, прежде чем 
вынести то или иное постановление, имеющее непосредственное 
отношение к приходской :жизни, запрашивали мнение настояте­
лей приходов. В древние времена епископы были вместе и настоя­
телями приходов, чем и объясняется такое множество епископов 
и хореепископов в сравнительно небольших областях, которые, 
случалось, насчитывали в своих границах сотни епископов, и ко­
торые, конечно, были хорошо осведомлены о нуждах приходской 
жизни.  

У восточных отцов мы не находим, так сказать, заостренного 
исповедания епископской власти в церкви. Св.  Иоанн Златоуст 
говорит о том, что в древней церкви терминами «епископ» и «пре­
свитер» обозначалось тожественное служение, и в своих сочине­
ниях он высоко возносит священническое служение в церкви. 
Каноны восточной церкви предписывают клиру оказывать полное 
послушание своему епископу, но и предоставляют обиженному 
клирику жаловаться на своего епископа митрополиту области, а 
митрополита обязывают внимательно разбирать жалобы обижен­
ных клириков на регулярных архиерейских соборах. Обиженному 
своим епископом клирику предоставляется право непосредствен­
ного обращения к патриарху области. 

Так сказать заостренное исповедание епископской власти в 
церкви скорее принадлежит Западу и преимущественно св. свя­
щенномученику Киприану Карфагенскому (IП век), в писаниях ко­
торого выражаются следующие аксиомы об епископском авторите­
те в церкви: епископов совершает Бог; Церковь - основана на епи­
скопах; Христос Свою Невесту - Церковь - вверил епископам; 
они - наследники апостолов: епископ - в церкви, и церковь - в 
епископе; не находящийся с епископом не находится и в церкви; 
без епископа нет и церкви. - И в то же время тот же св. Киприан 
пишет, что от самых начал своего епископского служения он 
постановил ничего не решать без совещания со священниками и 
народом (P.L. 4, col. 240. Epistola V). Именуя епископов «sacerdotes», 
он называет этим же именем и пресвитеров (P.L. 4, со!. 333-334), и 
говорит, что наидостойные из них заседали вместе с ним в исправ­
лении церковных дел. Св .  Амвросий пишет, что при епископе 
находились и достойные священники для помощи епископу и 
для немедленного замещения овдовевшей кафедры. Он пишет, 
что епископы и пресвитеры представляют собою один порядок: те 
и другие являются «священниками Божиими», но, при этом, епис-

92 



копы занимают первое место: потому что тот является епископом, 
кто является первым среди пресвитеров (P.L. 16 ,  col. 496). 

Бл. Августин писал, что клиру и мирянам подобает принимать 
распоряжения своих епископов, потому что епископы являются 
хранителями и пастырями, но сами будучи под Христом - Хра­
нителем и Пастырем; а в другом месте он говорит, что епископы 
суть слуги Церкви; в своем смирении, в своих письмах, адресо­
ванных пресвитерам, он подписывается как «со-пресвитер»; а в 
письмах к диаконам - как «со-диакон». 

Конечно, авторитет и значение епископа в церкви - исключи­
тельны и священны. Но для церкви полезен и благословенный 
опыт приходских священников. 

Членами Святейшего Правительствующего Синода являлись 
не только выдающиеся епископы, но и выдающиеся пресвитеры. 

1. Как разрешался вопрос о принятии инославных в 
древней Церкви, в период Вселенских Соборов и до 
падения Константинополя. Воззрения и церковное 
законодательство по сему вопросу. 

Поскольку мы будем встречаться и ссылаться на 
каноны церкви, т.е. на ее законы и постановления, над­
лежит заметить, что всякий канонист, при рассмотрении 
любого канона, должен принять во внимание: когда 
составлен канон, при каких обстоятельствах и к кому 
относится; затем - имеет ли данный канон фундамен­
тальное, как самый принцип церкви, значение, или же 
- является отражением данного времени и впослед­
ствии был заменен более поздним законодательством 
церкви;' и как решающее законодательство церкви сле­
дует принимать то, которое было вынесено на послед­
них Вселенских Соборах. Каноны менялись, потому что 
менялись самые обстоятельства жизни церкви. Чекани­
лось догматическое учение церкви; старые ереси умира­
ли и на их места являлись новые; изменялась и внешняя 
структура церковного управления; возникали новы е  
условия для жизни церкви. Каноны церкви являются 
отражением живого организма церкви,  и посему, изучая 
тот или иной канон, следует вникнуть в дух его, прини-

93 



мая во внимание те положения, о которых мы сказали 
выше. 

Крещение является основным таинством христиан­
ской церкви.  Оно было заповедано Господом нашим 
Иисусом Христом и совершалось святыми апостолами2 и 
поставленными ими епископами и пресвитерами и их 
преемниками. О таинстве крещения говорят и древние 
свв. отцы, и каноны церкви.3 Это крещен�е давала святая 
церковь как свое основное таинство. Поэтому апостол 
Павел и говорит: «Един Бог, едина вера, едино креще­
ние».4 Поэтому, ввиду исключительного значения сего 
таинства, святая церковь проявляла всяческую заботу, 
чтобы кто-нибудь из ее членов по какому-нибудь недо­
разумению не остался без крещения, а с другой стороны 
- чтобы не случилось кому-нибудь быть крещенным 
вторично, поскольку это таинство, по аналогии с рожде­
нием, как сущее рождение человека во Христе для жизни 
вечной, - не подлежит повторению, как это и было 
запечатлено в древних символах веры, как и находится в 
нашем символе веры. Эти два элемента: заботу, чтобы 
член церкви не остался без истинного крещения, и 
неповторимость действительного крещения, находим 
выраженными и в последующем законодательстве церк­
ви. 5 Впервые же мы встречаемся с ними в Апостольских 
Правилах 46 и 47 : в первом, епископу или пресвитеру 
строго запрещается принимать, т.е. признавать за дейст­
вительное, еретическое крещение;6 во втором, епископу 
или пресвитеру строго воспрещается повторять креще­
ние над тем человеком, который уже имел правильное 
крещение.7 

Итак, 46-е Апостольское Правило говорит о неприем­
лемости еретического крещения. Немедленно за текстом 
сего канона в издании канонов Святейшим Правитель­
ствующим Синодом следует объяснение, которое и при­
ведем: «Сие апостольское правило относится к еретикам, 
каковые были в апостольские времена, которые поврежда­
ли главные догматы о Боге Отце и Сыне и Святом Духе, 
и о воплощении Сына Божия. О других родах еретиков 
дальнейшие постановления представляют следующие 

94 



правила: Перв. Вс. соб. прав. 1 9 ,  Лаодикийского соб. 
прав. 7 и 8, и Шест. Всел. Соб. прав. 95,  Василия Вел. 
прав. 47».8 

И так, вот к каким еретикам относилось это Апостоль­
ское Правило: эти ереси не только искажали учение св. 
церкви, но едва ли и могли быть названы «христиан­
скими>>, представляя собою фантастическую смесь или 
иудейства с христианством, или же языческой филосо­
фии с легкой окраской христианства, напоминая собою 
восточные мистерии, смешанные с фантазией. Проф. По­
снов, приведя описание этих ересей, заключает: « Иудео­
и языко-христианские искажения Христова учения не 
были в собственном смысле христианскими ересями».9 
Что же касается появившихся в конце П и в III веке 
ересей на христианской почве, то и эти ереси являли 
собою полный абсурд в догматическом смысле. Справед­
ливо «Окружное Послание Восточных Патриархов» 1 848 
года называет эти ереси «чудовищными» и «Жалкими 
вымыслами и умствованиями людей жалких».10 Даже 
такая ересь, как монтанизм, наиболее близкий к структу­
ре святой церкви, был далек в действительности от уче­
ния Церкви, вводя новое откровение, якобы порученное 
Монтану, на основании которого и утверждалось все 
мировоззрение этой секты.11 Хотя крещение совершалось 
ими в о  имя Св. Троицы, но с прибавлением опять же 
формулы, порочащей все крещение: «И во имя духа 
Монтана». 

Таким образом, Апостольские Правила имеют в виду 
помянутых еретиков и относятся к тем древним време­
нам.12 Понятно, что таких еретиков церковь не могла при­
знавать за христиан вообще. Между тем, все эти ереси 
имели свое священное умовение или «крещение». «Кре­
щение» в той или иной форме присуще всем религиям. 
Из так называемых «Рукописей Мертвого Моря» узнаем, 
что ессеи наравне с обрезанием имели и крещение.13 
К онечно, эти священные умовения или «Крещения» у 
еретиков 11 века не имели ничего общего с крещением, 
совершаемым в церкви. Крещение в церкви заключало 
в себе два элемента: здравое у чение о Св.  Троице и о 

95 



воплощении Сына Божия. Ни того ни другого не заклю­
чало в себе еретическое крещение, оно не могло быть 
приемлемым за равнозначащее крещению, совершае­
мому в святой церкви; и чтобы не было сомнения в сем, 
и было вынесено Апостольское Правило 46-е. Эти люди 
должны были быть крещены в церкви, поскольку они, 
по суждению церкви, вообще не были крещены. Но, как 
мы сказали, следующим же правилом после сего запре­
щается повторять то крещение, которое было совершено 
законно. 

В III и IV веках возникает немалое число ересей на 
христианской почве, причем ересеначальниками их явля­
ются епископы или выдающиеся пресвитеры.  Как быть 
с теми, которые из этих ересей приходят в православную 
веру? каким образом надлежит принимать их? - Сразу 
же обозначилось раздвоение воззрений по этому вопросу 
в среде православной церкви. Одни утверждали, что 
принимать их следует только путем крещения, т.е. не 
признавать за действительное их прежнее крещение, 
хотя бы оно и было правильным по форме (т.е. соответ­
ствующим крещению, совершаемому в православной 
церкви). Другие же - держались более мягкого взгляда, 
признавая за действительное то крещение, которое совер­
шалось у некоторых еретиков, поскольку оно соверша­
лось во имя Св. Троицы, и не требовали от приходящих 
из ереси в православие, чтобы они были перекрещивае­
мы. Более строгой точки зрения держались Тертуллиан 
(сам - монтанист), св. Киприан Карфагенский, Фирми­
лиан Кесарийский и Елен Тарский.  Выразителем такого 
строгого взгляда был св. Киприан, который созвал по 
сему случаю два собора (255-256 гг.) и постановил ерети­
ков не иначе принимать, как путем крещения. Выразите­
лем же более мягкого взгляда надо считать св. Стефа­
на, папу Римского (253-257 гг.), которого, как указывает 
знамениты й Гефеле, поддерживали восточные еписко­
пы. В то время как св. Киприан с собором 71 епископа 
утверждал, что еретики не имеют никакой благодати 
и по этой причине все их священнодействия недей­
ствительны, св.  папа Стефан принимал покаявшихся 

96 



ерети ков чрез возложение на их головы епископской 
руки. Это он делал по той мягкой практике, которая была 
присуща и другим западным епископам. Мы читаем 
древнейшее постановление Арльского Собора (канон 8-й): 
«Если кто-либо приходит из ереси в церковь, ему предла­
гается произнести Символ Веры; и если увидят, что он 
был крещен во имя Отца и Сына и Святого Духа, то на 
него только возлагают руки, чтобы он принял Святого 
Духа. Но если окажется, что он не был крещен во имя 
Святой Троицы, пусть его крестят».14 Узнав о постано­
влениях Карфагенского Собора, под председательством 
св.  Ки приана, требу ющих перекрещивания еретиков,  
приходящих в церковь, св. папа Стефан сначала потре­
бовал отмены этих постановлений, угрожая отлучением 
от церкви, и, поскольку этой отмены не последовало, он 
затем и отлучил св. Киприана.15 

Интересно отметить, что восточ ные канонисты от­
носятся критически к постановлениям Карфагенского 
Собора. Так,  Зонара, толкуя 7-е правило Второго Все­
ленского Собора, которым положено еретиков некоторых 
толков принимать без перекрещивания, поминает и 
постановление св. Киприана, о чем так и говорит: «Итак, 
это - мнение отцов, собравшихся на собор вместе с вели­
ким Киприаном; но оно не относится ко всем еретикам 
и не ко всем раскольникам. Потому что Второй Вселен­
ский Собор, как мы только что сказали, делает исключе­
ние для некоторых еретиков и дает свою санкцию на 
принятие их без повторения крещения, требуя только 
помазать их святым миром, и при этом, чтобы они про­
кляли как свои, так и все ереси вообще». 

Вальсамон называет постановления Карфагенского 
Собора «непотребными и к тому же недействительны­
ми». 16 

Но вернемся к нашему последовательному изложе­
нию. Итак, в третьем и в первой половине IV века суще­
ствовали две практики принятия еретиков и расколь­
ников в православную церковь: чрез перекрещивание 
и чрез покаяние. Однако, православная церковь, всегда 
милости вая , склонялась все больше в сторону более 

97 



мягкого взгляда на вопрос принятия еретиков и расколь­
ников. 

Хотя окончательного постановления Первый Вселен­
ский Собор еще не принял по этому вопросу,  однако его 
три канона: 8-й, 1 1 -й и 19-й, дышат милостью к павшим 
во время гонения или отступившим от православия в 
Новацианский раскол17 или в ересь Павла Самосатского.18 
Последователей Новациана, называвших себя « чисты­
ми», постановлено принимать чрез покаяние их; павлиан 
же постановлено принимать путем крещения - потому 
что их догматическое у чение было искажением право­
славного учения, - после чего бывших в их клире при­
нимать и в клир православной церкви. 

В IV веке встречаем ряд крупных христологических 
ересей,  _как арианство, аполлинарианство и их ответвле­
ния, а также ересей в отношении догмата о Св. Троице и 
относительно ипостаси Святого Духа (македониане). Что 
касается принятия их и иных еретиков и раскольников в 
православную церковь, то решающего постановления, 
как мы видим, святая церковь еще не приняла и парал­
лельно существовали две вышепомянутые практики в 
чине принятия их. Однако, как мы сказали выше, церковь 
шла путем милости и снисх ождения. Об этом свиде­
тельствует св. Василий Великий в 1-м своем каноне. Он 
говорит, что для православной церкви было приемлемо 
только то крещение, которое ни в чем не отступало от 
того к рещения, которое совершается в православной 
церкви. Ересью называется «Явная разность в самой вере 
в Бога». Поэтому ряд еретиков, принадлежащих к ересям, 
совершенно извратившим христианское учение, следует 
признать ч уждыми крещения, совершаемого в церкви, и 
при обращении и х  в православную веру и х  следует 
крестить. Что же касается раскольников, т.е. отколов­
ш ихся от церкви в силу расхождения с церковью «ПО 
некоторым церковным вопросам», то их положено было 
принимать путем покаяния. Далее св. Василий Великий 
сетует на то, что иногда монтанисты были принимаемы 
в православие без перекрещивания их, т.е. их крещение 
принималось за действительное; между тем, как это 

98 



крещение, совершаемое «ВО Отца и С ына и в Монтана 
или Прискиллу», отнюдь не соответствует крещению, 
совершаемому во имя Св. Троицы у православных. Далее 
св.  Василий Великий приводит точку зрения св. Ки­
приана Карфагенского, учившего, что все еретики и все 
раскольники при обращении их в православие должны 
быть перекрещены, потому что у еретиков и у расколь­
ников совершенно отсутствует благодать. И в результате 
всего говорит: «Но поелику некоторы м  в Асии реши­
тельно угодно было, ради назидания многих, прияти 
крещение их то ga буgет оно приемлемо». Таким образом 
св. Василий Великий поставил свой авторитет в пользу 
не ригористического разрешения вопроса, а в пользу 
благостного и снисходительного решения, служащего 
на пользу церкви. 

В Определении Архиерейского Собора Русской Зару­
бежной Церкви от 1 5/28 сент. 1971 г. дается следующее 
толкование словам св.  Василия Великого: «Итак, св.  Васи­
лий Великий, а его словами Вселенский Собор, устана­
вливая принцип, ч то вне святой православной церкви 
нет истинного крещения, допускает из пастырского сни­
схождения, называемого икономией, принятие некото­
рых еретиков и раскольников без нового крещения». 

В период между Первым и Вторым Вселенскими 
Соборами состоялся Поместный Собор в Лаодикии (ок. 
363 г.) ,  который постановил своим 7-м каноном прини­
мать «обращающихся от ересей, то есть новатиан или 
фотиниан или четыренадесятников: путем отказа от 
ереси и чрез миропомазание». Таким образом, и здесь мы 
видим, что более мягкое воззрение победило более 
ригористическое. Однако правила св. Василия Великого 
и правила Лаодикийского Собора, как бы они ни были 
авторитетны, еще не являлись законом для всей все.Лен­
ской церкви. Для этого надо было решение Вселенского 
Собора. Впоследствии Шестой Вселенский Собор поста­
новит (2-м каноном) принять правила св. Василия Вели­
кого и правила Лаодикийского Собора в качестве законов 
для всей церкви. Но это произойдет более чем на три 
столетия позднее.20 

99 



Таким образом следует признать, что устами св. Ва­
силия Великого и отцов Лаодикийского Собора церковь 
наметила путь для дальней шего вселенского законода­
тельства, именно - чтобы постановления (или каноны) 
церкви мотивировались духом толерантности и взирани­
ем на общую пользу православной церкви. Но в помяну­
том решении Шестого Вселенского Собора - а прежде 
него в правилах св. Василия Великого и поместного Лао­
дикийского Собора - заключается также и следующее: 
святая церковь признала за иститюе то крещение, кото­
рое совершается во имя Святой Троицы, хотя бы это 
крещение и было совершено не в православной церкви, 
но во всем соответствовало тому крещению, которое со­
вершается у православных: в таком случае оно признается 
за истин ное и действительное при принятии обращенца 
в православную церковь чрез покаяние и миропомаза­
ние. И тогда совершенно ясны слова св. Василия Велико­
го, которы й  говорит: «Ибо древние (отцы церкви) поло­
жили при нимать ( признавать за истинное) крещение, 
ни в чем не отступающее от веры ». В книге церковных 
чинов приведения инославных в православие читаем 
следу ющее наименование одного такого чина:  «Чин, 
како приимати к православной вере приходящих, иже 
ни колиже бы ша п равоверии, но измлада воспитани 
быша во ереси, крещение же истинное имущих, во имя 
Отца и Сына и Святаго Духа, прочие же святые Тайны и 
обычаи церков ные отметавших, и другия мнения про­
тивныя церкви православной содержавших».22 Если бы 
святая православная Церковь сомневалась в истинности 
такого крещения, то нет сомнения, что она не подвергла 
бы опасности человека, приходящего к ней ради спасения 
души, остаться без крещения, таинства величай шего, 
мотивируя это пастырской снисходительностью к ере­
тикам и раскольникам, ссылаясь на икономию (т.е. на 
общую пользу для Церкви), т.е. совершая компромисс, 
за который платит спасением души того человека, кото­
рый вверяет ей спасение своей души ! Ведь крещение -
это основное таинство Церкви, без которого нельзя спа­
стись. Если же справедливо было бы указано, переносясь 

100 



к более поздним временам, что в протестантских церквах 
священнослужители не имеют апостольского преемства 
и при принятии в православную Церковь принимаются 
в качестве мирян, то на это ответим, что в православной 
Церкви таинство крещения может быть совершено и 
мирянином, если это вызвано необходимостью. 

Но перейдем к дальнейшей истории вопроса о при­
нятии инославных в православную Церковь. 

Решительное законодательство по сему вопросу было 
вы несено на Втором Вселенском Соборе (в 3 8 1  г.) 7-м 
каноном: «Присоединяющихся к православию, и к части 
спасаемых из еретиков приемлем по следующему чино­
положению и обычаю. Ариан, македониан, савватиан и 
наватиан, именующих себя чистыми и лучшими, четыре­
надесятников, или тетрадитов, и аполинаристов, когда 
они дают рукописания и проклинают всякую ересь, не 
мудрствующую, как мудрствует святая Божия кафоличе­
ская и апостольская Церковь, приемлем запечатлевая, то 
есть, помазуя миром во первых чело, потом очи, и ноздри, 
и уста, и уши, и запечатлевая их глаголем: печать дара 
Духа Святаго. Евномиан же, единократным погруже­
нием крещающихся, и монтанистов, именуемых здесь 
фригами, и савелл иан, держащихся мнения о С ы но­
Отчестве, и иное нетерпимое творящих , и всех прочих 
еретиков, всех, которые из них желают присоединены 
быти к православи ю, приемлем , якоже язычников. В 
первый день делаем их христианами , во вторый о гла­
шенными, потом в третий заклинаем их ... и тогда уже 
крещаем их». 

Таким образом св. Церковь дала указания: по какому 
чину принимать тех, которые от ереси приходят в право­
славие. Тех, которые имеют правильное крещение, при­
нимать без перекрещивания. Тех, которые не имеют кре­
щения во имя Св. Троицы - принимать путем крещения. 
Должны заметить, что у ариан и у македониан было 
неправильное учение о Лицах Св. Троицы, но самая вера 
в Св. Троицу, в Отца, Сына и Святого Духа, существовала, 
и этого было достаточно по мнению св. Церкви для при­
знания действительности (довлеемости) их крещения. 

101 



Этим каноном Второй Вселенский Собор дал ука­
зания, как поступать и на будущее время. Гефеле замеча­
ет, что святые отцы и учители Церкви, принимая за 
действительное крещение некоторых еретиков, однако 
считали при этом необходимым чрез миропомазание 
преподать им дар Св. Духа, который присущ св. право­
славной Церкви. 23 

С опоставление 7-го канона Второго Вселенского Со­
бора с каноном, вынесенным на Карфагенском Соборе 
при св. Киприане, и мнение о сем предмете Зонары и 
Вальсамона мы привели уже выше. 

Карфагенская церковь, которая в III век�, при св. Ки­
приане, держалась такого строгого взгляда, что поста­
новила перекрещивать без различия всех еретиков и 
раскольников, приходящих в православие, в IV и начале 
V века также изменила свою точку зрения по этому 
предмету и постановила раскольников принимать без 
перекрещивания, а путем покаяния и отказа от ереси, а 
клириков, бывших в расколе, принимать без переруко­
положения. 24 Что касается еретиков, как ариане, маке­
дониане и др., то на соборе (вернее - ряде соборов) в 
Карфагене этот вопрос не поднимался. 

Имея общие указания 7-го канона Второго Вселенско­
го Собора, мы видим, что в церкви создались три чина 
принятия еретиков (и раскольников) в православие. В 
Кормчей Книге приводится послание константинополь­
ского пресвитера Тимофея, жившего в V веке, в котором 
он свидетельствует следующее: «Три чина обретаем 
приходящих к святей Божией соборней и апостольстей 
Церкви: и первый убо чин есть требующих святаго кре­
щения, вторый же - некрещаемых убо, но помазуемых 
святым миром, и третий - ни крещаемых же ни помазу­
емых ,  но точию проклинающих свою и всякую ересь».25 
И так ,  к числу крещаемых относятся еретики крайнего 
толка, о которых мы выше сказали; к числу помазуемых 
св. миром (без совершения над ними второго крещения) 
относятся ариане, македониане и под. им; к числу 
принимаемых чрез покаяние и отказ от неправомыслия 
- относятся раскольники, а также и некоторые еретики. 

102 



П оследним словом в законодательстве вселенской 
Церкви по вопросу принятия в православие приходящих 
из ереси и раскола, является 95-й канон Шестого Все­
ленского Собора. В своей первой части он является до­
словным повторением 7-го канона Второго Вселенского 
Собора, и только вносится упоминание о необходимости 
перекрещивания последователей Павла Самосатского (в 
данном случае поминая 1 9-й канон Первого Вселенского 
Собора). Во второй части упоминаются ереси, появившие­
ся уже после Второго Вселенского Собора, как то: мани­
хеи, валентиниане, маркиониты и им подобные ереси, :в 
которых от христианства почти ничего и не было, и их 
положено принимать путем крещения. Несториан же и 
монофизитов (последователей Евтихия, Диоскора и Севи­
ра) положено принимать чрез покаяние и отвержение от 
своих ересей, после чего они сподобляются принимать 
святое причастие. 

Это последнее законодательство Вселенской Церкви 
должно было послужить уже на все будущие века бытия 
православной церкви. Безусловно, многие ереси уже вы­
мерли, но появились новые. Римо-католической церкви 
как таковой еще

· не было, потому что это было еще в те 
добрые времена, когда Восточная и Западная Церкви 
составляли единую Церковь. Протестантство со своими 
ответвлениями еще было предметом далекого будущего. 
Не родились еще и новые дикие искажения здравого и 
спасительного учения. Однако, 95-м каноном Шестого 
Вселенского Собора указаны нормы для дальнейшего 
отношения Церкви к возникающим расколам и ересям, 
а также - по какому чину принимать тех из них, которые 
пожелают быть членами православной церкви. Повторим 
это. Одних - у которых наименее повреждено догмати­
ческое учение, надлежит принимать путем покаяния и 
отказа ими от ересей, при условии, что структура церкви 
у них сохранила апостольское преемство; других же - у 
которых более повреждено догматическое учение или не 
сохранилось апостольское преемство, хотя крещение 
совершается, как и в Православной Церкви во имя Св.  
Троицы чрез троекратное погружение крещаемого, тех 

103 



надлежит принимать по 2-му чину: путем отказа их от 
еретических заблуждений и чрез миропомазание; тре­
тьих же - у которых крещение не совершается во имя 
Св. Троицы чрез троекратное погружение, тех надлежит 
принимать путем крещения, что относится и к евреям, 
магометанам и язычникам; у такого типа еретиков обычно 
учение представляет собою или совершенную прелесть, 
или смесь иудейства или язычества с общими принципа­
м и  христианства; ни о какой структуре церкви в нашем 
понимании, ни об апостольском преемстве нет и речи. 

В XI веке произошло печальное разделение между 
Восточной и Западной Церквами. Великий раскол 1 054 
года породил трещину между Церквами, которая с тече­
нием времени становилась все более и более широкой : 
Западная церковь уклонилась не только в раскол с право­
славной церковью, но и стала вбирать в себя со временем 
и еретические воззрения. Законодательству православ­
ной церкви приходилось выработать правило, как отно­
ситься к Римо-католической церкви: как к раскольникам 
или как к еретикам? и соответственно с этим решить: ка­
ким чином принимать тех, которые из латинян приходят 
в православную веру. Решения по этому вопросу долго 
не существовало. И лишь в XV веке, в связи с Фло­
рентийским Собором ( 1439 г. ) ,  такое законодательство 
наметилось. 

До Флорентийского Собора греки считали латинян 
за раскольников; точно также латиняне считали и назы­
вали греков «раскольниками» («схизматиками»). В таком 
понимании, при обращении латинян в православие, их 
принимали по 3-му чину, т.е. путем отказа от своего 
забл уждения и покаяния. На Флорентийском Соборе, 
выступая с речами, св. Марк, митрополит Ефесский , этот 
великий исповедник и столп православной церкви, на­
зывает римскую церковь «святой»;26 к папе Евгению обра­
щается со словами: «святейший Отец»27 «блаженный 
отец»,28 «первенствующий среди служителей Божиих»;29 
к кардиналу Цезарини обращается словами: «достопо­
чтенный отец».30 Со скорбью он говорит о расколе, про­
исшедшем между церквами, и призывает папу и его со-

104 



тру дников всячески содействовать соединению церквей. 
Впоследствии, видя полную непреклонность латинян в 
отношении «Filioque» и убеждаясь; что налицо имеется у 
них заблуждение догматического характера, именн;о в от: 
ношении исхождения Св. Духа, он говорит уже о них как 
о еретиках. Вот - мнение св. Марка Ефесского, которое он 
высказал на внутреннем заседании греков во Флоренции 
30-го марта 1 439 г . :  «Латиняне - не только раскольники, 
но и - еретики. Но об этом молчала наша ц'ерковь по той 
причине, что они многочисленны; но разве не то ли 
было причиной, почему православная церковь отмеже­
валась o'r них, что они - еретики? поэтому мы просто 
не можем соединиться с ними, если они не согласятся 
изъять (внесенное ими) прибавление в Символе и испо­
ведовать Символ так, как это мы исповедуем>>.31 

В своем окружном послании, написанном уже после 
того, как вернулся св. Марк Ефесский из Флоренции, 
где была подписана Уния между греками и латинянами 
при страшном уни жении православной церкви, при 
отказе греков от своих традиций, при внесении всех тех 
требований, которые в те времена ставил Ватикан, - св. 
Марк Ефесский , как носитель и возглавитель борьбы за 
православие, обратился ко всем православным с посла­
нием, в котором обращает внимание верных на совер­
шившееся предательство православия во Флоренции, и 
при этом пишет о латинянах как о еретиках, которые, в 
случае перехода некоторых из них в православие, дол­
жны быть помазуемы св. миром. Св. Марк пишет следу­
ющее: «Латиняне, не имея в чем обвинить нас за наше 
догматическое учение, называют нас «схизматиками» за 
то, что мы уклонились от покорности им, которую 
должны иметь в отношении них, как им думается. Но 
пусть будет рассмотрено: будет ли справедливым и нам 
оказать тем любезность и ничего не ставить им в вину 
относительно Веры? - Причину для раскола они дали, 
открыто сделав прибавление ( «Filioque» в Символе веры), 
которое до сего говорили в тайне; мы же откололись от 
них первые, лучше же сказать, отделили их и отсекли от 
общего Тела Церкви. Почему? - скажи мне. - Потому 

105 



ли, что они имеют правую веру или православно сде­
лали прибавление (в Символе веры)? - Но кто бы так 
стал говорить, разве уж весьма поврежденный головой !  
Н о  потому (мы откололись о т  них),  что они �меют 
нелепое и нечестивое суждение и нежданно-негаданно 
сделали прибавление. Итак, мы отвратились от них, как 
от еретиков, и поэтому отмежевались от них. Что же еще 
нужно? - Ведь благочестивые законы говорят так: «Яв­
ляется еретиком и подлежит законам против еретиков 
тот, кто хотя бы немногим отклоняется от православной 
веры».32 Если же латиняне ничем не отклоняются от пра­
вой веры, то, по-видимому, мы напрасно их отсекаем; но 
если они совершенно отклонились, и то в отношении 
богословия о Святом Духе, хула в отношении Которого 
- величайшая из всех опасностей, то ясно - что они 
еретики, и мы отсекаем их как еретиков. Почему же и 
миром мы помазываем их, которые от них приходят к 
нам? - Не ясно ли - как еретиков? Ибо 7-й канон Вто­
рого Вселенского Собора говорит: «Присоединяющихся 
к православию, и к части спасаемых из еретиков прием­
лем по следующему чину и обычаю. Ариан, македониан, 
саватиан, новациан, именующих себя чистыми и лучши­
ми, четыредесятодневников, или тетрадитов, и аполли­
наристов, когда они дают рукописание и проклинают 
всякую ересь не мудрствующую, как мудрствует святая 
Божия кафолическая и апостольская Церковь, приемлем 
запечатлевая, то есть помазуя святым миром во первых 
чело, потом очи, и ноздри, и уста, и уши, и запечатлевая 
их ,  глаголем: печать дара Духа Святого». - Видишь 
ли, к кому причисляем мы тех, которые приходят от 
латинян? Если же все те (помянутые в каноне) являются 
еретиками, то ясно, что и - эти (т.е. латиняне). Что же 
мудрейший Патриарх Антиохийский Феодор Вальсамон 
в ответах Марку,  святейшему Патриарху Александрий­
скому, пишет о сем? - «Пленные латиняне и иные, при­
ходя в кафолические наши церкви,  просят причастия 
Божественных Святынь. Мы желаем знать: допустимо 
ли это? - (Ответ:)  «Иже несть со Мною, на Мя есть: и 
иже не собирает со Мною, расточает» (Мф. 1 2, 30. Лк. 1 1 ,  

106 



23). Поскольку много лет тому назад знаменитый удел 
Западной Церкви, именно Римский, был отделен от об­
щения с прочими четырьмя Святейшими Патриархами, 
отступив в обычаи и догматы, чуждые кафолической 
церкви и православным - по этой-то причине папа не 
был удостоен общего возношения имен патриархов в 
Божественных священнодействиях - то не должно ла­
тинский род освящать чрез Божественные и пречистые 
Дары (подаемые) из руки священнической, если сначала 
он (латинянин) не положит отступить от латинских дог­
матов и обычаев, и будет о глашен и причислен (поло­
женным чином) к православным».33 Слышал ли, что они 
уклонились не только в обычаи, но и в догматы, чуждые 
православным (а то, что чуждо православным, конечно, 
- еретическое учение), и что, по канонам, они должны 
быть оглашены и присоединены к православию? Если же 
надлежит огласить, то ясно, что - и миром помазать».34 

Так писал св. Марк Ефесский в те времена, когда пра­
вославная церковь терпела величайшую а грессию с о  
стороны римо-католиков, и когда само существование 
православия, по-человечески рассуждая, было под вопро­
сом. Это была одна из самых страшных,  если и не самая 
страшная, эпоха в истории православной церкви ,  И все 
же, мы не видим, чтобы св. Марк Ефесский говорил о 
том, что была практика или же следует таковую вве­
сти, чтобы латинян, приходящих в православную веру, 
перекрещивать. Св. Марк говорит о помазании их святым 
миром, и не более того. Мнение и свидетельство св.  
Марка Ефесского очень важны были для дальнейшего 
законодательства св. православной церкви относительно 
чина, каким должно было принимать тех латинян, кото­
рые переходили в православие. Его мнение приводилось 
Собором четырех восточных патриархов, собравшихся на 
совещание в Константинополе в 1484 г. и постановивших, 
что латинян, принимающих православие, перекрещивать 
не должно. Мнение св. Марка Ефесского, преподающее 
учение о том, что латинян, приходящих в православие, 
не должно перекрещивать, было приводимо также и в 
П остановлении Большо го Московского Собо ра в 1 667 

107 



году. Но об этом более подробно будем говорить в сле­
дующей главе нашего очерка. 

Константинопольскому Собору 1484 г. также припи­
сывается и написание чина о том, как принимать лати­
нян, приходящих в православную веру. Несмотря на две 
насильственные унии - Лионскую и Флорентийскую, 
несмотря на злодеяния латинян и в Цареграде, и на свя­
той Афонской горе (о чем подробно повествует Афонский 
Патерик35), святая православная церковь устами св. Марка 
Ефесского и отцов Константинопольского Собора 1 484 
года, а также прежних великих канонистов, признала, что 
для перевода латинян (римо-католиков), приходящих к 
православной церкви, довлеет их отречение от еретиче­
ских воззрений, исповедание православной веры и обеща­
ние верности ей до конца своей жизни, а самое принятие 
их в православие совершается путем миропомазания. 

Итак, мы показали, что вселенская православная цер­
ковь установила каноны, вдохновленные толерантностью 
к тем, которые, ища спасения своей души, переходили 
в православие, оставляя свои заблуждения и отвергая 
их. Святая церковь принимала их; и там, где это было 
возможно, принимала их крещение и признавала его за 
истинное, хотя оно и ,было совершено в их бытность вне 
православной церкви. Устами святых отцов от IV-гo века 
(как св.  Василий Великий и отцы Лаодикийского Со­
бора)36 и вплоть до конца ХV-го века, устами св. Марка 
Ефесского и четырех восточных патриархов, собравшихся 
на С обор в Константинополе в 1 484 г" как и автори­
тетом Второго и Шестого Вселенских Соборов, она учила 
следовать правилам, в которых сочетались мудрость и 
сила православия и, в то же время, благость и великоду­
шие матери православной церкви.37 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Как, например, можем указать, что Апостольское Правило 
5-е возбраняет епископу расторгать брак со своей женой; между 
тем как 1 2-е правило Ш естого Вселенского Собора запрещает 

108 



епископа,м иметь жену. Апостольское Правило 37-е велит, чтобы 
архиерейские соборы происходили два раза в год; между тем 
последующие каноны устанавливают для этого другие сроки. 
Апостольское Правило 85-е предлагает список канонических книг 
Священного Писания; между тем, последующие каноны, с одной 
стороны, убавляют таковое число, а с другой - присовокупляют 
Откровение св. Иоанна Богослова. Неокесарийского Собора прави­
ло 1 5-е устанавливает, что во всех городах, хотя бы зто и были 
весьма большие города, число диаконов должно быть семь, и при 
этом . ссылается на Деяния Апостольские (гл. 6). Шестой Вселен­
ский Собор своим 1 6-м правилом отменяет зто правило, выне­
сенное отцами Неокесарийского Собора. Рядом канонов древней 
церкви указывается возраст для кандидатов в пресвитерский и 
диаконский чины. Дальнейшие законодательства церкви не тре­
буют сего, а руководятся иными соображениями. 

2 Мф. 28, 19.  Деян. 2, 38 и др. Дея н. 8, 12 и 38.  Деян, 19 ,  1 -7 и 
др.  По древнему свидетельству, сохраненному св.  Софронием, 
Патриархом Иерусалимским, апостолы, по заповеди С пасителя, 
крестили друг друга, а апостолы Петр и Иоанн крестили Божию 
Матерь. P.G. n. 78/3 col. 3372. 

Апост. Прав. 46, 47, 49 и 50. 
Ефес. 4, 5. 
Апост. Прав. 46, 47, 68 .  Лаод. 8. Василий Вел.  I. Втор. 7. 

Шест. 95. Карф. 59. 
6 Текст гласит: «Епископа или пресвитера, приявших креще­

ние или жертву еретиков, извергати повелеваем. Кое бо согласие 
Христови с велиаром? или кая часть верному с неверным»? 

Текст гласит: «Епископ или пресвитер, аще по истине име­
ющего крещение вновь окрестит, или аще от нечестивых осквер­
ненного не окрестит, да будет извержен, яко п осмевающийся 
кресту и смерти Господней, и не различающий священников от 
лжесвященников». 

Мы пользуемся изданием 1 901 г. Москва. Синодальная 
типография, стр. 26. 

М.Э. Поснов. «История Христианской Церкви» . Брюссель, 
1 964 г., стр 146.  См. описание этих ересей у того же историка 
стр. 142-149.  См.  также: «Руководство к изъяснительному учению 
Православия, Католичества и Протестаг1тства». 

10 «Окружное Послание Восточных Патриархов» 1 848 г., §§ 2 и 
3. Приводится по вышеуказанному «Руководству к изъяснительно­
му учению ... », стр. 729. 

109 



1 1  Поснов, цит. произв., стр. 147-148. 
1 2  По общему мнению канонистов, «Апостольские Правила» 

были собраны в конце П и в начале ПI века. Некоторые же каноны 
имеют более позднее п роисхождение. См. полемику по сему во­
просу у Поснова, цит. произв., стр. 3 17-3 18 .  

13 См.  об этом в Encyclopaedia Britannica слово «Baptism», а также 
у Хейстинга (Hasting) в Encyclopaedia of Religion and Ethics это же 
слово; и в Dictionnaire de Theologie Catholique - слово «Bapteme». 

14 Привожу по книге: The Seven Ecumenical Councils. Henry Per­
cival. Oxford, 1900, р. 40. 

15 См. подробнее в книге Puller'a: The Primitive Saints and the See 
of Rome. 

1 6  Привожу по книге Х. Персиваля, в его ссылке на Карфа­
генские Соборы. 

17 Так определяются последователи Новациана в цитируемой 
нами книге Канонов Церкви, изданной по распоряжению Святей­
шего Правительствующего Синода: «Чистыми» называли себя ере­
тики,  последователи Новата (Новациана), римской церкви пре­
свитера, который учил падших во время гонения не принимать 
на покаяние и двоеженцев никогда не принимать в общение 
церковное, и в сих гордых и нечеловеколюбивых суждениях пола­
гал чистоту своего общества» (стр. 4 1 ). К этому следует прибавить, 
что «кфары» («чистые»), как и монтанисты, перекрещивали тех 
православных, которые переходили из церкви в их раскол. 

1 8  Ересь Павла Самосатского (260 г.) имела иудейский харак­
тер: ввела обрезание, не признавала Св. Троицы, не признавала 
Божества Христова по существу, но - как некое возвышение в 
ранге. Ересь эта дважды была осуждена на А нтиохийском 
поместном Соборе в 264 г .  и в 269 г.  См. об этом подробнее в 
книге: J.H. Blunt'a: Dictionary of Sects, Heresies etc. 1 874, р. 515  sq. 

1 9  Имеется в виду Трулльский Собор. 
20 Трулльский Собор происходил в 69 1 -692 г. Св. Василий 

Великий скончался в 379 г .  Поместный Лаодикийский Собор 
происходил ок. 363 г. 

21 Такое наименование читаем в Великом Требнике, нпр. изд. 
Киево-Печерской Лавры в 1 895 г., стр. 408. 

22 См. особую книгу, изданную по распоряжению Святейшего 
Правительствующего Синода в 1 895 г. Это же название находим и 
в 3-й части Требника, изд. Джорданвилем в 1960 г. 

1 10 



23 Х. Персиваль, цит. произв., стр. 405-406. 
24 Каноны 59 и 68. 
25 За неимением Кормчей Книги, являющейся теперь библио­

графической редкостью, привожу текст по книге еп.  Никодима 
Милаша: «Православно Црквено Право». Белград, 1 926 г., стр. 590. 

26 См.: Архимандрит Амвросий. «Святой Марк Ефесский и 
Флорентийская Уния». Джорданвиль, 1963, стр. 3 1 3. , 

27 Там же, стр. 40 и 41.  
28 Там же, стр. 4 1 .  
29 Там же, стр. 40. 
30 Там же, стр. 1 7 1 .  
3 1  Там же, стр. 214. 
32 Nomocanonis tit. ХП, с. 2. Pitra, Juris ecclesiastici Graecorum, t. П,  

р. 600. 
33 Theodori Balsamonis. Responsa ad inteпogationes Marci. P.G. 1 3 8  

col. 968. 
34 См.  в книге архим. Амвросия, цит. произв. ,  стр. 333-334. 

Окружное Послание св. Марка Ефесского § 4. Греч. текст: Patrologia 
Orientalis. Т. XVII, р. 460-464 и у Миня. P.G. т. 160. 

35 Афонский Патерик, т. II, стр. 230-250 и стр. 382-383. 
36 Бл. Августин отмечает, что крещение является Таинством, 

установленным Самим Господом нашим Иисусом Христом , и 
поэтому порочность или извращенность (perversitas) еретиков не 
может лишить зто таинство его действительности. De baptismo lib 
V, се. 2-3-4. P.L. 43. 

37 Св. православной церкви всегда была присуща толерант­
ность. Как пример, один из многих, можно указать на службу в 
субботу первой седмицы Великого Поста, в которой говорится о 
том, что св. вмч. Феодор Тирон явился Константинопольскому епи­
скопу и предупредил его о том, что продукты, выставленные на 
базаре в этот день, осквернены идоложертвенной кровью по при­
казу императора Иулиана Отступника, желавшего этим надругать­
ся над христианами (см. об этом в синаксаре субботы первой 
седмицы Великого Поста). Во всей этой службе местный епископ 
называется «архиерей», «пастыреначальник», который всю ночь 
молился Богу о своей пастве, «патриарх». Между тем, в то время, 
когда зто происходило, этим Константинопольским епископом 
был Евдоксий, выдающийся арианин. Православного архиерея 
тогда и не было в Константинополе. 

111 



2. Как разрешался вопрос о принятии инославных в 
Русской Правосл авной Церкви. Воззрения и церковное 
законодательство по сему вопросу. 

Русской государственности всегда была присуща 
толерантность по отношению к инородцам, и зто способ­
ствовало укреплению великой Российской Империи, в 
состав которой входили многие народы, жившие на рав­
ных началах. Эта же черта толерантности была присуща 
и русской православной церкви по отношению к ино­
славным, как зто справедливо отмечают русские истори­
ки. Профессор А.В.  Карташев говорит: «Сравнительная 
веротерпимость русских по отношению к другим рели­
гиям и христианским исповеданиям была отличитель­
ной чертой до-монгольского периода».1 Справедливо от­
мечает профессор Н .  Тальберг: «Русская церковь отли­
чалась терпимостью к иноверцам».2 Латинские храмы, 
обслуживаемые латинским духовенством, находились в 
К иеве, в Новгороде, в Ладоге, в Полоцке, в Смоленске, в 
П ереяславле и других местах. В «Очерках по истории 
Русской Церкви» проф. Карташев дает интересные све­
дения о взаимоотношениях русских с Западом.3 Между 
русскими и западными народами существовали живые 
коммерческие и политические связи. Иностранные пред­
ставители и иностранные торговцы, со всех концов Евро­
пы,  прибывали в русские города. Русь приняла христи­
анство еще до великого раскола церквей, и по:ному для 
нее Запад в церковном отношении не представлялся 
враждебным миром. Еще до крещения Руси и далее на 
всем протяжении истории России мы видим, что Ватикан 
имел бол ьшое желание иметь русскую церковь в составе 
своих церквей. Русские князья, начиная от св. князя 
Владимира, были почтительны и вежливы в своих отве­
тах Папам, но крепко держались греческого правосла­
вия. Долгое время русская церковь возглавлялась грече­
скими митрополитами, которые после раскола церквей 
держались враждебной линии по отношени ю к лати­
нянам. Проф. Карташев пишет: «Русские под влиянием 
митрополитов греков, представлявших все римское в 

1 1 2 



черном свете, в частности по мотивам соперничества 
из-за церковной власти над Русью, должны были посте­
пенно усвоить эту крайнюю греческую точку зрения».4 
Интересно отметить, что этим нашим митрополитам 
принадлежит ряд полемических трудов против лати­
нян, но все они, как отмечает проф. Тальберг, написаны 
в спокойном и благожелательном тоне по отношению к 
ним;5 но в своих наставлениях русским они предпи­
сывали крайнюю нетерпимость к латинянам, запрещая 
вступать с ними в брак, приветствовать их, вкушать с 
ними пищу и даже кормить из своей посуды, а посуду, 
из которой латинянам случилось бы вкусить пищу, 
специально с молитвой омыть. «Однако, - как замечает 
проф. Карташев, - теории не сразу удается преодолеть 
инерцию жизненной практики, и в настоящем случае 
установившийся тон мирных благожелательных отно­
шений русских к иноверцам и западноевропейским 
народам давал себя знать в течение всего до-мон голь­
ского периода».6 Наши князья продолжали родниться 
браками со всеми латинскими дворами, причем дочери 
русских князей при выходе замуж принимали западный 
обряд, а иногда даже и дочери иностранных государей 
содержали у нас на Руси свое латинское богослужение.7 
Под влиянием дружественных связей с Италией у нас 
установлен был праздник перенесения мощей святителя 
Николая в Бари 9-го мая. На храмах Владимиро-Суздаль­
ских отразилось влияние романского стиля, посколь­
ку они были построены итальянскими архитекторами. 
«Корсунские ворота» в новгородском Софийском соборе 
- немецкого происхождения. «В Новгороде вообще 
настолько близко жили с иностранцами, что простые 
женщины не затруднялись обращаться к латинским свя­
щенникам за некоторыми требами, очевидно не боясь их 
еретичества и не находя их даже особенно отличными и 
по внешнему виду от своих священников», - отмечает . 
проф. Карташев.8 

Уже после раскола церквей князь Изяслав Ярославич 
обращается к папе Григорию VII с просьбой посодейство­
вать ему изгнать узурпатора его престола. И это обраще-

113 



ние - кстати, оставшееся бесплодным, - не вызывает 
ни удивления, ни нарекания на него. 

Митрополит К иевский Кирик (по некоторым: К и­
рилл), в ответ на вопрос св. Нифонта епископа Новго­
родского (ум. 1 1 56  г. )  о том, как принимать латинян, 
переходящих в православие, дает ему следующее указа­
ние: «Если латинянин захочет приступить к русскому 
закону: пусть он ходит в нашу церковь 7 дней; да наре­
чется ему новое имя; да читаются набожно каждый день 
в его присутствии четыре молитвы; пусть затем он омоет­
ся в бане; семь дней воздерживается от мяса и молоч­
ного, а на 8-й день, вымывшись, пусть придет в церковь. 
Над ним должны быть прочитаны четыре молитвы; его 
облекают в чистое одеяние, на голову ему возлагают 
венец или венок, он помазуется миром, в руки ему дается. 
восковая свеча; в продолжение обедни он причащается и 
затем считается за нового христианина». 

При таких близких отношениях между русскими и 
западными народами, существовавшими в до-монголь­
ский период, едва ли можно было ожидать, чтобы рус­
ские перекрещивали тех латинян, которые изъявили 
желание принять православную веру. Такое перекрещи­
вание было бы равносильно признанию их за не-хри­
стиан. В больших русских городах, имевших характер 
торговых и политических центров, встречались русская 
православная культура и западная латинская, и встречи 
эти были благожелательными друг к другу. П озднее, 
конечно, такое положение должно было измениться. 

Перекрещивание латинян при переходе их в право­
славие не практиковалось греческой церковью. Во главе 
древней русской церкви стояли греки-митрополиты и 
едва ли они проводили в русской церкви то, что было 
чуждо самой греческой церкви. Из вышеприведенного 
нами указания митрополита Киевского Кирика (или Ки­
рилла), данного святителю Нифонту Новгородскому, мы 
видим, что ни о каком перекрещивании латинян, при­
ходящих в православную веру, нет даже и помина. Что 
же касается русских, то, как мы видели, их отношение 
к латинянам было доброжелательнее того, что им пре-

1 14 



подавали греческие митрополиты, возглавлявшие в те 
времена русскую церковь. 

Среди русских святых мы видим и некоторых и но­
странцев, которых Бог привел в Россию, где они и послу­
жили спасению душ русских людей, служа и спасаясь 
на ниве русской православной церкви, и которых Бог 
прославил как святых русской церкви. 

Я укажу на некоторых. Преподобный Антоний Рим­
лянин родился и воспитался в Риме, в те времена, когда 
Западная Церковь уже отлучилась от Восточной Право­
славной Церкви. Родители его тайно хранили благоче­
стие и в нем воспитали своего сына. В 1 106 году чудес­
ным образом прп. Антоний Римлянин был принесен 
волнами в Новгород. Здесь преподобный и прожил всю 
свою остальную жизнь, много и плодотворно послужив 
делу монашества в древней Руси. Следует отметить, что 
святитель Новгородский Никита принял преподобного 
Антония с в_еличайшим почтением и любовью, как по­
сланника Божия. Формально мог быть поставлен вопрос: 
является ли прп. Антоний православным? - Рожден и 
крещен он был в Риме, в те времена, когда православно­
го духовенства в Риме не было и в помине: в те времена 
Рим был цитаделью Папы, не только как епископа, но и 
как светского властелина, которому принадлежала эта 
область.9 Ни о какой, так сказать, «Катакомбной право­
славной церкви» в Риме история никогда не слышала. 
Папский Рим был всегда и во всем верным латинству. 
Крещение и церковные таинства прп. Антоний не мог 
иметь в другом месте, кроме латинских церквей Рима, 
что и понятно. На юге Италии еще были православные 
области, подчиненные Вазантии, но там проживали 
греки. Прп. Антоний не был греком, а итальянцем,  и 
проживал он в областях, принадлежащих римскому 
престолу.  Родным языком для него был латинский 
язык, что свидетельствует и принесенная им латинская 
Библия, с которой он и был похоронен впоследствии в 
Новгороде. Таким образом, Новгородский святитель 
Никита мог формально поставить вопрос об открытом 
присоединении к православной церкви монаха, прибыв-

115 



шего из латинских земель и рожденного и крещенного 
в Риме. Но, как мы видим из жития прп. Антония Римля­
нина, святитель Никита принял без малейшего колеба­
ния или сомнения прибывшего к нему по воле Божией 
римского монаха. На это решение Святителя могло по­
влиять также, кроме самой чудесности прибытия Пре­
подобного, и то общее чувство благожелательности к 
инославным, к�торое так сильно проявлялось, как мы 
показали выше, в пределах Великого Новгорода, одного 
из самых значительных центров европейской торговли. 
Таким торговым центрам, независимо от господствую­
щей в данном месте религии, свойственна веротерпи­
мость, как мы это видим и на примере Венеции или 
Гамбурга. 

Блаженный Исидор, Христа-ради-Юродивый, ростов­
ский чудотворец, проживавший в XV веке, был по про­
исхождению немцем и латинянином, как говорит его 
житие. Глубоко полюбив православие Руси, он здесь и 
отдал себя духовным подвигам, спасаясь на ниве русской 
церкви и служа спасению русских душ. Бог и прославил 
его как русского святого. Имеется пространное житие св. 
Исидора, и нигде мы не находим, что, принимая право­
славие, он был перекрещен.10 

Другой ростовский блаженный - св. Иоанн Власатый 
(ум. в 1 58 1  г.) - судя по оставшейся после его смерти 
псалтири на латинском языке, которой он пользовался, 
также был иностранцем, возлюбившим православие и 
подвизавшимся в России, где Бог и прославил его свя­
тость. Хотя мало известно его житие, однако нигде нет 
данных, говорящих о том, что, приняв православие, он 
был перекрещен.1 1  

Единственный русский святой из иностранцев, о ко­
тором в Прологе говорится, что,  принимая православие 
в Великом Новгороде, он «крестися», был св. Прокопий 
Устюжский. В житии св. Прокопия имеется ряд неясно­
стей: в современном издании его жития говорится, что 
он «принял православие», не обозначая, каким чином он 
был присоединен к святой православной церкви.12 

1 1 6  



Нет никаких оснований предполагать, что русская 
церковь в до-монгольские времена перекрещивала ла­
тинян при переходе их в православие. Возглавлявшие 
русскую церковь греки-митрополиты принадлежали 
к Константинопольской Патриархии, которая, в свою 
очередь, не перекрещивала латинян,  принимая их в 
православие. Только исключительные события могли 
привести к тому, чтобы и русская, и константинопольская 
церкви изменили бы этой древней практике и перешли 
к перекрещиванию латинян и тех протестантов, у кото­
рых крещение совершается во имя Св. Троицы. Практика 
перекрещивания инославных наступила гораздо позднее 
в истории русской деркви. Вызвана она была рядом собы­
тий, о которых кратко скажем ниже. 

Неожиданно русская церковь увидела себя в крайней 
опасности со стороны латинян, пришедших насаждать 
латинство в русских областях, действуя огнем и мечом. 
Русскому народу, во главе с его доблестными князьями, 
как св. Александр Невский (ум. в 1 263 г.) и св. Домонт­
Тимофей Псковский (ум. в 1 299 г.), приходилось своей 
кровью защищать свою веру и свое отечество от латинян 
и их посягательств. Все это не могло не произвести корен­
ного изменения в отношении русских к инославным :  
прежнее благожелательство к ним сменилось на чувство 
огорчения и ненависти. Смиренное русское монашество 
не могло видеть со-братьев во Христе в военных мона­
шеских орденах, закованных в железо и несущих с собою 
смерть и разорение. Как некогда крестоносцы нанесли 
непоправимый удар в отношениях между римской цер­
ковью и греческой православной Церковью, так и немец­
кие монахи-«меченосцы» нанесли непоправимый вред 
в отношениях между римской церковью и русской пра­
вославной церковью. 

Дальнейшие события еще более обострили эти 
отношения. 

Через Киевского митрополита Исидора (грека) папа 
Евгений IV покушался покорить русскую православну ю 
церковь; с изгнанием митрополита Исидора возникла в 
России острая полемическая литература, направленная 

1 17 



против латинства. Таким образом и на практике, и в 
теории латиняне явились русскому народу в свете смер­
тельных врагов православия и русскости. Страшные го­
нения на православных в пределах юго-западной Руси, 
о чем Москва знала и о чем скорбела, вызывали ненависть 
к латинянам. 

Последовавшая затем попытка латинян, действующих 
при помощи католической Польши, чрез Лже-Димитрия 
и Марину Мнишек совершенно уничтожить русское 
православие в самом Московском государстве, в самом 
священном Кремле, переполнила чашу гнева русского 
народа. Народное ожесточение было таково, что после 
убийства Лже-Димитрия (17-го мая 1606 г.) народ, ворвав­
шись в Кремль, убил 3 кардиналов, 4 ксендзов и 26 «Не­
мецких учителей».  Интересно отметить, что как раз во 
время царствования Л же-Димитрия возник вопрос об 
официальном принятии православия Мариной Мнишек 
как русской царицы. Московский митрополит Игнатий ­
грек принял е е  в православие не чрез крещение, а чрез 
миропомазание, что впоследствии ставил в вину митро­
политу И гнатию сменивший его патриарх Филарет. При 
этом проф. Карташев замечает: «Строгая и всеобщая рус­
ская практика перекрещивания была установлена только 
позднее, в 1 620 г.,  патриархом Филаретом. Да и тогда 
часть русских епископов высказывалась против».13 

Таким образом, церковное постановление русской 
церкви о перекрещивании инославных, вступающих в 
православну ю церковь, в данном случае латинян, при­
надлежит Московскому Собору 1 620 года, и вынесено оно 
по требованию патриарха Ф иларета. Рассмотрим, чем 
оно вызывалось и как было вынесено. 

Страдания русской церкви и . лично Ростовского 
митрополита Филарета, будущего Патриарха Всея Руси, 
вынесенные во время С мутного Времени от латинян, 
желавших во что бы то ни стало покорить русскую цер­
ковь и склонить ее к унии с Римом, при полном игно­
рировании всего православного, всего русского, могли 

1 18 



только усилить неприязнь русских к латинянам, кото­
рых справедливо в те страшные времена видели своими 
смертельными духовными врагами. И все же, несмотря 
на это, ряд русских епископов стоял на точке зрения, что 
католиков, при принятии ими православной веры, доста­
точно лишь помазать святым миром, а не - перекрещи­
вать. И только благодаря личному нажиму патриарха 
Филарета, нажиму достаточно грубому, правду сказать, 
Московский Собор 1 620 года постановил о перекрещива­
нии латинян, приходящих в православие. 

Патриарх Филарет таким образом отзывался о свергну­
том без всякого суда и следствия патриархе (или митро­
полите) Игнатии:  «Патриарх Игнатий, угождая еретикам 
латинския веры, в церковь соборную Пресвятыя Влады­
чицы нашея Богородицы введе еретическия папежския 
веры Маринку, святым же крещением совершенным хри­
стианского закона не крестил, но токмо единем св. миром 
помаза и потом венчал ю с тем росстригою и обоим 
сим врагом Божиим, росстриге и Маринке подаде Тело 
Христово и Св. Кровь Христову пити. Его же И гнатия 
за таковую вину священноначальницы великие святые 
церкве российския, яко презревшего правила св. апостол 
и св. отец, от престола и от святительства, по правилам 
святым, изринуша».14 

Затем патриарх Филарет поставил в вину местоблю­
стителю Патриаршего Престола, митрополиту Ионе, что 
он не перекрещивал латинян. «До сведения патриарха 
Филарета, - пишет проф. Карташев, - дошло донесе­
ние двух московских священников, ч то митрополит 
Иона не велел крестить принявших православие ляхов, 
Яна Слободского и Матфея Свентицкого, а, миропомазав, 
допустил к св. причащению. Делалась ссылка по у каза­
нию Ионы на древнерусскую практику по Вопрошению 
Нифонта к Кирику».15 «Патриарх вызвал к себе на объя­
снение митрополита Иону и упрекал его, что Иона якобы 
вводит нечто новое, не приказывая перекрещивать лати­
нян. Чтобы подавить Иону авторитетом, патриарх поста­
вил вопрос на повестку очередного пленума освящен­
ного собора 1 6.Х.1 620 г. С обвинительной речью на нем 

119 



выступил сам Филарет, доказывая, что еретическое кре­
щение не есть крещение, но «паче осквернение». Вот 
патр. И гнатий за то и низвергнут, что не крестил Мари­
ну . . .  Все еретики не имеют действительного крещения. 
Вся богословская логика патр. Филарета свидетельству­
ет о страшном понижении уровня знаний у тогдаш­
ней русской иерархии и особенно у самого Филарета от 
страстного озлобления на латино-поляков. Патр. Филарет 
говорил: «Латиняне-папежники суть сквернейшие и лю­
тейшие и'з всех еретиков, ибо они приняли в свой закон 
проклятые ереси всех древних, еллинских, жидовских, 
агарянских и еретических вер,  и со всеми погаными 
язычниками, со всеми проклятыми еретиками общр все 
мудрствуют и действуют». И ,  обращаясь к Ионе, Филарет 
задал вопрос: «Как же ты начинаешь вводить в царству­
ющем граде противное правилам св. апостолов и св. 
отцов и велишь принимать латинян, сущих аки псов и 
ведомых врагов Божиих, не чрез крещение, а только 
через миропомазание»? И затем патр. Филарет наложил 
на митр. И ону запрещение в служении. Все доводы и 
ссылки,  приводимые митр. Ионой , были им отверг­
нуты». Не стесняясь никакими архивно-историческими: 
справками, просто, так сказать, на глаз, Филарет заявляет: 
«В нашем московском государстве, с самого его основа­
ния, никогда не бывало, чтобы еретиков латинян и дру­
гих еретиков не крестили». По утверждению патриарха 
Филарета, латинство есть хранилище и итог всех ересей.16 
Через две недели возник вопрос о принятии униатов, 
льнущих к православию, и некоторых славян, заражен­
ных кальвинистическим духом. Патр. Филарет постано­
вил , что всех, даже крещенных в православной церкви 
и потом ушедших из православия, должно перекрещи­
вать: перекрещивать должно и всех, которые были кре­
щены путем обливания, а не погружения. Эти ригори­
стические решения имели печальное последствие: могу­
щее быть массовым принятие родных соплеменников не 
состоялось. В 1 630 г. был перекрещен даже архиепис­
коп-униат, Афиноген Крыжановский. В начале он имел 
чисто правосла:uное поставление до архимандритского 

120 



сана включительно. Соблазнился лишь на архиепископ­
ский сан у униатов. После перекрещивания он был пере­
рукоположен.17 

Такое постановление Московского Освященного Собо­
ра 1 620 г. о перекрещивании латинян, униатов, лютеран 
и кальвинистов было вскоре признано неправильным, и 
очень скоро отменено. Вызвано таковое решение лишь 
ненавистью к инославным по причине гонения от них, 
которое претерпела русская церковь, - как и отмечает 
это митрополит Московский Макарий, автор замечатель­
ного труда по истории русской церкви.18 Другой историк 
русской церкви, архиепископ Филарет (Гумилевский) 
так отзывается об этом постановлении:  «Постановление 
неправое пред учением церковным, но извиняемое ужа­
сами времени».19 Патриарх Никон, своим сильным умом, 
не мог не видеть неправильности сего постановления и 
два раза отменял его. На церковном Соборе 1 655 г. святей­
ший Патриарх Никон и отцы Собора постановили, что 
вторичное крещение поляков - незаконно, и отменили 
принятие их в православие путем крещения, указывая, 
что оно должно совершаться путем миропомазания их.20 
На церковном Соборе, состоявшемся в следующем году 
( 1 666 г.) под председательством того же патриарха Нико­
на, тот же вопрос опять был подвергнут исследованию. 
Митрополит Московский Макарий так об этом пишет: 
«Признано было нужным заняться вновь обсуждением 
этого предмета. На новый Собор приглашены были все 
русские архиереи; в числе других прибыл и митрополит 
Казанский . Антиохийский патриарх Макарий и теперь 
настаивал, что латинян не следует крестить вторично 
при обращении их в православие, и имел жаркий спор с 
русскими иерархами. Он старался убедить их ссылкою 
на их собственные книги закона и, кроме того, в подтвер­
ждение своей мысли, представил выписку из какой-то 
древней греческой книги, принесенной с Афона, пред­
ставляющую подробное изложение предмета, и тем за­
ставил русских архиереев невольно подчиниться истине. 
Выписка эта, скрепленная подписью патриарха Макария, 
была подана государю (царю Алексею Михайловичу),  

121 



переведена на русский язык, напечатана и роздана по 
рукам, а государь издал указ, которым запрещалось кре­
щение поляков и других последователей той же веры. 
Не довольствуясь всем этим, Макарий, вскоре уехавший 
из Москвы, прислал еще письмо к Никону о том же пред­
мете. Среди прочего, патриарх Макарий писал патриарху 
Н икону, что «латинян не должно перекрещивать: они 
имеют все седмь таинств и все седмь вселенских соборов 
и все они крещены правильно во имя Отца и Сына и Св. 
Духа, с призыванием Св. Троицы. Мы дол:Ж:ны признать 
их крещение. Они только схизматики; и схизма не тво­
рит человека неверным и некрещеным, а творит только 
отлученным от церкви. Сам Марк Ефесский, сопротивник 
латинян, никогда не требовал перекрещивания их и 
признавал крещение их правильным».21 

Последним и решающим указом по сему вопросу бы­
ло постановление Большого Московского Собора 1 667 г., 
к оторый состоялся при патриархе Московском Иоаса­
фе П в царствование того же Алексея Михайловича. 

Об этом мы так читаем в «Истории Русской Церкви» 
митрополита Макария: «Чин принятия латинян в право­
славную церковь был теперь совершенно изменен. Из­
вестно, что по соборному уложению патриарха Филарета 
Никитича, у нас перекрещивали латинян. И хотя при 
патриархе Никоне, по настоянию бывшего тогда в Москве 
антиохийского патриарха Макария, два раза определяли 
на соборах, чтобы впредь латинян не крестить, но укоре­
нившийся обычай перекрещивания оставался еще в силе. 
Потому царь Алексей Михайлович предложил Большому 
Собору вновь обсудить и решить этот вопрос. Отцы собора 
сначала внимательно рассмотрели уложение патриарха 
Филарета Никитича и пришли к заключению, что приве­
денные там правила истолкованы и применены к лати­
нянам неверно. Потом привели другие соборные правила, 
по которым запрещено было перекрещивать даже ариан 
и македониан, в случае обращения их к православию, а 
тем более, говорили отцы, - не должно перекрещивать 
латинян; сослались на собор четырех восточных патри­
архов, бывший в 1 484 году в Константинополе и опреде-

122 



ливший не перекрещивать латинян, при обращении их 
к православию, а то:лько помазывать их св.  миром, и 
даже составивший самый чин принятия их в церковь; 
сослались на премудрого Марка Ефесского, который в 
своем окружном послании ко всем православным пре­
подает то же самое учение, и постановил: «Не должно 
перекрещивать латинян, но только, после проклятия 
ими своих ересей и по исповедании согрешений, пома­
зывать их св. миром и сподоблять св. пречистых таин, и 
таким образом приобщать их св. соборной восточной 
церкви по священным правилам (глава 6)».22 С 1 7 1 8  года 
Духовный Собор постановил и протестантов, имевших 
крещение во имя Св. Троицы, не перекрещивать.23 С этих 
пор русская церковь никогда не возвращалась к перекре­
щиванию латинян, лютеран, англикан и кальвинистов. 
Впоследствии русская церковь постановила конфир­
м ированных римо-католиков и миропомазанных в их 
церквах армян принимать по 3-му чину, т.е. чрез самое 
покаяние и отречение от ереси;  л

_
ютеран же, кальви­

нистов и других протестантов, у которых крещение 
совершается чрез троекратное погружение (или облива­
ние), - принимать по 2-му чину, т.е. чрез миропомазание 
и отречение от ереси; миропомазание совершается над 
ними по той причине, что во-первых такого таинства у 
них нет, а во-вторых, нет священства по апостольскому 
преемству. Англикан, епископалов также принимают по 
2-му чину по той причине, что остается неизвестным,  
(как писал митрополит Московский Филарет), сохрани­
лась ли у них апостольская преемственность в церкви. 

Русские богословы строго держались этого взгляда о 
неперекрещивании латинян, армян и тех протестантов, 
которые были крещены в своих церквах во имя Св. Трои­
цы. Члены царского дома, бывшие раньше протестанта­
ми, принимались в православие чрез миропомазание. 

В известной «Новой Скрижали» архиепископа Вениа­
мина читаем следующее: «Все еретики разделяются на 
три рода: к первому принадлежат те, которые не веруют 
во С вятую и Единосущную ТроиЦу и не совершают 
троякого погружения в воду при крещении; их, равно 

123 



как и язычников и магометан, должно крестить, как 
повелевает 1 9-е правило первого вселенского собора. 
Второго рода еретики суть те, которые веруют в Бога в 
Троице единого и крещаются троекратным погруже­
нием, но и меют свои заблуждения и ереси, и кроме 
крещения или совсем не признают других таинств, или,  
совершая дру гие таинства неправильно, отвергают св. 
миропомазание. Их крестить не должно, потому что они 
кре щены ; но после отречения их от своих ересей и 
исповедания православной веры должно присоединить 
их к церкви посредством таинства миропомазания, как 
п редписы вает 7 правило второго вселенского собора. 
Третьего рода еретики, называемые отступниками, содер­
жат все семь таинств, равно как и миропомазание, но, 
отделившись от единства св. православной церкви, дер­
зают примешивать к чистому исповеданию веры свои 
заблуждения, противные древнему учению св. апосто­
лов и отцов церкви, вводят многие пагубные мнения 
в церковь и, отвергая древние благочестивые обряды 
церкви, устанавливают новые обычаи, противные духу 
благочестия. Таковых во второй раз мы не крещаем и не 
помазы ваем св. миром; они после отречения от своего 
отступничества и раскаяния во грехах своих исповедуют 
символ православной веры и очищаются от грехов своих 
молитвами и святительским разрешением».24 

Епископу Смоленскому Парфению при надлежит 
труд «0 должностях приходских священников», одоб­
ренный Синодом для всех церквей.  В книге находятся 
п равила и о том, каким чином надлеж ит при нимать 
латинян и протестантов, крещенных во имя Св. Троицы, 
когда они переходят в православие: одн их надлежит 
принимать по 3-му чину, других по 2-му. «Невеждами» 
называются те священники, которые хотели бы перекре­
щивать латинян и лютеран (§ 82). 

Святей шим Правительствующим Синодом изданы в 
1 858 году подробные чины , каким образом,  по какому 
чину принимать инославных, приходящих в правосла­
вие. Один из этих чинов носит наименование: «Чин, како 
приимати к православней вере приходящих, иже нико-

124 



лиже беша правоверии, но измлада воспитани быша вне 
православныя церкве, крещение же истинное имущих во 
имя Отца и Сына и Святого Духа». 

Филаретом митрополитом Московским составлен 
чин, как принимать в православие римо-католического 
священника, которого положено принимать по 3-му чи­
ну, без какого-либо повторения над ним крещения, миро­
помазания и рукоположения.25 Но этот священник может 
сохранить свой священнический сан в православной 
церкви только в том случае, если он пребывает безбрач­
ным, т.е. не нарушил своего обета, данного при посвя­
щении, затем женившись; если же он сочетался браком 
до своего перехода в православие, он прини мается как 
мирянин и не сохраняет права на священнический чин.26 

Архиепископу Астраханскому Серги ю принадлежит 
труд «0 правилах и чинопоследованиях принятия не­
православных христиан в православную церковь». Вятка, 
1 894 г. В книге излагаются три чина принятия инослав­
ных в православную церковь в том же понимании, как и 
у вышеприведенных авторов. 

С апологетическими объяснениями, почему русская 
православная церковь не перекрещивает приходящих в 
православие латинян, лютеран и кальвинистов, - за что 
русскую церковь обличали старообрядцы разных толков, 
выступил митрополит Григорий в кни ге «Истинно­
древняя и истинно Православная Христова Церковь» 
ч. 2 гл. 33 и 34. А также см. Труды Киевской Духовной 
Академии, июль-август 1 864 г., статья «0 принятии не­
православных христиан в Православную Церковь, истори­
ческо-каноническое исследование против беспоповцев»; 
см. также статью в Христианском Чтении,  июнь 1 865 г., 
«Разбор оснований, на которых беспоповцы утверждают 
свой обычай перекрещивать православных при переходе 
в раскол». 

В «Пособии к изучению У става Богослужения 
Православной Церкви» прот. К .  Никольского изложены 
чины, на основании которых православная церковь 
совершает перевод в православие приходящих к ней 
римо-католиков и протестантов. Там же собран и ряд 

125 



указаний и распоряжений церковных властей по сему 
вопросу. 

В весьма известной «Настольной книге для священ­
но-церковно-служителей» С.В.  Булгакова приводятся 
подробно совершения всех 3 чинов, по которым произво­
дится принятие в православие иноверцев и инославных, 
а также собраны указания и постановления церковных 
властей по сим предметам. 27 

И в других пособиях для приходского духовенства и 
в сборниках церковных постановлений по различным 
вопросам находим те же указания и законы. 

Теперь представим ряд законодательств русской 
церкви по вопросу принятия в православие латинян и 
протестантов. 

Как мы выше представили, конечным законода­
тельством, воспрещающим перекрещивание латинян 
при переходе их в православие, было постановление 
Большого Московского Собора 1 667 г., глава 6. 

Последним законодательством, запрещающим пере­
крещивание тех протестантов, у которых крещение 
совершается тремя погружениями во имя Св .  Троицы, 
было постановление Духовного Собора в 1 7 1 8  году. 

Основываясь на этих двух постановлениях, возникли 
и другие постановления и указания церковных властей .  
Систематически они могут быть представлены так: 

1 .  На присоединение к православной церкви из числа 
римо-католиков, армян, несториан, лютеран и кальви­
нистов не должно каждый раз испрашивать благосло­
вение от епархиального архиерея; только особые случаи 
и случаи массового перехода в православие должны 
сообщаться архиерею для получения его благословения 
и указания. 

Ук. Св. Синода 1 840, П, 20. 1 865, VIII, 25. Уст. Дух. 
Коне. 22, 25. 

2.  Присоединение к православной церкви предваря­
ется наставлениями и утверждением в учении право­
славной церкви, и изучением некоторых молитв. 

126 



Церк. Вед. 1 893, 28. Практ. руковод. 1 8 1  и ел. 
Ч то же касается больных, то для них делается всевоз­

можное облегчение, и наставление им делается по мере 
их сил и не откладывается принятие их. 

Церк. Вед. 1 89 1 ,  2 1 ,  280 стр. 
3 .  От присоединяющихся к православию берется 

подписка в том, что они по своей воле принимают пра­
вославие, и присоединение их записывается в 1 -й части 
метрической книги.  В некоторых частях и мперии, где 
православные и инославные живут вместе, предписыва­
ется местным властям поставить в известность местного 
римо-католического священника или лютеранского пас­
тора, если лицо, принадлежащее их приходу, перешло в 
православие. 

4 .  Затем следует самый чин, по которому надлежит 
принимать инославного. Хотя мы здесь и повторяемся, 
однако считаем уместным повторить законоположения 
русской церкви по сему вопросу. 

Инославных принимают по 3 чинам: 
Третьим чином, выражающимся в покаянии относи­

тельно своих прежних заблуждений, отречением от них 
и исповеданием православной веры - постановлено 
принимать лиц, приходящих из римо-католического 
вероисповедания и армян, при условии ,  что первые 
получили конфирмацию от своего епископа, а вторые -
были миропомазаны их духовенством. Если же конфир­
мацию они не получили или есть какое-либо сомнение 
в том, что они получили таковую, - то их следует пома­
зать святым миром. 

По второму чину, т.е. через покаяние, отвержение от 
ересей,  исповедание православной веры и чрез миропо­
мазание, принимаются лютеране, кальвинисты и англи­
кане (епископалы). Л ютеране и кальвинисты по той 
причине, что у них нет таинства миропомазания и нет 
духовенства апостольского преемства; англикане - по 
той причине, что апостольское преемство их духовенства 
находится под вопросом, как это отмечал Филарет ми­
трополит Московский. 

127 



П о  первому чину, т.е. чрез крещение, связанное с 
миропомазанием, принимаются язычники, евреи, маго­
метане и те секты, у которых нет верования во Св. Троицу 
и крещение не совершается троекратным погружением 
во имя Л иц Св. Троицы. 

Лиц, которые на смертном одре желают принять пра­
вославие, положено принимать чрез возложение руки 
священника и исповедь умирающего, после чего его 
причащают Святых Тайн; так поступать надлежит в 
отношении римо- католика или армянина; лютеранина 
же и кальвиниста, как и епископала - следует прини­
мать ч рез помазывание св. миром на челе, после чего его 
причащают Святых Тайн. Похороны бывают, конечно, 
по православному чину. 

Ук. Св. Синода 1 800 г., февр. 20, н. 4 .28 

Таковы основные законы русской церкви относитель­
но принятия в православие инославных.29 

У Бул гакова чин принятия в православие инослав­
ных суммируется следующими словами : 

«Для принятия обращающихся к православной церк­
ви существуют три чина : крещение, миропомазание и 
покаяние с приобщением Св. Таин. 

Посреgством крещения принимаются в православ­
ную церковь язычники, евреи и магометане. Кроме того 
посредством крещения же должны приниматься такие 
последователи христианских сект, которые заблуждают­
ся в коренных догматах православной веры, извращают 
православное учение о Св. Троице и совершение таинст­
ва крещения (например, евномиане, которые отвергали 
равенство Лиц Св. Троицы и совершали крещение едино­
кра тным погружением в смерть Христову , или монта­
нисты, которые совершали крещение во имя Отца и 
Сына и в Монтана и Прискиллу). 

Посреgством миропомазания должны приниматься 
такие сектанты, которые совершают крещение правиль­
но в три погружения с произнесением Богоуставленных 
слов: «во имя Отца и Сына и Святого Духа», и заблу­
ждаются в частных догматах веры (ариане, македониане 
и др.). 

128 



Посреgством покаяния и отречения от своих заблужде­
ний должны быть принимаемы церковные раскольники, 
имеющие иерархию законного происхождения, но отде­
ляющиеся от православной церкви из-за вопросов нрав­
ственного, обрядового и дисциплинарного свойства, а 
также догматических учений второстепенного значения 
(донатисты, евхиты, несториане). 

Согласно с правилами древней церкви поступает в 
подобных случаях и русская православная церковь. При­
знавая крещение необходимым условием для вступле­
ния в число ее членов, она евреев, магометан, язычников 
и извращающих коренные догматы православной веры 
сектантов принимает чрез крещение; протестантов она 
принимает чрез миропомазание; тех из католиков и 
армян, которые не получили конфирмации или миро­
помазания от своих пастырей, она также принимает чрез 
миропомазание; получивших же миропомазание или 
конфирмацию католиков и армян она принимает тре­
тьим чином, посредством покаяния, отречения от заблу­
ждения и причащения Св. Таин».30 

Относительно членов англиканской церкви Булгаков 
держится мнения, что священни к не может брать на 
себя ответственность принимать их по 3-му чину, а дол­
жен принимать их по 2-му чину, чрез миропомазание, 
как это и делалось во времена Филарета митрополита 
Московского. В случае сомнения, ему надлежит известить 
епархиальное начальство.31 

Прот. Никольский так суммирует вопрос о принятии 
инославных: 

«Таинство миропомазания отдельно от крещения 
совершается над иноверцами, присоединяющимися к 
православной церкви, но только над теми, кои, получив 
правильное крещение, не были миропомазаны, как на­
пример: лютеране, кальвинисты и даже те из римских 
католиков и армян, которые не помазаны миром (не 
конфирмованы)». 32 

Римо-католическое духовенство, как мы выше гово­
рили, принимается в сущем сане, после принесения по­
каяния, отречения от ереси и исповедания православной 

129 



веры. Самый чин принятия священника римской церкви 
в православие составлен Филаретом митрополитом Мос­
ковским. 33 

Относительно англиканского духовенства, то действи­
тельность англиканской иерархии митрополит Филарет 
и не отрицал и не признавал, и советовал перерукопола­
гать таковое при переходе в православие, соблюдая при 
сем условную форму: «Аще не посвящен есть». По мне­
нию некоторых русских ученых (например, проф. В.А. Со­
колова), англиканская церковь сохранила апостольское 
преемство и все таинства церкви. По мнению иных, дело 
обстоит не так. Никаких определенных постановлений 
церкви по сему вопросу не имеется.34 

Русская Церковь с величайшим радушием прини­
мала униатов, желавших вернуться в лоно православной 
церкви. Переходили они в православие и как отдельные 
лица, и как приходы, и как целые епархии. В царство­
вание Екатерины Великой до двух миллионов униатов 
присоединились к святой русской церкви. В XIX веке 
униаты переходили в православие в числе десятков 
тысяч. Как же их принимала русская православная цер­
ковь? - Принимала их с любовью: самое их желание 
воссоединиться со святой православной церковью она 
принимала за довлеющее для того, чтобы объявить их 
своими чадами. Любовь матери церкви отстранила все 
препятствия и все чины, какими их следовало при­
нимать в православие. Епископ Порфирий Успенский, 
описывая свою аудиенцию у К онстантинопольского 
Патриарха в 1 843 г" говорит, что он сообщил патриарху 
о том, что в 1 841  г. 1 3  ООО униатов воссоединились с рус­
ской православной церковью. Патриарх спросил: «Кре­
стили их?» На что епископ (тогда архимандрит) Порфи­
рий У спенский дал отрицательный ответ, разъяснив 
патриарху, что «униаты по своему внутреннему убежде­
нию и вере всегда находились в общении с нашей цер­
ковью, и потому не имели нужды в перекрещивании».35 

При воссоединении униатов с православной церковью в 
1 9 1 6  г.,  когда русская армия заняла Галицию, русская 
церковь опять же проявила исключительное радушие: 

130 



униатов принимали как «своих»; ни в малейшей мере не 
подчеркивалось, что они от чего-то уходят и к чему-то 
новому приходят. В ответ на самое их желание быть 
чадами православной церкви святая русская церковь так 
и принимала их как своих чад. Государь император Ни­
колай Александрович всецело одобрял такое деликатное 

· и  великодушное отношение к ним.36 

Таким образом, суммируя представленный материал 
сего отдела, мы скажем, что в древности русская церковь 
не перекрещивала латинян, переходящих в православие. 
Перекрещивание было введено на короткое время (с 1 620 
до 1 667 гг.) в результате тех ужасов, которые русской 
церкви и русскому народу пришлось пережить от лати­
нян и от католической Польши в Смутное Время. С 1667 г. 
- в отношении латинян, и с 1 7 1 8  г.  - в отношении 
лютеран и кальвинистов, закон о перекрещивании был 
отменен раз и навсегда. Согласно воззрениям наших 
известных богословов создавалось и церковное законода-

. тельство русской православной церкви и был выработан 
чин принятия инославных в православную веру. Эти 
воззрения и эти законы отличались гуманностью и тер­
пимостью, которая была присуща Русской Церкви. Где 
Правда - там и сила и великодушие. О, как прекрасна 
наша благая и мудрая русская церковь! 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Проф. А.В. Карташев. «Очерки по истории Русской Церк­
ви», т. I, стр. 264-265. 

2 Проф. Н .  Тальберг. «История Русской Церкви», стр. 7 1 .  
3 Проф. Карташев, цит. произв., глава «Разобщение <; 

Западом», стр. 263-266. 
4 Там же, стр. 263. 
s Проф. Тальберг, цит. произв., стр. 7 1 ,  73. 
6 Карташев, стр. 264. 
7 Там же, стр. 264. 

131 



Там :же, стр. 266. 
Обзору отношений между русской церковью и западным ми­

ром посвящено много трудов. Одним из самых значительных 
трудов по сему вопросу, по нашему скромному мнению, является 
трехтомный труд П. Пиерлинга. «La Russie et le Saint Siege», Paris, 1897. 

Папы были строгими властителями. Так, один папа заслу­
жил добрую память тем, что сделал улицы Рима безопасными для 
:жителей и пилигримов: сделал он это тем, что приказал повесить 
всех подозрительных «типов». Папы имели хорошую и преданную 
им полицию. «Санта Уффици» («Святая Канцелярия») и имев­
шиеся «Бока де ля Верита» («Уста Правды») - отверстия в стене 
для подкидывания анонимных доносов, наводили большой страх 
на :жителей Рима. У пап еще могли быть личные враги, но врагов 
по принципу веры папы могли не бояться: таких Рим не знал. 

10 Жития Святых, составленные св. Димитрием, митрополитом 
Ростовски м, месяца мая 1 4. См. также: «Христа ради юродивые 
Восточной и Русской Церкви», свящ. Иоанн Ковалевский. Москва, 
1 895 г., стр. 238-249. 

1 1  Ковалевский, стр. 249-25 1 .  
1 2 Там :же, стр. 161 и др. 
13 Можем при этом заметить, что принятие православия 

Мариной Мнишек историками русской церкви характеризуется 
как просто политический акт, потому что вся политика Л:же-Дми­
трия была проникнута стремлением латинизировать русскую цер­
ковь. См.: митрополит Макарий. «История Русской Церкви»,  т. Х, 
стр. 99-122. См. также: проф. Карташев. «Очерки по истории Рус­
ской Церкви», том 11, стр. 60. 

Относительно намерений Л:же-Дмитрия имеется также мне­
ние, что, возможно, он готов был стать истинным русским царем, 
а не служителем Рима и Варшавы. Проф. Платонов, в своей книге 
о Борисе Годунове, справедливо указывает, что самая у жасная 
вещь - клеветать на мертвого, который не может ничего возра­
зить и сказать. 

14 Карташев, том 11, стр. 68. 
15 Мы привели это указание выше. 
16 Карташев, стр. 96-97. 
17 Там :же, стр. 99. 
1 8  Митр. Московский Макарий. «История Русской Церкви», 

т. XI, стр. 232. 
19 Привожу по книге проф. Тальберга, цит. соч. стр. 467. 

132 



20 Митр. Макарий, цит. произв., т. ХП, стр. 174-1 75.  
21 Там же, стр. 196-197. 
22 Там же, стр. 786. Оригинальный текст см.: «Деяния Мос­

ковских Соборов 1666-1667 года». Москва, 1893 г., стр. 174-1 75. 
23 Привожу по книге еп. Никодима Милаша, цит. п роизв. ,  

стр. 592, прим. 11-е. 
24 «Новая Скрижаль» архиепископа Вениамина. 1 6-е изд. 

СПб., 1 899 г., стр. 475-476. 
zs Помещается у прот. К. Никольского: «Пособие к изучению 

устава богослужений», изд. 1900 г., стр. 685-686. 
26 Булгаков. «Настольная Книга для священно-церк.- служи­

телей». 1900, стр. 947, прим. 2. 
27 Булгаков, стр. 929 и 948 примечание. 
28 Подробнее о сем см. у прот. Никольского, цит. п роизв., 

стр. 684. 
29 Некоторые особые случаи при принятии иноверцами право­

славия,  не имеющие непосредственного отношения к нашей теме, 
см. в «Своде указаний и заметок по вопросам пастырской прак­
тики». Москва, 1875 г., стр. 73-75. 

30 Булгаков, цит. произв., стр. 928-929. 
31 Там же, стр. 929, прим. I. 
32 Прот. Никольский, цит. произв., стр. 678. 
33 В журнале «Чтения Имп. Общества Истории и Древностей» 

( 1 892 г" кн. 3) изложены основания тому, что клирики, присое­
диняющиеся к православной церкви из еретиков, при несомнен­
ном их крещении и рукоположении, должны приниматься только 
давая письменное исповедание православной веры и проклиная 
свою ересь, как практиковалось Седьмым Вселенским Собором 
относительно обратившихся епископов и других клириков иконо­
борствовавших, и должны приниматься согласно 8-му правилу 
Первого Вселенского Собора, каждый в своей священнической сте­
пени, а потому и присущем их сану облачении. ·см. :  прот. Николь­
ский, стр. 686, прим. I .  

34  См. об этом у Булгакова, стр. 948, прим. 
35 Порфирий Успенский. «Книга бытия моего», т. 1, стр. 173.  
36  Прот. Георгий Шавельский.  «Воспоминания последнего 

протопресвитера русской Армии и Флота», т. П, стр. 33 и др. 

133 



Русская церковь была толерантна к инославным. В книге проф. 
Н. Зернова: «Orthodox Encounter» изд. 1 96 1  г. приводится историчес­
кий материал о встречах русских богословов и иерархов с богосло­
вами и иерархами инославных церквей и особенно-англиканской, 
из чего можно судить о широте взглядов русской церкви. Узость 
взглядов и конфессиональный фанатизм был ей чужд. От себя 
хочу прибавить, что в бытность мою в Йоркском древнем соборе я 
видел там хранимый под стеклом с величайшей тщательностью 
омофор одного русского иерарха, который тот подарил Йоркскому 
архиепископу. Можем вспомнить: с какой любовью русская цер­
ковь принимала знаменитого Пальмера и как всячески шла ему 
навстречу, который, со своей стороны, обогатил русскую богослов­
скую литературу замечательным трудом о Патриархе Никоне. 

Русские иерархи в большинстве случаев держались принципа, 
что «перегородки между христианскими вероисповеданиями не 
доходят до неба». Известно, с какой ласковостью и вниманием 
относился праведный отец Иоанн Кронштадтский к инославным, 
поддерживая переписку с ними. Королева Виктория, которой был 
посвящен английский перевод сочинения св. отца Иоанна Крон­
штадтского «Моя жизнь во Христе», с благоговением приняла 
книгу и с величайшим уважением отозвалась об ее авторе. Приве­
дем отрывок из книги «Два дня в Кронштадте», изд. 1902 г., стр. 
277-295: «Лицо его (св. прав. отца Иоанна) было, по обыкновению, 
спокойно и сияло светлой улыбкой. Он с трудом продвигался 
сквозь ряды прислуги, теснившей его и старавшейся поцеловать у 
него руку или принять от него благословение. В числе таких я за­
метил (пишет англиканский богослов Бирберк) не только несколь­
ких немцев-лютеран из прислуги, но и двух татар магометан,  
половых из ресторана, которые тоже просили у него и получили 
благословение; влияние его простирается далеко за пределы пра­
вославного населения». Отец Иоанн Кронштадтский вел беседы 
с англиканским архиепископом, и при выходе его из гостиницы 
повторилось то же явление (в составлении этой книги принимал 
участие, как известно, и блаженнейший митрополит Анастасий, в 
бытность свою студентом Духовной Академии). 

Вот такою добротой и благородством дышало отношение 
русской православной церкви к инославным! Вряд ли кто-нибудь 
мог бы заподозрить святителя Филарета, митрополита Московско­
го и святого праведного отца Иоанна Кронштадтского в нетвердо­
сти в православии?! Напротив, именно их и всю русскую церковь 
эта незыблемая твердость в православии и делала великодушны­
ми и толерантными в подходе к инославным. Там, где - Правда, 
там - и свобода и сила и великодушие. 

( Проgолжение слеgует) 

134 



1 1 ЛИТЕРА ТУРА И ЖИЗНЬ 11 
ПАМ ЯТИ БРОДСКОГО 

Иосиф Бродский. Стокrольм, 10 декабря 1 987 r. 
За несколько часов до церемонии вручения Нобелевской 

премии. Фото Виталия Амурскоrо. 

«Deus conservat omnia» - эту латинску ю надпись на 
фронтоне дома, где :жила и умерла Ахматова, Иосиф 
Бродский, ее преемник, поставил своим девизом и загла­
вием стихотворного цикла. След во времени, иероглиф, 
знак, прихотливый :жест Клио, китайская изощренность 
письма, которым запечатляется вечность на наших па­
мятниках и в нас самих, - вот в чем величие поэта, вот 

135 



что делало его поэтом европейским по языку, русским 
по привязанностям и культуре, но и не мешало непри­
нужденно чувствовать себя как на набережной Гудзона 
или венецианского Большого Канала, так и на набереж­
ных Невы. 

«Старение!  В теле все больше смертного», - писал 
Бродский еще в 1 972 году. Став Нобелевским лауреатом 
в сорок восемь, умерев пятидесяти пяти, Бродский ощу­
щал, как наплывает смертное, как наливается тяжестью 
ч асть речи. Та, которой он стал в русском языке, не 
сотрется в памяти. Его поэтическое рождение связано 
с великой русской поэзией ХХ века, особенно с передав­
шей ему свой скипетр Ахматовой , с метафизикой ан­
глийского барокко и Джоном Доном, родоначальником 
того перечня имен сущего, в котором мир представляет­
ся то непроницаемо немым, то сообщительным без меры. 
Бродский воспел поэта и перевел стихи. 

Поэт форума, поэт обезглавленных статуй,  изъеден­
ного временем папируса, Бродский неотступно следил 
за тяжелой поступью Алариха, разбивающего в прах по­
верженные останки колонн. 

У советской власти было удивительное чутье на 
гениев, с которыми ей никогда не у давалось сладить. 
И процесс Бродского, на котором он был осужден в 1 964 
году как тунеядец, останется в анналах тщетного спора 
между поэтом и властью. Если вы не состоите в Союзе 
писателей , то кто вам сказал, что вы поэт? - спросила 
судьиха. Ответ Бродского запечатлен навечно - «Бог, на­
верно». Элегический поэт, завороженный античностью, 
которую он знал только в замечательных переводах 
советской переводческой школы (среди них его друг, 
«гениальный Симон Маркиш» ), дитя города-острова; как 
его родной Петербург, но также и Венеция, которой он 
славил acqua alta и рыбные ряды (где мы с ним побыва­
ли вместе), обитатель Манхэттена, в котором он жил гра­
жданином мира, посетитель Стокгольма, города Нобе­
левской премии, милого сердечному больному своей 
постоянной свежестью, - Бродски й,  как он пишет в 

1 36 



Колы бельной Трескового Мыса, «махнулся империей»,  но 
еще, вдобавок к этому, преступил все культурные рубе­
жи нашей истории, был дерзким нарушителем границ, 
прирожденным бродягой, в узелке которого лежали 
русский язык, цепкая кириллица и горстка почитаемых 
им английских поэтов: Оден, Элиот, и еще Орвелл, этот 
знаток тиранологии. 

После того, как его выслали, Бродский, по слову К ит­
са, очутился «еще дальше в человечестве». Изгнание, это 
особое метафизическое состояние, вынесло его на свобо­
ду, как монгольфьер. Но у монгольфьера было непрео­
долимое свойство искать те воздушные пути, что выне­
сут к речному у<>тью, где и мператор положил основу 
русскому флоту и прекрасной русской классике. 

Бродского считали величайшим из живущих поэтов. 
По какому-то упорству и многообразным сложным при­
чинам, он в Россию не возвращался. Но книги его стали 
выходить одна за дру гой ,  читатель настаивал, и поэт 
вдохнул, и еще долго будет вдыхать, новый воздух в 
легкие русской поэзии. Остановка в пустыне, Конец пре­
красной эпохи, Часть ре'Ч.и, Римские элегии, Новые Стансы 
Августе, небольшие пьесы для театра, как, например, 
Мрамор, аллегория из римской жизни, в которой Тибе­
рий переносится в эпоху кибернетики, англоязычные 
эссэ, толстый второй том которых вышел в Нью-Йорке: 
эта краткая и блестящая череда поэтических свершений 
составляет путь к «post aetatem nostram», к посмертному, в 
которое он теперь вступил. 

Поэт-диссидент, да, но не только советский, - дис­
сидент времени, диссидент насилия. Бродский, со своей 
смесью жаргонных словечек и изысканности, со своим 
переносом строки, в который опрокидывался мир, с;о 
своими salto mortale китайского канатоходца, замысло­
ватой эротикой, был великим поэтом барокко, более 
в борьбе с метрономом Хроноса, сына Урании, нежели 
с Клио, юной музой истории. Последнее изгнание 
Бродского началось, и мы видим, что он творил свою 
смерть, как вторую Флоренци ю, и ·  все пространство, 

137 



отвердевшее в его стихах, стало надгробием, которое он 
одновременно созидает и рушит: 

Быть и причиной и следствием! чтобы, 
[N лет спустя, 

отказаться от памяти в пользу 
[жертв катастрофы. 

(«Из Парменида») 

Жорж НИВА 
Женева 

138 



Шарль ПЕГИ 

В РАТА, В ВОДАЩИЕ В ТАИНСТВ О  ВТОРОЙ 
ДОБРОДЕТЕЛИ 

(отрывок) 

Это от нас Бог ожидает 
свершения или крушения одной из Своих надежд. 

Ужасающая любовь, ужасающая милость, 
Ужасающая надежда, ответственность, ужаснее которой 

ничего и не сыщешь: 
Создатель зависим от Своего создания, Он поставил 

Себя в зависимость от Своего создания. 
Он не может ничего сделать без его согласия. 
Это монарх, отдавший в руки каждого из своих под-

данных 
Верховнейшую Свою власть. 
Бог зависим от нас, Бог зависим от Своего создания. 
Он словно бы осудил Себя на это, приговорил Себя к 

этому. 
Его подводим мы, Его подводят Его же создания. 
Тот, Кто есть всё, зависит от того, кто - ничто. 
Тот, Кто может всё, зависит от того, кто ничего не 

может. 
Он передал Свои полномочия. 
Тот, Кто есть всё, - ничто без того, кто - ничто. 
Тот, Кто может всё, - не может ничего без того, кто 

ничего не может. 

А потому девочка Надежда 
Воспринимает, возрождает, 
Восстанавливает все таинства, 
Как она же восстанавливает все добродетели. 

Мы можем подвести Его. 
Не ответить на Его призыв. 

139 



Не ответить на Его надежду. Быть прорехой. Быть недо-
стачей. Не явиться. 

Ужасающая возможность. 
Из-за нас расчеты Бога могут не сойтись. 
Предуготовления, предвидения, предвидения Бога 
Могут не сойтись из-за нас, 
По вине грешного человека. 
Из-за нас умыслы Бога могут не сбыться. 
Из-за нас Премудрость Бога может потерпеть неудачу. 
О, эта ужасающая свобода человека. 
Мы можем сделать, чтобы все пропало. 
Мы можем оказаться в нетях. 
Не быть на месте. 

в день, когда Он нас призовет, 
Мы можем не отозваться на Его призыв 
(Кроме Судного Дня.)  
Ужасающая привилегия. 
Мы можем подвести Бога. 
Вот в какое положение Он Сам поставил Себя. 
В какое тяжкое положение. 
Он Сам обрек Себя на то, чтобы нуждаться в нас. 
Какая неосторожность. Какая доверчивость. 
Оправданная, неоправданная, - это зависит от нас. 
Какая надежда, какая горячность, какая пристрастность, 

какая неисправимая сила надежды. 
Надежды на нас. 
Какое отречение от Себя, от Своей власти. 
Какая неосторожность. 
Какая непредусмотрительность, какая неосмотритель-

ность, 
Какая непромыслительность промысла Божия. 
Мы можем погрешить. 
Мы можем согрешить. 
Мы можем вызвать погрешность. 

Ужасная привилегия, ужасный дар. 
Сотворивший всё обращается к тому, кто не может со­

творить ничего. 
Сотворивший всё нуждается в том, кто не может сотво­

рить ничего. 

1 40 



И как мы трезвоним во все колокола на нашу Пасху, 
Во всю мочь всех колоколов, 
В наших бедных, в наших торжествующих храмах, 
Под солнцем, под ясным небом пасхального дня, 
Так Бог звонит во все колокола в честь вечной Пасхи 
Ради каждой души, обретшей спасение. 
И Он говорит: «Подумать только, Я не ошибся. 
Я недаром поверил в этого малого. 
Это был хороший человек. Хорошей породы. 
Сын хорошей матери. Это был француз. 
Я недаром оказал ему Мое доверие. 
А теперь Мы с ним отпразднуем наш воскресный день, 
Наш славный воскресный день, пасхальное воскресенье, 
И пасхальный понедельник, 
И даже пасхальный вторник, который тоже - день 

праздничный, 
До того велик праздник». 
(Это праздничный день Св. Лупа.) 
Ведь и у Бога в небесах тоже есть свои воскресные дни. 
Свои пасхальные воскресенья. 
И даже свои колокола, уж если Он так пожелает. 

А в чем там еще дело с этими десятью драхмами? 
Это все равно, что сказать : десять парижских ливров. 
Что там за история с десятью драхмами? 
Что это за драхма, равноценная девяти остальным? 
Ну и чудн6й счет - всё одно, что сказать: один париж­

ский ливр стоит девять остальных парижских 
ливров. 

Девять таких же. Ну и чудная арифметика. 
И всё же, дитя мое, именно так ведутся расчеты Божьи. 

Именно так велись, дитя моё, расчеты Иисуса. Этого нет 
возможности отрицать. Нет никакого сомнения, 
что в небесах - две разных породы святых. 

Два разных вида святых. 
(Какая радость, что они мирно уживаются вместе.) 
Это как солдаты короля и военачальники короля -

141 



Одни одной, другие другой породы, но все - французы, 
И вместе они составляют одно войско. 
И они все - солдаты короля, королевского войска, и его 

военачальники. 
Но родом-то они кто из этой, а кто из той местности. 
Или из пограничного округа. Одни отсюда, другие 

оттуда. 
Из края по ту сторону Луары или по ею сторону Луары. 
Так же (и по-другому! )  есть - отважимся выговорить 

это слово - в небесах есть две породы святых. 
Две породы по мирскому счету. 
Два вида святых. 
Конечно, все на свете - грешники. Всякий человек -

грешник. И всё же есть две великие породы, два 
воинских набора. 

Есть двойной воинский набор святых, пребывающих в 
небесах. 

Есть такие, которые приходят, которые происходят из 
числа праведников. 

И есть такие, которые происходят из числа грешников. 
И очень, очень тру дно, 
Более того, невозможно для человека -
Распознать, какие святые более велики. 
Они так велики - и те, и другие. 

Есть два проИ:схождения - но при этом все они в небе­
сах святые. На равной ноге. Святые Божьи. 

Есть два происхождения - из числа праведников и из 
числа грешников. 

Те, за которых никогда не приходилось всерьез трево-
ж иться, 

И те, за которых нужно было тревожиться 
С мертельной тревогой. 
Те, что не рисковали надеждой, и те, что рисковали. 
Те, за которых никогда не случалось всерьез страшить-

1 42 

ся, всерьез опасаться, - и те, которые внушали 
такое отчаяние, что Боже сохрани! 
За которых шла страшная борьба. 



Те, о ком никто не говорил худого слова, 
И те, о ком говорились 
Слова роковые. 

Есть два разряда, есть два происхождения, есть две 
породы святых в небесах. 

Святые Божьи выходят из двух разных школ. 
Из школы праведника и из школы грешника. 
Из ненадежной школы греха. 
По счастью, учитель и в той, и в другой школе один: 

Бог. 

Одни приходят из числа праведников, другие приходят 
из числа грешников. 

И те, и другие бывают уважены. 
По счастью, на небесах нет распри о первенстве. 

Напротив. 
Ибо там есть Общение Святых. 
По счастью, одни не имеют никакого спора о первенстве 

с другими. 
Напротив, они все вместе связаны между собой, 
как пальцы одной руки. 

Ибо все вместе они проводят всё свое время, весь свой 
святой день, в том, чтобы поддерживать одни 
других в заговоре против Бога. 

Перед лицом Бога. 
Дабы от шагов Справедливости 
Ни на шаг не отставали шаги Милосердия. 

Они причиняют насилие Богу. Как хорошие воины, они 
бьются плечом к плечу, 

- Воюют они против Справедливости, 
Напрягая все силы, -
Ради спасения душ, обретающихся в опасности. 
Они славно бьются. В порыве, в восторге надежды, 
Не отступая перед Богом. 
(Но и то сказать, у них есть помощь, и подмога, и 

высокое покровительство. 
Какой Покровитель, дети, и какая Покровительница! 

143 



Какой заговор превыше них, по�рывающий их великий 
заговор, 

Пособляющий их великому заговору ! 
Какая Предстательница пред Богом ! 
(Advocata nostra) . 
Ибо наши покровители и наши святые, наши святые 

покровители 
Сами имеют Покровителя и Покровительницу, 
Что настолько же 
- Нет, семидесятикратно более! - превышает их, как 

они сами превышают нас. 
Что для них являют Себя тем же, чем они являют себя 

для нас, и семидесятикратно большим, чем они 
являют себя для нас. 

Таково безумие надежды. 
И вот они, покрываемые и ободряемые этим высоким 

заговором, . 
Покровительством этого высокого заговора, 
Всецело вскормленные надеждой , они славно бьются, 

как хорошие воины, 
Они дерутся плечом к плечу, они стоят стеной плечом 

к плечу. 
Невообразимо, чего они только не делают, до чего 

только не додумываются 
Ради спасения душ, подвергающихся опасности. 
Лоскут за лоскутом они исторгают 
Из царства растления 
Гибнущую душу. 

Ибо Бог не пожелал, 
Ему не было благоугодно, 
Чтобы в концерте звучал один только голос. 
Не так соизволил ось Его премудрости 
И Его благоволению. 
Он не пожелал, чтобы один только голос, 
Один только хор 
Славил Его 
И причинял Ему насилие. 
Нет, как в деревенском храме звучат разные голоса, 

144 



Которые славят Бога, 
Например, nолоса мужчин и женщин, 
Или еще голоса взрослых и детей, 
Так и в небесах угодно было Его премудрости 
И Его благоволению, 
Чтобы Его славили, Его хвалили, причиняли Ему наси-

лие два разных голоса. 
Два разных языка, два разных хора. 
Праведники былых времен и грешники былых времен. 
Дабы шаг за шагом Правосудие отступало 

Перед натиском Милосердия. 
И чтобы Милосердие шло на штурм. 

И чтобы Милосердие одолевало. 
Потому что будь на свете одно только Правосудие, не 

ввяжись в спор Милосердие, 
К то был бы спасен? 

Какая женщина, имея gесять gрахм, 
- Это тоже из Евангелия от Луки, дитя моё, -
Если потеряет оgну gрахму, 
Одну, только одну, 
Не зажжет свечи, 
И не станет мести комнату 
И разыскивать со тщанием, 
Пока не найgет? 
А когgа найgет, 
Созовет поgруг и сосеgок, 
- В этих притчах всегда созывают друзей и соседей ,  -

И скажет: 
«Пораgуйтесь со мною, 
Ибо я нашла потерянную gрахму».  

Так, говорю вам, 
Бывает раgость у Ангелов Божиих 
И об оgном грешнике кающемся. 

Был великий крестный ход, и во главе его шествовали 
три Притчи : 

145 



повесть о потерянной овце; 
повесть о потерянной драхме; 
повесть о потерянном сыне. 

Но поскольку сын дороже, чем овца, 
И бесконечно дороже, чем драхма, 
Поскольку сын дороже для сердца своего отца, 

Который в то же время, который от начала, который 
изначально есть также и пастырь для своего 
сына, -

Чем даже и овца может быть дорога для сердца 
(доброго) пастыря, 

Постольку третья Притча, 
Постольку Притча о потерянном сыне 
Еще прекраснее, если это возможно, и еще дороже, 
И еще более велика, чем обе предшествующие Притчи :  
Чем повесть о потерянной овце 
И чем повесть о потерянной драхме. 

Все притчи прекрасны, дитя мое, все притчи велики, 
все притчи дороги. 
Все притчи суть слово и , более того, Слово; 
слово Божье, слово Иисусово. 
Они все в равной степени, они все в совокупности 

составляют 
слово Божье, слово Иисусово. 
На равной ноге. 
(Бог поставил Себя в такое положение, дитя мое, 
В такое тяжкое положение, 
Что Он нуждается в нас.) 
Все притчи в равной мере идут от сердца, все идут к 

сердцу, 
Говорят к сердцу. 
Но между всеми притчами три Притчи надежды 

. Имеют преимущество, 
Между всеми притчами они более других велики и 

верны, более других умилительны и любвеобиль­
ны, более других прекрасны, более други х  
дороги и близки сердцу. 

146 



Между всеми притчами они более других близки чело­
веческому сердцу, более других дороги человече­
скому сердцу. 

Им дано особое место, даже и не скажешь, какое. 
В них есть, пожалуй, что-то особое, даже и не скажешь, 

что, чего нет в других. 
Дело в том, пожалуй, что они имеют свойство словно бы 

некоей молодости, словно бы некоего детства, 
которого не примечают. 

О котором не подозревают. 
Между всеми притчами они моложе других, свежее 

других, более других сохраняют в себе нерастра­
ченное детство. 

Нестареющее детство. 
Нерастраченное, неиссякающее. 
Вот уже "I:ринадцать и вот уже четырнадцать столетий, 

что они несут свое служение, и через две тысячи 
лет, и во веки веков они будут юны, как в первый 
день. 

Свежие, невинные, не испорченные опытом, 
Не утратившие детства, как в первый день. 
И вот уже тринадцать столетий, с той поры, как суще­

ствуют на свете христиане, вот уже четырнадцать 
столетий ,  

Этим трем притчам - д а  простит нас Господь! -
Принадлежит в нашем сердце потаенное место. 
Да простит нас Господь; пока будут на свете христиане, 
Иначе говоря, до конца времен и во веки веков, 
Будет для этих трех притчей 
Потаенное место в нашем сердце. 

И все три - это притчи надежды. 
Все вместе. 
В равной мере юные, в равной мере дорогие. 
Равные между собой. 
Сестры друг другу, как совсем юные дети. 
В равной мере любимые, в равной мере потаенные. 
Любимые потаенной любовью. Л юбимые равной 

любовью. 

147 



И в сравнении со всеми другими как бы более 
внутренние. 

Как бы отвечающие на более глубокий внутренний зов. 
Но между всеми, между всеми тремя преимущество 

имеет третья притча. 
И она-то, дитя мое, эта третья притча надежды, -
Она не просто новая, словно в первый день. 
Как обе другие, 
Ее сестры. 
Она не только во веки веков пребудет новой, 
Такой же новой до последнего дня. 
Но вот уже четырнадцать столетий,  вот уже два тыся-

челетия как она совершает своё служение, 
Как ее рассказывают неисчислимым слушателям, 
- После того, как она была рассказана в первый раз, -
Как ее рассказывают неисчислимым христианам; 
И вот, нужно иметь, мягко говоря, сердце из камня, 
Чтобы слушать ее и не расплакаться. 
Вот уже четырнадцать столетий, вот уже два тысячеле­

тия, как она заставляет плакать неисчислимых 
слушателей. 

В роды и роды. 
Неисчислимых христиан. 
Она задела в сердце человеческом особое место, сокро-

венное место, тайное место. 
- (Она задела за живое.) 
- Место, недоступное для всех других. 
Даже и не скажешь, какое место: самое внутреннее, 

самое глубокое. 
Неисчислимые слушатели, с тех пор, как она совершает 

свое служение, неисчислимые христиане плакали 
над ней.  

(Иначе нужно иметь, мягко говоря, сердце из камня.) 
Плакали над ней. 
И будут плакать во веки веков. 
Достаточно подумать о ней, достаточно, если кто в 

силах, поглядеть на нее. 
Разве можно у держать слёзы. 

148 



Во веки, в вечности люди будут плакать над ней, из-за 
нее, 

Верующие, неверующие. 
В вечности, до Судного Дня. 
Даже в Судный День. Даже на Суде. Так, 
Это слово Иисуса попадает в самую отдаленную цель, 

мое дитя. 
Оно оказалось самым успешным 
Во времени и в вечности. 
Оно пробудило в сердце 
Даже и не скажешь, какой ответ. 

- Не сравнимый ни с чем. 
Оно славится даже у нечестивцев. 
Даже там оно нашло для себя вход. 
Может быть, оно одно остается утвержденным в сердце 
нечестивца, 
Как острие нежности. 
И еще о,; сказал: у некоторого человека было gва сына. 
Даже для ТОГО, кто слышит ЭТО в сотый раз, 
Всё словно бы в первый раз. 
Словно бы он слышит в первый раз. 
У некоторого человека было gва сына. Это слово прекрас­

но у Луки. Оно прекрасно везде. 
Оно есть только у Луки, но оно везде. 
Оно прекрасно на земле и на небе. Оно прекрасно 

везде. 
Стоит подумать о нем, и рыдание подступает к 

гортани. 
Это то среди слов Иисуса, которое порождает самый 

сильный отзвук. 
В мире. 
Которое получает самый глубокий отголосок 
В мире и в человеке. 
В сердце человека. 

В сердце верующего, в сердце неверующего. 

(перевоg Сергея Аверинцева) 

149 



СТИХИ ДЖОВАННИ ПАСКОЛИ 

Поэзия Джованни Пасколи (1855-1912) - оgна из круп­
нейших ла1СУн в нашем знании об итальянсJСой поэзии начала 
ХХ в. Не менее известный у себя на роgине, чем его совре­
менник и иgейный антагонист Габриэле Д'Аннунцио, он 
прошел почти незамеченным по страницам российских gоре­
волюционных журналов, гgе переg Первой мировой войной 
промельJСнули пять-шесть его стихотворений в перевоgе ныне 
почти забытых популяризаторов зарубежной Музы (С. Астро­
ва или Е. Стуgенской). 

Четвертый сыu в семье, Пасколи рано потерял мать. Не­
большая стипеugия позволила ему поступить в университет в 
Болоuье, гgе в то время препоgавал буgущий нобелевский 
лауреат, три бун итальянского освобожgения и филолог­
эруgит Джозуэ Карgуччи. Несколько лет спустя, Пасколи 
сменит его на gолжности завеgующего кафеgрой литературы, 
а пока, в 1875 гоgу, лишенный финансовой поggержки, он 
вынужgен оставить университет из-за участия в стуgенческой 
gемонстрации. Так начинается короткий «политический» 
периоg в жизни поэта. Он вступает в Интернационал, аресто­
вывается за организацию беспоряgков во время суgебного 
процесса, попаgает в тюрьму. В 1879 г. Пасколи оставляет 
свои раgикальные взгляgы и возвращается 1С акаgемичесJСой 
карьере: закан'iивает образование, препоgает латынь, снача­
ла в провинциальном лицее, а затем в различuых универ­
ситетах Италии - в Болонье, Мессине, Пизе. В те же гоgы 
начинает публиковать стихи - на итальянсJСом и латыни. 
Послеgние приносят ему золотую меgаль в Амстерgаме. В 
1891 г .  он выпускает свой первый сбор-ник « Тамариски» 
(Myricae), за которым слеgуют «Песни Кастельвеккьо» (Caпti 
di Castelvecchio, 1903), «Застольные песни» (Poemi coпviviali, 
1904), « Оgы и гимны» (Odi е inпi, 1906), «Новые стихи» (Nuovi 
poemetti, 1909) и м1югие gругие. Паскали - автор нескольких 

1 50 



прозаических произвеgений и трехтомного труgа по тексто­
логии «Божественной комеgии». Не меньшую популярность 
поэту принесли его публикации в крупнейших литературных 
журналах эпохи - «Coпvito» (Пир) и «Vita пиоvа» (Нова.я 
жизнь), - в которых получила наилучшее выражение его 
спонтанна.я, интуитивна.я и, в целом, «антилитературная» 
поэзия. 

Все перевеgенные стихи, 1CfJO:Мe gважgы напечатанного 
«Fides», публиlСJютс.я на русском .языке впервые. 

волынки 

Я, засыпая, песню услышал, 
точно волынки плакали где-то. 
Месяц на небо звездное вышел, 
в праздничных окнах - отблески света. 

Сходят волынки с темных предгорий, 
не освещенных месяцем бледным, 
входят на радость, входят на горе 
в хижины к людям добрым и бедным. 

Добрые люди встали с постели, 
лампу под крышей спешно раздули, -
кто-то в потемках бродит без цели, 
кто-то, зевая, дремлет на стуле. 

Свет в каждом доме, свет над деревней, 
только с зарею окна погасли, -
мир осветился, юный и древний, 
как в Вифлееме некогда - ясли! 

Звезды застыли и не уходят, 
видно, чего-то ждут в нетерпенье. 
Слышишь, волынки снова заводят 
милое сердцу хриплое пенье. 

151 



1 52 

Будят волынки церковь и келью, 
в поле разносят голос домашний,  -
плач материнский над колыбелью, 
плач без причины, давний, всегдашний. 

Плачут волынки, и до рассвета 
звезды свечного пламени краше: 
звездам понятно таинство это, 
чуждое правде таинство наше. 

Завтра придется думать о хлебе, 
с сеном возиться, с печкой, с дровами, -
плачьте до звона в утреннем небе! -
сердцу поплакать радостно с вами. 

С вами,  волынки! - сердце о многом 
плачет сегодня, плачет невольно, 
и остается там, за порогом, 
боль, от которой больше не больно. 

Новую муку мы позабудем 
перед рыданьем жалостным этим, 
людям несчастным, радостным людям 
хочется плакать, плакать, как детям! 

КОГДА-ТО 

Когда-то - во сне, наяву? 
затеряна в памяти дата, -
любил я и ныне живу 
любовью, мелькнувшей когда-то. 

Счастливый, единственный год, 
о годы, изгнать не смогли вы 
из десятилетий невзгод 
тот год бесконечно-счастливый!  

Я прежде не прожил ни дня 
в такой безрассудной надежде, 



о сердце, такого огня 
не знал я ни после, ни прежде. 

Минута из многих минут, 
растаявшая почему-то, -
мне годы тебя не вернут, 
рожденная счастьем минута. 

СТАРИК 

Кого он славит на горе? 
Слова каких молений 
возносит утренней заре, 
склоняясь на колени? 

Два легких облачка на миг 
заря позолотила 
над бездной, где седой старик 
приветствует светило. 

В руке зажал он черенок, 
терзаемый ветрами, 
земля покоится у ног -
алтарь в небесном храме. 

Алтарь в пылающих свечах 
от гор до синей дали! -
Давно ли виноград зачах, 
и рощи опадали? 

В лазури тают облачка, 
обрывки перламутра, -
увы, зима уже близка, 
ненастным будет утро. 

А он, лучам лицо открыв, 
сжимает куст, как посох, 
у самых ног его обрыв 
в сырых клоках белёсых. 

153 



1 54 

А он сажает деревцо, 
он счастлив, он не слышит, 
как вьюгами ему в лицо 
туман осенний дышит, 

как подступают холода, 
как тяжелеют тучи, 
он верит : пролетят года, 
и дуб его могучий 

поднимется на крутизне 
во всем своем величье, 
и зелень веток по весне 
облепят гнезда птичьи!  

ЛЕС 

Старинный лес, прибежище грибов, 
здесь ночь, здесь земляничная прохлада, 
здесь в полумраке верещит цикада, 
и стонут сучья колдовских дубов. 

Здесь фавны космами рогатых лбов 
шумят в листве, и от чужого взгляда 
бежит златоволосая дриада, 
мелькая среди солнечных столбов. 

В густой тени - внезапных бликов пятна 
(как поцелуй небес), и непонятно, 
зачем следить дриаде за тобой? 

Исчезла вновь ... а чаща жизнью дышит, 
качается барвинок голубой 
и ветками акация колышет. 

ПРАЧКИ 

Уж скоро год, как пахарь утром хмурым 
распряг быков и плуг оставил старый 
ржаветь под изморосью в поле буром. 



С протоки, где белье полощут прачки, 
размеренные слышатся удары, 
протяжно, жалобно поют батрачки: 

«В саду деревья облетели снова, 
вздыхает ветер - плачу поневоле! 
Зачем ушел ты из села родного? 
Я без тебя, как плуг, забытый в поле». 

FIDES 

Вечерняя заря блеснула ало 
на золотом от солнца кипарисе, 
и маленькому сыну мать сказала 
«Из золота сады в небесной выси! »  
Всю ночь ребенку снятся золотые 
деревья - золотые-золотые, 
а кипарис во мраке черном тонет 
и под безжалостною бурей стонет. 

НИЩИЙ 

Над тихой озерной водой ,  
придавленной сизою мглою, 
старик примостился седой 
с и глою 
и ниткой суровой. 
Он шьет, а над лесом впотьмах 
разбуженный ухает филин, 
и крыльев зловещий размах 
всесилен 
над бездной багровой. 
Он шьет, а внизу пузыри 
вонзаются в пальцы бескровно, 
и рубище в блеске зари 
полощется ровно. 

На озеро дымка легла 
и, тучам сырым уступая, 

155 



1 56 

в воде надломилась игла 
тупая, 
и лопнула нитка. 
И филин ночной в свой черед 
заухал из темного бора, 
и понял старик, что умрет, 
что скоро 
окончится пытка. 
В игольное видит ушко 
он солнце из смертной латуни 
и шепчет:«Уйду я легко, 
спасибо Фортуне!» 

Меня в этот мир, в глубину, 
ты бросила, мачеха злая, 
так гальку бросает в волну, 
играя, 
мальчишка беспечный. 
Смеялась ты, жизнь мне даря 
и руку - с Христовым распятьем, 
и голос, взывающий зря 
к собратьям, 
и путь бесконечный. 
Ты сердцу, что рвется вперед, 
надежду дала поначалу -
с тех пор оно лодкой плывет, 
прибитой к причалу. 

А ветер был неудержим, 
гоняя листву по дорогам, 
меня приводил он к чужим 
порогам, 
где, чуткие к стуку, 
собаки, не веря замкам, 
на гостя бросались, залаяв, -
напрасно тянул я к рукам 
хозяев 
такую же руку . . .  
Конца я достиг - так прибой 



в объятьях гранитного ложа 
гробницей лежит голубой, 
что с люлькою схожа. 

Фортуне мой лик незнаком, 
но с хриплым от жадности плачем 
сжигать не хочу я зрачком 
незрячим 
бескровные векио 
Была моя жизнь не сладка, 
но вкуса не знал я иного 
и не пожалел, что глотка 
хмельного 
не выпью вовеки. 
От жёлчи пьянеть - мой у дел, 
спасибо за легкую ношу! -
Того, чем, живя, не владел, 
я в мире не брошу. 

Подачек с чужого стола 
не ждал я в компании нищей, 
и нет у меня ни угла, 
ни пищи, 
ни теплой одежды. 
Но смерть я не встречу, как трус, 
впервые за жизнь не заплачу 
набивший оскомину вкус 
я спрячу 
за плотные вежды. 
В конце отгоревшего дня 
твержу я, бродяга пропащий 
«Светило мертво для меня 
что может быть слаще! 

За то, что захлопнула дверь, 
и ХОЛОД, и голод даруя, 
спасибо! - без страха теперь 
умру я, 
к несчастьям приучен. 
На этот последний порог 

157 



1 58 

взойду, не молясь и не каясь: 
уставший от стольких дорог 
спускаюсь, 
стыдом не измучен. 
С пускаюсь в могильную тишь 
к таким же голодным и сирым : 
ты пасынка, знаю, простишь, 
почившего с миром». 

Над озером горным закат 
сменяется светом белесым, 
и тягостен стрекот цикад 
над плесом, 
где волны колышут 
лохмотьев бесформенный ком. 
Упруга от лунного блеска 
вода над седым стариком, 
но плеска 
он больше не слышит. 
Он замер, в мечтах ни о чем 
закрыв равнодушные веки, 
качаемый лунным лучом, 
уснувший навеки. 

(перевел с итальянского Роман Дубровин) 



П ИСЬМА Т.И. МАНУХИНОЙ 
К ВЕРЕ Н ИКОЛАЕВНЕ БУНИНОЙ 

(Публикация Т. Пахмусс) 

Татьяна Ивановна Манухина (урожgенная Крунgышева, 
1 885-1962), жена широко известного еще go революции врач.а 
Ивана Иванович.а Манухина, закончила Пеgагогич.еский ин­
ститут в Петербурге. В течение нескольких лет работала в 
Париже поg руковоgство.м профессора Dиrkheim' а в области 
социологии и первобытных религий. В качестве журналиста, 
уже в эмиграции, принимала участие в экуменических конфе­
ренциях в Лозанне (1927) и Эgинбурге (1937). Была оgни.м из 
близких gрузей Зинаиgы Гиппиус, которая gелилась с ней 
свои.ми са.мы.ми сокровенны.ми .мысля.ми. Познакомились 
они еще go революции 1917 г. в Петербурге, гgе жили в оgно.м 
gо.ме на Сергиевской улице. В 1933 г. в Париже вышел роман 
Манухиной Отечество поg псевgони.мо.м « Т. Таманин» . 

Вторая ее книга, Святая блаженная княгиня Анна Ка­
шинская, появилась в 1954 г.  Ею были также написаны 
статьи о .матери Марии, Горьком, Замятине и gp. С 1935 по 
1 940 она реgактировала книгу воспоминаний митрополита 
Евлогия, Путь моей жизни, вышеgшую уже после его смер­
ти (1947). 

Манухина принимала живое участие в различных эми­
грантских благотворительных и церковных организациях. До 
конца жизни она с мужем неукоснителыю посещала богослу­
жения, кажgое воскресенье причащаясь в нижнем храме 
парижского Алексанgро-Невского собора. 

Из переписки Манухиной с Верой Буниной мы узнаем о б  
их сов.местном чтении gуховных книг, в частности, о като­
лических и русских святых; о многих ярких преgставите­
лях эмиграции: Илье Бунакове-Фонgа.минско.м и его жене 
Амалии, о Зинаиgе Гиппиус, о .матери Марии и основанной 
ею общине «.миссионерской, просветительной, gействующей 
пером, словом и gелом», об историке и богослове Мирре 

159 



Лот-Бороgиной, о б  Игоре Платоновиче Де.миgове и его 
работе в «Послеgних Новостях», о Ремизове, о «Клозонских 
сестрах», Лопатиной и ее поgруге, на свои среgства созgавших 
в Клозоне, на юге Франции, санаторий gля больных gетей. 
Интерес Манухиной к «Клозонски.м сестра.м» оббясняется 
gуховными искания.ми Лопатиной и Еремеевой и их жертвен­
ной gеятельностью в эмиграции. 

Пись.ма Манухиной проливают свет на яркую личность 
писательницы, ее участливость к близки.м ей по gyxy люgя.м, 
желание все.м по.мочь, беспокойство по повоgу труgной жизни 
русских в эмиграции; и ее беззаветную любовь к России -
« без большевиков».1 Они свиgетельствуют и о ее широкой 
религиозной культуре. 

Пись.ма Манухиной были .мне любезно преgостаалены 
Dr. М.Е. Greeпe, Ediпbиrgh, Eпgland, за что я приношу ей 
глубокую благоgарность. 

ПРИМЕЧАНИЯ 

См. о Манухиной в публикациях Т. Пахмусс, lntellect and 
Jdeas in Action: Selected Соггеsропdапсе о/ Zinaida l/ippius (1 972), Новый 
журнал (NQ 92, 1968), «3. Гиппиус - Дневник 1933 г.» и «А Literary 
Quarrel: Zinaida Нippius versus Tatjana Manuxina»,  The Estonian Learned 
Society in Атегiса УеагЬооk JV; 1964-1967 (1967). 

Дорогая Вера Николаевна! 

Paris 
16.IV.32 

Очень Вы меня обрадовали тем, что книги Вам понра­
вились! Признаюсь, сомнения у меня почти не было, что 
понравятся. Простите, что не писала так долго. Хотелось 
поговорить с Вами о книгах, которые Вам понравились. 
Мне всегда казалось, что именно такой литературы нам 
и не хватает. Монашеская, специальная («Добротолю­
бие» и т.д.) - далека и нам непопутна, хотя, конечно, и 
в ней много назидательного. Мысль о переводах католи­
ческих книг для православной интелли генци и  была 

1 60 



еще в 80-ых годах у еп. Феофана Затворника. В одном из 
его бесчисленных писем я нашла примечательные стро­
ки (Письма к Лукомской) :  

«Что Вам пр[еподобный] Серафим говорил об упо:rре­
блении во благо Вашего знания французского языка, то 
надо исполнить . . . .  Для перевода с французского надо 
взять Руковоgство к христианской жизни Франциска де 
Саля. У меня есть она ... При ней приложено множество 
писем, преимущественно в утешение и предостережение 
мирянам . . .  Эти письма могут составить особы й  том, а 
руководство - особо .. .  » И еще в другом письме: «Сде­
лайте извлечение из его (Фр. де Саля) жизнеописания, 
самое краткое - в 1 0  стро'к ... ну, страничку одну , печат­
ную.. .  сказав самое нужное, затем - развязка и так 
далее ... Никакой нет нужды строго держаться буквы. Так 
переведите, как бы речь шла от вас, из вашего сердца . . .  
гладко, ясно, плавно, тепло . . .  Инде можно прибавить 
что, инде сократить, инде изменить. В виду иметь нази­
дание и удобоприменимость к жизни . . .  

Речь идет об «Introduction а la vie devote» Sale'я, о клас­
сическом настольном руководстве всякой католички. 
(Эта книга у меня есть, но, по-моему, она сейчас не ко 
времени.) Но примечательно самое желание еп. Феофана 
иметь перевод Саля. 

В эмиграции Вы и я не исключение, многие читают 
- и с тем же удовлетворением - те же католические 
книги. Почему? Да потому, что ни патристика, ни отцы­
пустынники, ни модный Путь,1 ни Сергиевские листки2 

нам не по мерке. В этой же биографической литературе 
мы соприкасаемся с инославной святос:ью, с живыми 
душами и воспринимаем их, как просвещающее нас и 
восхищающее новое « знакомство» - именно этого и 
хочется. Повторяю, я очень рада, что мы с Вами в этом 
созвучны и - кто знает? - быть может, нам суждено 
попытаться стать и соработниками? .. 

Мне кажется, еп. Феофан прав: перевод таких книг не 
техническая, литературная работа, а религиозный труд, 
потому что надо переводить для русского читателя, имея 
в виду его косно-православную неприязнь к католиче-

161 



ству. Надо пробиться через всю клерикальную скорлупу 
к живому ядру - католической мистике, столь своеоб­
разной, неповторимой , огненной и, скажу откровенно, 
нашей тихой, светлой православной святости - страш­
ной . . .  Одна жажда страданий чего стоит! 

На этих днях я Вам вышлю: 1) Elisabeth Leseur,3 Lettre 
sur la souffrance. (Она умерла [в] 1 91 4  г.). После Leseur оста­
лись дневник и письма, много писем. К сожалению, у 
меня только эти, а дневника нет. 2) Comelia Connely ,  Fon­
datrice de la Societe de Но/у Child Jesus (умерла [в] 1 879). 
Американка. Очень интересная и драматическая судьба. 
Наконец, 3) Femmes heroiques. Серые сестры, миссионерка 
в полярных странах. Книга плохо написана, но содержа­
ние увлекательное, что-то из Майн-Рида. 

Очень буду рада, если и эти книги Вас увлекут! А как 
Вам понравилась Ste Therese?5 Если бы Вы ей заинтересо­
вались, то это чтение на целую зиму: 5 томов сочинений 
и 3 тома писем! 

Вот, кажется, и все о книжных страстях� а теперь - о 
другом. Как жаль, что Вам не уехать никуда на лето! Но, 
может быть, в тишине Грасса этим летом Вы и начнете 
что-нибудь писать, пользуясь прочитанными книгами? 

С пасибо за сведения об Екатерине Михайловне.6 На­
пишу ей из Швейцарии. (Мы уедем около 25-го). Мы 
долго с ней не в идались, пожалуй, года четыре, и это 
сказалось на внешней стороне отношени й .  Я знаю и 
узнаю о ней все, что только возможно узнать, но пишу 
редко, думаю же о ней всегда со светлым чувством и 
Жалею, что судьба нас не сводит для общего дела. 

А теперь - целую Вас, дорогая Вера Николаевна, и 
прошу, если будет время и желание, напишите мне. Я 
пришлю Вам наш швейцарский адрес, а можно писать и 
на Париж - перешлют. 

Привет Ивана Ивановича,7 Верочки и мой - дорого­
му Ивану Алексеевичу. Как здоровье Вашего больного? 
Желаю Вам приятного, плодотворного лета. 

162 

Душевно Ваша 
Татьяна М. 



P.S. Книги получила, благодарю за столь непри­
вычно поспешный возврат. Обычно мои читатели чита­
ют их так долго, что я забываю, у кого какая книга. 

P.P.S. О русской женской святости - в следующем 
письме. Пожалуйста, не возвращайте мне книг раньше 
сентября. 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Путь - орган русской религиозной мысли ( Париж, 
1 925-1940, NO 1 -6 1 ). 

2 Сергиевские листки - тетради, издававшиеся студентами 
Сергиева Подворья. 

Leseur Elisabeth ( 1 866-1914). См. о ней: M.L. Herking, ElisaЬeth 
Leseur nous parle, (Paris, 1955). 

Мать Корнелия Коннелли ( 1 809- 1 879), основательница 
Общества Святого Младенца Иисуса. Перешла в католичество в 
1 8 36 г. 

Св. Тереза Авильская. О ней см.: Д.С. Мережковский. «Ис­
панские мистики». Под ред. и со вступ. статьей Темиры Пахмусс 
(Брюссель, Жизнь с Богом, 1 988). 

6 Екатерина Михайловна Лопатина (1865-1935), сестра филосо­
фа Л. Лопатина, писательница, близкий друг З.Н.  Гиппиус еще 
со времен Петербурга. Вместе с Ольгой Александровной Еремее­
вой, Лопатина создала на юге Франции, на свои собственные 
средства, санаторий для больных детей, которых Лопатина и Ере­
меева сами обслуживали. Гиппиус, Манухина и Бунина называли 
их «Клозонскими сестрами» и часто их посещали. 

Иван Иванович - здесь и дальше: Манухин, известный 
врач, муж Т.И. Манухиной. 

Дорогая Вера Николаевна! 

Pontresina 
26.VII.32 

По получении Вашего письма принялась расспраши­
вать Ивана Ивановича о Вашем здоровье. Вы у казали 

163 



лекарства доктора Мака, и мне хотелось узнать, хорошо 
ли он Вам прописал. 

(Право, тут менее недоверия к доктору Мака, чем 
желания убедиться, что средство радикальное). К сожа­
лению, Иван Иванович никогда Вас не выслушивал и 
высказать свое мнение не решился. Как жаль, что Иван 
Алексеевич и Вы заболели! Я поняла, что Ивану Алексе­
евичу лучше, и у Вас самое худшее состояние, слава 
Богу, позади. Хорошо еще, что на ночь, говорят, нет сей­
час жары. Мне кажется, в жару переносить недомогание 
очень тяжело. Если бы Вы жили в Париже, Иван Ивано­
вич со всей заботливостью Вас всех бы полечил. (Если 
бы Вы хотели . . .  ) 

Ваши письма и мне - утешение, милая Вера Нико­
лаевна. Не так часто случалось мне встречать за эти годы 
людей, которые с такой живостью откликались на самое 
в жизни важное. Обычно - прочтут: «Да, интересно . . .  » -
и все. Чувствуешь, что в душу ничего не запало - едва 
ее коснулось. Вы так верно: «ЧТ6 по сравнению с прочи­
танным все перелеты через океан . . .  » 

Как странно! Из всех биографий Вы выбрали Julienne 
de Norwich, а я ее сейчас в Понтрезине вновь перечи­
тываю (в который раз за эти три года !)  - и с тем же все 
восхищением. Ее книга названа : Revelations de l' Amour 
divin а Julienne de Norwich rec/use du X/V siecle. Сегодня я 
дочитала последнюю страницу и на днях отошлю книгу 
Вам. Это одна из самых светлых .книг, которые я когда­
либо читала, именно «светлая книга», иначе я не могу 
определить ее тонкую, ясную прелесть. Жюльене откры­
лось что-то глубокое о тайне любви Божией к нам, о той 
любви, которая не то, что прощает нам все наши грехи, 
ошибки, слабости, но которая все преображает, все испра­
вляет, все возвращает к совершенному первообразу -
творит добро из зла. Это книга утешения, и не сенти­
ментального утешения, а богословского. 

Не знаю, с какой стороны она воздействует на Вас, -
мне она открыла смысл надежды, эту таинственную силу 
души, которую я долго понять не могла. 

164 



К сожалению, книга моя вся испачкана, и начеркали 
там достаточно и Зина,1 и я, когда читали. Мы очень ею 
увлекались, а разузнала я о ее существовании необыкно­
венным путем - через мою модистку ( ! ) .  Вот уж никогда 
не знаешь, откуда засияет свет! Позвольте мне поделить­
ся своим опытом. Эта книга довольно трудная, и я ее 
поняла только тогда по- настоящему, когда дала себе 
труд ее прочитать очень медленно (по 5 -6 страниц в 
день). Написана она необычайно просто, ясно, с какой-то 
детской непосредственностью, но суть ее так глубока, что 
иначе ее я никак вместить не могла, да и польза совсем 
иная, когда над всякой фразой пораздумать. (Как бы пе­
режить.) 

Если бы Илья Исидорович2 мог бы нам помочь в 
ИМКА!  К сожалению, мне думается, надежд мало, 
потому что ИМКА3 ведет линию практического христи­
анства с его социальными и экономическими задачами, 
поощряет религиозно-философские работы православ­
ных наших мыслителей , не прочь печатать биографии 
наших святых (и то в меру), а католиков? Не захочет, по­
жалуй .  

Carmel Vaussard' а я читала. Есть у меня и з  того же 
круга Les ordres monastiques - Les Clarisses. К сожалению, 
книгу с апреля держит мать Мария (Скобцова)4 и я не 
смогу ее достать раньше встречи с ней. (Это на тот слу­
чай ,  если бы Вы хотели прочесть и о клариссах.)  

Напишите мне, пожалуйста, как Вам понравилась 
святая Тереза Испанская. Мне это очень интересно знать. 
О соединении церквей я напишу в следующий раз. (Ваш 
вопрос . . .  ) 

Сейчас уже поздно. Вся наша маленькая гостиница 
уже спит. Пора и мне. 

Мы здесь до 2-3.VIII, отсюда дней на 1 2  - в Рагац. 
Близость к Италии спасает нас от непрерывных дождей.  
Нет-нет и солнце, хотя сплошных ясных дней тоже не 
видим. Третьего дня шел снег, настоящая русская метель. 
К сожалению, не очень долго, но запорошило все-таки 
до иллюзии зимы. К утру стаяло. Неустойчивая погода 
не дает нам храбрости ехать, куда собирались. Если 

165 



здесь пасмурно, там будем сидеть в облаках и дрожать от 
холода. Высота 2 500 метров - голые скалы, ни тра­
винки, есть небольшое озеро, где еще в июне плавают 
льдинки, а снег лежит местами у самых железнодорож­
ных рельсов. Сейчас просто холодная пустыня, вероятно, 
а если солнце, то оно, кажется, печет до пузырей. 

Целу ю Вас, милая Вера Николаевна. Наш привет 
Ивану Алексеевичу. Обоим пожелания поскорее выздо­
роветь! Буду ждать от Вас весточки. Если не у дастся мне 
получить ответ в Понтрезине, буду надеяться, что получу 
в Рагаце. Адрес наш там: Park Hotel Flora, Bad Ragaz, Suisse. 

Ваша Татьяна 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Здесь и дальше - Зинаида Николаевна Гиппиус. См. о ней: 
Temira Pachmuss, «Zinaida Hippius: An intellectua1 profile»(Carbondale: 
Southem lllinois University Press, 1971).  

Илья Исидорович Бунаков-Фондаминский ( 1 880- 1942), 
редактор журналов «Современные Записки» и «Новый Град». 
Близкий друг Мережковских. Арестованный 22 июня 1 94 1  г.,  
умер в Освенциме 1 9-го ноября 1 942 г. 

Издательство ИМКА-Пресс в Париже, в котором вышли все 
три книги Т. Манухиной. 

4 Мать Мария С кобцова ( 189 1 -1945, погибла в Равенсбрюке). 

Hбtel SteinЬok 
Pontresina 

Engadine 
Suisse 

16.IV.32 

Ваше письмо, дорогая Вера Николаевна, я читала на 
сундуке (пришло оно накануне нашего отъезда), и я 
очень была рада, что успела его по-!lучить. 

Мне так приятно, что книги Вам нравятся, и Вы их 
воспринимаете так глубоко. Они, верно, какие-то взрыв­
чатые, и после них - Вы это отмечаете - беллетристи-

166 



ка, даже самая художественная, уже не влечет. Думаю, 
что причина тому красота самой действительности, 
которая сильнее всякого искусства. Очарование этих 
божественно прожитых жизней так велико! Это не 
красота, воплощенная в слове, а Красота, воплощенная в 
жизни. Вероятно, в этом вся неотразимость. 

Я не помню, в последнюю нашу встречу, когда мы 
беседовали об Helene Tauve (миссионерке), рассказала ли 
я Вам про счастливую случайность - встречу с ее  
матерью. В одном католическом (миссионерском) собра­
нии нас познакомили. Я сказала, что мы, эмигранты, с 
восхищением читаем письма ее дочери. Старушка была 
очень тронута, благодарила, а потом порылась в сумочке 
и вынула маленькую фотографию Helene: «Вот вам, 
русским, на память от ее матери".» - и тут же с милой 
простотой : «Я буду молиться за бедную вашу родину, я 
обещаю вам".» Светлая, печальная, черноглазая ста­
рушка в вечном трауре, очень похожая на дочь. Такой и 
запомнилась мне. Во время беседы я сказала, что я не 
«Catholique)>, а «Orthodoxe grecque)) ,  но старушка это мимо 
ушей, точно единственно важны для нее наша любовь к 
Helene и ее, матери, за нее благодарность, а остальное, 
разъединяющее, значения не имеет. В этой встрече было 
много поучительного для меня, православной, - поэто­
му я о ней и упоминаю. Она как-то связана с мечтами о 
переводах католических книг. 

Вы тоже согласны со мною, что такие переводы нам 
всем на пользу. Я ссылалась на Феофана, чтобы уце­
питься за ниточку церковной православной традиции. 
Самая идея ознакомления с благочестием католичества 
совсем нашей Церкви не чужда (Святой Дмитрий Ро­
стовский1 тоже тому пример). Но если за традицию не 
цепляться, то остается просто дерзать по убеждению, 
что во всех святых жизнях «Дух Истины)), Вероисповеда­
ние отходит тут на второй план, подобно тому, как для 
оценки человека не важно, богато ли, бедно ли он одет 
- просто не об этом речь. 

Вам понравилась Mere Chupin. Мне, повторяю, кажет­
ся, что ее ангельская доброта, мудрая и кроткая, только 

167 



и имеет значение в ее биографии. История заставила ее 
изживать свой чудный Божий дар - доброту - в като­
лической Церкви, но ведь суть не в вероисповедании, а 
в даре, в ней просиявшем. 

Если Вы спросите меня: что переводить? Я отвечу: не 
знаю. Как издать? - Тоже не знаю. Я верю, что нужное 
и при беззаботности о нем не пропадет, а ненужное про­
падет бесследно, как о нем ни пекись. Этим руковод­
ствуясь, тружусь над 2-ой половиной перевода автобио­
графии Терезы Испанской, предоставляя перевод его 
судьбе. И что можно было бы сейчас предвидеть, толково 
рассчитать, когда и наша-то судьба, не только судьба 
наших начинаний - чудо и полная непредусмотрен­
ность. Думаю, не только переводы,  но также истолко­
вания биографий таких лиц, как Mere Chupin, Helenc 
Tauve , Madelene Lemcr, Foucauld ... хорошо и вдохновенно 
написанные, вне вероисповедной предвзятости, лишь в 
радости узнавания святости и в чужом - есть живое 
дело православного просвещения данного времени . . .  
Может быть, эмиграция тоже и к тому призвана, чтобы 
«О чужом рассказывать по-своему»? 

Как жаль, что газеты, вместо того, чтобы печатать 
длиннейшие фельетоны о Madame Дюбарри или о коро­
леве Изабелле Арагонской , не дает (и думать нечего! )  
доступа [к] интересу ющим нас с Вами биографиям! 
Прошлым летом прорвался один Foucauld (Словцов2 
написал), но, кажется, без ведома редактора: начальству 
тема не понравилась потому , что «не в линии миросо­
зерцания газеты . . .  » 

Не буду Вас, милая Вера Николаевна, утомлять длин­
ным. письмом. Хочу надеяться, что наши письменные 
беседы будут продолжаться. Буду очень рада, если 
напишете - опять поделитесь Вашими мыслями и 
впечатлениями. 

Привет душевны й Вам от Ивана Ивановича, от нас 
обоих - дорогому Ивану Алексеевичу, а Вас я целую 
крепко. 

Татьяна 

1 68 



P.S. Здесь мы до 1 -3 августа на высоте 1 850 м, но 
хотим на 3-4 дня подняться еще выше, к снегам (на 
2300). Ивана Ивановича интересует, что с нами станется 
на такой высоте. Едем для опыта. 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Святитель Дмитрий Ростовский ( 1 65 1 -1 709), проповедник, 
автор Житий святых (Четьи-Минеи). 

П. Словцов (псевдоним Николая Викторовича Калишевича, 
1 881 -1941), журналист, сотрудник газеты «Последние новости» и 
альманаха «Временник» Общества друзей русской книги. Речь 
здесь, вероятно, идет о книге Рене де Баз:эн (Rene de Bazin), 
посвященной известному католическому подвижнику Шарлю де 
Фуко, убитому туарегами в 1914  г. 

Дорогая Вера Николаевна! 

Понедельник 
26.IX.32 

Париж 

П ростите меня великодушно:  я очень перед Вами 
виновата! Не писала так давно - не ответила на Ваше ми­
лое письмо. И причин никаких не было, а так ... день за 
днем, день за днем, и все время самое доброе намерение: 
«написать Вере Николаевне непременно . . . » А в результа­
те, вот видите, что получилось! 

Мне очень радостно, что Вы обрели в католической 
литературе потребную духовну ю пищу. Так было и со 
мной. Не знаю, чем и объяснить, что для некоторых душ 
именно такие книги источник воодушевления. Читайте 
их, милая, спокойно, не торопясь, во славу Божи ю, как 
Вы их и читаете ... Так я поняла Ваши слова: «Радоваться 
нужно, что на земле высокая душа ж ила . . . >> 

Слышала, что в августе Иван Алексеевич все еще не 
совсем хорошо себя чувствовал . Воображаю, как было 
всем вам тяжко в жару ! Мы возвращались из ·Швей ца-

169 



рии в самый-то зной, и в вагоне, дор6гой, только и дума­
ли:  доехать бы, вынести бы это пекло. 

Как Ваши парижские планы? Переберетесь ли Вы с 
юга - или нет? Очень обрадовали бы Вы меня, если бы 
зимовать приехали сюда. 

Читала Вашего Верхарна.1 (Я ведь всегда все Ваше 
ч итаю с вниманием). Почему Вы так редко пишете в 
Последних Новостях?:� 

Что Вам рассказать интересного про Париж? Наверно, 
у Вас есть друзья-корреспонденты Ваши, которые лучше 
чем я осведомлены обо всем. В круге моей жизни про­
скакивает мало нового извне. Была на днях Скобцова 
(мать Мария). Она в полном воодушевлении !  Задалась 
хорошей и мудрой целью - организовать общежитие 
для женской эмигрантской молодежи (студенток, слу­
жащих, работниц).  Рассчитывает на самоокупаемость 
предприятия и уже дом в Медоне, большой и удобный, 
присмотрела. Денег, конечно, - никаких! Но вера в пред­
начертанье благого плана, в помощь Божию - большая. 
В основе учреждения - монастырская община, обслужи­
вающая этот своеобразный home cooperatif. Эта · община, 
по мысли матери Марии ,  - миссионерская, просвети­
тельная, действующая пером, словом и делом во всех 
эмигрантских рабочих центрах, где - это ей показал 
опыт ее последних лет - большая темнота, распущен­
ность и одичание всяческого рода. Очень хорошее впеча­
тление осталось у меня от этой монахини совсем нового 
духа и душевного стиля. Много в ней светлой ровной 
веселости,  врожденной доброты (в такой доброте есть 
что-то стихийное) и при этом разумность, даже рассуди­
тельность и деловитость русской женщины-хозяйки. 

Этим данным просто цены нет - так они редки в 
одном человеке, а для основательницы такого нужного 
и доброго дела нельзя было и придумать более подходя­
щего человека. 

Это все - объективно, а теперь - субъективно: пра­
вославна она, на мой взгляд, до полной в православии 
замкнутости, до равнодушия (пожалуй ,  больше: до 
подозрительности) ко всему инославному. 

1 70 



Завершенный тип народницы-эсерки, вознесенный в 
план православной русской церковности. Это говорю не 
в суд и осуждение, а для ясности ее облика. Может быть, 
в узости и вся ее сила? Может быть, с «массой» эми­
грантской другого языка не найти? А ведь дело она 
затеяла общественное, эмигрантское, рассчитанное на 
национально настроенную, православно-(церковно) во­
спитанную молодежь, не говоря уже о миссионерском 
воздействии на рабочие центры, где кабачок и храм -
культурное средоточие для всего русского населения. 

Пишу Вам о матери Марии так подробно, думая, что 
она, право, того стоит, чтобы о ней рассказать. Мы с ней 
целый вечер просидели, «Пили чай и говорили о боже­
ственном ... » Эту формулу «ПИТЬ чай и говорить о божест­
венном .. .  » я заимствовала у Екатерины Михайловны; она 
мне очень нравилась, но Екатерина Михайловна еще 
прибавляла: «Какое это тонкое удовольствие!»  

Милая Вера Николаевна, не  огорчайтесь, что Вас пра­
вославные не хотят и слушать, когда говорите о своем 
восхищении нашими инославными братьями-сестрами. 
Вселенское течение в христианстве требует и вселенской 
души человеческой, а такая душа образуется медленно, 
ай, как медленно . . .  Тут даже знание языков играет боль­
шую роль, не говоря уже об истории и литературе разных 
народов. 

Кончаю письмо и понесу его сейчас на почту, чтобы 
скорее долетело, а с ним вместе и мое раскаяние, что не 
ответила. 

Целую Вас, милая, и приветствую Ивана Алексеевича 
с пожеланиями здоровья. Буду ждать п исьма с нетер­
пением. 

Татьяна 

P.S. Мережковские так-таки никуда и не смогли 
поехать. 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Верхарн, Эмиль ( 1855-191 6),  бельгийский поэт. 
2 «Последние новости» - русская газета в Париже ( 1 920-1 940). 

171 



Дорогая Вера Николаевна! 

Paris 
2 1 .Х.32 

Спасибо за книги. Я их получила. Вероятно, они ско­
ро уплывут к новым читателям. Если бы у меня была 
материальная возможность, с каким бы удовольствием я 
устроила «Летучую библиотеку» религиозных книг, 
наподобие католической «BiЬliotheque des familles». 

Очень рада, что Julienne у Вас и Вам по душе! Это так 
сближает людей, когда им дорого одно и то же. Постара­
юсь раздобыть Вам дневник Madame Leseur (или книжку 
о ней). При жизни ее судьба была довольно обыкно­
венна: семья, светская парижская жизнь, путешествия, 
несколько друзей, любящий ее, но духовно далекий муж 
(атеист), частые болезни ... Ничего яркого. А после смерти 
точно восход солнца . . .  Разбирая ее вещи, Monsieur Leseur 
напал на ее дневники - и все так переменилось! Сейчас 
он монах-доминиканец, исключительной силы пропо­
ведник (и адвокатское красноречие пригодилось!) ,  но 
его проповедь - об одном, всегда и всюду об одном: о 
душе «de ma chere ElizabeLh» (так он ее именует в своих 
речах); об ее учении о страдании, о ее книгах, ее лично­
сти, о силе любви, которая преображает, одухотворяет 
л юбимого человека, чему свидетельство - он сам, его 
белая одежда доминиканца. (Он это подчеркивает.) 

Волею судьбы мне посчастливилось, 2 года тому 
назад, присутствовать на его conference. Странная у него 
внешность! Так легко его вообразить таким, каким он, 
верно, и был: самодовольный, величественный адвокат, 
катит, развалясь в лимузине с сигарой, после доброго 
завтрака у Laru . . .  Сейчас в нем что-то измученно-светлое, 
чуть трагическое . . .  Кажется, этим он аудиторию и покоря­
ет. (На его лекцию просто «ломились».) Тут не высокие 
слова о религии, а свидетельство собою. Какая это сила! 

Вы верно пишете: вся эта святость - в наши дни. В 
удивительную эпоху мы живем и какая на нас ответ­
ственность! 

172 



Вот милая мать Мария по-своему эту ответственность 
поняла и понесла. Я очень в нее верю. И « Чай с боже­
ственным» не ее, а мой стиль. Она вся сейчас - действие 
и решимость. И по дерзновению - плоды. Уже нанят 
маленький особняк ( 1 5  комнат) с садом на avenue de 
Saxe, в тихом тупичке, таком тихом, в таком глухом углу 
его, точно и не в Париже (хотя avenue de Saxe в прият­
ном "Чопорном квартале в районе Invalides-Ecole Militaire). 
Бок-о-бок, с одной стороны - монастырь кларисс; с 
другой - чей-то сад. Особняк - бывшее общежитие 
для студенток (монахинь-августинок). Все произошло 
чудесно. И обретение этого помещения, и те свали в­
шиеся с неба деньги на первый терм, без которых все бы 
сорвалось. Теперь нужно собрать тысячи 2-3 на обстанов­
ку - и общежитие готово. (300 frs. - дортуар-пансион. 
Где же - дешевле?) Пока что - в пустом нетопленом 
доме нет буквально ничего, даже газ еще не дей ст­
вует. Бедная мать Мария спит одна-одинешенька на 
полу под иконой Покрова; тут же в кучке ее скарбишко: 
книжки, стопочка бедного белья ... На камине - хлеб в 
газете. 

Дом отличный: чистый-чистый, всюду умывальники 
(eau courante), удобная ванна и ... (не могу умолчать, это 
ужасно важно! )  безукоризненные «ноль-нолики» ... Сад 
очень маленький, со всех сторон закрытый - монастыр­
ский. В него глядит только статуя святой Клары (с со­
седней стены); ликующей францисканской бедности 
предст

,
оит восхищаться русской нищетой ... - «Только бы 

нам дома нашего не загадить, - деловито говорит мать 
Мария, - в такой чистоте августинки все оставили». 

Да, только бы .. .  Не очень-то мы, русские, понимаем, 
что иногда чистоплотность лишь простей шее матери­
альное проявление духоносности. Ну, ничего, может 
быть, и с этим недостатком справимся. 

На крыльце наша милая f ondatrice вздыхает: «Все 
хорошо, да только в саду шоколадом пахнет . . .  » (Где-то 
поблизости шоколадная фабрика.) Я ее утешаю: 

- Истолкуем символически: c 'est l 'odeur de la santete . . .  
- самый подходящий запах. 

173 



Сейчас мать Мария в поисках пожертвований.  Ду­
маю, что она преуспеет. Общежитие - потребность 
дня. Сколько переплачивают русские труженицы фран­
цузским грязным маленьким hotel 'ям .. .  И дорого, и так 
ОДИНОКО . . .  

В ядре - задумана монастырская община. Но от  мона­
хинь мать Мария требует сотрудничества и заработка. 
Пусть служит, кто может, на стороне или прирабатывает 
шитьем, вязаньем . . .  Словом, чтобы на avenue de Saxe не 
смотрели как « На упокоение в молитве». Сама она 
прирабатывает в Послеgних Новостях своими статьями . . .  
К ней, прослышав о ее затее, повлекся целый сонм ста­
рушек, но ей со «старушками» не по пути . . .  

Однако я увлеклась. У же время кончать, а то  и пись­
ма нынче не отослать. 

Буду ждать от Вас весточки. Я и читаю Вас, и пишу 
Вам всегда с радостью. Даже и отчета не могу себе дать, 
почему мне так приятна наша переписка. Только, я 
думаю, мы должны писать друг другу, не думая об 
эпистолярном искусстве. И Вы, и я знаем, что переписка 
(подлинная) - беседа двух людей о чем-то их интере­
сующем, и чем беседа свободнее, чем больше уверен­
ность в том, что ей нет и не будет оценки (никакой: ни 
хорошей, ни нехорошей) - тем она живее и задушевнее. 
Бывают дни, когда пишется легко и как-то ловко (Вы 
это, наверно, тоже испытали?), а иногда мысли нечетки, 
слова неудачны ... И все-таки дело не в этом, и забвение 
«литературности» придает письмам значительность про­
стых и искренних слов. Будем писать так - хотите? 
Ничего нового, интересного о Париже рассказать Вам не 
могу. Все на своих местах, все за своим делом. 

Передайте от нас с И ваном Ивановичем сердечный 
привет и лучшие пожелания Ивану Алексеевичу. Слава 
Богу, что самое мучительное в болезни миновало! Вас -
целую. 

Татьяна 

1 74 



Дорогая Вера Николаевна! 

Понедельник 
7.XI.32 
Париж 

Как странно! Вы писали мне в «Казанскую», а я Вам 
начала письмо в канун «Казанской»,  дописать его не 
успела - пришлось торопиться ко всенощной - хотела 
дописать на следующий день, но это был наш семейный 
праздник (серебряная наша свадьба), и не удалось мне 
дописать моего письма! Вчера и в субботу тоже была 
суета и гости. Так и добежало время до понедельника, а 
нынче Ваше милое письмецо! Почему-то все эти дни 
вспоминались Вы мне, и хотелось побеседовать. Может 
быть, и к лучшему, что письмо не дописалось, потому 
что я в нем излагала громоподобную весть о переходе 
«сестер» в Петелевскую1 церковь, а Вы все уже это знаете, 
вероятно, лучше даже, чем я. 

Зинаида Николаевна и я очень гор юем о бедных 
сестрах. Тут какой-то тонкий соблазн неправдой, потому 
что все об англиканском кощунстве - неправда. Англи­
канская церковь включает в себя множество «церквей» :  
о т  «епископальной», совпадающей с «православием» по­
чти до тожества, - до свободных всяких христианских 
общин протестантского уклона. Наша церковь уже давно, 
еще в конце XIX века, склонялась к соединению с ан­
гликанами, с ее «епископальной» ветвью. Это движение 
имеет свою долгую историю и завещано нам прошлым. 
Когда люди говорят о «кощунстве», надо их спросить, 
знают ли они, о какой англиканской церкви идет речь: о 
High Church или о Low Church или о Free Church или о Pres­
byterian Church . . .  или еще о какой-нибудь Church". Отно­
сительно правоверности митрополита Евлогия не может 
быть и речи. Никому никогда православия он не предаст: 
ни католикам, ни англиканам, ни . . .  большевикам; но 
духовные его устремления, правда, центробежны: он не 
чурается никакой Божией Правды, никакой инославной 
святости. Этим летом довелось ему прожить недели 2 у 

175 



траппистов (молчальников), суровом монастыре (по 
уставу) в Савойе. И вот его заключение: «Рим - Римом, 
а то, чему я был там свидетелем, вызывает во мне одно 
желание: я готов в ноги поклониться зтим святым по­
движникам: глядя на них, я все вспоминал Преподобного 
Сергия с братией . . .  » 

Неужели же милая, чуткая Екатерина Михайловна 
обольстилась формальным заявлением ,  что католики 
«признают» Петель? Не выдвинуто ли зто утверждение 
специально для уловления ее, дабы всунуть в Петель и 
любовь ее к Cambrai?2 И потом разве сейчас в «призна­
нии» одной церковной организацией дру гой - дело? 
(Если допустить, что «признание» - правда). 

Поговорила бы она с еп. Вениамином3 о Святой Терезе 
или о культе «Сердца Иисусова» или о любимом Cambrai 
- может быть, все и объяснилось бы. Нет! Елевфериев­
ская4 церковь никакого желания даже не имеет к соеди­
нению; в зту сторону и не смотрит, чурается инославия 
и вся повернута к русской национальной обособлен­
ности.  «Уж если есть истина, то лишь у нас». Теперь 
пошли еще дальше. (Читали Вы статью Лаговского,5 

деятельного петелевца, в «Новом Граде>>?): «Настоящее, 
обновленное христианство в России, в сочетании с ком­
мунизмом. Правда - в сочетании Христа и Ленина . . .  » 
Тошнотворная, невыносимая статья ! 

Как хорошо я понимаю, милая Вера Николаевна, 
грусть воспоминаний о Ваших родных местах. Так иногда 
мне вспоминается Петербург. Но когда я думаю о том, 
что дали последние годы (вся жизнь в эмиграции), как 
многообразно обогатился жизненный опыт, как много 
познано и узнано - милое прошлое кажется уже бед­
ным. А сколько впереди еще нового, неизведанного, вле­
кущего именно недосягаемостью .. .  Надо только крепко и 
устойчиво «встать на камень», так я называю обретение 
смысла своего на земле призвания (религиозного, конеч­
но) - и тогда с «камня» видно, куда вьется твоя тро­
почка . . .  И все зовет вперед, а не назад. Да, вера обладает 
необычайной динамической силой. Этому научают все 
святые книги, которые и Вы, и я читали. 

1 76 



Спасибо, Madeleine Lemer я получила. Буду теперь 
искать для Вас Madame Leseur. Кажется, у нашей Верочки 
она есть, а Верочка Вам ее даст, я уверена, с восторгом. 
Постараюсь еще что-нибудь подыскать Вам в том же 
духе. 

Простите, забыла написать Вам
· 
в прошлом письме о 

просьбе Ивана Ивановича - передать Вам его горячую 
благодарность за медицинскую справку. Она ему очень 
пригодилась. Что Вам рассказать о Париже? В моем 
уединении я так мало знаю и вижу нового. Знаю все же, 
что у матери Марии уже 1 9  «Насельниц», по мирскому 
попросту «жилиц» - и все, кажется, «старушки». Вы 
правы, что есть люди вне возраста, но увы\ обычно люди 
«покорны возрасту», и «старушки» - старушки, озабо­
ченные лишь своими немощами и семейными делами, 
склонные к мелочам и пересудам - они довольно в 
общежитии несносны, а под энергичной , но малоопыт­
ной десницей матери Марии несомненно ополчатся на 
нее всяческой критикой . . .  Так думается, а впрочем, может 
быть, все и «образуется» .. . 

Ко дню нашей свадьбы подоспела утешительная 
весточка; мой роман согласилась издать YMCA-Press, и 
мне сказали, что мое детище появится на свет Божий к 
началу года.6 Очень я благодарна Провидению, что так 
сложились обстоятельства, потому что кризис и моя 
литературная безвестность казались мне трудностями 
неодолимыми. Делюсь с Вами моей радостью. Целую 
Вас, дорогая, и простите, что ответ опоздал. Но в суете у 
меня ничего не выходит, а была суета. 

Татьяна 

Привет Ивану Алексеевичу от нас обоих. Как жаль, 
что мы не знали о дне Ангела\ 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Приход на улице Petel, оставшийся в единении с Москов­
ской Патриархией, когда митр . Евлогий перешел под омофор 
Вселенского Патриарха. 

177 



2 Подразумевается, вероятно, любовь к Фенелону (1651-171 5), 
архиепископу города Камбре. 

Епископ Вениамин (Федченко, 1882-1962), оставшийся в 
единении с Московской Патриархией после 1931 г. 

4 Часть эмигрантской Церкви, оставшаяся в единении с Мос­
ковской Патриархией, называлась по имени ее возглавителя мит. 
Елевферия, управлявшего ею из Литвы. 

Иван Аркадьевич Лаговский ( 1 889-1941) .  Речь идет о статье 
«Бог и социальная правда в СССР», «Новый Град» № 4 (Париж, 
1 932 г.), стр. 40-54, в которой несколько наивно, на основании со­
ветской прессы, И .  Лаговский отмечал положительное отношение 
некоторых христиан к социальным изменениям в стране. Но фразы 
в кавычках принадлежат не Лаговскому, а выражают впечатление, 
вынесенное Т. Манухиной из статьи. 

Дорогая Вера Николаевна! 

7.ХП.32 
Париж 

Послала Вам вчера Eve Lavaliere. Я думаю, что она Вам 
понравится. Прелестный, трагический образ. Если до 
войны Вам удавалось бывать в парижских драматиче­
ских театрах, Вы ее, конечно, помните. Я ее хорошо пом­
ню. «Мария Египетская» наших дней. И кто мог думать, 
видя ее на сцене во всем великолепии красоты и моло­
дости, что такова будет ее судьба. 

П ростите, что не писала. Только сегодня у меня день 
передышки: я завалена корректурами. При моей неопыт­
ности и невнимательности эта работа доводит меня до 
изнеможения. К 20-ХП надо все кончить и приходится 
очень торопиться. 

Спасибо сердечное за Ваш поощрительный отзыв. Я с 
большой благодарностью принимаю всякую критику.  
Ведь все на пользу, и суровый отзыв имеет умудряющее 
значение уже потому, что узнаешь, каким литературным 
требованиям не отвечаешь. Я знаю, что до «belles lettres» 
мне далеко. Мне просто хотелось что-то «сказать» , и 

178 



трудность была в том, чтобы этого достичь малыми 
литературными средствами. Вы спрашиваете о длине 
романа? Кажется, 22-23 листа, но не в 40 ООО букв, а 
меньше (точно не знаю цифру, боюсь напутать). 

Очень рада, что Вы полюбили Жюльену. Держите ее, 
сколько хотите. Если бы Вы написали о ней статью в 
Путь! Глава о ней в Culture feminine могла бы Вам тоже 
пригодиться. Если нужно, я верну Culture сейчас же. Мне 
кажется, Жюльена так значительна и своеобразна, что 
статья о ней может оживить весь номер этого отвлечен­
но-богословского (и скучноватого) журнала. Жюльену 
русские совсем не знают, даже знакомые с католической 
мистикой. А в ней есть что-то «православное» - при­
крытый тихой благостностью религиозный огонь. Ее 
устремленность ко второму Пришествию, к преображе­
нию мира - совсем православное восприятие христи­
анства. Если бы Вы надумали писать, я пришлю Вам 
статью Мирры Ивановны Lоt-Бородиной1 - ее доклад, 
прочитанный в обществе Ренана прошлой зимой : «La 
doctrine de Ia "deification" dans I 'Eglise grecque jusqu'au XI 
siecle». Она сумела - и очень отчетливо - наметить все 
различия в самом учении о Боге, мире и человеке у 
православных и у католических богословов. Доклад этот, 
думается, нужен для фундамента. На нем можно возво­
дить постройку статьи о Жюльене. 

Зинаида Николаевна хотела прислать Вам блаженного 
Августина Папини. Это очень интересная и хорошо 
написанная книга. Мы ее читали с большим интересом. 
Она приближает далекого нам Августина к нашей эпохе. 
Именно так надо писать, мне кажется, биографии святых. 

Вас ждут еще 2 книги. Я пошлю их, когда Зинаида 
Николаевна их вернет. ElisaЬeth Besler и Les etapes de De­
hial dans les voies de l' amour divin. Первая - молоденькая 
француженка, милая девочка, отдавшая Богу себя в 
жертву, «чтобы спасти Францию» во время последней 
войны (маленькая Жанна Д' Арк); второй - Dehial - сол­
дат фронта, подвизавшийся в окопах. Каких людей дала 
Франция за эти последние 1 5-20 лет! В какую эпоху мы 
живем! 

179 



Дописала листок и беру второй. 
Хочется обо многом еще поговорить. 
Вы спрашиваете про мать Марию. У нее уже около 20 

жилиц ( «насельниц», как Любит писать мать Евгения 
(Митрофанова) о своих старушках). Конечно, многого .не 
хватает и не все хорошо, но это неизбежно, когда денег 
мало, а рук рабочих и совсем нет. Она одна на все обще­
ж итие. Остальные, кажется, работают по мере доброго 
желания ей помочь. 

« Монастыря», т.е. дарового труда (но обязательного) 
еще нет. 

В субботу устраивает концерт. Перед концертом 2 ре­
чи:  ее и per'a Gillet.2 Бог даст, соберут те 2 ООО франков, 
которые ей так нужны. Продавая билеты, я обнаружила, 
что у нее много недоброжелателей , больше еще недобро­
желателъниц. Говорят о ней со вздохами и покиванъями; 
не нравится ее не монастырская генеалогия: «И во по­
слушницах не была, прямо в мантию постригли ... » Не 
нравится ее «мирской» уклон и «зачем семейную жизнь 
бросила ... » - словом, теснят бедную мать Марию со всех 
сторон. А она не унывает. Бодра, жизнерадостна, в не­
поколебимой вере, что «Общежитие» - воля Божия, и 
готова за него лечь костьми. Только так и достигать 
можно недостижимого. Мне очень нравится, как она мне 
сказала: «Есть люди, которые ходят по суше, а другие -
по воде. Апостол Петр тому пример. Опасно - но ходить 
можно, если крепкая вера . . .  >> Мне злые шепоты даже 
нравятся - это признак, что затея ее неплохая. Все fonda­
tions (так говорят книги) создавались в атмосфере недру­
желюбия, даже преследований (Ste Therese). Однако пора 
кончать, иначе я и сегодня не допишу письма. 

Обнимаю Вас. Привет И. И. и мой Ивану Алексеевичу. 
Как хорошо, что у Вас впереди свободное и покойное 

время. Вы пишете, что надеетесь его использовать. Вот 
бы написали о Жюльене. Подумайте об этом. Я готова 
все прислать, что только для этого Вам нужно. Привет 
душевный. 

Ваша Татьяна 

1 80 



ПРИМЕЧАНИЯ 

Лот-Бородина М.И. ( 1 882-1957), ученый-медиевист, позт, 
богослов, автор трудов о Николае Кавасиле. 

2 Отец Лев Жилле ( 1893 - 1 980), бенедиктинский иеромонах, 
перешедший в православие в 1 926 г., вдохновенный проповедник. 
См. о нем монографию Е. Behr-Sigel. Lev Gillet. Un moine de l'Eglise 
d'Orient. Paris, 1 993, 638 р. 

Дорогая Вера Николаевна! 

Понедельник 
20.П.33 

Сердечно Вас благодарю: Вы так внимательно, так 
:адумчиво отнеслись к моей книге. Знаю, что Ваш отзыв 
искренний, потому он мне и дорог. Я была бы очень Вам 
признательна, если бы Вы указали мне и недостатки. 
Вам они виднее, а мне узнать - польза большая. 

Да, дорогая Вера Николаевна, я о своих художествен­
ных способностях всегда была мнения весьма скромного. 
Когда писала, меньше всего думала, чтобы было «худо­
жественно)>, а чтобы поточнее рассказать. К такому отно­
шению к слову меня приучили религиозные книги. Я 
вычеркивала целые куски, когда ловила себя на искуше­
нии «красиво сказаты). Особенно жестоко расправлялась 
с описаниями и подробностями. Мне казалось, что этого 
требует тема. 

Ваши милые, добрые слова я передала Ивану Ивано­
вичу. (Обы чно Ваших писем я никому не читаю.) Он 
был тронут, просил Вас сердечно поблагодарить. Так уж 
мы,  люди, устроены, что все доброе трогает. 

Получила Женевьеву и жду дальнейших указаний, 
что Вам еще прислать. Если Mere Marie de Jesus Вам не 
скучна, и Вы монашескую литературу читаете с у доволь­
ствием, я могу Вам послать несколько книг. Их у меня 
много. Я не знала, интересует ли Вас монашеская лите­
ратура, потому и не посылала. 

181 



К атолические монахини очень много пишут, и на­
чальство монастырское о них тоже много пишет, если 
находит кого-нибудь этой чести достойной. В Кармеле, 
например, литература - традиция ордена в память 
великой Mere - Св. Терезы. Монахинь обучают стихо­
сложению и требуют записей «медитаций)) ,  многие 
ведут духовные дневники. Дневник маленькой Терезы1 
- обычный дневничок, лишь в обработанном виде. Так 
создалась большая монашеская литература - неисчер­
паемы й  кладезь мистического опыта. Вам понравились 
Conferences MereMarie? Как мудро-просты все ее поучения! 
И как они все там в Кармеле знают Св. Писание! Вот уж 
кто, действительно, в нем, как дома! 

В Кармеле Paray - le Monial (об основании его ведь и 
речь в книге) мы с Иваном Ивановичем были 5 лет тому 
назад. Мне очень понравилась ее монастырская церковь: 
мрамор, светлый дуб, кое-где позолота. Очень красиво. 
Мне рассказывали ,  что внешним благополучием этот 
бедный провинциальный кармелитский монастырь обя­
зан автомобильной фирме Panhard. Благочестивая Mlle 
Panhard и воздвигла эту чудесную chapelle. 

Вы п ишете, что свобода и гармония монашеских 
душ (подобных Mere Marie) Вам кажется недосягаемой. Я 
думаю, Вы правы. (Вы сравниваете их с завидной ловко­
стью гимнастов.) Монашество мне тоже кажется особым 
nризванием, особой духовно-религиозной одаренностью, 
и збранничеством. («Позвал на гору, кого хотел . . .  ))) Но 
кроме дарованного, нет ли и заданного всем людям? Ка­
кое-то «Salto)) (так наименовал мой знакомый эмигрант, 
цирковой гимнаст - Вася Кисляков, сын нашего петер­
бургского старого дворника - непонятный мне, хитрый 
«трюк)>, которому он уже выучился в цирке Гамбурга) 
нам все же задано. Не очень сложное, не очень рискован­
ное - в меру наших сил - но все же заданное. А задан­
ного не обойти, если вообще «рваться ic недосягаемому)>, 
как определяет о. Сергий Булгаков религиозную жизнь 
христианской души. Мне думается, что ответим мы не за 
достижения, а за усилия. 

182 



Вы спрашиваете о моей статье. Я еще за нее и не 
принималась. У стала, да и не до нее сейчас. За зту зиму 
пришлось все забросить, даже самое житейски нужное, и 
теперь приходится заниматься хозяйственными делами 
и моим жалким гардеробом. Так в праздной суете и 
живу. Не очень зто занимательно, но нужно, да и отдых 
после корректур. 

Вы спрашиваете об издании Ste Therese. Лучшее -
Beauchesne , 1 17 ,  rue de Rennes ( 1 909 г.) (перевод карме­
литок), но оно, кажется, ·дорогое (в 6-ти томах) - Полное 
собрание сочинений, кроме ее писем (3 тома). Письма с 
60-ых годов не переиздавались. Я брала из их библио­
теки. 

Есть еще дешевое издание, кажется, Gabalda (перевод 
Bouix 'a). Перевод хуже. 

Слышала, что года 3 тому назад появилось еще какое­
то издание, маленькими книжками (ее автобиография). 
Перевод еще хуже (по-моему). Одну книжку я просмо­
трела, но издательства не запомнила. Терезу упростили, 
приблизили язык к современному, легкому , словом, 
«модернизировали», и вся прелесть ее стиля исчезла. 

Я пользуюсь первым из вышеуказанных изданий . 
Очень хороши ее письма. Я пыталась их добыть, но не 
у далось. Все издание давно распродано. В п исьмах ее 
так много свойственной ей непосредственности. Очень 
любопытны ее письма королю и «Великим мира сего»,  
деловые, умно и тонко написанные, не без дипломатии .  
Особенно увлекательны ее письма к Mere Marie-Joseph (ее 
подруге), игуменье Кармеля Гренады. Множество писем 
Грациану (Mon pere et mon fils ! ). 

Если бы Вы захотели их прочесть, можно устроить:  
библиотека (BiЬliotheque des famШes на rue St-Placide) пере­
сылает книги. Кстати, зто отличная библиотека (религи­
озный отдел лучший). Какие там можно получить инте­
ресные книги! У меня сохранился каталог. Если хотите, 
пришлю. Только книги, конечно, на срок и за просрочку 
библиотека штрафует неумолимо, я уже зто испытала, 
когда увезла книги в Швейцарию и срок пропустила. 

183 



Целую Вас, дорогая Вера Николаевна. Буду ждать 
п исьма с указаниями, что Вам прислать, и подумайте о 
библиотеке. Может быть, это именно сейчас то, что Вам 
нужно - выбор книг по своему вкусу. Во всяком случае, 
монашеская моя полка в Вашем распоряжении. И преж­
де всего я Вам пошлю Терезу Дижонскую; кармелитку. 
Она умерла не так давно, но уже паломников привлекает 
ее могила, которая уставлена вся ex-voto. (Верочка летом 
была.) Чудесная кармелиточка! О ней - толстая обстоя­
тельная книга. 

П ривет наш с Иваном Ивановичем � Ивану Алексее­
вичу. 

Ваша Татьяна 

ПРИМЕЧАНИR 

Маленькая Тереза - Ste-Therese de Lisieux ( 1 873-1 897). См. 
кн. Мережковского «Маленькая Тереза» со вступ. статьей и ком­
ментариями Т. Пахмусс (Ann Arbor, MI: Эрмитаж, 1984). 

Среда 1 .Ш.33 

М илая Вера Николаевна! 

Наши письма разошлись. По-видимому, мы писали 
друг другу в тот же день, мо:жет быть, даже час. Это 
письмо не считайте «ответным>>, а лишь записочкой, на 
которую я не жду ответа. 

Очень рада, что Marie de Jesus Вам так понравилась. 
Теперь смело посылаю Вам две маленькие кни жки. 
Елизавету Дижонскую (я ее по ошибке назвала, кажется, 
Терезой) и Marie-Therese fondatrice de la congregation de 
1 ' Adoration Reparatrice. Marie-Therese тоже замечательна. Я 
иногда захожу на rue Cortambert (от нас близко) в их 
chapelle. Там непрерывно, день и ночь, годами, больше 
- десятилетиями, совершается это самое «adoratiom>. (По-

184 



русски нет, мне кажется, вполне точного слова.) И если 
подумать, что с революции 48-го года «ОНИ» - эти хри­
стианские весталки - стоят перед алтарем в молитве, 
покаяние за покаянием! .. До скончания века? По мысли 
основательницы так выходит. У них очень красивый 
костюм: все белое - и ряса, и вуаль. Стоят не  шелохнут­
ся, обычно по две, как часовые. Тишина гробовая. В 5 ча­
сов у них - salus. Тогда собирается весь белый рой мона­
хинь и начинается служба. Вы прочтете - это очень 
интересная страница - как эта конгрегация создалась 
инициативой одной верующей души во время у личных 
боев кровавых дней, в частной квартире, в порыве защи­
тить Св. Дары от погрома уличной черни, которая могла 
ворваться в церковь . . .  С тех пор и стоят . . .  Теперь конгре­
гация имеет разветвления по всей Франции. Maison mcre 
на rue d 'Ulm, около Пантеона. Я там, к сожалению, ни 
разу не была. Там и гробница Mere Marie-ThCrese. 

О Елизавете Дижонской я Вам уже писала в прошлом 
п исьме. М не она привлекательна, думаю, потому, что 
кармелитки - моя слабость. Может быть, в память Ste­
Therese Испанской, которую люблю больше всех католи­
ческих писателей и всех католических святых. А сколько 
их ! И сколько женщин! И все с литературным талантом, 
с умением либо высказать, либо выпевать свои религиоз­
ные - высокие и сложные - переживания. Вас ожидает 
целый сонм: св. Бригита (Шведская),1 св. Гертруда,2 св. 
Хильдегарда,3 св. Катерина Сиенская,4 св. Катерина Гену­
эзская, Angele de Foligno, Maria de Cortone , Ste Margt1erite-1 
Marie. (Эта без литературы) . . .  Пошлю Вам в свой час и 
одну скромную протестанточку Adele Kamm, нашу совре­
менницу. Она не уступает католичкам. Такой трогатель­
но-милый образ! 

Хотела написать 2 слова, а вышло, как и не думала. 
Кончаю. Целую. Обо всем остальном в ответном п исьме, 
когда получу Ваше. Привет Ивану Алексеевичу. 

Татьяна 

185 



ПРИМЕЧАНИЯ 

Вдова шведского губернатора, имела 8 детей (среди них св. 
Екатерина Ш ведская), создала монастырь в Вадстене и орден Спа­
сителя (бригитинцы). С кончалась с Риме в 1 373 г. Ее Откровени.я 
были напечатаны в 1492 г. 

2 Немецкая бенедиктинская монахиня, мистик ( 1 255-1 301), 
автор «Откровений». 

Монахиня бенедиктинка ( 1 098- 1 179), автор, в частности, 
мистической книги Sei vias (Знай пути). 

· 

Итальянска'я монахиня, писательница-мистик (1 347-1380). 
Описала свои видения в Диалоге о Божественном Провиgении, в 
письмах и стихах. 

Дорогая Вера Николаевна! 

1 1 .IП.33 
Париж 

Ваше письмо совсем не грязно написано - очень хо­
рошо. И как бы Вы мне ни написали, зто никакого значе­
ния для меня не имеет. Как напишется, так и отлично. 
Чем меньше Вы будете думать о форме письма, тем мне 
отраднее - для меня знак, что Вы чувствуете, как я рада 
всякому Вашему письму. 

У Вас теперь на юге рай - и у нас не плохо. Первые 
весенние дни: еще надо в теплом выходить, но уже в 
воздухе весна и трава кое-где зазеленела, почки вот-вот 
раскроются. Хожу в Булонский лес, но дальше детской 
карусели в парк М юзтт обычно мой путь не лежит. Лю­
блю смотреть на милых парижских детей - на их игры, 
забавные ссоры и беготню на роликах. 

Вы мне пишете, что в богословии не чувствуете себя 
«дома». Тут мы с Вами созвучны. Я уже убедилась, что 
никогда в богословии дома не буду, сколько ни старайся. 
Могу осилить книгу, запомнить содержание, а все оста­
ется внешним, органически с душою не срастается. Так 

186 



можно «Не-естественнице» изучить химию и физику, а 
неспособность свою в этой области все равно будешь 
чувствовать. 

Для души багаж, а не пища духовная. А с багажом 
только отягощение. Сначала (и долго) этого не пони­
мала, принуждала себя, а потом нашла объяснение своей 
богословской бездарности в одной католической книжке 
(какой - не помню). Из нее узнала, что рели гиозные 
души по своим дарованиям и путям различны. 

Есть души de la piete liturgique , dogmatique и piete sera­
phique (ou Ьien emotive). К третьей категории, например, 
относятся св. Франциск, св. Тереза ... Тут я и поняла, 
почему так бесконечно милы сердцу моему именно эти 
святые, и почему я ничего не понимаю в св. Доминике 
(2-ой путь), ни в св. Бенедикте ( 1 -ый путь) - просто они 
не «СВОИ», не к их путям душа предназначена. Вероятно, 
и Ваш путь piete emotive, оттого Norwich, Ste-TMrese, Mere 
Marie de Jesus (тоже кармелитка) Вашей душе «говорят». 
Как чудесно устроено, что на своем пути легко, свободно, 
утешительно, интересно . . .  а если вступаешь, по неведе­
нию, на другой, тут же оплывает тебя не то скука, не то 
томление духа, и сколько себя ни укоряй,  ни стыди, -
ничего не поможет: не туда душа забрела. Впоследствии 
узнала и больше этого (у Ste-Therese где-то подробно об 
этом), что скука, непонятное бесчувствие, даже какая-то 
странная сонливость находят на человека, когда он чего­
то не должен делать, где-нибудь бывать, что-либо читать. 
Это знак, что «Не надо», «Не для тебя».  

Только теперь нашла я объяснение моей нелюбви к 
Гоголю. С детства и по сей день - неодолимая нелюбовь. 
Всегда читала его с надсадом, с чувством принуждения, 
как урок, да еще трудный и скучный. И сказать даже не­
ловко, что Гоголя не любишь. Как? Гоголя? Заикнулась, 
было, Ремизову - только, кажется, пожалел меня, что не 
понимаю величия этого писателя. Зинаида Николаевна 
всегда меня упрекает за мое «Не по моему нраву» и гово­
рит, что так нельзя относиться к литературе. Если быть 
критиком, конечно, так. А если в книгах искать друзей, 
попутчиков и учителей (для себя), то как же без личной 

187 



оценки обойтись? Тут не сама решаешь, а что-то за тебя 
решает, куда и с кем держать путь. 

Как хорошо, что Вы с утра пишете, что сделать за 
день!  Я подумала: а вот бы и мне, как Вера Николаевна. 
А то теперь дни бегут, а потом стыдно вспомнить, на 
какую праздную суету ушло время. Нужное не сделано, 
трудное откладываешь со дня на день. У Вас же прогля­
нул уже росток «Правила». 

Вы спрашиваете про мать Марию. У ней много всяких 
тревог и затруднений, но лодочка ее не потонет, а бурь 
будет много. Без них из нее опытной mere не выйдет. 
Монастыря еще нет, да, по ее словам, женскую молодежь 
клобук не прельщает. Но она организовала союз «труд­
ниц» (из кучки более молодых своих пансионерок). У став 
легкий:  небольшое молитвенное правило, посильная 
помощь общежитию (не денежная, а кто и чем может и 
хочет, например, хоть окна вымыть или пол натереть . . .  ), 
изучение православия (кто какую отрасль хочет) - вот и 
все, насколько могу припомнить. У став принимается на 
срок (на какой хотят), закрепляется исповедью, крест­
ным целованием и причащением. Не знаю, подлежит ли 
ее начинание широкой огла_ске (думаю, о нем широким 
кругам лучше не знать), но секрета она тоже из этого не 
делает. Язва общежития - неплатеж, и, конечно, не по 
злому умыслу, а из-за кризиса. Потеря заработка всегда 
непредвиденная. (Это ведь и Клозон губит материаль­
но.) Приходится бедной матери Марии выкручиваться -
и как! Все зто беды эмигрантские, очень понятные. Сама 
она очень хороша: бодра, энергична, радостна, душа до­
ма - и по-монашески жертвенна. О себе не думает, ни о 
здоровье, ни о покое. 

Дописала второй листок. Пора кончать. Целую Вас 
нежно, милая Вера Николаевна. Наш с Иваном Иванови­
чем сердечный привет Ивану Алексеевичу. 

Ваша душевно Татьяна 

P.S. Посылаю Вам цветочек с горы Елеонской 
(сейчас, в марте, вокруг Иерусалима везде анемоны. Мне 

188 



их п'рислала одна русская монахиня - эми грантка, 
постриженная в Вифлеемском монастыре. 

Дорогая Вера Николаевна! 

3 1 .Ш.ЗЗ 
Париж 

Вот и нашлась наконец свободная минутка побеседо­
вать с Вами. Как же Вы, милая, себя теперь чувствуете? 
Все эти дни нет-нет и вспомню о Вас . . .  

Сегодня в церкви служба «Похвала Богородице» (ут­
реня). В прошлом году была на ней впервые. Это одно 
из самых прекрасных православных богослужений . 

Неумолкаемый с начала и до конца гимн Богороди­
це. Все богослужение сосредоточено только на ней. И как 
гармонично! Какой нежностью проникнуты все песнопе­
ния «похвалы» !  Как жаль, что Вы далеко! Будь Вы здесь, 
наверно, пошли бы вместе? 

Хочу нынче развлечь Вас, как уж умею, рассказом об 
общине матери Марии. 

У нее не все идет, конечно, гладко, но неуклонно 
община развивается. Комнаты все заняты. Нашелся бла­
годетель, базарный торговец (Halles de Tracca), который 
ежедневно к концу торговли отдает матери Марии даром 
оставшиеся: рыбу, мясные консервы, кое-когда и зелень . . .  
- и в таком количестве все это попадает на avenue de Saxe, 
что все сыты, и рыбу даже стали мариновать и прода­
вать. У строили и церковь; попали счастливым случаем 
кровати и шкапы. Словом, с миру по нитке . . .  

Но это еще не все. Приехала из Крыма одна девица (по 
отцу француженка), оказалось, уже 6 лет она в тайном 
постриге, на прошлой неделе тайное стало явным, и в 
общине было большое торжество. Митрополит, молебен, 
облачение новой инокини (Евдокии) в монашеские одеж­
ды - и трапеза.1 Говорят, было очень радостно. Теперь в 
общине уже 2 монахини. 

189 



День торжества совпал с годовщиной пострига матери 
Марии. Я это знала - и поехала днем ее поздравить. Сту­
чусь в ворота. Открывает ее мать, ласковая старушка. -
«Дома, дома мать Мария, в кухне обед стряпает» . . .  Верно, 
мать Мария на кухне, у плиты: юбка подоткнута, рукава 
засучены, апостольник, в руке ножик . . .  Радостная, ве­
селая. Я привезла ей белой сирени. Она в ликовании! 
И менно цветов-то и не хватало для торжественной трапе­
зы. Ведут меня в церковь. Мать Мария показывает сши­
тую ею фелонь. Край искусно вышит простой веревочкой 
и красным шелком. «Это, чтобы фасон держала, - поя­
сняет старушка, - а вот епитрахиль работы матери Ма­
рии» (сплошь вышита гладью). «Это она вышивала, еще 
когда в поездах от «Montpamasse'a>> в командировку езди­
ла». Я смотрю на мать Марию, и так мне ясно, что она 
действительно «the right man on the right place»: подлинная, 
Богом п реуготовленная основательница монастыря. В 
ней есть все, что для этого надо: необычайная работоспо­
собность, физическая выносливость (несмотря на слабое 
здоровье), многообразие способностей, религиозная та­
лантливость и душевное богатство: ум,  сердечность, 
незлобие, большая и стремительная воля, склонность к 
жертвенности и дар личного обаяния. На восхищение 
всем (Верочка рассказывала) она с равным усердием во­
зится с топкой chauffage'a, стряпает, стирает, моет окна, 
таскает мешки с Halles'a, читает доклады, молится, пишет 
статьи и руководит религиозным просвещением своих 
«трудниц» .. .  Митрополит сказал мне как-то: «Мать Мария 
мое большое утешение ... » Я со стороны на нее гляжу -
и тоже утешаюсь. Хоть она-то! Хоть ее-то Бог избрал из 
всей нашей женской эмигрантской рати ! 

Вчера она зашла ко мне. К сожалению, меня не было 
дома. В это время мы с Зинаидой Николаевной сидели 
вместе в новом bar'e на rue Passy. Очень я жалела, что все 
так вышло. Мать Мария очень занята, заходит редко, но 
всегда мы с ней долго и сердечно беседуем. (Пересе­
лилась в комнату Ивана Ивановича. Пришла femme de 
menage мыть окно, пришлось уйти. Продолжаю.) Вот и 
все, что могу сегодня Вам рассказать об общине. 

1 90 



Слышала, что в Берлине объявилась тоже тай ная 
монахиня (тоже стала явной) и организует подобную же 
общину с одобрения митрополита. Думаю, что понемногу 
возникнет «движение». Пример многих может увлечь. 
Все это еще незаметно и скромно по размеру, но ничего: 
так ведь все подлинное и возникает. Какие-то «ЯСЛИ» 
нужны во всяком Божьем деле. 

О чтении Вас не спрашиваю. Наверно, Вам еще труд­
но много читать. Я пришла на практике к выводу, кото­
рым хотелось бы поделиться. Раньше я «зачитывалась» 
книгами, а теперь читаю очень мало, но много над всякой 
строчкой думаю - и польза от этого больше. Вероятно, 
смысл чтения религиозных книг не в усвоении памятью 
содержания, а в старании пережить, воспроизвести в 
сознании то, что читаешь (как читают молитвы). 

Целую Вас, дорогая Вера Николаевна. Простите, в 
прошлом письме я не передала Вам от Ивана Ивановича 
его самое живое соболезнование. Он жалел очень, что я 
не написала по свойственной мне забывчивости. Привет 
душевный Ивану Алексеевичу. 

Ваша Татьяна 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Мать Евдокия (рожд. de Courtin, в замужестве Мещерякова). 
Овдовев в 1919  г. на втором году брака, стала в Крыму тайной мо­
нахиней. От матери Марии потом отделилась, создала собствен­
ную общину Покровского монастыря, до сих пор благополучно 
существующего в Бургундии (Bussy-en-Othe). 

Дорогая Вера Николаевна! 

Среда 3.V.33 
Париж 

Утешать Вас не буду, знаю, что бывают дни, когда 
только молчание и облегчает тяжесть душевного состоя­
ния, но хотелось бы облегчить Ваше физическое недо-

191 



могание. Я высылаю Вам ландыш с валерьяной (25 ка­
пель 3 раза в день) , высылаю не рецепт, а капли, потому 
что «ландыш» в аптеках, даже в парижских, плохой. Есть 
аптека, в которой - мы знаем - настой крепкий, оттуда 
и пошлю. Вам они, наверно, помогут. 

Целую Вас, дорогая. Дай Вам Бог крепости духа. 
Ни о книгах, ни о чем не спрашиваю. До книг ли Вам 

сейчас! 
Зинаида Н иколаевна пишет нынче вечером Вам 

письмо. Мережковские уезжают в субботу в Страсбург на 
3 дня. Эта поездка - одно утомление. Такой короткий 
срок. 

У нас все по-старому. «Новое» лишь приезд моего 
племянника из Бельгии, вернее, переезд: он у нас оста­
нется. Нас с Иваном И вановичем заботит ответствен­
ность за молодую душу. Мы так неопытны. Но у моего 
племянника родители в России и вся надежда его отца 
- моего брата - что мы его единственного сына не 
оставим. Ему 25-ый год. В Бельгии он жил несколько 
лет самостоятельно, но теперь хочет серьезно учиться и 
вообще вся его мечта - наш семейный очаг. Ждем его 
в ближайшее время, как только окончатся хлопоты с 
визами. 

Читала Ваш последний фельетон. Мы говорили с 
Игорем1 о Вас. Нам очень нравится Ваш стиль: простой , 
ясны й ,  похожий на непринужденную разговорну ю 
речь. Только почему Вы себя так тщательно прячете от 
читателя? 

Еще целую. Душевно часто с Вами ... 

Ваша Татьяна 

P.S. Благодарю за Пильского. 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Игорь Платонович Демидов, ближайший сотрудник П. Ми­
люкова по «Последним Новостям». 

192 



Дорогая Вера Николаевна! 

П я тница 
1 6  июня 1933 

Как давно я Вам не писала! Не думайте, что я Вас 
забыла: это не так легко со мной случается. Нет, милая ! 
Не писала Вам поначалу из-за глупой суеты : хлопот 
всяческих и забот семейных и хозяйственных, а потом 
прочитала в газете задолго до «Праздника Русской Куль­
туры>>, что приедет Иван Алексеевич, и почему-то воо­
бразила, что увижусь и с Вами, была нелепо уверена, что 
Вы приедете и мы встретимся. Решила: скоро «Праздник 
Культуры» - писать уже не стоит. Очень удивилась, что 
понадеялась напрасно. От И вана Алексеев ича кое-что 
узнала о Вас, но толком и расспросить не сумела. 

Как же Вы, милая, сейчас поживаете? Как Вы? Полу­
чила книжки. Спасибо. На днях пошлю Вам маленькую, 
утешительную - journal d'une mere de famille. Многим она 
очень нравится. А «пророков» не смогу . Не кончила. 
Накопились книги, с возвратом без промедления, и 
пришлось «пророков» отложить до более спокой ного 
времени. Получили вчера телеграмму, что племянник 
наш приедет на этих днях - тут будет не до «Пророков». 

Вы дали мне добрый совет, как относиться к «де­
тям», только я боюсь - не суметь мне так поступать, как 
Вы. Уж очень мне мало отпущено дарований для этого: 
ни терпения, ни снисхождения .. .  И если что-нибудь не 
по мне - ожесточаюсь. 

Нового ничего сообщить не могу. Мать Мария возится 
со своей общинкой , перетягивает с терма до терма с 
великим трудом. Нехватка, хозяйственные всякие не­
дочеты ... но все это болезнь роста ее общипки . Иначе и 
быть не могло. Дух в общежитии хороший: ни ссор, ни 
сплетен, а это много при женском скопище. Из-за «духа» 
многие все и вы носят безропотно. Так наша Верочка, 
хоть и морщится немного, а общежития покинуть уже 
не может. А, ведь, это победа матери Марии. 

Как мне жаль бедных клозонских сестер ! С колько 
труда и любви положено ими на Клозон! И почему сад 

193 



не процвел, а захирел? И общины не вышло. А какие 
были планы ! В чем-то ошибка, невольная, может быть, 
даже и бессознательная. Ведь были годы, когда Клозон 
вот-вот мог стать изл юбленным прибежищем и для 
«ищущих» взрослых и для детей. А теперь о нем 
перестают говорить, а если и говорят, то как-то кисло. 
Вот в Asnieres, при русской церкви возникло общежитие 
для старушек (пока их там 8 ), без денег, на «самооку­
паемости»,  а уж пустило корни и завоевало симпатии 
иноверцев. Правда, во главе всемп любимый отец Мефо­
дий (сын Н.К.  Кульмана.1 Может быть, причина успеха 
в нем? Не знаю, но только есть какой-то секрет, чтобы 
начинание росло. А в чем он заключается? Читаю сейчас 
(тоже книга, данная мне на короткий срок) Летопись 
Дивеевс1еого монастыря. Очаровательное повествование о 
возникновении Дивеева, об отношениях преподобного 
Серафима к «сиротам» (так он называл свою дивеевскую 
общинку), о всей этой многотрудной жизни (сколько 
препятствий и неприятностей доставляли ему монахи 
Саровского монастыря!  Сколько нарекани й ! )  святого 
старца в окружении подвижниц. Только с «сиротамю>, 
видимо, и отдыхала его душа. Остальное кругом него -
темнота, грубость и грех. Все рассказы «Летописи» напо­
минают « Цветочки св. Франциска Ассизскоr'о»: сочета­
ние милой наивности с глубокой мудростью. Очень 
утешаюсь я этой книгой ! Как далека католицизму наша 
русская святость! Кто знает, что среди сестер Дивеева 
была 1 9-летняя «Мария Семеновна» (поступила 1 3  лет) 
- подлинная святая, точь-в-точь «Маленькая Тереза»? 
Преп. Серафпм после ее смерти говорил о ней всегда с 
восхищением и, оказалось, тайно постриг ее в схиму в 
19 лет (в год ее смерти). Но как все у нас незаметно, 
просто и в молчанпп.  Точно «Марии Семеновны» и не 
было. Очевидно, путп церковные у нас с катол иками 
разные: у них все оформлено общественно-церковно, а у 
нас - лично, от человека к человеку . . .  

Пришлось прервать. Взглянула на часы - и ужасну­
лась: чуть не пропустила назначенного мне часа зубного 
врача. Лечу к нему . . .  

194 



Суббота ... 
Не смогла кончить письма вчера вечером. Вернулась 

от зубного врача, а у нас дома - волнение: приехал в мое 
отсутствие «маленький Ваня» (так именуется у нас мой 
племянник в отличие от Ивана Ивановича). Ну, конечно, 
разговоры до поздней ночи, хозяйственные всякие забо­
ты об его устройстве . . .  присесть к столу и думать было 
нечего. 

Хочу сегодня, непременно сегодня, отослать Вам эти 
строки,  иначе опять что-нибудь отвлечет. Буду помнить 
Ваши добрые советы. (Вчера вечером уже кое-что приме­
нила - и не без успеха.) Целую Вас, милая Вера Никола­
евна. Не сетуйте, что не писала, - и откликнитесь по­
скорее. Мое молчание я Вам объяснила. 

Сердечный привет наш И вану Алексеевичу.  Иван 
Иванович просит Вам передать, что сердце у И вана 
Алексеевича в хорошем состоянии. 

Сердечно Ваша 
Татьяна 

P.S. Получила Marie-Therese и брошюру М. Lot [Боро­
диной] .  Спасибо. 

ПРИМЕЧАНИЯ 

1 Сын профессора литературы Николая Карловича Кульмана 
( 1871-1940), отец Мефодий стал впоследствии епископом. 

7.VII.33 

Дорогая Вера Николаевна! 

Хочу написать Вам сегодня: боюсь, что потом, ближе 
к отъезду, не смогу. 

Вы остались без любимых книг, и я с этим не прими­
ряюсь. Пороюсь в шкафу и вышлю, что найду интерес­
ного. J.N. Norwitch, пожалуйста, оставьте у себя - «На 

195 



память». Она Вам по душе, а милую душе книжку надо 
иметь всегда под рукой. Одно меня смущает: она, ведь, 
потрепанная и вся чирканная, а я . . .  «На память». 

Вышлю Вам «Дружбу со Христом» (автора не пом­
н ю). Отшельника Rolle (английский мистик) и еще одну: 
St. Jean de la Croix. Это один из самых суровых и глубоких 
м истиков в католицизме. М рачен, но свят. В книге о 
«дружбе» сказаны мудрые слова об этих редких взаимо­
отношениях людей . Дружба трудное дело и явление 
очень редкое. Часто «дружбой» называют обыкновенное 
«доброе знакомство», «приятельство» . . .  А это совсем не 
то ... Автор ставит дружбу «ВО Христе» выше брака и в 
этом высшем союзе духа видит осуществление замысла 
Божия о дру жбе. М не эта книга очень понравилась и 
прочитала я ее с пользой. Вот мне и хочется знать о ней 
Ваше мнение. 

Узнала от Амалии Осиповны,1 что Ваш брат выздоро­
вел, и порадовалась за Вас. 

Как идет Ваше писанье? А я все свои планы откла­
дываю до Швейцарии. Живу в такой суете, что не до 
них. Паспорта, визы, экзамены «маленького Вани» (он 
поступил в русский техникум) и по .дому уборка и хло­
поты . . .  Едва справляюсь с «Дивеевым». 

Милая ! Вы «ожесточение» мое не так поняли. Я ведь 
не о себе и не о своем . . .  Давно уже, как и Вы, привыкла 
во всем видеть волю Божию, что бы ни случилось, и ей 
покоряюсь, веря так же крепко, как и Вы, что все с нами 
- «как надо», только позже увидим, почему было так, а 
не иначе, и, конечно, окажется нам ко благу. Я - не об 
этом. Имела в виду тот zele intempestif, который свойствен 
неопытному в руководстве другими людьми человеку. 
Волю Божию по отношению к нам он видит ясно, ужа­
сается, что люди ей противятся, предвидит последствия: 
беды и скорби, хочет помочь, остановить - и впадает в 
то яростное рвение, которое я и назвала «ожесточением». 
Оттого я и писала о моей материнской бездарности.  
Матери чутьем берут, как надо влиять и спасать, а когда 
дара нет, все и выходит накосо! Но и тут я стала больше 
полагаться на Бога и не ужасаться, когда «Не по мне», 

196 



т.е. не по тому, как бы человеку, по глубокой вере моей,  
надо поступать. А может быть, непокорность со всеми 
тяжкими последствиями - единственный путь к опыт­
ному познанию воли Божией? Тут рвение должно усту­
пить место терпению. Удивительная это добродетель ! 
Какой силы надежды на Бога, живой и религиозно-дея­
тельной ! Из всех vertus theologales (католики именуют так 
веру-надежду-любовь) надежда самая мне дорогая. А 
Вам? Думаю и Вашей душе она созвучна, потому что Вы 
полюбили Жюльену. Вся ее книга - о надежде, всепо­
беждающей силе благой Божией воли. Мне кажется, что 
православие познало эту силу, как ни одно христианское 
вероисповедание, и без дара надежды, которой Бог наде­
лил нашу Церковь, многое в ней непонятно, так же 
непонятно, как непонятно католичество со всеми «под­
ражаниями и сораспятиями Христу» без особого ему 
ниспосланного дара любви. Мы никогда не поймем 
ни монашенок-«реtitеs victimes», ни их культа Страстей 
Господ-них, ни стигматов . . .  многого никогда не поймем, 
потому что нам той меры любви (героической) ко Христу 
не дано. Но и им нашего молчаливого терпения, немой 
святости нб понять никогда. Они в них найдут, быть мо­
жет, одну досадную пассивность. 

Переводите ли Вы J. Norwitch? Она самая «православ­
ная» из всех католических мистиков, самая близкая.  
Ей не могут не заинтересоваться православные читатели. 
В католических же кругах ее знают лишь специалисты, 
а религиозно настроенные миряне прочтут обеих Терез, 
св. Бернара, обеих Катерин, Fraщ;ois de Sales 'a, а J. Norwitch 
им чужда. 

Что же Вам рассказать о парижской жизни? Инфор­
матор я плохой . Сижу в своем углу и в этом нахожу 
большое удовольствие. Была только на Зелепом кольце.2 

Я этой пьесы не видела раньше. Пьеса имела успех, хотя 
труппа, на мой вкус, средняя: актеры переигрывают, 
грим грубый ,  в массовых сценах каша: все реплики 
пропадают. Но в общем по бедственному нашему эми­
грантскому положению и такой театр всех взбудоражил 
и доставил, кажется (весь репертуар), большое удоволь-

197 



ствие. Вот и все мои выезды в свет. Ах, нет, была еще на 
Летучей Мыши, и то ради «маленького Вани» больше в 
порядке «mortification>> .  

Целую Вас, милая Вера Николаевна. Если ответите, 
буду сердечно рада письму, как всегда Вашим письмам 
радуюсь, потому что Вы всегда о том, что и мне дорого и 
близко. Только, милая, для этого Вам придется написать 
не позже среды: в субботу утром мы уезжаем. Куда? Еще 
не решили. Вероятно, в Zermatt. Может быть, Вам на этих 
днях не до письма. Я это чудесно понимаю, что писать не 
всегда возможно. Тогда я Вам напищу из Швейцарии,  
как только устроимся. 

Привет наш Ивану Алексеевичу. Иван Иванович Вам 
шлет свои «запасные поздравления». 

Ваша Татьяна 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Амалия Осиповна Фондаминская (ум. 1 933), жена И.И. Буна­
кова-Фондаминского, близкий друг З. Гиппиус. 

2 «Зеленое кольцо» (1914), пьеса З. Гиппиус, впервые постав­
ленная Вс. Мейерхольдом в Александринском театре в Петербурге 
в 19 1 5 г. ' 

Дорогая Вера Николаевна, 

Hбtel W aldesruhe, 
Zennatt (V alais) 

28.VII.33 

Не успела написать Вам до отъезда, и здесь первые 
дни, как всегда на такой высоте ( 1 750 м), чувствовала себя 
вялой и «Не писалось». Сейчас уже привыкла к новым 
условиям и взялась за письма. 

Отослала Вам из Парижа книги, но, к сожалению мое­
му, не удалось мне отыскать отшельника Rolle (l 'Hermite 
d 'Hamplone).1 Мы с Зинаидой Николаевной перерыли всю 

1 98 



ее полку, где она хранит мои книги, но Rolle там не 
оказалось. Вероятно, куда-нибудь я ее засунула в моем 
шкафу. Послала Вам взамен Rolle то, что нашлось. Была 
суета перед отъездом, и я спешила. Письма к M-lle Т. , по­
моему, очень интересны. Pere Didon, их автор, «гремел» в 
свое время. В записках своих (не в дневнике) о нем упо­
минает М. Башкирцева.2 Она добивалась его согласия ей 
позировать для портрета, но Pere Didon уклонился от ее 
настой чивых просьб. Честолюбивой и очаровательной 
Башкирцевой, конечно, очень хотелось написать портрет 
«Знаменитости», до его духовного облика ей было мало 
дела. Письма Д., к сожалению, не в уровень его коррес­
пондентки (M-lle Т.). Явно, весь духовный его пыл ей не 
по плечу. Но это не мешает им быть очень интересными. 
И за какие пустяки ее, бедняжку, засадили на Корсику! 
За идеи христианской общественности!  А теперь папа 
только об этом и твердит в своих последних энцикли­
ках - и еще радикальнее. Вот, что значит - опередить 
эпоху. 

Послала Вам еще Pere Sanson. Это - Pere Didon наших 
дней. Он года 3 тому назад в Notre Dame проповедовал в 
течение великого поста. Имел такой успех и столько 
собирал слушателей и так шумно и восторженно о нем 
вся католическая Франция заговорила, что его «убрали», 
обвиняя его в неустойчивости догматических его взгля­
дов на первородный грех. (Серия его проповедей у меня 
есть, называется «De l'inquietude humaine».) «0 страдании» 
он читал прошлой зимой уже не перед «массами» Notre 
Dame, а в светском Institut des Annales. К сожалению, уже 
нет в этих лекциях пророческого диапазона, как раньше, 
он приспосабливается к аудитории, питая ее «млеком», 
а не твердой пищей. И вообще, есть опаска и оглядка. 
Говорят, он болен туберкулезом и, вообще, смирение 
перед Римом ему далось не легко. 

Что мне Вам, милая, рассказать о нашей жизни 
здесь? Путешествуем мы втроем: мы и наш племянник. 
Пришлось с этим считаться и устроиться дешевле, чем 
обычно. Из экономии поселились не в Zermatt, а над ним, 
на горе, в маленьком очень опрятном hбtel 'e. 

199 



У нас «деревня»: сенокос, коровы , мухи . . .  тишина и 
глушь. П рогулки - не парковые дорожки, а лесные 
тропинки, каменистые, подчас крутые, но зато во все 
стороны и на любую высоту. В Zermatt мы ходим изред­
ка, когда почувствуем, что одичали. Там - культурный 
центр: хорошие hбtels и кондитерские, музыка и т.д. К 
нам из Zermatt даже дороги удобной нет - тропинка, и 
добираются в наш hбtel туристы либо пешком, либо на 
муле. Нам глушь наша нравится. Луга и леса от порога 
дома. Мне на утешенье есть маленькая часовня непода­
леку от дома, очень приятная: престол всегда в свежих 
ц ветах, старинное распятие и большой запрестольный 
образ мученицы Ste Lucie. Служб там не бы вает, разве 
в hбtel 'e поселится какой-нибудь аббат. Сегодня как раз 
и поселился у нас cure - значит начнутся службы. Толь­
ко не будет ли он коситься на меня, orthodoxe-grecque? 
Среди католического духовенства есть, ведь, такие узкие 
взгляды ! 

Иван И ванович благодарит Вас сердечно за память о 
дне его именин и шлет сердечный привет Вам и Ивану 
Алексеевичу (я тоже). 

Напишите мне, милая Вера Николаевна, как Вы пожи­
ваете? Мы здесь до 6 августа. Читаем о парижской жаре 
и ужасаемся: очень жаль мне Мережковских. Они, ведь, 
третье лето в городе. И столько всяких материальных за­
труднений . . .  а здоровье Зинаиды Николаевны послед­
ние годы не прежнее - часто простужается и долго не 
может с заболеванием справиться. Не та уже выносли­
вость, не те силы. А тут еще жара, духота, пыль ... и нет 
возможности подышать свежим воздухом. 

Целую Вас, милая, и буду ждать весточки. Если на­
пишете вскоре, получу Ваше письмо еще здесь. И буду 
сердечно рада. Я от Вас так давно не имела ни строчки 
- и соскучилась. Напишите, как понравились Вам кни­
ги. Меня очень интересует совместное наше чтение. Бог 
даст, не только будем вместе читать, но и беседовать о 
п рочитанном (и не прочитанном), когда Вы поселитесь 
в Париже . . .  До свидания! 

Татьяна 

200 



ПРИМЕЧАНИЯ 

Rolle de Hamplone, Richard (1 300-1349). Автор сочинений «Dc 
incendio arnoris», «Ego donnio» и др. 

2 М.К.  Башкирцева ( 1 860- 1 884). Русская художница, автор 
многотомного «Дневника» на французском языке. 

Дорогая Вера Николаевна! 

5 .IX.33 
Па.риж 

Пишу из Парижа. Кончились наши каникулы и 
теперь до будущего лета . . .  r. Raynouard! В - этом году 
поездка наша очень удалась. Я писала Вам из Zcrmatt 'a, 
как там было хорошо; еще лучше - в Montrcux, где мы 
прожили две недели. Погода все 6 недель стояла чу д­
ная, и условия жизни в этом году оказались неожиданно 
благоприятные: дешево, цены (в hбtel 'яx) упали, и мы 
втроем жили, и совсем недурно, на наш обычный кани­
кулярный бюджет. 

Ваше письмо я получила в Zermatt'e незадолго до 
отъезда и ему очень обрадовалась. Опечалила меня лишь 
весть, что Вы остаетесь в Грассе на зиму, т.е. что мы не 
увидимся. Ну, что же делать, значит, так нужно. Я поня­
ла Ваши соображения. Как бы трудно материально ни 
было, жить и легче и приятнее на лоне природы , в 
тишине и одиночестве. Эми грантский Париж год от 
году все серее, беднее, и уныние все глубже. Помните, 
балы литераторов - под Новый год? Когда-то, я слыша­
ла, - сама ни разу не была - эти балы бывали не без 
пышно,.сти. В этом году, мне рассказывали,  грустно было 
смотреть на этот убогий праздник ... И так во всем. Безра­
ботица, отняли «шомажные», 1 а тут еще наехало много 
немцев, и нашим, особенно женщинам, тру дно с ними 
бороться. (Все хорошие хозяйки, а потому и хорошая из 
них выходит прислуга, к тому же они соглашаются на 

201 



ничтожное вознаграждение.) Не знаю, что зимой и 
будет . . .  

Во всем мире так мрачно, что лучше бы уж и газет не 
ч итать. 

Что Вы, милая, поделываете? Пишете ли? Что читае­
те? И здоровье хорошо ли? Напишите мне. Я давно Вам 
не писала, но Вы мне это простите. В Montreux я очень 
разленилась, а по приезде сюда - обычная сутолока жи­
тейских дел. Надо было искать комнату Ване (племян­
нику), надо было привести в порядок дом. 

Вы спрашиваете, как отразилась на мне новообра­
зовавшаяся у нас «семья»? Ваня ничего в жизни моей не 
изменил, его молодость, редкая жизнерадостность, увы, 
для меня . . . «Не в коня корм». Я не могу отделаться от 
мыслей о молодости : как она внешне ни привлека­
тельна, она все же незрелость; вновь надо ей проделать 
то, что мы уже пережили: знаешь, как долго и сложно 
это будет, опять все сначала . . . И сознаешь, что на твою 
долю выпадет лишь терпеливое ожидание чужого созре­
вания; помощь по мере сил - и все! Странно, молодежь 
даже в молодые годы меня всегда интересовала менее 
л юдей уже «зрелых лет». И теперь, к старости, чужая 
молодость тоже меня не молодит. Живем мы очень 
дружно, Ваня к нам привязался, мы тоже его искренне 
полюбили. Но Вы не об _этом меня спрашивали. 

Что мне рассказать Вам о Париже? Болела Амалия 
Осиповна.Плеврит. С ним она с самого приезда с юга не 
может сПравиться. То лучше, то опять хуже. Эти дни 
опять была высокая t0• Сегодня лучше. 

М ережковские так никуда и не уехали, но, слава 
Богу, бодро перенесли жару. Я очень рада, потому что 
волновалась за Зинаиду Николаевну : весной она часто 
болела, и лето в городе, мне казалось, ей будет тру дно 
пережить без последствий. 

Мать Мария - вчера она была у меня - собирается 
переезжать в новое помещение, хочет нанять большой 
дом, потому что прежний уже мал. Желающих к ней 
попасть так много! Надеется и на комбинацию с «отступ­
ным». Энергична и полна жизни. Жалеет об одном, что 

202 



нет созвучных ей душ : «прошло через общежитие чело­
век 50, но никто не прирос». Это, конечно, не ее вина, а ее 
беда. Она с удовольствием бы уловила в свои сети (в хоро­
шем, апостольском смысле) всякую душу, устремленную 
к подвигу самопожертвования, да только такой и нет. 

Не надо ли Вам книг? Напишите, милая. Вот видите, 
как Вы преуспели! Вас «Amitie» уже не удовлетворяет. Я 
понимаю, отчего она показалась элементарной: там пов­
торяется все, что Вы читали в биографиях святых. Что же 
мне теперь Вам предложить? Надо подумать. 

А сейчас целую· Вас, дорогая, шлю привет Ивану 
Алексеевичу и жду от Вас вестей. Не забывайте. 

Татьяна 

P.S. Иван Иванович кланяется Вам обоим. 
P.P.S. Эти эдельвейсы из Zermatt'a. 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Chбmage - безработица. 

Дорогая Вера Николаевна !  

1 8.IХ.ЗЗ 
Париж 

Наши письма разошлись ... Вы . писали свое, вероятно, 
в тот же час, как и я, и почтовые поезда, которые везли 
наши письма, встретились где-нибудь около Лиона. 
Одно у меня сомненье: получи;ли ли Вы мое. Оно было 
толстенькое, я положила в него эдельвейсы, а послала 
не заказным. 

Из описаний Вашего недуга заключаю, что у Вас, вер­
но, ишиас или что-нибудь в этом роде, простудное. Это 
мучительно и длиться может очень долго. Тут греться 
на солнце хорошо, только солнце-то теперь нежаркое. 
А если и будете греться, то не вся (сердцу вредно), а 
как-нибудь надо устроиться, чтобы лишь больное место. 

203 



Я знаю хорошо этот недуг по Зинаиде Николаевне. 
Она страдала несколько лет тому назад, после поездки в 
Белград, почти пол года. И как !  Бессонные ночи всю 
зиму и что-что только не применяла, чтобы утишить 
боль. Ничего не помогало. В конце концов помогло осве­
щение селезенки, а потом в июне уже окончательно ис­
чезли боли в Канне: грела ногу на балконе в солнечные 
дни. Опасайтесь сырости, охлаждения, носите фланель, 
бойтесь сквозняков. . .  Все эти советы я передаю, как 
попугай, так часто их слышала в подобных случаях, и 
опять-таки помню, что так было с Зинаидой Николаев­
ной :  всегда ухудшение при малейшей неосторожности. 
Случилась же эта беда после гриппа как его скверное 
последствие. 

Хорошо понимаю, милая, как должны Вас тревожить 
вести из России о Ваших близких. «Родные», это что-то 
совсем особенное в нашей жизни, отношений с ними 
никто заменить не может, и не потому , что не может 
быть иных, даже прекраснее этих, нет, а потому что по 
свойству своему они незаменимы. А если к родственно­
му чувству прибавляется еще и понимание друг друга, 
и доверие беспредельное и прелесть воспоминаний о 
юности , о «вместе» прожитом детстве ! Ах, какое это 
замечательное слово «вместе» . . .  Дай Вам Бог, милая, 
какую-нибудь утешительную весточку от своих! Какое 
это облегчение сердцу ! Знаю по себе, когда изредка при­
ходят кружным путем вести от брата (мы не переписы­
ваемся), и они хорошие (всегда, конечно, сравнительно 
с возможными дурными) - как я этому радуюсь! 

Полу чила книжки. Спасибо. Теперь вышлю Вам 
Didon 'a  Jesus Christ. Он у меня есть. Я, к стыду моему, 
книгу имея давно, ее не прочитала. Вам понравились. 
Мне тоже. В них есть огонь. Так жаль его, что Mlle Т. , 
по- видимому, его надежд не оправдала. Он из нее хотел 
сделать что-то необыкновенное - святую, подвижницу, 
быть может вторую Chantal ... 1 А она . . .  замуж! Конечно, и 
это неплохо, но по его, видимо, воззрениям тут перемена 
направления. Св. Тереза Испанская выражалась так (при­
близительно помню ее слова): конечно, можно ползти и 

204 



черепашьим шагом, но не по крутой тропинке, и дальше: 
замужество - это блуждание по захолустным тропкам 
благочестия. Ничего не поделать, в монашестве есть 
религиозный максимализм - споры здесь бесполезны .  
И католическое, и православное церковное учение не­
изменно различает путь «предписанного всем» и путь 
«советов» для избранных. (Preceptes et conseils .)  В том-то 
и драма с Mlle Т., что она не была призвана, а Didon воз­
дыхал о недарованном. 

Была у меня мать Мария. Она затевает что-то просто 
страшное. (За нее). Хочет нанять огромны й  дом, чуть не 
в 40 комнат, чтобы «развернуть общежитие». Уверяет, что 
кандидаток столько, что на rue Saxe некуда их девать. 
Уверяет, что самоокупится . . .  

Да еще дом где-то около Etoile! Тут же план - орга­
низация п'ри общежитии миссионерских курсов ... и еще, 
еще что-то. Смело, но страшно. А монахинь две: она и 
мать Евдокия (из Советской России, рясофорная) - и 
никого на горизонте. Жалуется, что благочестивых жен­
щин много (все благочестивыми стали! ), а на подвиг 
идти не хотят. Я думаю это потому, 'что сама жизнь 
труженицы сейчас подвиг предельный, и в нем чистота 
полной бесславности, скромности . . .  Ни одной и в голову 
не приходит, что она «подвижница», а надень она кло­
бук, может быть, и выросла бы в своих глазах. А тут 
покат в духовну ю гордыню. Для общественной работы 
монашеская ряса, конечно, много значит. Мать Мария 
часто на это ссылается, но «общественность» при.роде 
женщин чужда. Этим я объясняю «отсутствие людей», на 
которое жалуется мать Мария, как когда-то жаловалась 
милая Екатерина Михайловна. 

Вы так хорошо написали про нее, что я не удержа­
лась и прочитала эту страничку Игорю.2 (Он знает Лопа­
тиных еще по Москве.) Щенки . . .  Римский Папа . . .  Шато 
в 50 комнат.:. Священники . . .  Это такая русская путаница, 
что она невольно заставляет рассмеяться. И горь смеялся 
буквально до упаду. Не посетуйте на меня, милая, что 
я не у держалась - и тем дала возможность ч еловеку 
посмеяться, но в жизни Игоря, после смерти жены, так 

205 



мало веселых минут и так много забот, что минутка 
смеха - облегчение. 

Целую Вас, дорогая. Спешу отнести письмо на почту. 
П ривет И вану Алексеевичу. 

Душевно Ваша Татьяна 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Св. Жанна де Шанталь (1 572-1641). Овдовев, стала монахи­
ней под руководством св. Франциска Сальского и основала орден 
Св.  Встречи, распространившийся по всей Франции. 

2 Здесь и далее, Игорь Платонович Демидов ( 1 873-1946), бли­
жайший сотрудник «Современных Записок». 

Дорогая Вера Николаевна! 

Пятница 29.IX.33 
Париж 

К репко Вас целую и поздравляю с днем Ангела. Дай 
Вам Бог всяких утешений ,  радостей, добрых вестей от 
родных, здоровья ... всего-всего светлого . . .  

Как-то Вы проведете этот день? Удастся ли поехать в 
церковь? Как Ваша невралгическая боль? Давно не имею 
от Вас письма и уже беспокоюсь, не хуже ли стало. 

Сижу с насморком и не знаю, ку да простуда соблаго­
волит двинуться: в горло, бронхи или в больной зуб: 
редко насморком одним она ограничивается. 

Высылаю Вам книги. Не могла раньше, боялась рыть­
ся в пыльном шкафу с больным глазом: книжная пыль 
самая скверная, а у меня был злой ячмень и пришлось с 
ним долго возиться. У нас осень уже настоящая - дождь 
и дождь. Только холода нет, а так по-осеннему уже 
у ныло. 

Амалия Осиповна медленно выздоравливает. У нее 
было 3 воспалительных фокуса в легких, один за другим. 

206 



От плеврита в августе она очень ослабела, а тут еще но­
вая болезнь ее настигла. Ослабело и сердце от этих двух 
серьезных заболеваний. Лечит ее Иван Иванович.  Я ее 
посещать не смею. Иван Иванович потребовал, чтобы 
никаких посетителей не было. Они ее утомляли. Слава 
Богу, что ей лучше: она уже сидит в постели и темпера­
тура нормальная. 

Тороплюсь опустить письмо. Хочется, чтобы Вы его 
получили вовремя. . 

Еще раз целую Вас, дорогая, Иван Иванович тоже 
сердечно Вас поздравляет и шлет лучшие пожелания. 
Привет и душевные поздравления с именинницей Ивану 
Алексеевичу. 

Дорогая Вера Николаевна! 

20.Х.ЗЗ 
Париж 

Давно не писала Вам, дорогая Вера Николаевна. Мы 
болели гриппом всем домом. Началось с меня, и после­
довательно зараза обошла нас всех. Сидели в карантине, 
чтобы не передать грипп добрым знакомым, и только с 
неделю как закрылся наш домашний госпиталь. Грипп 
ходит скверный, какой-то стойкий, а по выздоровлении 
долго держится слабость. Осень стоит чудная, не пони­
маешь, почему эта эпидемия в тепло, в солнце . . .  

Вы мне пишете о болезни бедного д-ра Рахманова. 
Ведь я его, жену его и мать так хорошо помню! Дни на­
шей молодости, Париж, 1 9 1 2- 1 9 1 3  г. Рахмановы,  братья 
Караффа-Корбут - общие друзья - их веселая энергич­
ная тетушка К . У .  Вериго, совместные развлечения по 
воскресеньям . . .  потом Рождество 1 9 1 3  г. опять в той же 
милой компании в Берлине - веселая «елка» . . .  затем 
Москва 1 9 1 5- 1 9 1 6  - и последняя мимолетна.я встреча 
с Рахмановым в Москве, 1 920 г., на грязной лестнице 
комиссариата здравоохранения ... Как все это было давно! 
И какие разные судьбы ! 

207 



С большим восхищением прочитала Ваши строки о 
стирке. Какой Вы молодец! Я бы, наверно, не решилась 
приступить к такому трудному делу, горевала бы, недоу­
мевала, как выйти из трудного положения, а за работу 
не догадалась �:rриняться. А надо - как Вы . . .  

Посылаю Вам книжки. Отобрала те,  которые, мне 
кажется, Вам могут быть интересны. Из них, по-моему,  
«Рассказы странника» (боюсь, что Вы их уже читали) 
самая любопытная (и язык хороший). Эта книжонка 
переведена на английский и вообще поплыла по белу­
свету. В ней есть что-то такое ценное по искренности 
слов и чистоте религиозного чувства, что славу свою 
она заслужила в полной мере. А мог ли думать этот 
скромны й  мужичок, сторожа гороховое поле, что над 
его рассказами будут Ломать голову англичане и амери­
канцы? Впрочем, такая же судьба и писаний о. Иоанна 
К ронштадтского. Переводят, говорят, сей час в Англии 
и наши акафисты, молитвы и богослужебные книги. 
«Открывают» православие, как античный мир в эпоху 
Возрождения. Не знаю, как Вы, милая, а я понемногу 
отхожу от книг о святых и перехожу к иной пище. Пере­
читала Паскаля - и не без пользы. (Кстати, признаюсь, 
хотя это и звучит неуважительно по отношению к столь 
знаменитому мыслителю, о котором написаны тома и 
тома: « красавец, а мне не нравится . . . ») Потом попался 
мне Барт.1 Это самый боевой протестантский богослов 
наших дней и создал уже свою школу «бартианства» -
возвращение к духу Реформации, яростная борьба с 
косностью церквей, уклон к мистике пророков, словом, 
призыв к духовной революции в духе Кальвина. Эта 
книга у меня есть. Если заинтересовались бы ей - при­
шлю, с у довольствием. Она интересна для нашей эпохи, 
но нам, православным, не созвучна. 

В часы отдыха перечитываю Тургенева. Из классиков 
он самый любимый мой писатель. Перечитала на днях 
«Бежин луг», и опять с восхищением. Там есть, помимо -
литературы, еrце какая-то музыка - музыкальность само­
го восприятия мира, самого жизнеощущения. И хотя 
мальчишки - чуть фарфоровые - чувство реальности 

208 



читателя не покидает. Замечательная вещь!  Римский­
Корсаков вдохновлялся Гоголем - не Тургеневы м,  а 
между тем «Бежин луг» одно сплошное звучание . . .  Я не 
знаю, как иначе определить его тонкую прелесть, кажется 
переливается уже за грань слова - в сферу бессловесной 
гармонии. 

Что рассказать Вам про Париж? Эмигрантская жизнь 
все тише, общения людей все меньше. Все беднеют: одни 
скорее, другие медленнее, но это дела не меняет. Всем 
тревожно, невесело. Вы счастливица, что на юге, на 
воле. Природа такое утешение во всех тяготах и скорбях, 
а парижские эмигранты этого лишены. 

Приезжал о. Алексей Киреевский2 из своего скита 
под Реймсом. Их там трое: он (игумен) и два монаха -
бывшие офицеры. Построили хибарку, развели огород и 
«предстоят Богу». Захолустье. На 4 км нет в округе жилья. 
Рядом кладбище - 600 русских могил. Живут в бедно­
сти, питаются очень плохо, молятся целыми ночами 
и . . .  сияют. По крайней мере, о. Алексей произвел на нас 
самое отрадное впечатление - светлой, благовествующей 
евангельской бедности. Приехал побираться, Христа 
ради, на скит и «побрался»: кто что мог, уделил от сво­
его достатка, не стесняясь ни размером, ни качеством 
даяний. 

В связи с м ножеством впечатлений и встреч за эту 
осень, много думаю о бедности как бедности, то есть вне 
всяких предвзятых о ней учений. Что-то мне сдается -
на основании всего св. Писания - что она не только 
экономическая категория, а в ней заложен глубокий 
религиозный смысл. Но это до другого раза. А сейчас, 
крепко Вас, дорогая, целую. И будьте уверены, хоть иног­
да долго не пишу, а помню Вас: такое уже мое свойство 
- крепкая память о людях, если я сознаю,  что Бог с 
ними свел. 

Привет Ивана Ивановича и мой Ивану Алексеевичу, а 
Иван Иванович шлет Вам привет еще особо и пожелание 
избавиться от невралгических болей. 

Татьяна 

209 



ПРИМЕЧАНИЯ 

Карл Барт ( 1886-1968), швейцарский протестантский бо-
rослов. 

2 Родился около 1 870 r. 29 лет подвизался на Афоне, во 
Францию прибыл в 1 925 r. Скончался 8 ноября 1 945 r. 

7.XI.33 
Париж 

Вера Николаевна, милая ! Я немного повременила с 
этими строками, представляя себе ясно, что у Вас тво­
рится ! Сегодня узнала, что в конце недели Вы при�дете 
в Париж, и мне захотелос,ь, чтобы мое письмо Вы полу­
чили до отъезда. 

Поздравлений наших дорогому лауреату не возобно­
вляю. Мы высказали наши чувства в нашей телеграмме.1 
Сей час скажу только об одном: общее отношение к собы­
тию (насколько я могла разобраться за эти дни) - тор­
жество русских национальных чувств и трогательная 
симпатия к Ивану Алексеевичу, как к любимому русско­
м у  современному писател ю. Эмиграция ужасно вся 
радуется, точно увидала в зеркале литературной славы 
Ивана Алексеевича неувядаемо-прекрасные черты люби­
мой России. Подъем патриотического чувства гордости, 
самоутверждения и вера, что русская культура не погиб­
ла, если не погибла, а прославлена ее литература, - вот 
эмоции эмигрантского Парижа. Вас, несомненно, ждут 
горячие объятия соотечественников и множество патрио­
тических речей . . .  Ваша радость, оказывается, растрогала 
все русские сердца. Тут есть органическая нерасторжи­
мость цветка со своим корнем - и слава Богу, что все так 
хорошо. 

Это - о литературной славе Ивана Алексеевича и 
немножко об «общественности», а теперь - о Вас, доро­
гая, лично о Вас . . .  

210 



Если бы Вы знали, как я радуюсь, что кончилась 
Ваша трудная жизнь лишений,  хозяйственных утоми­
тельных забот, неос.Лабного труда! Я весьма бездарна 
в сострадании, а сорадование ... это другое дело. Очень 
л юблю радость всякую, где бы на пути она мне ни 
встретилась, и почему-то мне легко дается восприятие 
чужой радости как своей. Когда я вообразила, что кончи­
лись стирка, посуда и прочее, и Вы можете отдохнуть, я 
обрадовалась, и, признаюсь, это сорадование Вам - во 
м не сильнее всех других чувств, вызванных знамена­
тельным событием. 

Не скрою, я предвижу, что отрада отдыха, такого Вам 
необходимого, такого заслуженного, может смениться 
новой тяготой, если Вы полюбили духовную жизнь, ее 
тихое, ни с чем не сравнимое очарование: шум славы , 
вечное «На людях», больше светской суеты, чем интим­
ного живого общения с людскими душами, тяжесть 
духовного пути в обстановке этому пути чуждой,  яркое 
ощущение духовного одиночества, которое будет утом­
лять душу, быть может, не меньше, чем тело - стирка". 
- всего этого не избежать. Но это еще впереди, да и 
силы даются на все в свой час. А сейчас будем радоваться 
Божьей милости детски-простосердечно и благодарно". 

Вы скоро приедете. Значит, мы увидимся? Нужно ли 
мне говорить, что я жду встречи? 

Мы оба обнимаем Вас и дорогого Ивана Алексеевича. 

Татьяна 

ПРИМЕЧАНИЯ 
В связи с получением Буниным Нобелевской премии. 

Noёl 25.ХП.33 
Paris 

Конечно, дорогая Вера Николаевна, никто Вашего 
адреса от меня не узнает. 

211  



Спасибо, что написали. Из Стокгольма я не ждала ве­
стей и, расставаясь с Вами, не хотела связывать просьбой 
мне написать: так легко было вообразить суету, которая 
Вас ожидала!  В такое время человеку не до писем, да 
еще таких, какие Вы обычно мне писали. Так до времени 
я вестей и не ждала. 

Судя по Вашему письму,  воспоминания о Швеции 
у Вас чудные. Рада за Вас, что стокгольмские дни достави­
ли Вам удовольствие. Это так понятно! Новые встречи, 
новый быт, разнообразие впечатлений ... Жизненный 
опыт славы Вам был, по-видимому, нужен. Почему? Вы 
одна сможете потом дать себе отчет - почему , никто 
другой. 

Как мне было досадно, что в день отъезда мне не уда­
лось прислать св. Бригитту. Я сокрушалась, что Вы оста­
лись без книги, хоть прочитать ее, такую толстую, Вам, 
наверно, и не удалось бы, а все-таки . . .  Не думаю, милая, 
чтобы Вы могли после Стокгольма разлюбить наше с 
Вами любимое . . .  Кто раз его познал, тот всегда к нему 
возвращается: никакие земные утехи заменить духовных 
радостей не могут, такова уж их сила. Простите, что пишу 
кратко. Хочу сегодня же отослать письмо. Нынче «вселен­
ское» Рождество. Целую Вас, поздравляю с праздником 
и наступающим Новым Годом и желаю преуспеяния на 
том пути, на который Вы давно уже вступили. Мне он 
кажется единственным, отвечающим Божьему замыслу о 
человеке; все остальное, что входит в нашу жизнь, - сту­
пени бесконечной «лествицы восхождения . . .  » И от нас 
зависит, чтобы неутомимо идти все дальше и дальше, не 
останавливаясь подолгу на каждой ступени. 

Еще раз целую Вас нежно на прощанье. Прошу пере­
дать от нас обоих душевный привет и новогодние по­
здравления Ивану Алексеевичу. Иван Иванович сердечно 
п риветствует Вас и шлет лучшие пожелания. До встре­
чи !  К огда? 

Татьяна 

212 



Без даты 

Милая Верочка! 

Не написала Вам, как хотела, потому, что не у далось 
переговорить с Игорем относительно Л.Ф.1 Сейчас узнала 
следующее. Игорь постарается напечатать статью на этой 
неделе. Если бы ;;того не случилось, - не он будет пови­
нен, а «шеф»,2 кr.торый уже два раза снимал статью с оче­
реди и печатал материал, который, -тю его мнению, тре­
бовал спешног�:> (по содержанию) опубликования. Вот 
все, что я узнала. Увидим. Во всяком случае, Игорь готов 
помочь беде. Спешу отослать Вам ЭТО письмецо. Снесу 
его на почту, чтобы скорее оно дошло. У нас холодно, как 
прежде. Топим. И в зимнем. Сегодня чуть теплее. Очень 
надоело мерзнуть. 

Неделя (прошлая) была совсем пустая: без гостей и 
суеты. Хорошо поработала. Кое-что и почитала. Вожусь с 
притчами Соломона. «Читать» их нельзя, а «повозиться» 
полезно. Для этого приходится разбираться что к чему; 
тогда получается не сборник мудрых советов pele-mcle, а 
стройный кодекс Божественных законов духовной жиз­
ни. Об этом - при случае - в каком-нибудь «длинном» 
письме. 

Целую Вас. Напишу Вам скоро. Думаю о Вас, милая, 
все эти дни. Очень мне было приятно вчера. Владимир 
Ананьевич3 с такой искренней теплотой говорил о Вас. Я 
так люблю, когда люди друг о друге - с добрым чувст­
вом". Привет Л.Ф. 

Ваша Татьяна 

В. Петр[овна] благодарит и приветствует Вас. О ней 
тоже после. 

ПРИМЕЧАНИЯ 
Леонид Федорович Зуров ( 1902- 1 97 1 ), п исатель, жил у 

Буниных. 
Шеф - П . Н .  Милюков, главный редактор «Последних 

Новостей». 
3 Владимир Ананьевич ?лобин ( 1 894-1 967), поэт, секретарь 

Мережковских. 

213 



Дорогая Вера Николаевна! 

1 9.П.34 
Париж 

Простите, что я так долго не откликалась и до сих пор 
не поблагодарила за поздравление, за милую открытку 
с Лаурой. В наказание я не знаю ничего и о Вас. Как Вы, 
милая, поживаете? Вы уехали утомленной. Вам хотелось 
отдыха и_ покоя. Что Вы делаете? Напишите о себе, о здо­
ровье, обо всем. 

Мое молчание объясняется житейскими делами: при­
езжала на неделю подруга моей покойной сестры из 
Л ьежа. С ней я проводила много времени. Потом при­
хворнула не серьезно, но долго чувствовала себя вялой, 
а затем набежали �сякие суетные дела в связи с одной 
научной статьей И вана Ивановича. К старости ли дело 
идет или от непривычки быстро и споро со всем спра­
вляться, но на все идет много времени, а к вечеру иногда 
и усталость бывает. Это все обстоятельства внешние, ко­
торые не дали мне нужного досуга и тишины душевной, 
чтобы написать Вам. Но это ничего не значит: мысленно 
я часто бывала с Вами, а тут еще цветаевский «Иловай­
ский»1 подверну лея, посвященный Вам. 

П рочитала я эту статью с интересом. Не знаю, любите 
ли Вы Цветаеву как прозаика. 

Мне не очень по душе ее вычурность и щегольство 
слов. За Цветаевой надо разглядывать Иловайского, а 
хотелось бы наоборот. Конечно, это дело вкуса, но по­
моему, чем проще, тем лучше. И мифа о Хроносе мне не 
надо, а просто: «Иловайский - дожил до глубокой ста­
рости, а все дети умирали молодыми!»  Вероятно, играла 
роковую роль наследственность, и пожирающий своих 
детей Хронос тут ни при чем. Это лишь пример излиш­
ней завитушки мысли, а этих завитушек у нее довольно 
много. И все же прочла с интересом, и эскизный портрет 
Иловайского она дала. К тому же, читая ее, вспоминала 
ее, а она мне очень понравилась. Мне кажется, у нее ми­
лая, чистая душа. И вся она светлая, а бурное клокотанье 

21 4 



ее стиля от чрезмерной живости ее психики, которую 
она не всегда может подчинить своей воле. Отсюда и 
некоторая хаотичность мыслей. 

Прочли ли Вы «Маленькую Терезу» и как она Вам 
понравилась? 

Ко мне приплывают с разных концов книги о «старче­
стве» и «старцах». Такая уж полоса. К сожалению, книги 
даются на срок, и я не могу ими распоряжаться, как бы 
хотелось; а хотелось бы мне очень, чтобы и Вы эти книги 
прочитали. Все они издания Оптинской пустыни, напи­
саны весьма бесхитростно (не то что католические, с их 
умелой разработкой своих тем), но именно благодаря их 
непритязательности сохранились живо, и свежо воспо­
минание об этих мудрых водителях нашей религиозной 
народной жизни. Для примера приведу хотя бы запись 
словечек старца Амвросия. 

«От ласки у ней бывают иные глазки». 
Как жить? - спросил я старца Амвросия. Он ответил: 

«Живи - не тужи, никого не осуждай, никому не 
докучай и всем мое вам почтенье . . .  » 

* * 
* 

Сказал одной монахине, которая боялась спать в но-
мере гостиницы («потолок, батюшка, над постелью нави­
сает, вот-вот на меня упадет . . .  » - очевидно спала в 
мансарде): «Хоть ты и монахиня, а дурак набитый . . .  » 

* * 
* 

Когда нападает гордость, скажи себе:  «чудачка хо-
дит . . .  » 

* * 
* 

О себе суди по истине и правде, о других - по ми-
лости. О Достоевском отозвался: «Это кающийся», а о 
Соловьеве дал неодобрительный отзыв. 

* * 
* 

Я сказала, что те личности, которые при нем постоян-
но находятся, как при старце, hо-моему, малодуховны. 

215 



- «А ты почему знаешь?» - спросил он. - «Да ведь 
чувствуется зто», - отвечала я.  - «А у них, может, есть 
такое тайное добро, которое выкупает все другие их не­
достатки,  - ответил мне он, - да ты-то их не видишь. 
Милости у тебя мало, почему и судишь всех без сни­
схождения, смотришь только на дурную сторону, а не 
вглядываешься в хорошую>>. 

* * 
* 

Л юбимая пословица старца Амвросия: «Правда груба, 
да Богу мила>> .  

* * 
* 

« Жить просто - значит не осуждать, не зазирать ни-
кого. Например, идет Е. Прошла - и только. Это значит, 
думать просто. А то при виде проходящей Е. подумать о 
ней с худой стороны : она такая-то, характер у ней такой­
то. Вот уже зто непросто".» 

* * 
* 

«Если зацепят тебя,  скажи : не ситцевая, не полц-
няешь». 

* * 
* 

«Раздражение и осуждение происходят от гордости», 
и т.д. 

Я сделала эту выписку, думая, что она Вам будет инте� 
ресна. К сожалению, интересно в книге все, да я не могу 
всего передать. Сейчас читаю старца Антония Оптин­
ского, обещан мне старец Лев, а старца Моисея, осно­
вателя Оптинского старчества, я уже прочла. История 
возникновения старчества на Руси в книге о. Моисея при­
ведена полностью. Оно исторически связано с разгромом 
монастырей (иначе нельзя назвать) законодательством 
Екатерины П о монастырском хозяйственном устройстве. 

Однако я, кажется, никогда не кончу. Если Вам инте­
ресна вы писка моя, я с удовольствием спишу все, что 
сама записала. За.писала я и два зловещих сна, которые 
были присланы в Оптинскую пустынь старцам на истол-

21 6 



кование. Один 1 866 г.; другой - в 187 1 г. : О гонении на 
Церковь и о гибели России. И зто 60 лет тому назад! 
Страшные, вещие сны . . .  

Целую Вас нежно, дорогая. Привет Ивану Алексее­
вичу. 

Татьяна 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Речь идет о произведении М. Цветаевой «Дом у старого 
Пимена» («Современные записки», 1934) с посвящением: «Вере 
Муромцевой, одних со мной корней». 

28.П.34 
Paris 

С пасибо, дорогая, за Ваше доброе письмо. Наши 
письма встретились; вероятно мы писали и читали их 
одновременно. 

Вы так ласково предлагаете перейти на имена, и я 
откликаюсь на это с радостью. Мы этим отметим этап 
наших отношений: географически мы неизменно разоб­
щены, а душевно чем-то уже связаны. Верю, что из всего 
вместе передуманного и перечитанного, из нашей пере­
писки, общего религиозного влечения к совершенству и 
искреннего желания понять и помочь друг другу - Бог 
создаст то редкое, что именуется «нелицемерной друж­
бой». Мне кажется, что дружба - редкий дар небес, очень 
редкий; может быть, более редкий, чем л юбовь. Мы 
только привыкли дружбой называть отношения просто 
приятельские. Дружба, ведь, не «добрые отношения», и 
не симпатия, и даже не общность интересов или гармо­
ния характеров, а все это вместе, плюс какой-то еще Х. 
Мне всегда казалось, что Х этот - предназначенность 
свыше двух душ для дружбы. И признак зтого в радост­
ном чувстве необходимости . . .  

Написала « необходимости» и взглянула в окно . . .  
Снег! Снег! . .  Кружится пушинками . . .  

217 



П родолжаю письмо, но не мысль - мысль и так 
ясна. 

Так вот, Верочка (я называю Вас так, как зовут Вас Ва­
ши близкие - «Верочка» - а иные: «Верочка Бунина»). 
Я рада, что наши парижские свидания нас сблизили, не 
отдалили (в жизни и это бывает), и надеюсь на Божие 
у частие в нашей юной, только еще зацветающей дружбе. 

Что мне Вам рассказать про последнюю неделю. Я 
по-прежнему в «старцах». Они меня очень привлекают, 
хотя многое в них и удивляет - их своеобразное отноше­
ние к народу. В книге об Амвросии Оптинском собрано 
много записей о беседах старца с посетителями. Стран­
но! Приходили люди со всякими-то своими житейскими 
делами, а уносили на всю жизнь из Оптиной какой-то 
путеводный огонек: батюшка благословил, батюшка не 
благословил, что бы сказал батюшка? Тут и женитьбы, 
и покупки недвижимости, и падеж индюшек, и опера­
ции, и пьянство, и перемещения по службе . . .  И в «бесе­
дах» никаких вещаний принципов христианской жизни, 
истолкований основ веры - ничего! А только практиче­
ские советы и обычное: «иди, исповедуйся и причас­
тисЬ>> .  После католической, до тонкости разработанной 
религиозной педагогики, все это кажется примитивным 
и до того утилитарным, что недоумеваешь, в чем же 
мудрость старческого водительства, а если прибавить к 
этому, что старцы иногда посетителей и поколачивали, 
случалось и «заушалю> и выражались довольно грубо, 
никогда, однако, этим не отпугивая и не возмущая, то 
уж теряешься окончательно. Только чутье подсказывает, 
что надо пренебречь формой и искать смысла этого пра­
ктического метода спасения людей. Старцы были (может 
быть, и бессознательно) тонкие психологи. 

В душе человека есть всегда больное место, то самое, 
от которого и бессонные ночи,  и тревожные раздумья, и 
изнеможение душевное, именно эти переживания и 
приводили людей за сотни верст к старцам. С практиче­
ски-верного совета, с утешения в житейских невзгодах 
все и начиналось - самая возмож ность воздействия 
духовного старца на души и жизни. Правда, этот метод 

21 8 



очень опасный, но ведь «tout се qui est suЫime est peril­
Ieux». . .  Оптинское старчество интересует меня еще и 
лично (история возникновения Оптинской Пустыни), но 
об этом когда-ниб. в другой раз. 

Вы пишете про книгу о Франциске Ассизском. Спа­
сибо сердечное за желание ее прислать, но я прочла уже 
две - и превосходные - об этом чудном святом: Sabatier1 
и Jergenson'a.2 Sabatier - лучший труд о нем, хотя напи­
сана эта книга уже давно. 

Радуюсь, что книга о «маленькой Терезе» Вам понра­
вилась. Верно - она очень хорошо написана и глубоко 
прочувствована. Вы хотели знать, что разумела она под 
«ma petite voie», - в книге анализ дан полный.  «Малень­
кая Тереза» любимица Зинаиды Николаевны. Она ее во­
спела в ряде стихотворений . Почему-то св. Тереза нежно 
ей полюбилась, ее простота и чудная девочкина невин­
ность ей пришлись по душе. Уж очень уте шительно 
убеждает нас эта милая девочка, что Бог так милостив, 
как и не смеешь даже думать; что все простится . . .  

О парижской жизни не знаю, что и п исать. Газеты 
Вам все расскажут лучше, чем я. А вне общих событий 
- все однообразно. Для души однообразие весьма по­
лезно - и слава Богу. Новость в моей жизни только две 
канарейки. Мне их подарили в тот день, когда мы с 
Вами встретились в церкви, у всенощной . Они меня 
очень забавляют. Щебечут целый день и смешно купа­
ются. Меня узнают и уже больше не боятся, когда я 
начинаю чистить и убирать клетку. Приветливы и лю­
бят, когда с ними возишься, вообще, когда обращаешь 
внимание. Я ублажаю их птичьи вкусы, как только умею 
и могу. Правда, они не очень разнообразны: качаться на 
гирлянде или склевать сердцевину салата. Знатоки обе­
щают, что в апреле они начнут выводить птенцов. 

Однако, пора отсылать письмо. Напишите, дорогая, 
как себя Вы чувствуете? Прошло ли Ваше утомление? 

Хорошо бы Вам принимать «фитию>. Это лекарство 
укрепляет нервную систему. 

219 



Посылаю Вам открытки. Этот домик - скит над 
Реймсом, а монах - игумен его, отец Алексей Ки реев­
ский (из рода Киреевских - славянофилов), 30 лет был 
на Афоне, «имел откровение» идти в мир, перебрался во 
Францию и тут основал скит. Живет с двумя ученика­
ми-монахами у самого кладбища, соблюдает строгий 
афонский устав с ночными службами, которые длятся 
по ночам с 1 2  до 5 утра. Это отец Алексей снабжает меня 
книгами о старчестве. (Он привез свою библиотеку с 
Афона.) Когда будет тепло, собираюсь к нему в гости. 
Рядом со скитом он выстроил барак для приезжающих, 
такая же «избушка на курьих ножках», как и скит, но 
весной ничего, жить можно. Окрестные французы хоро­
шо относятся к нашим «отцам пустынникам», почитают 
за усердие и подвижническую жизнь. Место пустынное, 
только кладбище рядом, потому и у далось о. Алексею 
купить этот участок земли за пустяки какие-то: кто же 
поселится возле кладбища! 

Опять заговорилась с Вами, милая Верочка. Теперь 
уже «окончательно кончаю». Целую крепко. Привет 
Ивану Алексеевичу и Вашим «детям». Жду весточки. 

Таня 

ПРИМЕЧАНИЯ 

Sabatier, Louis Auguste (1839-1901 ), религиозный мыслитель. 
2 Jergenson, основатель протестантского богословского факуль­

тета в Париже. Датский писатель. Написав книгу о св. Франциске 
Ассизском, перешел в католичество. 

Понедельник 
26.Ш.34 

Ваше письмо, Верочка, меня огорчило. Что же, доро­
гая, с Вами? И еще доктор пугает, что выздоровление 
нескоро . . .  Я думаю, это реакция на последний год Ва­
ших материальных забот и трудов. И столько грустных 

220 



вестей пришло из России . . .  А затем - суета: Париж, 
Стокгольм . . .  опять Париж. Понимаю, как трудно в этом 
состоянии читать что-нибудь отвлеченное, да и вообще 
сосредоточиться. Болезнь сама по себе не тягостна, если 
не отражается на душевном состоянии; иногда она даже 
обостряет мысль и благоприятствует духовной жизни. 
Но такие благодатные болезни не часты, а обычно не­
мощь овладевает и телом и душой. 

Простите, дорогая, если в этом состоянии я еще стала 
много и утомительно рассказывать Вам о старцах, о их 
поучениях . . .  В тот день, вернее, дни, когда писала, я со­
ставляла себе в назидание список «СЛОВ», извлекая их из 
множества рассказов о встречах со старцами, которыми 
наполнены книги о них (иногда они не написаны, а 
просто составлены из этих рассказов очевидцев). Кое-что 
прочитала Зинаида Николаевна, кое-что нам очень понра­
вилось по меткости и уменью сложное упрощать до при­
баутки. Под впечатлением своей работы я и обрушилась 
на Вас со старцами. 

Вот видите, мы с Вами одинаково о Марине Цветае­
вой. Может быть, мы о ней и верно, потому что главное 
отделяем от второстепенного. Марина Цветаева прочла 
доклад о Белом. Ее винят за излишнюю откровенность, 
за чтение писем к ней Белого с эстрады . . .  «Было нелов­
ко . . .  » Может быть, «было неловко», но это же маленькая 
женская слабость - болтливость о том, о чем лучше 
смолчать; на это хочется посмотреть как на второстепен­
ное: необдуманный порыв - и только. Сказался и дух 
времени, вероятно. Теперь «en vogue» все узнавать и все 
рассказывать о жизни примечательных людей, даже то, 
что никогда раньше не подлежало бы обнародованию. 
Вспомните хотя бы опубликование писем бедной Госуда­
рыни! Интимнейшие письма жены к мужу . . .  И сколько 
за эти годы в этом же роде было «ужасов». А что гово­
рить о грязном фельетоне Осоргина1 о берлинской жизни 
Белого - и сейчас же после похорон!2  Почему с людьми 
после их смерти, как с вещью? Как при жизни было 
бы невозможно, потому что грубо? Никак мне не при­
мириться с этой «национализацией» интимности, того 

221 



милого, тайного круга переживаний человека, который 
для него одного и существует и должен, если на то его 
воля, с ним и исчезнуть. 

Была вчера на любимой службе «Похвала Богороди­
це» и опять в изумлении,  точно впервые. Может быть, 
одно литургическое творчество и способно передать (и 
то, конечно, приблизительно - в символах) тончайшую 
красоту божественной женственности. Никаким логиче­
ским понятием ее не уловить. Эти ликующие всплески 
хора «Радуйся, Невеста неневестная» . . .  и опять «Радуй­
ся . . . » и «Радуйся . . .  » ,  а затем «Взбранной Воеводе победи­
тельная . . .  » и через 2-3 икоса вновь о победности благо­
датной женственности над всяким злом («яко имущая 
державу непобедимую» . . .  ) - и опять ликующее: «Радуй­
ся . . .  » И что это такое - таинственная «Невеста неневест­
ная»? Я много думала над этим, искала в Библии,  в 
пророках (правда, недостаточно, надо больше), но пока 
только в Бытии (3, 5 - 16) и в псалме 44, 1 1 - 1 8  нашла хоть 
какой-то богословский ответ на преображенную «Еву» 
(«нову ю  Еву», как говорит церковь). Мы молимся Бого­
родице, но этого мало, то есть, я бы хотела еще что-то 
знать. Есть особый религиозный путь - «подражание 
Христу»,  а есть ли путь приближения к богородичной 
женственности? Или «Не про нас это писано»? И между 
Нею и нами - пропасть разнопородности, как учат като­
лики (immaculee conception)? Но Православие настаивает, 
что и Богородица была в первородном грехе, как мы, и 
пропасти нет. Если Вы мне напишете, чт6 думаете об 
этом, будет польза большая. Иногда «вместе» находишь 
ТО, что ОДНОЙ не ПОД силу. 

Простите, если я опять пространно и, быть может, 
утомительно. Но я пишу обычно (в таких письмах, как к 
Вам) о том, что в данное время меня волнует или о чем 
пристально думаешь . . .  а написанное нынче - следствие 
Пятницы, «Похвалы Богородице». 

Стоит весенняя ясная погода. Чувствуется прибли­
жение весны, но все еще надо в зимнем. Свежо. Жду не 
дождусь Швейцарии, но раньше 15 июля не уехать по 
разным соображениям. Вот если бы и Вы собрались в 

222 



горы ! Как бы отдохнули !  Мы имеем шестилетний опыт 
и можем смело утверждать, что высота (мы выбираем 
высоту 1 700- 1 800 м) чудодейственно влияет на орга­
низм (особенно на обмен веществ, на расстройство функ­
ций желез). Уж я не r:оворю о сердце. В Швейцарии 
стало жить дешево: можно найти пансион за 30-35 фр. 
(франц.); еще 2 года тому назад менее 50 нельзя было 
жить. И скидка летом на железных дорогах 45%! Я 
мечтаю всякую весну о Швейцарии как об уголке рая. 
Люблю снег, горы и тишину в горах. И горные суровые 
леса . . .  

Очень бы мне хотелось, чтобы и Мережковским Бог 
помог нынче отдохнуть в Швейцарии. Мы уже многих 
соблазнили из русских парижан, и все соблазненные 
ежегодно - ту да. Милюковы уже 4 года; Волковы тоже.; 
Мышевские тоже. Если бы и Вас удалось мне уговорить! 
Только надо забраться очень высоко. Все дело в высоте. 
Я почему-то уверена, что Вы бы там окрепли и все Ваше 
недомогание там как рукой сняло. 

Иду гулять - и за покупками. Целую Вас, милая Ве­
рочка, и жду вестей, Бог даст, хороших . . .  Привет от нас 
обоих Ивану Алексеевичу. 

Татьяна 

ПРИМЕЧАНИR 

1 Осоргин М.А. ( 1878- 1942), писатель. 
2 Андрей Белый умер в 1934 г. 

( Проgолжение слеgует) 

223 



Н О В ИН К А / Н О В ИН К А / Н О В ИН К А / 

ИЗДАТЕЛЬСТВО « YMCA-PRESS• 
ПРЕДЛАГАЕТ ВАШЕМУ ВНИМАНИЮ 

МАРИНА ЦВЕТАЕВА 
Песнь жизни 

MARINA TSVETAEVA 
Un chant de vie 

Труды Международного Симпозиума, 
проходившего в октябре 1992 г. в 

IV Парижском университете :Щ: 
Colloque lnternational de Paris 

В книге опубликованы доклады А.Саакянц, Н. Катаевой­
Лыткиной, В. Швейцер, Л. Мнухина, Ю. Клюкина, Е. Корки­
ной, А. Копршивовой-Вуколовой, Д. Десанти, В. Лосской, 
Г. Горчакова, М .  Белкиной, О. Ревзиной, Л. Зубовой, А .  Воз­
несенского, С.Синьорини, Е. Эткинда, Л. Файлер, С .  Ель­
н ицкой, И. Кудровой, А. Смит, И. Шевеленко, Г. Ванечко­
вой, Э. Анри, Ж. Бонамура и М. Этьен. 

YMCA-Press , Paris,  1 996,  433 стр. Цена: 180.- фр. 

Заказы направлять: LES EDIТEURS REUNIS -

1 1 ,  гuе de la Montagne Sainte Genevieve 

75005 Paгis, Fгance - Те!. : 43-54-74-46; Fax: 43-25-34-79 

���� ··:--..: 



11 СУДЬБЫ РОССИИ 11 
Александр СОЛЖЕНИЦЫН 

ДОКЛАД 

На Четвертых Рождественских образовательных 
чтениях при Московской Патриархии 

21 января 1 996 

Ваше Святейшество! 
Честные отцы ! Уважаемые коллеги! 

Осмелюсь предложить собравшимся некоторые соо­
бражения, как сегодняшнее церковное состояние соотно­
сится с нашим историческим прошлым. Я надеюсь, они 
окажутся небесполезными для вопроса об образовании в 
русской школе. 

В жестоком кризисе России, который поразил всех нас 
и в котором виноваты все мы, нельзя нам не оглянуться 
на то прошлое, десятилетиями и даже веками подгото­
влявшее этот кризис. Русская Православная Церковь тоже 
вложилась в это бедственное течение и тоже разделяет 
ответственность за сокрушительное историческое пора­
жение русского народа, испытанное и испытываемое им 
в ХХ веке. 

По моему глубокому убеждению, первая роковая тре­
щина в нашем хребте, первый жестокий удар нашему 
духовному и национальному сознанию мы нанесли себе 
губительным Расколом XVII века, безоглядно жестокими 
карами государственной и церковной властей по отно­
шению к миллионам вернейших и трудолюбивейших 

225 



своих подданных, и всё - лишь из-за мелких, необяза­
тельных обрядовых новизн. И это жестокое преследова­
ние своих единоверных мстительно, с пароксизмами 
усилений,  п родолжалось - невероятно вымолвить -
250 лет! - до 1 905 года, когда и прекращено-то было 
не по раскаянию той и другой власти - а от общего 
сотрясения России, уже предвестника конечного обвала. 
Скоро минет с того года и еще столетие - и поднялись 
ли мы до того, чтобы наконец просить прощения у гони­
мых? Нет, в разных ветвях нашей Церкви решились 
только . . . простить их, гонимых, и снять с них анафему. 
Одна эта историческая борозда обнажает, насколько же 
мы негибки сознанием и насколько же не созрели до 
широкодушия. 

Мы и понесли свою расплату. Под имперской дланью 
правительства пригнетённо теряя свою независимость и 
свой духовный авторитет, наша Церковь вслед за потерей 
большей части образованного класса стала в конце XIX 
и в начале ХХ терять верующих в самой цельной и пре­
данной части народа - в крестьянстве, в селе, не говоря 
уже о простонародьи городском. Это нравственное отпа­
дение уже тогда открылось внимательным взорам, а с 
приходом революционных лет оно стало питательной 
почвой, поставщиком кадров молодежи, так потребных 
революционерам для их разрушительных действий. 

Н изшей точкой падения самодостойности Русской 
Православной Церкви, унижения ее, видится мне фев­
раль-март 1917  года, когда церковные иерархи, когда Свя­
тейший Синод, запуганные политическим и идеологиче­
ским ветром эпохи, не только не нашли в себе стойкости 
п реградить п уть развалу России, сказать своё громкое 
и властное «нет», но послушно включились в игру 
февральских однодневок и даже в пошлую их термино­
логию. К счастью, от этого низшего мига началось уже 
и взнятие, подъем церковного духа: и воодушевленные 
народные выборы митрополитов Тихона и Вениамина, и 
начало заседаний Поместного Собора, оставившего нам 
наследство и посегодня драгоценное, еще во многом не 
использованное. Однако это начавшееся духовное возро-

226 



ждение уже непоправимо отставало от стремительного 
хода революционных сотрясений России. 

Да, в коммунистических зверствах 20-х годов Русская 
Православная Церковь выстояла сотнями и тыся чами 
мучеников, безколебно отдавших жизнь за веру с душев­
ной твердостью античных первохристиан. Их пример, 
крепость и правота их духа - завет нам, и свидетель­
ство, что живой поток веры не пресекался в русском на­
роде и после Серафима Саровского, и во все десятилетия 
массового обезбоживания. Однако на поверхности, для 
мирового обозрения, видится другое: большевики граби­
ли алтари, закрывали, оскверняли десятки тысяч храмов, 
сотни монастырей , - и лишь в 1 9 1 8- 1 92 1  встретили 
разрозненные попытки сопротивления, а в последующем 
десятилетии, при полном разорении и омертвлении 
православного лика страны - наш народ уже не имел 
воли к сопротивлению, зато в каждом селе находился 
доброволец взлезть на купол храма и сшибить крест. И в 
глазах всего мира так и висит над нами повторяющимся 
укором: как же ваш народ все это допустил? значит, он 
сам этого хотел? Тем, кто не пережил нашего ада - и 
объяснить-то невозможно. (Снаружи и и здали было 
не заметно, что именно это большевицкое гонение на 
Церковь и отбирало, и закаляло подлинно веру ющих, 
готовых на жертвы и даже смерть за веру. Хорошо помню 
и по своим мальчишеским впечатлениям, как в конце 
20-х годов именно эта атмосфера преследования Церкви 
создавала и притягательность к посещению церковных 
служб, распрямляла душу.) 

Конечно, массовое отпадение от христианской веры -
это процесс мировой, и длится уже не первое столетие, 
и русский народ не авангардный в нем, - но сложилось 
так, что именно у нас большевицкое глумление столь 
кричаще выявило мерзость той пропасти, в которую опал 
народный дух. 

Однако чтобы не сваливать все происшедшее на силу 
внешнюю относительно христианства, надо с самоответ­
ственностью спросить: а в чем мы с а м и подготовили 
этот провал? Из первых вопросов, встающих тут: хотя 

227 



вектор неотмирности органически присущ христианству, 
но в уклонении русского православия «ОТ мира сего» не 
было ли избыточного перекоса? Верна ли была почти 
принципиальная внесоциалыюсть православия? (Или, 
точней: не только преимущественная, но почти всецелая 
обращенность его к воздействию личностному.)  

Это не раз отмечали наши мыслители. Бердяев пи­
сал: « Православие не воспитало русского человека для 
исторической жизни, для самостоятельности и дисци­
плины.» Иван Ильин: Народное самочувствие, еще от 
�1осковской Руси, таково: мы хра:ним единственную веру, 
и нам нечего перенимать у других; но это - церков­
но-национальное самомнение, неподвижность быта и 
сознания, опасная духовная инерция. 

Изучая предреволюционную русскую историю, я не 
мог не поразиться: на крупнейшие общественные собы­
тия у нас были в арсенале как будто всего только два 
общественных ответа: или отслужить молебен, или 
отслужить панихиду. В таких двух поворотных точках 
истории, как убийство Александра П и убийство великого 
реформатора Столы пина, - разве мы ответили на 
злодейства усилием п родолжить и раз.вить реформы? 
Нет, только панихидами. Считали ли современники, что 
это освобождает их от действий? А на судьбоносны й  
урок самсоновского поражения в 1 9 1 4  году м ы  даже и 
панихидами не отозвались, но перекрыли ликованием о 
прибытии в Ставку чудотворной иконы. 

Посмотрите, как социально энергичны и католи­
чество, и протестантство, и ислам, и иудаизм, - они 
активно участвуют в общественной жизни верующих. 
Конечно, и русская дореволюционная Церковь создала 
по стране сеть богаделен, приютов, строила прославлен­
ные впоследствии больницы. И все же: именно право­
славие разрешало себе чрезмерно ослабить внимани.е 
к земной жизни в помышлениях о мире ином. И посмо­
трите, как большевики острее всего боялись и запре­
щали именно социальные проявления нашей Церкви : 
у же уступя с 40-х годов и часть храмов и право бого­
служения внутри храмов, - они жестоко подавляли 

228 



всякое церковное движение из храма в общество, в быт, 
даже в благотворительность. А уж в нашем сегод­
няшнем невиданно смятенном обществе, при нашей 
потерянности не только в духовной , но и п рямо в 
общественной жизни, когда в стране не стало уже почти 
никаких организованных сил, истинно озабоченных 
,судьбой России, - насколько же народ нуждается в помо­
щи от православной Церкви и положительной актив­
ности ее, выходящей за пределы лишь приходского 
благочестия. 

Конечно, принимая решение вести активную социаль­
ную жизнь, Русская Православная Церковь вынуждена 
определить и ряд конкретных дозволений и ограниче­
ний. Так, решением Архиерейского Собора декабря 1 994 
года запрещено участие священников в полити ческих 
партиях - и это не вызывает сомнений. Но тот же Собор 
запретил священникам и личное участие в законода­
тельных органах - это уже можно оспорить. В послед­
них дореволюционных Государственных Думах бывало 
по 20 и больше депутатов-священников, и их присутствие 
и деятельность там влияли на Думу в положительну ю 
и благотворную сторону. А сегодня кроме центральной 
Думы существуют законодательные собрания и в обла­
стях, иногда и в районах, надеюсь, разовьется и земство, 
- и практическое участие священства во всех них может 
дать еще более плодоносные результаты. Зачем же надо 
лишать окружающу ю жизнь прямого воздействия на 
нее - священства? 

Вот, последний Архиерейский Собор постановил 
«активизировать сотрудни чество Церкви со светской 
прессой, радио и телевидением». Эта форма могла бы 
оказаться и весьма плодотворной, но только при искл ю­
чительной осторожности использования ее. Всякое зло­
употребление ею, всякий переклон в сторону показности 
может причинить вред. Например, когда при безусловно 
желанном, особенно для нашей обездоленной глубин­
ки, показе праздничных богослужений ,  телевидение 
выпячивает присутствие высоких гражданских чинов, со 
свечами в руках. 

229 



Сложнее вопрос о соотношении Русской Православ­
ной Церкви и российского правительства. Нечего и 
говорить, что никогда уже не возобновится соотношение 
дореволюционное, не надо его и добиваться . Но на­
сколько вообще следует Церкви держаться за государ­
ственную руку и поддержку? Это и в самые благоносные 
времена не усиляет духа Церкви - и безусловно ослаб­
ляет ее позиции в глазах народа, особенно неверующей 
ч асти его. Тем менее это желательно в наше смутное 
время, когда правительственные органы и не владеют 
реально обстановкой в стране, и еще менее того пользу­
ются доверием и симпатиями народных масс. Вступая в 
великий подвиг помочь русскому народу в его духовном 
и физическом возрождении, и еще особенно в нынеш­
ний момент, который Е го Святей шество справедливо 
охарактеризовал как мировоззренческую растерянность, 
духовный вакуум, заполняемый безнравственностью 
и псевдокультурой , - наша Церковь должна обрести 
мужество укрепляться самостоятельною силой в стране. 
Тесное сотрудничество с правительством еще более 
затрудняется для русской Церкви и тем, что российское 
государство ныне держится за фальшивую форму «феде­
рацию>, исторически не присущую России, никогда в ней 
не бывавшую, наследие ленинского плана подавления 
Р оссии. Форму , как бы вырывающую прочь из России 
обособленные пространства. Форму тем более нелепую, 
что русские составляют в стране подавляющее большин­
ство, 82% населения. 

Другая сторона: каковы остаются обязанности россий­
ского государства относительно православной Церкви? 
Всесовременно и всемирно признано, что всякая Церковь 
должна быть отделена от государства. Но в нашей специ­
фической советской и послесоветской обстановке :этот 
тезис усиленно толкуется в том смысле, что Церковь дол­
жна быть также полностью вытеснена и из общественной 
жизни. (Впрочем, такое же мнение овладевает и Соеди­
ненными Штатами, укрепляется и в некоторых европей­
ских странах.) Однако: отделение Церкви от государства 
никак не означает отделения Церкви от общества! 

230 



И еще одна сторона: Церковь отделена от госу дар­
ства, да, - но может ли наше российское государство 
позволить себе быть отделенным от христианской этики? 
От порожденной православием национально-культурной 
русской традиции? Да еще после того исторического 
груза вины и злодейств, которые государственная власть 
в нашей стране 70 лет совершала по отношению к Рус­
ской Православной Церкви, длительней всего и жесточе 
всего именно к ней? Да, Церковь ныне почти повсюду 
в мире отделена от государства - но духовная традиция 
не подвластна юридизму. И ни у кого и сегодня не вызо­
вет протеста выражение: «Франция ( Италия, Испания, 
Литва) - католическая страна», или «католическая Цер­
ковь - душа Польши». Однако с негQдованием будет в 
публичности воспринята фраза: «Православие - душа 
России», - хотя именно из православия и на правосла­
вии выросла Русь. 

При всеизвестном уже общем мировом падении хри­
стианства в нашу эпоху (пишут, например, что в Герма­
нии, в недавнем опросе, 40% не могли объяснить, в чем 
суть праздника Рождества) - казалось бы: все отдельные 
ветви его, отдельные христианские конфессии должны 
бы дружески сотрудничать в противостоянии мирово­
му атеизму, а уж никак не конкурировать, не стараться 
отобрать , поле влияния друг у друга. Но именно это 
происходит сейчас на территории России: и протестант­
ство, и особен но католичество с энергичным напором 
устремились завоевывать верующих в нашей стране, хотя 
насколько естественней было бы им усилить заботы о 
пастве, теряемой в своих странах, где церкви часто пусту­
ют. И неужели такая агрессивная конкуренция - в духе 
примирительного экуменизма? Как тогда понимать слово 
«экуменизм»? Да, конечно, при высокой взнесённости 
юридических представлений нашего века - «все имеют 
на всё равные права». Но как часто повсюду это равен­
ство оказывается мнимым, если оно не подкреплено 
презренньiм металлом. Так и в нашем случае: после 
70-летнего также и материального разгрома русского 
православия, при его нынешней материальной бедности 

231 



- какие равные возможности у него могут быть при 
валютном перевесе иностранных проповедников, легко 
закупающих длительные телевизионные программы 
или финансирующих свои организационные структуры 
на территории России? Все мы - в том числе и наше 
государство, ответственны и перед русской историей, и 
перед русской культурой, в которые вклад православия 
несравним с другими вероисповеданиями. Всю глубину 
и объем нашего бытия нельзя определять одними лишь 
юридическими мерками. Проблема тем более обостряет­
ся, когда речь идет о религиозных и даже псевдо-религи­
озных (принявших религиозную окраску для мимикрии) 
сектах, среди которых есть прямо преступные, извраща­
ющие даже и воспитание наших детей. Пока мы выслу­
шиваем строгие предупреждения, что Церковь должна 
быть отделена от школы, - а секты уже во множестве 
льются в наши школы под разными прикрытиями и 
переучивают на свой лад наше отрочество, я получаю об 
зтом тревожные жалобы родителей и учителей. (Есть и 
организации всемирной силы и необъятных денежных 
средств, например так называемая «церковь Муна».) 

Однако надо и признать, держа в памяти наше прош­
лое, что Церковь наша многие века была освобождена от 
реального духовного соревнования с другими конфес­
сиями за души верующих - а способность к такому 
соревнованию утрачивать нельзя. 

Есть и еще сторона в соревновании вероисповеданий, 
на которую мы, по общему принципу начинать исправ­
ление всегда с самих себя, должны обратить су губое 
внимание. Вот - русский баптизм. За эпоху большевиц­
кого л ихолетья, когда православная Церковь была и 
полностью запрещаема подолгу, - баптисты приобрели 
столь большой успех среди русского населения, какого 
и сравнимо не бывало у них раньше. Они отнюдь не 
используют грубых приемов иных западных сектантских 
проповедников - не опирают моральных призывов на 
доводы расчета , не используют и шаблонной рекла­
м ы .  Они воистину ищут смиренности, а евангельскую 
проповедь ведут для соотечественников - на простом 

232 



доступном русском языке и в полносознательной связи 
с современностью. Тут - мы должны увидеть для 
нашей Церкви предупреждение. 

И еще особенный поворот вопроса в том, что русские 
баптисты - наши единокровные соплеменники, в обыч­
ной жизни - это обычные русские люди. Если мы порой 
используем термин «национально-религиозный нравст­
венный идеал», и это правомерно, то надо охватывать и 
все выводы отсюда. Как никто из нас не может войти в 
веру иначе, чем неся с собой и весь свой индивидуаль­
ный душевный комплекс, - и только уже в устоя нии 
и развитии своей веры пытается облагородить е го и 
возвысить, - так мы и не можем войти в веру иначе, 
нежели неся с собой и наши национальные характерно­
сти и ми рочувствие - и только в христианской вере 
возвысить их. Никак не правы те, кто говорят: станьте 
«Просто христианами» и забудьте о своей нации. Это - и 
неосуществимо, да и попирает неведомы й нам Госпо­
день замысел о нациях. (Приводят довод: ведь сказано в 
Евангелии:  «несть эллина и иудея». Однако изречение 
это имеет в Евангелии и продолжение: «Несть женска 
пола и мужеска», - а значит, вся мысль Нового Завета 
не должна быть трактуема столь примитивно.) 

За последнее почти целое столетие уничтожения, 
пленённости, страдальчества нашей Церкви, за век, где 
мы были лишены простора естественного развития, -
человечество совершило в понятиях и быте несколько 
стремительных прыжков-переворотов - и мы теперь 
ДОЛЖНЫ не просто подняться на НОГИ, НО и - не упустить 
влиять на наш столь изменившийся народ. 

Большинство нашего народа - как, впрочем, и боль­
шинство современного человечества - это новые языч­
ники. Вход к ним с христианской проповедью - труд­
ней, чем к язычникам античного времени. Нынешние 
язычники либо нахватались верхов разных идеологий , 
философий ,  наук, либо даже изощрены в них - и во 
всяком собеседнике естественно претенду ют встретить 
уровень не меньший.  

233 



На моих за последние полтора года многочисленных 
публичных встречах в России мне не раз приходилось 
слышать от соотечественников фразы , подобные такой:  
«Да,  мы конечно за духовное и нравственное возрожде­
ние России - но не через Церковь: она обращает нас в 
прошлое». Многие русские люди сегодня либо чужда­
ются традиционного право_славного богослужения, либо 
вообще не принимают христианского мировоззрения. 
И звестны и такие случаи: побывав в храме несколько 
раз, современны й человек отвергается от него больше, 
чем если бы не переступал и порога. И - к а к же 
говорить с ними православным проповедникам? Чтобы 
и меть успех, нельзя выступить с беспрекословной ди­
ктовкой : «А вы - перестройте ваше сознание, и будьте, 
как мы. Подражайте нам!»  

Из одного областного города, не  стану его тут назы­
вать, я получил вот уже не первое письмо от своего 
давнего корреспондента, он писал мне и в Америку. Он 
- преподаватель средней школы, и рассказывает о све­
жем опыте общения-беседы, который произвело епар­
хиальное руководство: устроило встречу священников 
и студентов тамошнего православного университета с 
одной стороны - и учителей городских школ с другой. 
Приведу отрывки из его письма: «Мы, в большинстве 
у чителя истории и литературы, пришли на встречу с 
огромным интересом и желанием - если не войти в 
Церковь, то, во всяком случае, приблизиться к вере. Но 
результат и наше общее впечатление от мероприятия 
оказались неожиданными для нас самих: нас всех что-то 
оттолкнуло, разочаровало. Владыка - по мироощуще­
нию настоящий борец за православную веру, объяснял 
нам сущность ее энергично и прямо: «Это огромное 
счастье - быть православным и верить в Христа, быть с 
Ним и в Церкви: нет в мире ничего такого, что могло бы 
сравниться с этим чувством единения». Его искреннее 
глубокое ч увство выплеснулось как бы в отчаянии от 
сегодняшней тяжелой для Церкви обстановки. Однако 
его помощники (и принявшие сан сравнительно недавно) 
п роизвели удручающее впечатление: какие-то вялые, не 

234 



уверенные в том, что говорят. Они, а также студенты, 
оказались во многом некомпетентными толкователями. 
Безусловные знатоки молитв и вceii служебной прак­
тически-лнтургическоfi стороны Церкви, они, однако, 
не проявили сколько-нибудь полных гуманитарных 
знани й ,  связи с историей ,  литературой, религиозной 
философией ,  да и по богословию не могли ответить на 
дотошные вопросы ш кольных учителей .  Чувствуется, 
что Церковь сегодня очень слаба составом, и некоторые 
священники чаще отпугивают от веры, чем привлекают 
к ней.»  - И еще такую деталь он Приводит: «Мы, учи­
теля, привыкли в школе говорить громко и внятно, змо­
ционально, иначе не завладеешь аудиторией. А у высту­
павших священников - речь тихая и едва слышная 
даже при полной тишине в зале. Да, учителя - терпе­
ливые люди, они будут слушать, не прерывая и молча, 
все, что им говорят, и даже с чем они не согласны. Но 
попробуйте подобным образом поговорить с рабочей 
аудиторией ,  которая собирается ныне исключительно 
по поводу зарплаты, - засмеют, зашикают, не захотят 
выслушать и понять.» - И заключает: «Эта встреча убе­
дила меня, что в ближайшие годы массового воцерко­
вления народа не произойдет. И все возбуждеюiые 
несколько лет назад разговоры о «религиозном ренес­
сансе»,  о · переполненности храмов - только благие 
пожелания. И кто из моего круга не остается в безрели­
гиозном состоянии, те часто уходят в инославие, в секты, 
- не потому, что им так уж нравятся баптисты, а оттого, 
что православная Церковь кажется _им косной, архаич­
ной, громоздкой, как будто лишающей их самостоятель­
ности на пути к Богу . Вот такая обоюдная разобщен­
ность: священники - там, сами по себе, а мы - здесь, 
горды и отвергаем не проверенное нашим разумом»" .. 

Очень понимаю эту трудность: объясшпься н быть 
поняты м ныне в области релп гпозных размышле 1111ii .  
Приложу мой малый опыт: в «Красном Колесе» я напи­
сал несколько религиозных и даже церковных глав. Но 
над каждым абзацем и каждой строчкой я старался ощу­
щать и видеть - читателя только современного, не смея 

235 



допустить выражений догматически вещательных или 
языком уже отошедшей поры. 

Что поделать? - мы живем в э т о м  труднейшем 
времени, и после десятилетий грубейше материального 
восприятия жизни, еще по-новому ожесточившегося в 
последние годы . И мы обязаны напрячься и понять 
современное безбожное сознание - и в его самоуверен­
ности, и в его неуверенности - и искать, и искать все 
возможные точки наших положител ьных контактов с 
ним. Мы обязаны научиться разговаривать и с полными 
атеистами, и с ищущими веры - без самодовольства 
единственных охранителей Истины и на языке, который 
приемлем для современников, не отталкивает их. Рас­
слышать суть их вопросов - и давать им ответы в фор­
мулировках, соответственных развитию сегодняшнего 
ч еловека. Вот тут и при годится исконная православная 
традиция личностного воздействия. 

Да, п равославному духовенству еще много понадо­
бится усилий, чтобы утвердить за собой авторитет 
духовного направителя масс. И надо крайне остерегаться 
самим и удерживать тех, кто в проповедничестве отдает­
ся воинству ющему антикультурному направлению, да 
еще с повторением прежде усвоенных приемов тотали­
тарной эпохи. Но как же нам, после высших достижений 
русской православной мысли в ХХ веке, позволить себе 
отделиться от них и опуститься ниже. 

Двадцать лет назад в обширном письме III Собору 
Зарубежной Русской Церкви мне пришлось напомнить: 
«Загадочным образом всякое стояние, чтоб удержать свои 
позиции неискаженными, должно развиваться во вре­
мени . »  Это - справедливо во многих исторических 
ситуациях, это вполне относится и к сегодняшнему 
положению Русской Православной Церкви. Нисколько 
не колебля ни ее основ, ни православного миропонима­
ния - искать и доводы, и формы, и действия, внятные 
нашим современникам-соотечественникам. 

Да и как можно спорить с абсолютной неизбежно­
стью какого-то обновления форм и обрядов богослуже­
ния? К то бы в раскольном споре XVII века предсказал, 

236 



что наследники тогдашних победителей, говорившие : 
«Нет ничего страшного в естественном изменении обря­
дов», - именно мы через три века скажем : нет! никаких 
и ни малейших изменений не допустим! 

В какой-то степени неизбежно обновлять не только 
язык возвестий внешнему миру, язык проповеди, - но 
и сам язык богослужений. Архиерейский Собор 1 994 го­
да выразил согласие и с этим: продолжать изъявленное 
Поместным Собором 1 9 1 7  года намерение по упорядо­
чению богослужебной практики и редактировани ю цер­
ковных текстов. 

Не мню себя призванным к решительному суждению 
о вопросах столь важных для Церкви, но по общему 
праву всякого рядового мирянина сужу на основе собст­
венного долголетнего опыта :  сам язык богослужения 
настоятельно требует ощутимого обновления за счет 
перехода в ряде мест с церковнославянского языка к рус­
скому - при значительном сохранении и церковносла­
вянской торжественности. Однако этот труд не может 
быть выполнен только на основе квалифицированного 
богословия. Такое освежение богослужебного языка есть 
труд и боговдохновенный и поэтический, требующий 
гениального чувства обоих языков. 

Из нынешней душевной потерянности в нашей стра­
не, как и, шире, из духовной затемненности сегодня­
шнего мiра решающим путем видится - образование 
отрочества и юности, ему-то в основном и посвящены 
наши Чтения. 

Будущее православного образования в приходских 
воскресных школах ,  в православных гимназиях суще­
ственно зависит от того, насколько наши священники 
окажутся не только прочно эрудированными в образова­
тельных предметах, но - умелыми педагогами, чуткими 
и к сегодняшней психологически непростой юношеской 
аудитории. Однако вот, объезжая российские области, я 
узнавал, что воскресные ш_колы устрояются далеко не 
везде и с немалым тру дом. 

237 



Д а  и самая общая постановка и цель школьного 
образования сегодня не определены четко: каковы же их 
задачи? какую именно Россию мы хотим высветлить из 
растущих граждан? А с христианской точки зрения: не 
можем же мы отдать образование простому заглаты ва­
нию суммы знаний , некоему компьютерному потоку, с 
безразличием к душевному созревани ю ученика. Но 
какие меры могут внести в школу воспитание духовное 
и религиозное? Они должны быть гибкими и находчи­
выми при тех черствых условиях, которые ставит перед 
нами век. (Промелькнул и циркуляр российского мини­
стерства просвещения: «недопустимо религиозное воспи­
тание в школах в любых формах»! .. ) Сегодня в системе 
общеобразовательных школ совсем не лучшим, а скорее 
сильно упрощенны м выходом было бы настаивать на 
прямом преподавании закона Божьего как отдельного 
предмета. Также уходим мы от цели и преподаванием 
схематичного «общего религиоведения», которое в наших 
условиях и поручают к тому же бывшим профессиональ­
ным п реподавателям атеизма, - можно представить сте­
пень их искренности. Нет. Христианское мировосприятие 
естественней всего вошло бы в душ п  у чеников через 
охватывающую атмосферу преподавания - и не только 
предметов гуманптарного и эстетического цикла, не толь­
ко через хрестоматии по литературе 11 историп, через уро­
ки психологии. Также и преподавание цикла естествен­
ных наук может - как его повести, я согласен с игуменом 
Иоанном Экономцевым, - создавать в учащемся либо 
ощущение своего гармонического родства с природным 
мiром, лпбо позитивистского надмения над ним. 

Н аконец п об общей структуре школьной системы 
образованпя в России. Она, наряду с непременной цель­
ностью, сохраняющей культурное единство государства, 
должна обладать и свободой вариатпвностн и разнообра­
зия школьных устройств - и родители должны иметь 
право выбирать у чебные заведения в соответствии со 
своими убеждениями. В некоторой мере здесь пособят и 
негосударственные школы, если преодолеют организа­
ционные и фпнансовые трудности. 

238 



Я думаю, наше Совещание, собравшее неравно­
душных тружеников ШКОЛЬНОГО поля, услышит много 
практических соображений и предложений , как именно 
осуществлять православное воспитание юношества, тер­
пеливо готовя оздоровление всей духовной атмосферы 
России. 

239 



в.и. соколов 

ПОСЛАНИЕ ПАТРИАРХА* 

С начала 1 923 г. мы с отцом стали проживать в г. Смо­
ленске, его родном городе, где он окончил Духовную 
семинарию и в котором его избрали теперь настоятелем 
Н ижне-Никольской (самой большой в городе) церкви. 

Мы поселились на окраине города на Покровской 
горе, сняв комнату в частном доме. 

Я с первого сентября начал учиться в 3-м классе I де­
вятилетней школы им. Герцена, называвшейся еще с до­
революционных времен Торговой школой.  Внешкольное 
время всегда находился с отцом. Я скоро понял, что кра­
сота и благолепие Нижне-Никольской церкви не рас­
пространялась на всю русскую церковь. От отца я узнал, 
что глава церкви патриарх Тихон подвергался арестам. 
Верховную власть взял синод, руководство которым 
осуществлялось представителями реформационного 
течения - обновленцами или «живоцерковникамю> (от 
названия «живая церковь»). Судя по прессе, правитель­
ство поддержало новый синод и одобрило низложение 
патриарха. Однако многочисленная масса священников 
и епископов находилась еще в неопределившемся и 
даже растерянном состоянии, т.к.  некоторые крупные 
иерархи православной церкви входили в новый синод. В 
Смоленске намечался епархиальный съезд губернии, как 
звено системы мер нового синода по овладению управ­
лением церковью. Перед съездом для руководства Смо­
ленской епархии синодом был направлен из Москвы 
обновленческий архиепископ Алексей Дьяконов, произ­
веденный в архиерейский сан из числа женатых священ­
ников. 

Известие о предстоящем епархиальном съезде в Смо­
ленске всколыхнуло городское духовенство. Я помню, 

* Главы из Воспоминаний. Окончание. Начало см. «Вестник» 
№ 172. 

240 



как мы с отцом были в гостях у его семинарского това­
рища, отца Я кова Четыркина, священника окраинной 
церкви Гурия, Авивы и Самона. Помню, мы добирались 
к его домику в Садках в северо-восточной части Смолен­
ска по грязным немощеным улочкам. Домик, окружен­
ный со всех сторон садами, был уютен и чист. И хозяин, 
и хозяйка встретили моего отца, да и меня, всегдашнего 
его спутника,  очень радушно. 

Они принялись угощать нас медом в сотах с собст­
венной пасеки. Разговор скоро стал вращаться вокруг цер­
ковных дел и нового епархиального начальства. У отца 
и его товарища была единая точка зрения на несправед­
ливое ущемление прерогатив патриарха и на явно кле­
ветнический характер выступлений в печати некоторых 
церковных деятелей по поводу позиции патриарха в деле 
изъятия церковных ценностей в помощь голодающим. 

Отец Яков рассказал и о своей недавней встрече с их 
общим товарищем, пригородным священником Федо­
ром Лещевым, который однако с восторгом встретил 
новый подход синода к второбрачию духовенства. 

По дороге домой, уже в сумерки, мы спускались по 
круче Воскресенской горы с риском споткнуться. Были 
мы в гостях и у настоятеля Одигитриевской церкви,  
находившейся в центре, недалеко от знаменитых часов* 
на углу улиц Советской и Пушкинской. Он недавно слу­
жил в этой церкви, ку да перешел из Успенского собора. 
Лицо приветли вое и доброжелательное, обрамленное 
большой седеющей бородой. К священнику Спиридо­
нову о. Василию оказалось идти далеко. Он жил около 
своей Всехсвятской церкви в южной части города, в сло­
бодке. Серебряная борода и волосы делали его похожим 
на ветхозаветного патриарха. Полной его противополо­
жностью по внешности оказался настоятель Георгиев­
ской церкви, в верхней части города, у крепостной стены, 
отец Андрей Крылов, который приходил к нам на По­
кровскую гору, где мы жили. Отец Андрей имел бритое 
лицо и обычно ходил в студенческой шинели и формен-

* В Смоленске были единственные трехгранные уличные часы. 

241 



ной фуражке. Он внешне никак не был похож на свя­
щенника, но выделялся смирением и вежливостью. Я 
помню, как при прощании он несколько раз повторял: 
«Я никогда не буду с обновленцами». 

Отец в предсъездовское время часто писал и просма­
тривал книги своей библиотеки. Я как-то спросил, что 
он старательно пишет и переписывает. Он ответил, что 
ему поручили коллеги написать «декларацию» к съезду. 
Однажды он п рочитал мне свой труд на нескольких 
больших листах , очевидно для того, чтобы и самому 
послушать написанное. 

Мне очень понравилось обращение в начале: «Отцы 
и братие»! Далее все казалось складным. 

Я рким событием, запечатленным в моем детском со­
знании, явился епархиальный съезд Смоленской губер­
нии, на который меня взял с собою отец. Мы отправились 
туда с запасом времени, т.к. отец обещал показать мне 
собор, знакомый ему с детства. Мое внимание привлекла 
связка французских знамен, захваченных партизанами у 
наполеоновских войск, стоявшая около возвышения, где 
была установлена чудотворная икона Смоленской Божьей 
Матери. В передней части собора справа, на невысоком 
столике, стояли металлические башмаки св. Меркурия. 
Находясь вблизи иконостаса, мы рассматривали изуми­
тельную деревянную резьбу. Однако, шум в соборе стал 
усиливаться и у же целыми группами входили в храм 
участники съезда. 

В средней части собора были установлены ряды ска­
меек. Впереди небольшой стол и аналой. Входящие за­
нимали места на скамьях, что сделали и мы. 

Внезапно шум стих и к столу подошел архиепископ 
Алексей. Мы сидели не очень близко, но достаточно, что­
бы увидеть большую его бороду и умеренно длинные 
волосы с сединою. 

Он что-то произнес, и все несколько сот присутству­
ющих, в основном одетых в рясы, дружно и громко, стоя 
запели «Царю небесный . . .  >> Благодаря хорошей акустике 
прекрасно звучала в древнем соборе молитва. Казалось, все 
пели с воодушевлением. По окончании молитвы пред-

242 



седатель повернулся лицом к съезду и обеими руками 
благословил присутствующих. В ответ опять, но менее 
дружно: «Испо-ла-эти де-спо-та>> !  

Я впервые видел такое. Председатель разложил на 
аналое листки и громким ровным голосом стал что-то 
говорить. Я не проявлял интереса к нему, а разгляды­
вал сидящих за установленными поодаль столиками, 
над которыми было написано: «Запись желающих». У 
первого столика - «Губком Ж.Ц.», у второго - «Губком 
САДАЦ».  Это означало: губернские комитеты новых 
формирований: живая церковь и союз древне-апостоль­
ских церквей. 

После доклада архиепископа встал высокий священ­
ник, на груди которого виднелся крест, если не оши­
баюсь, на черной ленте. С первых слов чувствовалось: 
внимание присутствующих нарастает. Я тоже стал слу­
шать его внимательно, как вдруг у жаснулся фразе -
«обагренные кровью голодающих руки б. патриарха 
Тихона".» Я никогда не слышал · таких оскорбительных 
слов в адрес всеми любимого и уважаемого, по моим 
понятиям,  первосвятителя. Не только я был поражен 
хулою выступавшего. Раздался невероятный шум, здесь 
были и восклицания возмущения, и даже шум, произ­
водимый движением скамей, и может быть даже удары 
ног об пол. С трудом председателю удалось добиться 
тишины. Затем выступали различные ораторы .  Я слу­
шал невнимательно, с нетерпением ожидая написанную 
отцом декларацию. 

Но вот председательствующий с расстановкой объя­
вил о просьбе группы смоленских священников предо­
ставить слово протоиерею о. Петру Чельцову. Слово было 
предоставлено. К аналою подошел величественного 
вида нестарый священник с большой каштановой боро­
дой и лысым черепом. В руках у него были знакомые 
мне листки с написанной моим отцом декларацией.  Я 
прекрасно знал ее содержание. При мне отец не раз 
зачитывал ее коллегам и вносил изменения или допол­
нения в созданный им текст. Отец Петр начал читать, 
четко произнеся начальное «Отцы и братья», но далее не 

243 



сразу разбирая чужой почерк. Мне стало досадно, что 
поручили чтение не отцу Иоанну, а о. Петру. Он бы про­
чел как надо свой текст, без запинки. Я не знал тогда, 
что священнику Чельцову коллеги поручили выступле­
ние как самому уважаемому и коренному представителю 
смоленского духовенства. Отец же служил в Смоленске 
недавно, хотя ему и было поручено составление доку­
мента, как наиболее образованному батюшке, кончивше­
му духовную академию и защитившему диссертацию по 
богословию. 

Без особого выражения, как мне казалось, однотонно, 
о. Петр читал фразу о современном нестроении русской 
церкви, о спорах ее служителей. 

«Но церковь называют единою святою, соборною и 
апостольскою, т.к. она едина и свята, принадлежит чело­
вечеству, а не одному какому-либо народу». О. Петр 
читал о том, что церковь не может ни в каком случае 
содержать в себе какую-нибудь даже ничтожную ложь. 
На Поместном соборе 1 9 1 7  г., подчеркнуто произнес ора­
тор, был избран законный патриарх Тихон для управ­
ления Российской Церковью. «Теперь нас уверяет так 
называемое высшее церковное управление, что патриарх 
не может управлять и что он низложен, сообщают о нем 
неправдоподобное и ложное. Инициативная смоленская 
группа призывает все духовенство смоленской епархии 
обратиться смиренно к законному патриарху с просьбой 
принять его в молитвенно-каноническое общение, чтобы 
было едино стадо и един пастырь». Декларацию подпи­
сали: настоятель церкви св. Илии протоиерей Петр Чель­
цов, настоятель церкви в честь образа Божией Матери 
Одигитрии, протоиерей о. Леонид Смирнов, настоятель 
церкви в честь Всех святых, протоиерей о. Василий Спи­
ридонов, настоятель Нижне-Никольской церкви протоие­
рей о. Иоанн Соколов, настоятель церкви Преображения 
п ротоиерей о. Николай Лебедев, настоятель церкви в 
честь св. Георгия Победоносца иерей о. Андрей Крылов. 

По окончании чтения декларации о. Петром под 
сводами древнего собора воцарилась смертельная тиши­
на. Наконец ее прервал председательствующий. 

244 



Ледяным голосом он задал вопрос: «0. Петр, это вы 
писали декларацию, а остальные подписались?» Ответ: 
«Нет, не я, но автор - вся группа духовенства». Председа­
тельствующий : «Ну, хорошо. Мы принимаем к сведению 
ваше заявление, о. Петр. Кстати, я хочу внимательно 
почитать эту декларацию и прошу передать текст мне». 
Он протянул руку в сторону о. Петра, а тот подошел и 
передал находившиеся в его руках листки. Председатель 
сложил их и положил в папку. Спросил, нет ли жела­
ющих выступить, и сообщил, что избранный ранее 
секретариат, под его руководством, обобщит материалы 
съезда. На этом съезд был закрыт. 

Мне было очень жаль листов декларации, взятых 
председателем. Для декларации мой отец взял самую 
лучшую бумагу из имевшейся у него. Бумага была в 
линейку, плотная и почему-то имела водяные знаки. 
Остался черновик. 

Наступила ранняя, теплая весна и тот невесенний 
кошмарный день. 

На всю жизнь мне запомнились все подробности того 
рокового дня. 

Началось с того, что проснувшись утром и сев на кро­
вать, я стал рассказывать отцу, сидевшему за книгами 
у стола, только что приснившийся мне сон. Будто бы я 
оказался в каком-то подземелье, забитом серебряными со­
кровищами: вазами, амфорами, ожерельями и т.д. Все это 
поблескивало в полумраке и поражало своим обилием и 
многообразием. Мой рассказ папа перебил вопросом: не 
читал ли я недавно Майи Рида? Я отрицал это и сказал, 
что, когда мне снится серебро, меня ожидают вскоре 
неприятности и даже слезы. На прошлой неделе, после 
такого сна, хозяйка, у которой мы снимали комнату, Пра­
сковья Михайловна, во время уборки выбросила все мои 
игрушки, находившиеся под кроватью. Эти игрушки я 
так старательно изготовлял в течение месяца. Посмотрев 
на свои карманные часы, с которыми никогда не расста­
вался, отец прервал мои рассуждения словами: сегодня 
нам нужно быть на акафисте Пресвятой Богородице в 

245 



Георгиевской церкви ,  в связи с чем нам необходимо 
своевременно собраться. 

Служба в церкви была торжественная, с пением хоро­
шего хора, хотя мирян было относительно мало. Я свобод­
но нашел себе место в середине храма. Акафист служило 
семь священников, из которых все мне были знакомы. 
Это были: настоятель Всехсвятской церкви в Офицерской 
слободе о. Василий Спиридонов, совершенно белый от 
седин, он же был и городским благочинным; настоятель 
Ильинской церкви у городского сада «Блонье» о. Петр 
Чельцов, с лысым черепом и красивой каштановой 
бородой,  настоятель Одигитриевской церкви в центре 
города, о.  Лео нид Смирнов, высокий, еще не стары й 
шатен, настоятель Нижне-Никольской церкви за Дне­
пром о. Иоанн Соколов, это мой отец, настоятель церкви 
св. Гурия, Авивы и Самона, самой удаленной от центра 
в Заднепровье ,  о. Яков Четыркин; настоятель К ресто­
воздвиженской церкви у железной дороги о. Николай 
Лебедев, невысокий старичок с небольшой бородкой, и 
наконец настоятель Георгиевской церкви о. Андрей Кры­
лов, молодой человек с бритым лицом. 

Первые два икоса акафиста дрожащим старческим 
голосом прочитал о.  Василий. Затем читали акафист 
остальные священники, а последним настоятель о. Анд­
рей . М не показалось очень задушевным пение пре­
красного хора. В приподнятом настроении мы с отцом 
возвращались домой. Радовало и яркое весеннее солнце, 
и зеленые листочки деревьев. И невольно вспомнилось 
только что слышанное перед чтением Евангелия -
«Всякое дыхание да хвалит Господа». Мы шли по правой 
стороне Большой Советской улицы, как вдруг недалеко 
от пролома в кремлевской стене кто-то окликнул отца. 
М ы  одновременно оглянулись, и я увидел молодую 
женщину, сестру кондитера, жившего с нею и матерью 
в первом этаже нашего дома, непосредственно под нашей 
комнатой. Она негромко, но четко и спокойно произне­
сла: «Отец Иван, Вас ожидают дома из Особого отдела». 
(Все знали тогда, что такое Особый отдел ЧК). Даже не­
ожиданный разрыв снаряда произвел бы тогда на меня 

246 



меньшее впечатление, чем услышанные слова. Но отец 
внешне спокойно внимательно смотрел на меня. Это 
ободрило, и я вдруг вспомнил из церковной истории,  
которую я слушал на ступеньках лестницы в изложении 
отца для слушателей пастырских курсов, что во время 
гонений на первых христиан многие из них скрыва­
лись от своих гонителей. Я предложил отцу свернуть на 
вокзал и уехать в Москву к тете Анюте. - А что же ты? 
- спросил отец. - А я останусь здесь и буду отвлекать 
преследователей. - Отец печально покачал головой. 

В тревожном молчании мы уже приближались к 
железнодорожному переезду на Старо-Петроградской 
улице. Вдруг отец замедлил шаг и обратился, назвав 
меня нежно, как в былые младенческие годы:  «Василек, 
пойди вперед, зайди домой, посмотри, что там делается. 
Я буду пока на этой улице прогуливаться, не пересекая 
шлагбаума, и ждать тебя». Я бросился вперед, но отец 
опять меня окликнул. «Постарайся незаметно, - сказал 
он, - вынуть из письменного стола и принести сюда 
сложенный в пачку рукописный текст послания патри­
арха Тихона. Оно в среднем ящике письменного стола» .  

Осталась позади приземистая каланча на Покровской 
горе, сокращаю дорогу, перелезаю через забор, лестница, 
и ·наконец вхожу в нашу комнату, точнее в отделенную 
занавеской часть комнаты. Внутри два человека. У входа 
сидит на табуретке высокий солдат с зелеными петлица­
ми и с винтовкой в руках. Лицо его изъедено оспой. Оно 
выражало полное безразличие. У окна стоит невысокий 
военный с черными петлицами. На них укреплено по че­
тыре «кубика». Я знаю, что это знаки различия команд­
ного артиллерийского состава. 

Мой приход вывел из томительного ожидания офи'­
цера, который спросил: «Ты сын хозяина этой комнаты? 
Скоро ли придет твой отец?» Я ответил, что он придет 
скоро и я сам его жду. Военный сказал солдату, чтобы тот 
не отлучался, а сам пошел в находившуюся поблизости 
пожарную часть позвонить по телефону. Я прошелся по 
комнате, поправил стулья. Стал наводить порядок на 
письменном столе. На нем оказалась хрестоматия для 

247 



третьего класса, накрытая газетой .  Выдвинув средний 
ящик, я вдруг почувствовал волнение. В правом отделе­
нии сверху лежала пачка листов, сложенная вчетверо. 
Вынимаю, медленно разворачиваю листы, исписанные с 
двух сторон крупным размашистым почерком. На по­
следней странице различаю слова «Благословение Гос­
подне да будет со всеми вами», и в конце мелькнуло -
«Тихою>. Я покосился на солдата, но тот был занят гряз­
ным пятном на левом сапоге. Я спокойно закрыл стол. 
Открыл школьну ю книжку, которую месяц назад пере­
плетали с отцом, вынул закладку у заданного для учения 
стихотворения. Помню, оно начиналось словами: «Мой 
сын,  я умираю, на то знать власть Творцу». Кладу на мес­
то закладки сложенный текст. Вернулся старший воен­
ный,  и я, демонстративно показывая книжку, спрашиваю 
разрешения пойти к товарищу, узнать заданные уроки. 
Тот кивнул головой,  и я ринулся с драгоценной ношей, 
вложенным в школьную книжку «Посланием», чтобы 
передать его отцу. Много позже я узнал досконально и 
содержание послания, написанного патриархом в Дон­
ском монастыре, после его освобождения из закл ючения. 
В нем сообщались обстоятельства коварного отстранения 
патриарха от дел, с привлечением группы так называе­
мых живоцерковников. Здесь говорилось о лишении его 
возможности управления. « . . .  Этим воспользовались 
честолюбивые и своевольные люди, дабы войти во двор 
овчий не дверьми, а пролазя инуде (Ин. 1 0. 1), и восхи­
тить не принадлежащую им высшую церковную власть». 
В послании давался подробный анализ действиям живо­
церковников, старавшихся придать законную видимость 
захвата ими церковной власти. В заключении послания 
говорилось: «Ныне же, выйдя из стен заключения . . .  мы 
снова восприемлем наши первосвятительские полномо­
чия . . .  Вместе с тем мы призываем всех епископов, иереев 
и верных чад Церкви, которые в сознании своего долга 
мужественно стояли за Богоустановленный порядок цер­
ковной жизни, и просим оказать нам содействие в деле 
умиротворения Церкви своими советами и тру дам и, а 
наипаче молитвами Создателю всех . . .  » 

248 



Найдя отца, я вынул пакет из книги и передал ему. 
Теперь мы решительно шагали, казалось, навстречу Гол­
гофе. Но это еще не была Голгофа. 

Когда я вошел, через несколько минут позже отца, в 
комнате кроме отца и военных были. уже понятые: сосе­
ди и хозяйка дома. Старший военный уже производил 
обыск, перелистывая все книги и просматривая бумаги. 
Спустя часа ПО]Jтора он начал составлять что-то вроде 
протокола, а я из-за плеча отца читал возникающий на 
бумаге текст. Там значилось, что, на основе ордера за 
таким-то номером, в квартире И.Д. Соколова был произве­
ден обыск и его арест. Когда я прочел последнее слово, 
я не смог сдержать себя и громко заплакал. Военный 
предложил отцу одеваться и следовать за  ним. Отец сна­
чала пытался успокоить меня, но безуспешно. Тогда он 
сказал военному, что не может оставить мальчика в 
таком состоянии одного и просит разрешения захватить 
с собою. Военный несколько растерялся, уловив явное 
неодобрение его действий окружающими, подумал и 
кивнул в знак согласия головой. Мы вышли на улицу. 
Офицер, выпустивший вперед солдата с винтовкой, затем 
нас с отцом, не ожидал встретить на улице толпу взвол­
нованных людей. Это очевидно вызвало у него замеша­
тельство, судя по его нервозности во время прохождения 
процессии через публику. Техника ночных арестов тог да 
еще не была отработана. Благополучно выйдя из окру­
жения и пройдя около двух кварталов, на протяжении 
которых встречались недоумевающие знаком ые лица, 
офицер принял благоразумное решение, отпустив воору­
женного солдата и предложив нам идти не впереди его, 
но рядом. Иногда от даже несколько отставал, если кто­
нибу дь приветствовал отца. 

Весенний вечер был теплый и безветренный. Навстре­
чу нам попадалось много гуляющих, из которых неко­
торые улыбались и даже смеялись. Но нам было не до 
веселья. Вот и Базарная площадь, а дальше Нижне-Ни­
кольская улица. Это уже был традиционный арестант­
ский тракт. Здесь обы чно конвоировали арестантов от 
нижней тюрьмы и от вокзала в верхн юю тюрьму , или в 

249 



Ч К ,  находившиеся первая на северной окраине города, а 
вторая за Никольскими воротами. Арестантов обы ч но 
водили по проезжей части улицы группами в несколько 
человек , окруженными нарядом вооруженных солдат. 
Провод заключенных представлял собою обычное и при­
вычное зрелище для горожан и не вызывал какой-либо 
реакции. Однако, как рассказывали, недавно (года пол­
тора назад) произошел инцидент, всколыхнувший весь 
город. Вели небольшую группу арестантов, в окружении 
конвоя. Группа достигла Базарной площади, где толпи­
лось много народа. Внимание любопытных привлекла 
находившаяся среди заключенных фигура седого чело­
века в рясе и скуфье. Старик на ходу .Fромко и четко гово­
рил, обращаясь к конвою. Он толковал о разграблении 
собранного поколениями верующих имущества церквей 
и монастырей, о осквернении церквей и святынь, о не­
винно проливаемой крови. Толпа вокруг группы росла. 
Когда проходили мимо Нижне-Никольской церкви, кто­
то из богомольцев крикнул - это ведут архиепископа 
Макария, которого неизвестно почему привезли в Смо­
ленск из соседнего города. А над людьми гремели слова 
из Священного Писания: «Взыщется от вас всякая кровь 
праведная, вами проливаемая, и от меча погибнете сами 
вы взявшие меч» .  После этого собы тия долго волно­
вались верующие смоляне, особенно когда узнали, что 
неожиданный проповедник с горящими глазами рас­
стрелян за ·Братским кладбищем, там, где это обычно 
делалось ЧК.  На его могиле долго возжигались свечи. 

Все это было еще в те времена, когда смоленская ЧК 
не располагала ни «черными воронами» для транспорти­
ровки арестованных, ни громадным бетонным зданием 
Н К ВД в К расноармейской слободе, с оборудованными 
для расстрелов подвалами, ни, наконец, большим по­
лигоном при доме отдыха Н К ВД «Борок» в Катыни, 
для массовых расстрелов и захоронений.  И тогда нас 
даже вели не под конвоем по середине улицы, а по тро­
туару, в сопровождении лишь одного военного, вежливо 
сообщавшего нам,  что нужно повернуть направо или 
налево. 

250 



Когда мы проходили арку Никольских ворот, стали 
надвигаться сумерки. Поднялись по небольшой лесенке 
дома ЧК и вошли в довольно просторную приемную. За 
барьером сидел де.Журный,  часто говоривший по телефо­
ну. Посередине комнаты стоял круглый стол, на котором 
лежали журналы, среди которых я рассмотрел «Кроко­
дил». В комнате уже сидел отец Яков Четыркин. Одного 
за другим приводили священников, которых я недавно 
видел в Георгиевской церкви. Все арестованные сидели 
смирно, за исключением о. Леонида Смирнова, который 
как ни в чем не бывало брал со стола газеты и журналы 
и погружался в чтение. 

Внезапно я услышал обрывок разговора по телефону 
дежурного, в котором упоминалась фамилия отца и гово­
рилось о мальчике. Я понял, что речь шла. о моей судьбе. 
И вдруг появилась шальная мысль, что нас с отцом 
отпустят. Скажут, что нельзя бросать одного мальчика 
ночью, и пожелают нам счастливого пути. Время шло. 
За окнами была темень. Большие стенные часы пока­
зывали два часа ночи. Вдруг раздался лязг винтовок, по­
явилось несколько красноармейцев. Дежурный передал 
одному из них какие-то бумаги и что-то сказал. Послы­
шалась команда. Все встали, и отец сказал, чтобы я шел 
с ним рядом. Лежавшая на сердце тревога отступила. Я 
легонько придерживал рукою рукав отца. Все вышли на 
пустынную Никольскую улицу. На середине булыжной 
мостовой построили арестованных, и я оказался внутри 
конвоя рядом с отцом. Процессия тронулась в направ­
лении Тенешевского музея. Звучно разносились удары 
сапог красноармейцев по безл юдным улицам. Вот и 
Молоховские ворота и площадь. Вдали замаячили готи­
ческие контуры польского костела. И вдруг как молния 
пронзила мысль, ведь там за костелом Братское клад­
бище и там нас расстреляют. Вся кровь бросилась мне 
в голову и захотелось закричать этим солдатам на всю 
площадь, на весь мир, подобно архиепископу Макарию, 
- «Взыщется от вас всякая кровь праведная, вами проли­
ваемая». Но в этот момент раздалась команда старшего 
по конвою и все остановились. Старший что-то сказал 

251 



отцу. Тот обнял меня, вынул из кармана и передал мне 
небольшую пачку денег и, перекрестив меня, сказал, 
чтобы я отправился к моей тете. Я стоял как вкопанный, 
а п роцессия тронулась вновь, обтекая меня, как речка 
островок. Группа арестантов уже шагала далеко, посте­
пенно уменьшаясь. Почему-то мое внимание сосредото­
чилось на крайней коротенькой фигуре группы - сухонь­
ком старичке о.  Николае Лебедевv. Он чаще дру гих 
шагал и у него больше чем у других ветер развевал край 
рясы.  Но вот группа стала почти неразличимой и нако­
нец превратилась в небольшое движущееся пятнышко. 
Я осмотрелся и увидел начало 1-й линии Красноармей­
ской слободы. Когда уже рассвело, я добрался до домика 
моей тети на Трехбратском переулке. Открыв калитку, я 
сразу в окне увидел тетю. Добрая женщина при виде 
меня всплеснула руками, вскочила, и вот она уже на 
крыльце с встревоженным лицом и с вопросом: «Что 
случилось?» Я обнимаю ее и почему-то с улыбкой гово­
рю: «Папу арестовалю). Но, услышав свой голос, я вдруг 
с рыданием упал тете на грудь. 

Я только в данный момент полностью осмыслил все 
происшедшее. До этого момента мое восприятие было 
детским и неглубоким. Теперь же я почувствовал себя 
взрослым и настоящее предстало передо мною как не­
умолимая реальность. 

Как важно было ощутить полное сочувствие моей 
тетки и почувствовать на своей щеке и ее слезы . . .  

На другой день утром тетя Анюта собрала какие-то 
продукты, я наломал букет сирени с куста, буйно цвету­
щего у забора тетиного дома, и мы отправились в так на­
зываемую верхнюю тюрьму, расположенную на окраине 
города за костелом и польским кладбищем. У окошечка 
вблизи ворот толпились люди, в основном женщины, 
принесшие передачу заключенны м.  После наведения 
справок у дежурного, у нас приняли передачу и мою 
записку отцу. Потом потянулось время ожидания, в 
течение которого, пользуясь ясным солнечным днем, я 
мог разглядывать снаружи «темницу)) ,  которую я видел 
впервые. Это сооружение, прозванное «американкой)) ,  

252 



построено еще до революции по последнему слову то­
гдашней тюремной техники. В отличие от «нижней» 
тюрьмы, расположенной недалеко от вокзала, котору ю 
я видел каждый день, направляясь в школу от Покров­
ской горы на базарную площадь, окна здания были от­
горожены от внешнего мира высокой кирпичной стеной, 
делавшей их недоступными для взоров находящихся 
вне здания. Стена по своему виду резко отличалась от 
всех городских построек и осталась в памяти как нечто 
зловещее и средневековое, несмотря на свою «совре­
менность». Наконец, дежурный окликнул нас и передал 
записку отца. С радостью и невольными слезами я про­
читал тете вслух несколько дорогих строчек, написан­
ных каллиграфическим почерком отца. Он коротко сооб­
щал, что чувствует себя хорошо и надеется скоро обнять 
меня. 

Как оказалось, арест нескольких смоленских священ­
ников вызвал резонанс у населения и слухи о нем быстро 
распространились по городу. Это я ощутил на себе, явив­
шись через несколько дней после ареста отца в школу. 
При моем появлении в классе взоры всех учеников были 
направлены в мою сторону и над классом повисла не­
обычная тишина. 

В перерыве ко мне подошел малосимпатичный и на­
иболее нахальный ученик Морозов, обыч но обижавший 
всех более слабых и в том числе меня. На этот раз он 
необычным для него ласковым полушепотом спросил : 
«Как это было?» Разочарованный краткостью моего отве­
та, он отошел. После окончания урока меня попросила 
учительница зайти в учительскую. Обычно строгая и 
малословная, Анна Васильевна Базилевская написала на 
листке бумаги адрес и, смотря на меня неожиданно лас­
ковым взглядом, предложила в ближайшее воскресенье 
прийти к ней домой. Я не смел ослушаться свою стро­
гую учительницу и в назначенное время явился к ней . Я 
очень стеснялся, однако учительница встретила меня 
очень радушно, познакомила со своим мужем, которого, 
однако, я уже раньше знал как нашего преподавателя 
физкультуры, Сергеем Федоровичем Базилевским и с 

253 



его матерью Александрой Герасимовной - старенькой, 
сгорбленной, но очень ласковой старушкой. 

Как оказалось, послание патриарха было обнаружено 
при обыске лишь у одного священника из арестованных. 
Он и поплатился больше других и был сослан в Солов­
ки. Остальные священники, включая моего отца, вскоре 
были освобождены из-под ареста. Я никак не подозревал 
масштабы опасности для отца, предотвращенной мною, 
когда, выйдя из комнаты , я передал ему крамольное 
послание. Вскоре по возвращении из тюрьмы мой отец 
получил это послание из рук нашей соседки - матери 
кондитера, жившей в квартире первого этажа нашего до­
ма. Она сказала, что отец обронил пакет, проходя мимо 
ее двери в злополучный день его ареста. 

К середине 1 924 г. наибольшая часть смоленского 
духовенства отказалась от подчинения обновленческому 
епископу Алексею Дьяконову и избрала моего отца, на­
стоятеля Нижне-Никольской церкви протоиерея о. Иоан­
на Соколова, в качестве посланца в Москву к патриарху 
Тихону, чтобы просить о назначении в Смоленск закон­
ного архиерея для управления епархией. 

Вспоминаю волнующий рассказ отца о встрече с 
патриархом. Последний жил в небольшом домике неда­
леко от ворот в стене Донского монасты ря. С раннего 
утра большая толпа, состоящая из священнослужителей 
и мирян, ожидала приема первосвятителя. Один из нахо­
дившихся здесь московских батюшек поведал гостю: по 
освобождении из-под ареста патриарха, в июне 1 923 г., 
начался массовый выход из-под подчинения обновлен­
цам московских священников; объявили о своем возвра­
щении к патриарху и многие епископы,  первоначально 
примкнувшие к раскольникам. Ярким событием явилось 
публичное покаяние в одной из московских церквей 
обновленческого митрополита Белоруссии Серафима.* 

* Родился в 1 860, хиротонисан в 1 898, в июне 1 922 уклонился в 
обновленческий раскол, стал «митрополитом» Минским, публично 
покаялся, после чего был сослан на Соловки (с 1924 по 1927), после 
до 1 933 занимал разные кафедры. Год и место смерти неизвестны. -

Прим. peg. 

254 



Тот рассказал о растерянности в рядах духовенства после 
ареста патриарха в 1 922 году. Сам он вместе с некоторыми 
архиереями тогда даже выстуrшл в печати против патри­
арха и согласился участвовать в обновленческом синоде. 
Возвратились к патриарху вместе с Серафимом и некото­
рые другие епископы,  которые устрашились расстрелами 
и арестами верных патриарху иерархов и перешли в об­
новленчество. Отец с радостью услышал, что одновремен­
но с патриархом освобожден из-под ареста епископ Ил­
ларион Троицкий. С последним он был хорошо знаком 
по встречам в Троице-Сергиевом Посаде, когда тот был 
инспектором Московской Духовной академии, а отец ее 
студентом. Несмотря на молодость, он был уже известен 
как выдающийся богослов и оратор. После освобождения 
патриарха из-под стражи, остававшаяся верной ему не­
большая группа священников теперь быстро пополня­
лась возвращавшимися от обновленцев. Епископат же 
практически был разгромлен. Возник острый недостаток 
епископов у патриарха. Он часто совершал богослуже­
ния в московских церквах, проводя при этом епископ­
ские хиротонии. Однажды он даже рукоположил сразу 
около десяти епископов, из оказавшихся в наличии 
достойных иеромонахов и архимандритов. Начавшийся с 
возвращением патриарха развал обновленческой церкви 
оказался неожиданным для государственных властей,  
официально признававших церковное руководство толь­
ко за обновленцами. Обеспокоенные этим власти назна­
чаемых патриархом в провинцию епископов обычно либо 
высылали обратно, либо подвергали аресту. 

Невеселые мысли возникали у отца во время разго­
воров с ожидавшими встречи с патриархом, в импровизи­
рованной приемной под открытым небом, отгороженной 
от мира древней зубчатой стеной Донского монастыря. 

Из двери небольшого дома вышел келейник, держа­
щий в руках список желающих получить аудиенци ю 
у патриарха. Он пригласил отца. В списке значились: 
фамилия, сан посетителя, место, откуда прибыл, причина 
прибытия. Не успев отдышаться после подъема по лест­
нице на второй этаж домика, отец поспешил сделать 

255 



земной поклон стоящему у письменного стола первосвя­
тителю и получить у него благословение.  Тот ласково 
смотрел усталы ми глазами на посетителя и предупре­
дил, что в курсе смоленских дел. «Послать епископа в 
Смоленск сейчас трудно, но необходимо», - сказал па­
триарх. Подошел бы туда Венедикт из Вязьмы.* Но вряд 
ли поедет после громких событий в Смоленске у собора 
во время изъятия церковных ценностей. Он очень осто­
рожен. Отец вспомнил о недавних столкновениях веру­
ющих с красноармейцами, несмотря на попытки мирно 
уладить конфликт тогдашнего архиерея Филиппа. Дело 
кончилось применением оружия. Правда епископ Фи­
липп не пострадал, но вынужден был срочно уехать в 
Астрахань к своим родственникам, потеряв кафедру .** 
Вдруг на лице патриарха появилась улыбка и он промол­
вил : « Все мне говорили, что Венедикт красный,  крас­
ный, а когда он недавно приехал ко мне - смотрю, он 
розовенький». И отец невольно вспомнил розовощекое 
лицо епископа Венедикта и поразился тонкому юмору 
патриарха. Последний, немного подумав, произнес: «Ну­
жно назначить в Смоленск епископа Валериана, который 
в настоящее время живет в Москве как частное лицо». 
Он посоветовал не откладывая повидать его и перегово­
рить с ним. 

Получив адрес, отец отправился на розыски. Келей­
ник ему посоветовал пойти пешком, ориентируясь на 
район Данилова монастыря. Путь оказался не очень близ­
ким и пролегал через обширные огородные поля. Не 
просто было разыскать и небольшой деревянный домик, 
где жил владыка Валериан. Уже под вечер отец застал 
его за столярной работой. Хозяин усадил гостя на но-

* Венедикт (Алсптов(?) Виталий Александрович), род. в 1 888, хиро­
тонисан в 1 92 1  г. во сп. Вяземского, вик. Смоленской епархии. С 1 927 
епархией не управлял (сослан); с конца 1 934 по март 1 937 занимал 
разные кафедры (последняя Тамбовская). Вероятно, в 1 937 арестован 
и расстрелян. - Прим. peg. 

* *  С 1 928 по 1 933  Филипп Ставицкий занимал Астраханскую 
кафедру, в 1 937 шесть месяцев находился на кафедре Омской, в 1 943 
снова занял Астраханскую до своей смерти в 1 947 г. 

256 



венькую табуретку и сообщил, что только что закончил 
ее изготовление. «Как видите, - сказал он, - занима­
юсь тем же ремеслом, которым занимался и наш Спа­
ситель». Узнав, в чем дело, хозяин выразил готовность 
поехать в Смоленск. 

В заключение рассказа о поездке в Москву , улыба­
ющийся отец взял в руки карандаш и торжественно 
поднял его вверх со словами, обращенными ко мне: «Ты 
будешь держать у нового архиерея посох». 

В Смоленске началась подготовка к приезду еписко­
па. Было решено, что его кафедра будет в нашей Нижне­
Никольской церкви, самой большой по размерам после 
собора и имевшей лучший в городе хор. Построенная в 
XVII веке, она отличалась хорошей планировкой и осве­
щенностью. Хорошая живопись церкви была обновлена 
в прошлом веке и начале двадцатого. На задней стене 
второго этажа в большом масштабе был изображен Нико­
лай Чудотворец, останавливающий казнь. Это был ори­
гинал или хорошая копия известной картины И. Репина. 
В храме имелись подлинные или в копиях изображения 
кисти других великих художников: Васнецова, Нестерова 
и др. Во всяком случае храм был великолепен. 

Однако в храме, как и в других тихоновских церквах, 
не имелось ни архиерейского облачения, ни утвари, не­
обходимой при архиерейской службе. О получении всего 
этого из собора не могло быть и речи.  Один комплект 
всего этого имелся в Троицком монастыре, находившемся 
в ведении обновленцев. Этот монастырь избежал закры­
тия именно благодаря своему высокому покровительст­
ву. Но монахи тайно симпатизировали тихоновцам, что 
позвол ило диакону одной из церквей,  по фамилии Дмо­
ховский, nровести успешные переговоры с насельниками 
монастыря. Диакон, в сопровождении двух мальчиков, 
прислуживавших в алтаре Нижне- Никольской церкви, 
одним из которых был автор этих строк, отправился в 
Троицкий монастырь. И вот мы втроем радостно спуска­
емся пешком по Б. Советской у лице, разделив между 
собою драгоценную ношу. Уже на мосту через Днепр 
нам повстречалась группа ребят - товарищей по школе 

257 



моего напарника. В руках у него был наскоро упакован­
ный в шелковую розову ю пелену с кистями сверток, из 
которого как на зло высовывалась верхняя часть архие­
рейского посоха. На солнце поблескивали две золоченые 
змеи, головы которых повернуты к небольшому кресту, 
венчающему посох. На лицах школьников возникло 
выражение крайнего удивления. Мой находчивый спут­
ник, не замедляя движения, поздоровался с товарищами 
и бросил фразу: «Ребята, мы очень спешим, готовимся к 
празднику», предоставляя возможность ребятам гадать, о 
каком празднике идет речь. Лишь один из них, указывая 
на находившуюся в моих руках репиду, бросил вопрос: 
«Это что за знамя?» Не дав ответа, мы продолжали бы­
стро удаляться. Наши волнения закончились лишь 
после того, как мы оказались в алтаре Нижне-Николь­
ской церкви. 

После получения телеграммы о дне и часе приезда 
епископа Валериана в Смоленск вдруг выяснилось, что 
никто в Нижне-Никольской церкви досконально не зна­
ет особенностей архиерейской службы. Не было твердых 
п редставлений о порядке встречи архиерея духовен­
ством, применении дикирия и трикирия и т.д. Главное 
же, отсутствовали основные фигуры, организующие 
архиерейскую службу,  иподиаконы.  Естественно, что 
никому и в голову не приходило обращаться по этому 
поводу в обновленческий собор. И вдруг кто-то из старо­
жилов вспомнил, что несколько лет назад, еще при 
епископе Филиппе, иподиаконом в соборе служил сын 
отца Леонида Смирнова, настоятеля в настоящее время 
Одигитриевской церкви. Скоро выяснилось, что он рабо­
тает в каком-то учреждении бухгалтером и, хотя вышел 
из иподиаконского возраста, охотно тряхнет стариной и 
возьмет на себя режиссерские функции. Сам собою об­
наружился и бывший посошник собора, соскучившийся 
без дела. 

Решили, что на вокзале не следует привлекать вни­
мание пышной встречей посланца патриарха. Поручили 
диакону Дмоховскому встретить гостя и помочь ему 
доехать до места его временного жительства. Однако 

258 



Дмоховский был вдохновлен своей задачей и реш ил 
проявить инициативу. Он взял на вокзал своего брата и 
нескольких церковных певчих, которых расположил на 
перроне у ожидаемого места остановки вагона, в котором 
должен был находиться гость из Москвы. Здесь приме­
шалось одно непредвиденное обстоятельство. В то время 
смоляне привыкли к некоей опереточной фигуре воен­
ного, шагающей в одни и те же часы из верхней части 
города на вокзал, к прибытию московского поезда. Почти 
каждый раз он был одет в новую форму либо офицера 
царской армии, либо офицера иностранной армии времен 
империалистической войны . Эта фигура появлялась на 
перроне одновременно с московским почтовым поездом, 
повергая в изумление пассажиров. Неожиданный персо­
наж обычно останавливался около открытого окна, если 
там виднелась дама, ничего не говорил, так как был 
глухонемым, улыбался и покручивал небольшие усики. 
Об этой личности ходили различные и мрачные слухи 
как об иждивенце ГПУ, ввrполнявшем какие-то пору­
чения. 

Когда прибыл поезд и на площадке вагона показался 
прибывший епископ Валериан, перрон огласился громо­
вым троекратным «Испо-ла-эти деспота». И тут же поя­
вился у вагона чеканящий шаг человек в форме офицера 
германской кайзеровской армии, на голове которого была 
каска, увенчанная наконечником копья. Он улыбался и 
отдавал честь. Окружающие глазели, ничего не понимая. 
Думаю, что и ГПУ было сбито с толку, тем более, что ее 
сотрудник ничего не мог доложить о событии. 

В день приезда епископа Валериана встречали в 
Нижне-Никольской церкви, где он должен был служить 
всенощную. Я, облаченный в белый стихарь, с большой 
свечою в руках, вместе с клиром с нетерпением ожидал 
у дверей верхней церкви появления архиерея. Вообра­
жение рисовало мне обобщенный образ знакомых плот­
ников. Но вот широко распахиваются двери и на коврике 
возникает человек невысокого роста, в черном клобуке, 
оттеняющем молодое тонкое лицо с большими добрыми 
голубыми глазами и небольшой светлой бородой.  Уже в 

259 



алтаре, справа от престола, епископ знакомится со всеми 
служившими и благословляет их. Последним, замыка­
ющим очередь получающих благословение, был я. Епис­
коп неспеша благословил меня, дал поцеловать руку и 
наклонился, чтобы поцеловать меня в щеку . Я стоял 
близко от епископа и слушал его возгласы и молитвы, 
которые он читал вполголоса. Но вот духовенство вы­
шло на середину церкви, было прочтено Евангелие и 
архиерей приступил к миропомазанию. Все происходило 
как-то чинно и задушевно. Я стоял рядом с епископом и 
держал стаканчик с миром, в который он время от вре­
мени опускал кисточку. Но вот диакон после каждения 
возгласил: «Богородицу и Матерь Света в песнех возве­
личим». В этот момент архиерей передал мне подержать 
кисточку, поднял глаза горе и громко, прекрасным тено­
ром запел : «Величит душа моя Господа . . .  » Все присут­
ствующие в храме подхватили:  «Честнейшую херувим и 
слав ней шую без сравнения серафим . . .  » Он с вдохно­
вением продолжал петь в соп ровождении всеобщего 
пения. Вдруг я заметил, как особенно заблестели глаза 
святителя и как у некоторых служивших и присутст­
вовавших засверкали слезинки. И где-то в левом боку 
стало возникать тепло, а взор стал туманиться и,  каза­
лось, храм делается больше. И вспоминаются слова 
Спасителя о том, что если двое или трое соберутся ради 
Него, то Он будет среди них. 

Епископ Валериан часто служил при переполненном 
храме. Все радовались новому епископу. Но, как было 
написано на перстне царя Соломона, «Все проходит». 
Происшедшее в Нижне-Никольской церкви стало извест­
но в соборе. Наконец власти предъявили новому архие­
рею требование покинуть город в 24 часа. 

Я больше н икогда не слы шал о епископе Валери­
ане и о его судьбе. До меня доходили слухи уже после 
войны, что предшественник епископа Валериана, епис­
коп Филипп,  укрываясь в миру в тяжелые времена, 
избежал в числе немногих гибели и после войны, в 
новый период церковной истории, стал архиепископом 
Астраханским. 

260 



Относительно епископа Валериана я недавно узнал 
лишь о причинах его местожительства в Москве, где его 
по поручению патриарха Тихона разыскал мой отец. 

Дело в том, что после закрытия Московской Духов­
ной Академии бывший ее ректор, епископ Феодор,* по­
лучил благословение патриарха организовать Богослов­
ский институт в Даниловом монастыре для подготовки 
епископов, взамен епископов арестовываемых и высыла­
емых ЧК. 

Ему даже у далось получить разрешение на это меро­
приятие властей и подобрать педагогические кадры. На 
участие в работе этого института дал согласие и о. Павел 
Флоренский. Несмотря на то, что относительно скоро 
был арестован и сам епископ Феодор, Богословский 
институт просуществовал несколько лет, выполняя важ­
ную задачу ускоренной подготовки верных патриарху 
епископов из монашествующих клириков. 

Большинство питомцев, очевидно, снимало себе вре­
менное жилье в районе Данилова монастыря, состоявшем 
в основном из частных деревянных домиков, принадле­
жавших владельцам небольших огородов. Слушатели 
института, конечно, не получали стипендий, а промы­
шляли кто как мог, например, столярной работой, как 
епископ Валериан. 

В последующем о плотнике из Даниловой слободы, 
епископе Валериане, я никогда ничего не слышал. Зато, 
вспоминая о нем, я невольно повторял про себя слова -
«Величит душа моя Господа . . .  », вспоминая пение их 
епископом Валерианом посередине Никольского храма. 

* Еп . Феодор (Поздеевск ий) был арестован в 1 924 г. и сослан. 
Расстрелян 23 октября 1 937 г .  в Иваново. 

261 



НАСТОЯЩЕЕ И БУДУЩЕЕ РОССИИ 

АНКЕТА «ВЕСТНИКА Р.Х.д." 

Вы прожили многие гоgы, а некоторые из Вас всю жизнь 
за рубежом, а теперь часто или поgолгу бываете в России или 
gаже окончательно в ней живете. 

Реgакци.я «Вестника» была бы об.язана Вам, если бы Вы 
высказали Ваши соображени.я и заключени.я относительно 
теперешнего состо.яни.я России, по сравнению с теми периоgа­
ми, которые Вы знали, или безотносительно к ним, по раз­
ным параметрам жизни: материальному, экономиttескому, 
J<Ультурному, gухоаному, церковному. 

В частности, согласны ли Вы с теми отрицательными или 
катастрофическими сужgени.ями, которые в насто.ящее врем.я 
преоблаgают gаже в самой России, но особенно в запаgиой 
печати? 

Тихон ТРОЯНОВ (Женева-Москва) * 

Ответить на ваши вопросы сложно, потому что корни 
нынешнего кризиса России глубоко уходят в нашу исто­
рическую космогонию. Россия всегда жила, так или ина­
че противопоставляя себя Западу. Отсюда, в конечном 
итоге, все теории, которые в какой-то степени пытались 
обосновать специфику нашей избранности, нашего мес­
сианства. Тут и теория Третьего Рима, и споры между сла­
вянофилами и западниками, и евразийство, и страх перед 
каким-то жидо-масонским заговором, и стремление быть 
центром мировой революции, которая противополагала 
себя Западу . . .  Это - постоянное ощущение своей избран­
ности и борьбы с темными силами Запада. 

* Тихон И горевич Троянов, сын о. Игоря Троянова, по матери 
двоюродный брат о. Александра Ш мемана, крупный швейцарский 
адвокат, после перестройки открывший адвокатскую контору в Моск­
ве, где проживает значительную часть времени. 

262 



В течение тысячелетия, включая и советский период, 
Россия была теократическим государством, в котором 
власть черпала свой пусть относительный ,  но все же 
авторитет из определенной доктрины, а население 
должно было volens nolens следовать этой доктрине во 
избежание плачевных для себя последствий. Правда, и 
в царской России, и в Советском Союзе были «вольно­
думцы», которые противопоставляли себя системе и до­
рого за это платили, но они ощущались населением как 
отщепенцы, как раз связанные так или иначе с Западом. 
Будь то декабристы, будь то Сахаров. Все было относи­
тельно просто, была «своя» власть, со своими, конечно, 
недостатками, и был враждебный Запад. Враждебный и 
непонятный, непонятный и непостижимый и, в конеч­
ном итоге, заманчивый. 

С размывом идеологии люди перешли постепенно 
в обратную крайность, началась идеализация Запада. 
Оказалось, что у нас все плохо, а на Западе все хорошо: 
демократия, рыночная экономика, свобода. Совершенно 
закономерно ведущий слой,  не привыкший мыслить 
критически, начал критиковать свое и стремиться к ре­
формам на западный манер. В которых и виделось един­
ственно возможное спасение. (Так было, впрочем, уже и 
в последние десятилетия царского режима). Идеология 
рухнула, империя рухнула, экономика рухнула. Реформы 
не привели к наивно ожидаемым результатам. Но глав­
ное, впервые в истории Россия оказалась без официаль­
ной доктрины. Л юди не привыкли так жить. Никто им 
больше не указывает, как надо жить, что надо думать, 
как себя вести. Вообще, толком непонятно, что надо де­
лать. Отсюда успех разных упрощенных схем - будь то 
идеология Жириновского, коммунистов, Лебедя, разных 
сект и т.д. Надо учесть, что мышление в стране осталось 
теократического типа. Нет только самой теократии. 

Нельзя забывать, говоря о советском периоде нашей 
истории, что в то время как большинство западных 
стран строили относительно нормальную государствен­
ность и экономику, Россия в течение семидесяти пяти 
лет строила утопию. Теперь надо наверстывать эти годы, 

263 



особенно в психологическом плане - выросли целые 
поколения людей, которые не знают, что такое нормаль­
ная жизнь, нормальное государство, нормальная работа. 

Прибавьте еще к этому тот шквал с Запада, который 
захлестнул страну в плане рекламы, товаров, информа­
ции, моды . . .  Л юди потеряли свои ориентиры. Мораль­
ных авторитетов нет. Это, кстати, то, что меня больше 
всего удивляет в России: на вопрос - кто для вас сегодня 
является моральным авторитетом, собеседники затруд­
няются ответить. 

Образовался вакуум. Остался вечный русский вопрос: 
что делать? По сути дела, если серьезно задуматься, сами 
обстоятельства подсказывают ответ. После падения же­
лезного занавеса, падения советского режима, мы внезап­
но очутились в окружении современного мира, от которо­
го не можем себя больше отгородить ни новым занаве­
сом, но новой мифологией.  К тому же мы непосред­
ственно вступили в тот период мировой истории и в 
частности экономики, который условно можно назвать 
« глобализацией ».  То есть период, когда экономика, 
финансовые рынки, международный транспорт, инфор­
матика, связь, стандартизация и т.д. превращаются в 
единую мировую систему, хотим мы того или нет. И 
у йти от этого уже больше нельзя. Даже Северная Корея, 
и та начинает это понимать. Так что и нам приходится 
включаться в эту систему и «жить, как все». Чем быстрее 
мы это осознаем, тем лучше. Тем скорее будет преодолен 
кризис, на который так или иначе уйдет еще много лет. 
Можно конечно валить вину за все на Запад, которы й, 
де, хочет обнищания России, но я думаю, что это -
возвращение к стары м  мифам и что оно просто недо­
стойно великой нации. Вину надо валить не на других, 
а на себя: если бы мы в течение семидесяти пяти лет не 
строили утопию, а нормальное государство, у нас не 
было бы этих драматических проблем (были бы, правда, 
другие). 

Как же нам выбраться из этого тупика? Я лично не 
склонен винить во всем теперешнюю власть. Думаю, что 
она искренне пытается вылезти из этого болота методом 

264 



«научного тыка», допуская при этом ряд ошибок. Другие 
бы допустили другие ошибки. Никто толком не знает, 
что и как надо делать. И идти надо на ощупь, не 
обвиняя своих оппонентов в предательстве или заговоре 
с ЦРУ. Это не оригинально. 

В заключение несколько слов о Церкви. Как я уже 
сказал, Россия впервые за тысячу лет находится в идео­
логическом вакууме. Это, пожалуй, ее основная пробле­
ма. Она не привыкла так жить. Я не вижу на горизонте 
никакой новой «русской идею>, которая могла бы запол­
нить эту пустоту, и здесь, конечно, на Церкви лежит 
большая ответственность: несмотря на все свои труд­
ности, она несет России то слово правды, которое так 
необходимо сегодня русским людям. Это чувствуют в 
России не только верующие, но и многие другие, кото­
рые инстинктивно тянутся к ней .  За последние годы 
Церковь восстановила несметное число храмов, прихо­
дов, монастырей, духовных школ. Поистине Божествен­
ная Благодать восполняет оскудевшее. Поэтому страш­
ную ответственность берут на себя те, кто сеет в Церкви 
расколы .  Это действительно удары по возрождению 
России. 

Но у Церкви есть и другие трудности. Семидесяти­
летний отрыв от вселенского богословия не прошел 
даром. Все та же боязнь перед Западом, в котором видят 
источник всех зол, ритуализм, отсутствие живого подхода 
к человеку, страх перед употреблением русского языка в 
богослужении и т.д., все зто может привести к тому, что 
со временем люди будут искать вне Церкви ответы на 
свои животрепещущие вопросы. А Церковь может пре­
вратиться в музей. Я лично верю, что этого не произой­
дет, что в Церкви достаточно ж'ивых сил, которые этого 
не допустят. Но борьба здесь будет серьезная и судьбо­
носная для России. В этой борьбе издания типа вашего 
«Вестника» играют большую роль. 

Что же касается будущего России, то по большому 
счету я оптимист. Просто потому, что русские- нормаль­
ные люди, страна - богатая, культура замечательная , 
духов1-юе богатство за тысячу лет накопили огромное. 

265 



При всех этих данных со временем мы вылезем из этого 
болота, надо только хотеть построить постепенно нор­
мальную жизнь, государство, экономику. У других стран 
тоже были в истории свои трудности, и они постепенно 
из них выбрались. Достаточно вспомнить послевоенную 
Германию. Надо только трезво подойти к этому про­
цессу, а не вдаваться в новую мифологию а la Жири­
новский, которая отбросит нас опять назад на несколько 
десятилетий .  Не пора ли нам вести себя как взрослым, 
ответственным за свою судьбу? 

266 



Прот. Георгий ГОРОДЕНЦЕВ (Одесса) 

ПО ПОВОДУ СБОРНИКА СТАТЕЙ Н .А. СТРУ ВЕ 
«Православие и культура», 

М" Христианское издательство, 1 992. 

Содержание сборника «Православие и культура» 
довольно точно соответствует его названию, ибо в нем 
говорится и о православии, и о культуре, и,  наконец, о 
православии и культуре. 

Первое, т.е. православие, - голос православного хри­
стианина и богослова - наиболее полновесно звучит 
в тех местах книги, которые касаются учения о Церкви. 
Второе концентрируется не только в статьях на литера­
турные темы , но, несколько неожиданно, и раздел не­
крологов («Памяти ушедших») знакомит нас с целым 
пластом русской культуры за рубежом, уходящим в про­
шлое; читая, начинаешь вместе с автором испытывать 
настоящую ностальгию по отшедшим лицам и временам. 

Что же касается последнего, т.е. того, где право­
славие и культура сочетаются, то это выражается двояко: 
как в виде теоретической концепции, допускающей и 
даже требующей «Перекинуть мост между Церковью 
и миром» (с. 39), так и практически, поскольку Никита 
Алексеевич на деле довольно последовательно приме­
няет эту концепцию в своем творчестве, скажем, отрицая 
то, что А.А.  Фет был атеистом, или оценивая поэзию 
М. Цветаевой не только с помощью литературоведческих 
критериев, а чрез религиозные, христианские поня­
тия, вы водя логику судьбы поэта из ее «трагического 
неверия». 

Причем обратное у Струве также верно: христианство 
не только оплодотворяет культуру, но и само одушевля­
ется культурой; высокая культура, в том числе и церков­
ная, позволяет автору, например, достаточно убедительно 
показать неправду Карловацкой юрисдикции, оставаясь 
при этом на позиции осуждения сотрудничества Церкви 
с советской властью в бывшем СССР. 

267 



Можно с достаточной долей вероятия предположить, 
что изданный сборник встретит у нас как интерес, так и 
неприятие. Интересен он будет для той части бывшей 
советской интеллигенции, которая на волне нынешнего 
духовного и религиозного возрождения в России прихо­
дит сейчас к Церкви, желая видеть в ней не только са­
кральное, «Не только «святыню», но и творческую силу, 
призванную преображать мир». (с. 28). 

И действительно, интеллигенция уже хотя бы по 
своему профессиональному предназначению призвана 
быть наиболее творчески активной частью общества, что 
же удивительного в том, если она будет искать источник 
своей созидательной си.J,Iы не в обесценившихся идеях 
прошлого, а в такой, к примеру, программе: «Проклады­
вание мостов между Церковью и миром, построение пра­
вославной культуры . . .  , внутреннее обновление» (с. 69). 

Неприятие же, думаю, последует со стороны тех хри­
стиан, которые, достаточно долго пребывая в вере, ревну­
ют о ее чистоте. С их точки зрения, уже одна попытка 
соединения православия с мирской культурой выглядит 
подозрительно, т.к. грозит нарушить чистоту первого. И 
надо сказать, что и в этом есть своя доля правды. 

Лукавым было бы рассуждение о таких взглядах как 
о всего лишь «косных,  примитивных» и т.п. Ведь доста­
точно спросить: а что, разве соединение культуры и хри­
стианства всегда бывает благотворным для последнего? 
Разве не обмирщилось, пытаясь достичь такого соедине­
ния, инославие? Разве из чрезмерного преклонения 
перед философией и желания внести ее чуждый огонь 
во святая святых веры не возникало большинство ересей? 
Разве, наконец, западноевропейская культура, по мнению 
Н .А. Струве вышедшая из христианства, в нем и осталась? 

Такие или подобные им вопросы и беспокоят консер­
вативны х  русских христиан, и без достаточно веских 
оснований они от этого беспокойства не откажутся - от­
сюда, с их стороны последует, скажем так, весьма осто­
рожное отношение к сборнику. 

К тому же для того, чтобы жела1П1ая встреча правосла­
вия и культуры состоялась, необходимо предварительно 

268 



ответить на целый ряд других вопросов:  например, 
какую собственно культуру следует пытаться соединить 
с нашей верой; ведь христианство уже однажды испы­
тало такой благодатный синтез, вобрав в себя и освятив, 
пронизав божественной энергией лучшее в античности. 
Так может быть не стоит ломиться в открытую дверь и 
изобретать велосипед, а просто изучать святых отцов 
(чего ох как не хватает современному русскому интел­
лигенту), применяя их учение к нуждам ны нешнего 
дня, - вот вам и вся «православная ку ль тура»? 

Если, однако, хотят соединить православие с доми­
нирующей ныне западноевропейской культурой, то, во­
первых, необходимо четко оговорить, что именно с ней, 
хотя бы во избежание недоразумения, что православие 
с культурой никогда не встречались; а, во-вторых, во­
зникает принципиальный вопрос: а может ли вообще 
западноевропейская культура, которую многие не без 
оснований почитали антихристианской , быть сочетаема 
с православием? 

Если же это в принципе возможно, то как на деле 
осуществить это так, чтобы обошлось хотя бы без ересей? 
Здесь некстати будет проскользнувшее в сборнике поло­
жительное отношение к экуменизму, которы й среди 
консервативных русских верующих уже давно считается 
ересью. 

Но так или иначе, не на все вышепереч исленные 
вопросы мы найдем в сборнике ответы, но не в этом его 
сила. Никита Алексеевич в своих статьях отнюдь не вы­
ступает с детально разработанной теорией христианской 
культуры, они сильны в другом аспекте. 

Ведь наш бывший советский интелли гент, прихо­
дящий ныне в Церковь, в отличие от устоявшихся в 
христианстве «консерваторов», на первых порах не больно 
будет интересоваться всеми перечисленными м но ю  
проблемами, зато весьма привлекательной будет для 
него сама идея православной культуры, потому что, как 
уже было сказано, интеллигенция призвана быть твор­
ческой силой, а стать таковой она в условиях нынешнего 
всеобщего кризиса может лишь чрез христианство, через 

269 



христианское творческое делание, что, собственно, и есть 
созидание православной культуры. 

Значит книга Н.А. Струве, выражая идеологию Сту­
денческого Христианского Движения и, глубже, основы­
ваясь на делании русской интеллигенции, созидавшей 
«религиозно-философское возрождение» (с. 39) в России 
конца XIX начала ХХ веков, обладает достаточно боль­
шим и своеобразным миссионерским потенциалом, ибо 
способна привлекать к Церкви талантливых людей. 

В этом заключается ее своевременность. И дай Бог, 
чтобы испытавшим сейчас (как некогда испытали те, от 
имени коих говорит Н.А.  Струве) «радостное открытие 
Церкви и жгучую боль о ней» (с. 68) эта книга помогла 
найти узкий , но единственно верный и спасительный 
путь. 

Но приведет ли нынешний приток культурных лю­
дей (коему стремится помочь Струве) к расцвету нового 
христианско-культурного возрождения России или нет -
это уже вопрос веры : «В Россию можно только верить . . .  » 

И в этом плане мы соприкасаемся со второй важной 
темой сборника - темой Церкви, т.к. в нем проблема 
ставится значительно более узко (а может быть значи­
тельно более широко?): говорится преимущественно не о 
возрождении России, а о Церкви, ибо без последней не 
может быть и первого: «Спасение . . .  если придет, то неми­
нуемо через христианство, как уже не раз бывало в исто­
рии России. Но только деятельное, цельное христиан­
ство, не гнушающееся миром, но возделывающее его, 
несущее людям уверение в сущем и надежду на его пре­
ображение, творчески свободное, а не цепляющееся за 
букву закона, способно вернуть жизнь стране» (с. 1 1 9). 

Но в прошлом своем состоянии христиане вряд ли 
способны были стать созидательной силой, ведущей за 
собой общество, «за рубежом осуществить это стремле­
ние мешал распад общества, отсутствие почвы. В России 
- гнет власти, отсутствие минимальной свободы для 
всестороннего выражения веры» (с. 69). 

Т.о. автор сборника честно признает повсеместность 
духовного упадка, а это в свою очередь несколько деваль-

270 



в ирует основной боевой пафос книги; я имею в в иду 
решительную и последовательную поддержку церков­
ного диссидентства в бывшем СССР. 

Конечно, в этой поддержке по преимуществу и выра­
жалось «беспокойство о Церкви, жгучая боль о ней и за 
нее» (с. 68), в такого рода деятельности, вероятно, виде­
лась возможность помочь Церкви гонимой. Однако уже 
тогда можно было бы догадаться, что зло значительно 
сложнее, иначе чем объяснить повсеместность церковно­
го кризиса? В бывшем СССР такой причиной мнился 
гнет властей, а на свободном Западе? И потом, внешнее 
гонение, как известно из истории Церкви, совсем не 
обязательно приводит к ее упадку, иногда даже совсем 
наоборот, вспомним первые три века христианства. 

Значит причина зла значительно глубже, и выя­
снение этой причины должно, по моему мнению, пред­
ставлять для православного христианина-интеллигента 
основной интерес в борьбе за Церковь, хотя бы уже 
Потому, что сие заповедал нам Господь, сказав: «Будьте 
мудры, как змии» (Мф. 1 0, 1 6), - и кто сейчас на земле 
в совершенстве знает нынешние хитрости древнего 
змия, воюющего с Женой, облеченной в солнце (Откр. 
Гл. 1 2)? 

А между тем в стремлении к такому знанию прямой 
долг культурного человека, пришедшего в православие. 
Ибо обладая данными ему Христом талантами (умом, 
смыслом, художественным чувством и т.п.), он должен 
Невесте Христовой ,  Церкви Его, вернуть этот долг с 
прибылью, ибо враг диавол уже давно воюет против нее 
с помощью различных интеллектуальных, эстетических 
и т.п. ухищрений,  в изобилии изобретенных им как 
будто бы не столько за 2 тысячи лет христианства, 
сколько за наш ХХ век. И наш долг состоит в том, чтобы 
с помощью Божией постараться дать адекватны й  ответ 
на этот вызов, но не в смысле наивного, полудетского 
разоблачения каких-то таинственных заговоров, от кото­
рого нет никакой пользы, а в смысле создания предметов 
культуры, более высоких в интеллектуальном, эстетиче­
ском и т.п. отношении. 

271 



Так обычно поступали свв. отцы, например, являя 
в ответ на ереси все более и более возвышенное учение 
православия, по форме представляющее собой настоя­
щее продолжение и развитие античной философии, чем 
парализовались немощные и тривиал ьные попытки 
еретиков опираться на последнюю. 

Познание уловок зла необходимо современному обра­
зованному верующему и потому, что в этом его прямой 
интерес, ибо без противостояния злу невозможно спасе­
ние души, а без изучения зла не будет и противостоя­
ния. Именно так рассуждали и святые, вспомним хотя 
бы «Лествицу», значительная часть которой посвящена 
описанию «мудрости змия» - всех ухищрений врага, 
мешающих спасению. 

Все вышесказанное необходимо еще и потому, что се­
годняшние верующие или полуверующие интеллиген­
ты (среди которых мелькают имена бывших церковных 
диссидентов, защищавшихся в свое время «Вестником») 
уже начали стихийную, так сказать «дикую» работу по 
«разоблачению» глубинного зла, источником коего им 
видится ... Церковь. 

И насколько ужасающе безграмотна (я уже не говорю 
о какой-то там православной культуре, когда нет церков­
но-приходской грамотности) эта кампания! Насколько 
напоминает ее тон окрики атеистической пропаганды 
30-х или начала 60-х годов! 

Это еще один предлог задуматься над судьбой Рус­
ской Православной Церкви, над причинами гнетуще­
го ее зла, которое, как мы снова видим на практике, 
оказалось не столь простым, ибо освобождение от оков 
безбожного государства принесло Церкви (наряду с дей­
ствительным подъемом, увеличением числа приходов и 
верующих) бешеную антицерковную пропагандистскую 
кампанию (сейчас, правда, несколько поутихшую) в 
средствах массовой информации, по накалу и страсти 
аналогичную худшим атеистическим временам; попыт­
ку «суверенизацию> Церкви в связи с суверен изацией 
государства (особенно на Украине); ряд расколов и". что 
еще ждет нас в этом ряду? 

272 



И все же есть основания верить, что воскресение при­
дет. Залог этого в виде начала христианско-культурного 
возрождения России Господь нам дал; пусть это возрож­
дение по духовному младенчеству ныне принимает 
ненормальные формы. 

Однако, время пройдет, дети вырастут, и пусть не все 
останутся живы, но остальные будут жить в Церкви и 
для Церкви. Тогда-то, думаю, исполнится то пророческое 
служение, которое видится И.А.  Струве в Движении 
православной молодежи (с. 1 86-1 87), ибо для того, что­
бы пророчество исполнилось и Церковь воскресла, необ­
ходимо, чтобы молодежь выросла и, получив церковное 
образование (в широком смысле слова), стала христиан­
ской творческой силой. 

Что ж, будем верить и терпеливо ждать добрых пло­
дов, со смирением работая в этом направлении. Именно 
к такому выводу, на мой взгляд, приводит чтение книги 
И.А. Струве «Православие и культура». 

273 



Письма в Редакцию - Исправления 

1. (Из письма В.С. Гессена к Н .А. Струве) 

В Вашем примечании к одному из  писем Ильина 
(Вестник NO 1 7 1 ,  стр. 1 38. Письмо 2, примеч. 5), в кото­
ром упоминается мой отец, есть некоторые неточности: 

1 .  Он не «принял Православие под конец жизни», а 
был всю жизнь верующим православным. Внебрачный 
сын И.В. Гессена, он родился в Усть-Сысольске (ныне 
Сыктывкар), где тот отбывал ссылку; его мать была до­
черью хозяина, полурусская и полузырянка. Там же был 
он и крещен, и только через несколько лет мой дед взял 
его в Петербург и усыновил. В гимназические годы «Хо­
дить в церковь было для меня большой радостью, - пи­
шет он в автобиографии. - А великопостные службы, в 
особенности в неделю говенья, на Страстной неделе и 
Пасхальной (заутреня ! )  давали не только радость, но и 
потрясали». Упоминает также, что любил прислуживать 
при богослужении. 

2. В Польше он жил только с 1 936 г., а до этого в 
Праге. 

3. Его научная деятельность не ограничивалась 
«трансцендентализмом»: еще в России он избрал глав­
ным своим предметом педагогику. Его основные труды 
по педагогике были переведены на ряд языков, в Польше 
же они были рекомендованы в качестве академических 
пособий. (Стоило бы м.б. также упомянуть и об издании 
в Праге журнала Русская школа за рубежом). 

Во время гитлеровской оккупации Польши мой отец: 
1 )  Преп одавал на тайных университетских курсах. 
2) Печатал статьи в польских подпольных изданиях, 

(«О подлинной демократию>, «правах человека», «право­
вом государстве» и т.п.) 

3)  Кроме того помогал евреям, за что награжден 
медалью Праведного среди народов мира. Надо ли добав-

274 



лять, что в оккупированной Польше за все это была 
только одна мера - расстрел. 

4) А после войны хлопотал за каких-то фолькс­
дойчей, которым грозило выселение, родственников его 
слушателей в Лодзинском университете, куда ездил 
читать лекции (в Лодзи было много немцев) .  Обра­
щались к нему как к доброму профессору, праведному 
человеку. 

В «народной» Польше он был отстранен от преподава­
ния предметов, имеющих какое-либо отноiпение к идео­
логии, а на компромиссы был неспособен. В последние · 
годы преподавал русский язык и, кажется, не без у до­
вольствия (любимый, родной язык!). 

Его несколько раз приглашали на сессии ЮНЕСКО в 
Париж, но польские власти всякий раз не пускали. 

В Польше он оставил по себе добрую память и - как 
говорится в подобных случаях - благодарных учеников; 
в последние годы (после социализма) о нем пишут 
статьи,  воспоминания, дипломные работы.  Тем более 
обидно, что в России он неизЪестен. А он никогда не 
терял надежду, что в свободной России его труды будут 
полезны. 

Я не берусь судить о его ранге ученого, но он был 
очень типичным и достойным представителем старой 
русской gемократич.еской интеллигенции, на которую 
теперь так любят вешать собак; он был западником, либе­
ралом и в то же время истинным патриотом, даже - как 
говорят сегодня - государственником и великодер­
жавником, а в час испытаний явил пример gеятелыюго 
христианства. 

И моя мать, еврейка, горячо любила Россию («рус­
ский народ, - говорила она, - самый великий,  самый 
одаренный из всех народов»). В 42 г. она сказала, что не 
будет скрывать свое еврейство, прятаться, хотя друзья 
предлагали помощь и она могла спастись, как напр. 
жена Яковенки или мать Морковина . . .  

С глубоким уважением Д.  Гессен. 

275 



11. Редакция Вестника приносит извинения Толма­

чеву М.В., автору публикации пьесы А.А. Ахматовой 
«Пролог» (Вестник № 170), за следующие допущенные 
опечатки: 

Стр. 1 57 строки 1 1  и 14 снизу напечатано: Гость 
слеgует: Голос. 

Стр. 1 66 строка 17 сверху напечатано: яблочки 
слеgует: яблоки. 

Стр. 1 77 строка 4 сверху напечатано: довоенные 
слеgует: военные. 

111. При подготовке книги Б.К. Зайцева «Дни» были 
допущены некоторые досадные ошибки: 

1 .  На стр. 2 1 1 не указано, что примечания к статье 
« Потомство Тургенева» написаны Людмилой Нико­
лаевной Назаровой. 

2. На стр. 17 ,  примечание 1 ,  следует читать: 
Мадам Кулякис, с мужем которой, директором барсе­
лонского отделения банка «Credit Lyonnais», Зайцевы 
были знакомы. 

3 .  На стр. 3 1 ,  примечание 1 ,  следует читать: 
Деревянный храм во имя свв. Константина и Елены , 
находящийся в имении Трубецких в Clamart, близ 
Парижа, настоятелем которого долгие годы был архи­
мандрит К иприан Керн. 

4 .  На стр. 247, в тексте очерка «Флобер в России», стро­
ки 14- 1 7  сверху следует читать: 

276 

Несколько позже появилось в альманахе «Шиповни­
ка» в моем же переводе «Простое сердце» (редки й  
случай Флобера смиренного, трогательного, почти 
нежного - «суровой нежностью»). 



ИМКА-ПРЕСС ПО ГОРОДАМ И ВЕСЯМ РОССИИ 
И СТОЛИ ЦАМ ВОСТОЧНОЙ ЕВРОПЫ 

В сентябре месяце 1995 года библиотека посильно 
полного собрания книг, изданных ИМ КА-Пресс,  была 
открыта в Калуге, в память Бориса Константиновича Зай­
цева, который провел детство и юность в этом городе 
и не раз его описывал в своих произведениях (библио­
тека была оплачена Н.Б. Соллогуб-Зайцевой) .  Из Парижа 
приезжал внук писателя, Михаил Андреевич Соллогуб, 
прочитавший лекцию об экономических перспективах 
России, и И.А.Струве, давший обзор литературной жизни 
в эмиграции. 

Делегация (в нее от Москвы входили В.А. Москвин 
О.В. Беликов, Евг. Дейч и сотрудница радио «Эхо Моск­
вы») посетила Шамординский монастырь, Оптину Пус­
тынь, Малый Ярославец. 

В октябре месяце того же года, по просьбе Россий­
ского культурного центра в Софии, Н.А. Струве передал 
ему книжный фонд ИМКА-Пресс и прочел лекцию об 
Александре Солженицыне в Софии, а об Анне Ахмато­
вой в Пловдивском университете. Делегация, включав­
шая В.А. Москвина и О.В Беликова, посетила Рыльский 
и Бачковский монастыри. 

9 декабря 1995 года состоялось в Москве торжествен­
ное открытие «Библиотеки-фонда Русского Зарубежья» 
на Таганке. Ее учредителями являются правительство 
города Москвы, социальный фонд А. Сол женицына и 
издательство ИМКА-Пресс. С речами выступили :  пре­
фект Центральнсго округа Москвы А.И. Музыкантский, 
А.И. Солженицын, Н.А. Струве, митрополит Смоленский 
Кирилл, посол Франции Пьер Морель и бывший русский 
посол в Вашингтоне депутат Вл.Лукин (речь Н .А. Струве 
приводится ниже). 

11 декабря книжный фонд ИМКА-Пресс был передан 
областной библиотеке города Курска. Делегация в составе 
В. Москвина, О. Беликова и Н. Струве посетила восста­
новленную Коренную пустынь и прекрасны й музей , 
расположенный у ее входа. 

277 



Помимо пресс-конференции, состоялись две друже­
ские встречи с администрацией, а также с духовенством 
Курска во главе с архиепископом Ювеналием. 

В марте 1996 года Н.А. Струве прочел в Библиотеке­
фонде Русского Зарубежья лекцию об И.И. Фондамин­
ском-Бунакове. 

Тогда же книжный фонд издательства ИМКА-Пресс 
был подарен Дому ученых еще недавно закрытого атом­
ного города Обнинска (Калужская губерния), где состоя­
лась встреча с местной интеллигенцией. 

В конце мая месяца книжный фонд издательства 
ИМКА-Пресс был подарен библиотеке небольшого горо­
да Тор6пца на юго-западе Тверской губернии. Этот древ­
ний город замечателен еще и тем, что в нем родился 
патриарх, святитель Тихон. Дом, где он рос, и церковь, 
где служил его отец, сохранились. Администрация горо­
да имеет намерение открыть в этом доме музей памяти 
святителя. Н.А. Струве по просьбе торопчан обсудил ;)ТОТ 
проект на встрече с патриархом Алексием П. 

3-го июня состоялась в Библиотеке-фонде Русского 
Зарубежья торжественная передача А.И.  Солженицы­
ным 800 эмигрантских рукописных мемуаров, собранных 
им на Западе. Для этой уникальной коллекции был 
завершен капитальный ремонт третьего этажа здания по 
самым современным нормам хранения архивов (проти­
вопожарные двери, небьющиеся тонированные стекла). 
С речами выступили А.И.  Солженицын, Н.А. Струве и 
А.И.  Музы кантский.  Одновременно Библиотеке-фонду 
была передана партия редких эмигрантских книг, пода­
ренная М.И.  Лифарь, в память ее мужа, Л.М.  Лифаря, в 
типографии которого печатался «Архипелаг ГУ Лаг». 

Как в идно из этого сухого перечня, программа уста­
новления по России библиотек ИМКА-Пресс расширяет­
ся. В и юне будет открыта библиотека в Ростове-на-Дону, 
в сентябре в Симферополе, в октябре в Белграде. 

Л иц, желающих материально помочь этой програм­
ме, просим направлять чеки на имя Association des Amis 
d'YMCA-Press, 11 rue de la Montagne Ste-Genevieve, Paris 
75005. 

278 



Речь Н.А. Струве на открытии 
Библиотеки-фонда Русского Зарубежья 

Я начну со слов, произнесенных А. Ремизовым в 1 9 19-м, 
когда пошатнулась страна: «Достоевский - зто Россия. Без 
Достоевского - нет России». И позволю себе зто изречение 
перенести на русскую послереволюционную эмиграцию. 

Русская эмиграция - зто была, зто есть Россия.  Без рус­
ской эмиграции России нет. Вернее, не должно быть России: 

- без вживания в доблестный, трагический образ рус­
ской эмиграции, 

- без подражания ее верности и вере, 
- без творческого освоения ее великого дУХОвного на-

следия. 
Я бы сказал «доблестный, трагический образ». В милли­

онной м ассе беженцев не все одинаково выдерживали годы 
и годы, десятилетия пассивного стояния,  непризнанности в 
странах чужих, бессилия перед ужасами, происходящими в 
России. 

Всякое было: и бесплодный взгляд назад с неизбежным 
окаменением, и отчаяние вплоть до самоубийств, и протя­
гивание рук к покинутой родине, приводившее иной раз и 
к предательству. 

Нелегко давалась непреклонная верность свет лому -
сквозь века и м рак - нерукотворному л и ку Росси и .  Еще, 
быть может, труднее - вера в неминуемое, хотя и далекое 
раскрепощение и возрождение России. 

Но тем-большинству- кто не смотрел назад, кто не со­
блазнялся настоящим, но кто был устремлен вглубь и вверх, 
а тем самым и в будущее, было дано вписать одну из самых 
славных, самых насущных страниц в живую книгу русской 
культуры; впрочем, не только в русску ю, но и в мировую. 

В последние годы начался возврат наследия русской 
эмиграции, ее слияние с той культурой, которая не умирала, 
несмотря н а  удушение и гнет у себя на родине. Переизда­
ются книги , собираются н аучные конференци и ,  п ишутся 
исследования . . .  

Сегодня , открываЯ Библиотеку -фонд Русского Зару­
бежья, мы, содействуя этому возвращению, начинаем пока 
еще скромное, но по м ысли и перспективе знаменательное 
дело. Впервые потомки русских эмигрантов - говорю не 
ТОЛЬКО ОТ себя, но ОТ МНОГИХ МОИХ современн иков, я бы ска-

279 



зал соплеменников - ощущают, что в сердце России откры­
вается дом для них, заветный, родной, свой, посвя щенный 
делу их отцов и дедов. 

Свой он для них потому, что среди учредителей - ста­
рейшее зарубежное русское издательство, вот уже три че­
тверти века служащее русской культуре; 

- свой он и потому, что другим учредителем выступает 
фонд Сол жениц ы н а ,  того, кто, испытав в свою очередь 
славу и горечь изгнания, первый «оттуда» воздал в полной 
мере, со свойственной ему нравственной и художественной 
силой, должное эмиграции, и не только высшим ее дости­
жениям,  но и всякому рядовому эмигранту, сохранившему 
память о прошлом и надежду на будущее. 

С воей п овернутостью к эмиграции (первой и второй) 
Сол жени цын приподнял дух доживающих на чужбине 
эмигрантов и вселил в их детей и внуков законное чувство 
гордости за них. 

М не уже известно, что в свой фонд дети и внуки эми­
грантов с охотой будут отдавать книги, архивы, реликвии, 
полученные ими от отцов и дедов. Начинание наше скром­
ное, как подобает б ыть всякому начинанию, связанному с 
эми грацией. 

Будущее покажет, станет ли Библиотека-фонд нашими 
общими усилиями - усилиями правительства Москвы, Об­
щественного фонда, И МКА-Пресс, российской интеллиген­
ции и рассеянных по всему свету детей эмигрантов - станет 
ли она не только хранилищем книг и архивов, но и жиз­
ненн ы м  центром встреч, изучения, творческой лаборатори­
ей, где будут перерабатываться заветы «Зарубежной России». 

Став такой лабораторией, она займет достойное место в 
медленном и многотрудном п роцессе возрождения России. 

Никита Струве 

Желающих пожертвовать книги (только эмигрантского п ери­
ода) или Рукописи в Библиотеку-фо нд просим войти в контакт 
- во фра н ции, с Н.А. Струве (1 1 ,  rue de !а Montagne Ste-Genevieve. 
75005 Paris) или н епосредственно с диРектоРом Библиотеки-фон­
да Русского Зарубежья В.А. Москвиным (Нижняя Радищевская 2. 
1 09004 Москва. Тел.: 91 � . 1 0.47). 

В Соеди не нных Ш татах: Mrs L. Flam (Р.О.Вох 354 , Port ТоЬоссо 
MD 20677) или Prof. О. Huges-Raevsky (Р.О.Вох 1207 , Berkeley, СА 
9470 1 ). 

280 



ВЕСТНИК РХД - № 1 73 1-1 996 

СОДЕРЖАНИЕ 

От Редакции. - Никита Струве ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . ..... . . . . . .  3 

БОГОСЛОВИЕ И ФИЛОСОФИЯ 

О христианском единстве - игу.мен Игнатий 
(Кре1Сшин) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  " . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  5 

Экуменизм - проблема и вызов -
Л.И. Василен1Со . . . . .  " . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  " . . . . . .. ". . . . . . . . . .  1 1  

Окружное соборное послание Константи­
нопольской церкви ко всем церквам 
Христовым ( 1 920 г.) ... .. . .. .. . . .. . . . . .. . . .... . . . . . . .. ........ .... . . . . . . . .  37 

Доклад об экуменическом движении 
епархиальному собранию 1 956 года -
прот. Василий Зень1Совс1Сий "" . . . .  " . . . . . . . . . . .  "." . . . .  " . . . . . .  " . . . . .  42 

Вера Христова в русском православии -
Л.П. Карсавин . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  " . . . . . . . .  " 68 

К вопросу о чине принятия в православную 
церковь лиц, приходящих к ней из иных 
христианских церквей - архи.м. Амвросий . " . . . . .. . .  90 

ЛИТЕРАТУРА И ЖИЗНЬ 

Памяти Бродского - Жорж Нива . . . . . .  " . . .  " ."""""". . . . . . . . .  1 35 
Врата, вводящие в таинство второй 

добродетели - Шарль Пеги, в перевоgе 
С. Аверинцева . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  "."""""""" . . . .  ". .  1 39 

Стихи Джованни Пасколи - перевод 
Романа Дубровина . . . . .  "" . .  ""  . .  """  . . .  " .. " . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 58 

Письма Т. Манухиной к Вере Николаевне 
Буниной - публи1Сация Т. Пах.мусс . . . . . . . . . . . .  "".. . . . . . . . . .  1 59 

281 



В ЕСТН И К  РХД - № 1 73 

СУДЬБЫ РОССИИ 

Доклад на Четвертых Рождественских 
образовательных чтениях при 
Московской Патриархии 21 января 1 996 -

1-1 996 

А. Солженицын . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  235  
Послание Патриарха - В.И. Соколов ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  240 
Анкета « Вестника Р.Х.Д.». Настоящее и 

будущее России - Т. Троянов .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . .  262 
По поводу сборника статей Н.А. Струве 

«Православие и культура)) -
прот. Георгий Гороgенцев (Одесса) ... . . . . .. . . . . . . . ... . . .. .. .. . 267 

Письма в Редакцию - Исправления . . . . . . . . . .. . . . . . ... . . ..... 274 

Открытие Библиотеки-фонда русского 
Зарубежья в Москве. И МКА-Пресс 
по городам и весям России и по 
столицам стран Восточной Европы . . .. . ..... . .. . . . . . .. . . . 277 

282 



VESТNIК / LE МESSAGER - N° 1 73 1-1996 

SOMMAIRE 

А nos lecteurs. - N. Struve . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3 

THEOLOGIE-PHILOSOFIE 

De l 'unite chretienne - р. lgnace Krekchine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  5 
L'recumenisme: un proЫeme et un defi -

L. Vassilenko . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 1  
Encyclique de l 'Eglise de Constantinople 

а toutes les eglises chretiennes ( 1920) · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  37 
Rapport sur le mouvement recumenique а 

l 'AssemЫee diocesaine de 1956 -
р .  Basile Zenkovski . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  42 

La foi chretienne dans l 'orthodoxie russe -
Leon Karsavine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68 

Le proЫeme canonique et liturgique de la 
reception dans l 'Eglise orthodoxe de 
croyants venant d'autres eglises chretiennes -
р. Ambroise Pogodine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 90 

LITTERATURE ЕТ VIE 

In memoriam Joseph Brodski - Georges Nivat . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . .  1 3 5  
Charles Peguy. Le Porche de Mystere de la 

Deuxieme Vertu (extrait) - traduction de 
Serge Averintsev . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 39 

Dgiovanni Pascoli. Poemes - traduit 
par R. Doubrovine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 58 

Lettres de Т. Manoukhina а Vera Bounine -
puЫication de Т. Pakhmus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . 1 59 

283 



VESТNIК / LE МESSAGER - N° 173 1-1996 

DESTINEES DE LA RUSSIE 

Intervention aux 4°= Confcrence dc formation 
religicusc aupres du Patriarcat dc Moscou 
(21 .01 . 1 996) - А . Soljenitsyne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  235 

La lettrc pastoralc dc Patriarchc Tikhon -
V. Sokolov . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  240 

Prcscnt et avcnir dc la Russie (unc enquctc 
du Vestnik) . . . reponse de Т. Trojanov . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  262 

А propos du recucil de N. Struvc «Orthodoxie et 
culture» - р. Georges Gorodentsev (Odcssa) . . . . . . . . . . . . . . . .  267 

Lettres а l 'cditeur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  274 

«YMCA-Press» en Russie . . . .. .. .. . . . . .. . . . . . .. . .. .. .. . . .. .. . . . .... . . . . . . . . . . . . . .  277 

284 



КНИЖНЫЙ МАГАЗИН 

LES E D I TEUR S REUN I S  

ПРЕДЛАГАЕТ ВАШЕМУ ВНИМАНИЮ 

,,, ,,, ,,, ,,, ,,, 
;т;-�;1'-;1';1'-

1 "·;;�;;;;���;;.��;7.�;;;;:�;�:т�:�к::ни. 1 �111� 50-ти фотограф
w
и й). w !111111! 

�:�;:: Под редакциеи М. Хагемаистера и Н. Каухчишвили. :щ: 

!!!jj� Авторы статей: игумен Андрон ик; М.С. Трубачева; С.З. Тру- �!!!!!t �{j бачев; Н.Каухчишвил и ;  С.Хоружий;  B. Glatzer Rosental ; Н. Струве; ibl! 
.){ 8.  Пискунов; А. Шишкин ;  И .  Роднянская; John Bowlt; П.8. Фло- :!![ 
S: ренский ;  С.  Дем идов; Б. Успенский ;  В.В.  И ванов; Н .  Бонецкая J!i!i!: �Ш S .  Cassedy; п рот. В.  Строганов; Ежи Фарыно;  Н.  Гей ;  Th. Lahusen; !�!Ш �@! Р. Гал ьцева; Л. Геллер; N. Misler; В.  Бычков; И .  Киш; В. Н и кити н ; !\!: 
ii!i J.L. Opie; М. йованови ч ;  R. Slesinski; еп.  А. Кузнецов; и е ромон.  !1!! bl! И н нокентий (Павлов); арх и м . Ин нокенти й (Просвирин) ;  М. Хаге- !]!! 

Цена: 



КНИЖНЫЙ МАГАЗИН 

LE.S EDITEURS REUNIS 

,ПРЕДЛАГАЕТ ВАШЕМУ ВНИМАНИЮ 

« ВТОРАЯ П РОЗА» . 

Труды международной конференции «Вторая 
проза» ,  Москва, декабрь 1 994. 

Составители : В . Вестстейн, Д.Рицци, Т.В. Ци­
вьян. 

Вс тупительное слово: В. Топоров. 

Русская п роза 20-х-ЗО-х годов ХХ века. (Л. Добы ч и н ,  

М . Кузм и н, К. Вагинов, П. Муратов, М . Осоргин, П и м е н  Карпов, 

С. Зая и цкий,  Н .  Никитин, А. Чаянов, М .  Козырев, М. Лопатто, 

Ю. Одарченко и др.). 

Авторы статей: В.С. Бахти н;  А.Ф. Белоусо в ;  С.Г. Ш и н ­

д и н ;  П .  Пера; В . Н .  Топоров, М.О. Чудакова; Т. М .  Н иколаева; 

Н .А.  Богомол о в ;  й.  Ван Баак; О.Г. Ш и нд и н а ;  Д. Р и ц ц и ;  

В.  Вестсте й н ;  О .  Тилкес; И .Г. В и шневецки й ;  К . М .  Пол и ва­

нов;  О. Обухо ва; Т.Л. Н икол ьская; К.  Сол и ветт и ;  Г. Лану; 

Л.Ф. Кацис; Д.М. Фел ьдман; С.  Гардзонио; Т.В.  Ци вьян. 

Приложен указатель и м е н. 

Издан ие:  Universita degli Studi di Trento, 1 995, 41 6 стр. 

Цена : 2оо фр. 

Заказы направлять по адресу: LES EDIТEURS REUNIS 
1 1 ,  rue de la Montagne Sainte Genevieve 

75005 Paris, France 
Tel.: 43-54-74-46; Fax: 43-25-34-79 



КНИЖНЫЙ МАГАЗИН 

LES EDITEURS REUN I S  

ПРЕДЛАГАЕТ ВАШЕМУ ВНИМАНИЮ 

СТАЛИН СКОЕ ПОЛИТБЮРО В 30-е годы . 

Сборник документов. 
1 995 r. 340 стр. 

Серия «Документы советской истории» 
Издатели: 

Центр Социально-Гуманитарного образования Московского 

университета 

Istituto Italiano Per Gli Studi Filosofici 

Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales 

Maison des Sciences de l'Homme 

"дИРО-ХХ» Москва 

Составители: 

О. Хлевнюк. А. Квашонкин .  Л. Кошелева, Л. Роговая. 

Составите л и  использовал и материалы, хранящиеся в Госу­
дарствен н о м  Арх и ве РФ, документы из л и ч н ых фондов чле­
нов Пол итбюро 30-х годов ( РЦХИДНИ), что дает возможность 
ознако м иться с переп иско й между члена м и  Политбюро, 
которая проли вает свет на некоторые « Неформальные" обстоя­
тельства деятельности этого органа. 

Сбор н и к  снабжен п р и меча н и ям и составител е й  и указателем 

и мен с краткими биографи ческим и  дан н ы м и .  

Цена: 240 фр. 

Заказы направлять по адресу: LES EDITEURS REUNIS 
1 1 ,  rue de la Montagne Sainte Genevieve 

75005 Paris, France 
Tel.: 43-54-74-46; Fax: 43-25-34-79 



r · · · · · · · · · · � · · · · · · · · · �  
1 КНИЖНЫИ МАГАЗИН 1 

1 1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 

L E S  ED ITE U R S  R E, U N I S  : 
ПРЕДЛАГАЕТ ВАШЕМУ ВНИМАНИЮ 

ПЕРЦО ВА Н . Словарь неологизмов 
Велими ра Хлебникова. 

Wiener Slawistischer Almanach 

Sonderband 40 

1 995 560 стр. 

Предисловие Хенрика Барана. 

1 Кроме собствен но словаря (неологизмы из публ и каци й ,  

I неоло г и з м ы  и з  рукоп и се й ,  г нездовой словарь, обратны й  
словарь и д р . ) ,  к н ига содержит введение,  объяс н я ющее 

1 п р и н ц и п ы  построе н и я  словаря, некоторые материалы из 

1 руко п и сей Хлеб н и кова и б и бл иограф и ю .  

1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 

Цена : 300 фр. 

Л Е В И Н  Юрий. - Комментарий к поэме ссМосква­
Петушки)) Венедикта Ерофеева. 

Institut fur SJawistik, Austria, 1996, 96 стр. 

Текст поэм ы ,  как и звестно, изобилует скрытыми и я в н ы м и  
цитатами и з  русской и м и ровой л и тератур ы ,  намекам и  на 
реал и и  советской жизни,  которые автор, Юрий Левин,  помо­
гает расшифровать. 
Прекрасное пособие для и зучающих русский язык. 

Цена: 70 фр. 

1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 

� - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - �  
Заказы направлять по адресу: LES EDITEURS REUNIS 

1 1 ,  rue de la Montagne Sainte Genevieve 
75005 Paris, France 

теt.: 43-54-74-46; Fax: 43-25-34-79 






	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021
	0022
	0023
	0024
	0025
	0026
	0027
	0028
	0029
	0030
	0031
	0032
	0033
	0034
	0035
	0036
	0037
	0038
	0039
	0040
	0041
	0042
	0043
	0044
	0045
	0046
	0047
	0048
	0049
	0050
	0051
	0052
	0053
	0054
	0055
	0056
	0057
	0058
	0059
	0060
	0061
	0062
	0063
	0064
	0065
	0066
	0067
	0068
	0069
	0070
	0071
	0072
	0073
	0074
	0075
	0076
	0077
	0078
	0079
	0080
	0081
	0082
	0083
	0084
	0085
	0086
	0087
	0088
	0089
	0090
	0091
	0092
	0093
	0094
	0095
	0096
	0097
	0098
	0099
	0100
	0101
	0102
	0103
	0104
	0105
	0106
	0107
	0108
	0109
	0110
	0111
	0112
	0113
	0114
	0115
	0116
	0117
	0118
	0119
	0120
	0121
	0122
	0123
	0124
	0125
	0126
	0127
	0128
	0129
	0130
	0131
	0132
	0133
	0134
	0135
	0136
	0137
	0138
	0139
	0140
	0141
	0142
	0143
	0144
	0145
	0146
	0147
	0148
	0149
	0150
	0151
	0152
	0153
	0154
	0155
	0156
	0157
	0158
	0159
	0160
	0161
	0162
	0163
	0164
	0165
	0166
	0167
	0168
	0169
	0170
	0171
	0172
	0173
	0174
	0175
	0176
	0177
	0178
	0179
	0180
	0181
	0182
	0183
	0184
	0185
	0186
	0187
	0188
	0189
	0190
	0191
	0192
	0193
	0194
	0195
	0196
	0197
	0198
	0199
	0200
	0201
	0202
	0203
	0204
	0205
	0206
	0207
	0208
	0209
	0210
	0211
	0212
	0213
	0214
	0215
	0216
	0217
	0218
	0219
	0220
	0221
	0222
	0223
	0224
	0225
	0226
	0227
	0228
	0229
	0230
	0231
	0232
	0233
	0234
	0235
	0236
	0237
	0238
	0239
	0240
	0241
	0242
	0243
	0244
	0245
	0246
	0247
	0248
	0249
	0250
	0251
	0252
	0253
	0254
	0255
	0256
	0257
	0258
	0259
	0260
	0261
	0262
	0263
	0264
	0265
	0266
	0267
	0268
	0269
	0270
	0271
	0272
	0273
	0274
	0275
	0276
	0277
	0278
	0279
	0280
	0281
	0282
	0283
	0284
	0285
	0286
	0287
	0288

