




LE М.ESSAGER 

ВЕСТНИК 
РУССКОГО ХРИСТИАНскоrо 

ДВИЖЕНИЯ 

144 

ПАРИЖ - НЬЮ- йОРI< - MOCI<BA 

� 144 Т R 1МЕSТR1 Е L 1 - 11 - 1985 



Copyright © Le Messager. Paris 1985. 

COMMISSION PARПAIRE 
№ d'inscription 620 16 



(JГ РЕдАКЦИИ 

"В дни сомнений ... " 

Еще совсем недавно тысячелетие крещения Руси мерещилось 
таким далеким, почти нере.альным, и вдруг приблизилось, стало 
осязаемым: теперь уже неполное трехлетие отделяет нас от этого 
славного и горького события. 

Славного: ибо крещение дало России все, вернее, создало 
ее. Нация, государственность, культура родились, оформились в 
крещальной купели. Христианство дало образ, лепоту, смысл 
разрозненным, кочующим, бесформенным племенам, оно их соеди­
нило, включило в исторический процесс, оплодотворило. Всеми 
своими высиmми достижениями Россия обязана христианству, от 
Софии Киевской, от иконы Троицы Рублева - этого вещественного 
доказательства бытия Божия (по слову о. Павла Флоренского) - до 
великой пророческой русской литературы XIX и ХХ веков. 

Горького: ибо "русская история не удалась" (В. Вейцле). 
В несчасrnейший 17-й год Россия вновь подпала под чары и власть 
духов злобы и тьмы, демонов глухонемых, от которых, рождаясь 
к историческому бытию, она навсегда, казалось бы, отреклась. 
Российским пространством, русской душой овладели антихристиан­
ские силь1, проявивпше себя - новое доказательство бытия Божия 
от противного - силами исключительно разрупштельными. Россия 
обескровилась, обездупшлась, раздухотворилась. Русская история 
сорвалась, и в обозреваемом будущем не вИдНо, как она вернется 
на свой исконный путь. 

"В дни сомнений, в дни тягостных раздумий ."" (Тургенев) "под­
держкой и опорой" служит уж не просто и не только язык, а создан­
ная им, из него "великая, могучая, правдивая и свободная" русская 
литература. 

Юбилей крещения Руси знаменательным образом окружен 
памяrnыми датами (100-летие со дня рождения) целой плеяды рус­
ских поэтов: будущий год соединит двойное чествование Гумилева 
и Ходасевича, сразу после 1988 года чередой пойдут столетия 
Ахматовой (89), Пастернака (90), Мандельштама (91), Цвета­
евой (92) и т.д. 

3 



Поэзия всегда не только словесное чудо, но и религиозное 
действие. Тонкая черта отделяет поэзию от молитвы. "Мы рождены 
для вдохновенъя, для звуков сладких и молитв". Антилитературой 
поэзия подлинная никогда не бывает. Даже безверный Фет, скептик и 
пессимист, и тот своими трепещущими стихами, как свидетельству­
ют полученнъ1е нами отклики на спор о нем, не только услаждает 
слух и ум, но и приоткрьmает, удостоверяет реальность духовного 

мира. У поэтов ХХ-го века, у тех особенно, чьи имена связуются с 
тысячелетием крещения Руси, религиозное действие проступает еще 
отчетливее. В их стихах рассыпаны исповеднические формулы­
заклинания: 

Но все в себя вмещает человек, 
Который любит мир и верит в Бога. 

(Гумилев, 1912) 

Я христианства пью холоднъ1й горный воздух 
(Мандельштам, 1919) 

В каждом древе распятый Господь, 

В каждом колосе тело Христово ... 
(Ахматова, 1946) 

Я в гроб сойду, и в третий день восстану. 
И, как сплавляют по реке плоты, 
Ко мне на суд, как баржи каравана, 
Столетъя поплъmут из темноты. 

(Пастернак, 40-е годы) 

Слова не на ветер: они пронизывают все творчество, они закреп­
лены мученической кончиной (Гумилев, Мандельштам), травлей и 
поношениями (Ахматова, Пастернак). Как бьшо изначально в 
Киевской, в Новгородской, в Московской, так и после двойной 
секуляризации, в Петербургской и Советской Россиях, искусство 
осталось неотторжимо от религии, обретя в зтом слиянии гармонию 

и полноту. 
И чуть меняя слова Тургенева, не скажем ли мы, как и он: 

нельзя верить, чтобы такое искусство, такая поэзия не были данъ1 

великому народу. 
Никита Стру ве 

4 



Богословие, Философия 

Прот. Александр IIIMEМAН (192 1-1983) 

ТАИНСТВО СВЯТОГО ДУХА* 

1. Белая одежда 

Сразу же после троекратного погружения в воду новокрещеный 
облачается в б е л  о е о д е я н и е ,  которое в литургических текстах 
и в святоотеческих писаниях именуется также б л и с т а ющей 
р и з о ю,1 р и з о й  ца р с к о ю ,2 о д е ж д о й  н е т л е н и я3 и т.п. 

И облачая его во одеяния, священник глаголет : 

- Облачается раб Божий имярек в ризу правды, во имя 

Оща, и Сына, и Святаго Духа. Аминь. 
И поется тропарь: 
Ризу мне подаждь светлу, одеяйся светом яко ризою, 

многомилостиве Христе Боже наш. 

Это один из наиболее древних ритуалов крещального богослу­

жения, причем ему отводится довольно важное место в ранних 

объяснениях крещения. 4 Со временем, однако, первоначальное 

понимание этого ритуала сузилось и свелось к чисто внешней 

символике. Белая одежда, говорят нам, символизирует духовную 

чистоту и праведность, к которым должен стремиться в своей 

жизни каждый христианин. И хотя это объяснение не содержит 

в себе ничего неправильного, недостатком его, фактически общим 

дпя всех такого рода символических толкований, является то, что 

* Третья глава из КЮ!ГИ "Водою и Духом. О таинстве крещения". Начало 
см.: "Вестник РХД", №№ 142 и 143. Перевод с английского осуществлен в 
Самиздате. Полностыо КЮ!Га выйдет в издательстве YMCA-Press в 1985 г. 

5 



оно оставляет без ответа основной вопрос: какова же природа, 
каково "содержание" зтой чистоты и праведности? Однако, как 
мы уже знаем, сущность боrослужения, каждоrо ero обряда и 
действия состоит в том, что они не только "символизируют" нечто, 
но в равной степени я в л я  ю т  и с о о б щ а ю т  то, символом чеrо 
они являются. Так и обряд облачения в белую одежду есть не 
просто напоминание о чистой и праведной жизни и призьm к ней, 
ибо если бы зто бьmо так, то он действительно не прибавлял бы 
ничеrо новоrо к обряду крещения: ведь само собой разумеется, что 
мы принимаем крещение для тоrо, чтобы жить х ристианской 
жизнью, которая, в свою очередь, должна быть как можно 
более "чистой" и праведной. На самом деле, этот обряд являет 
и потому сообщает нам радикальную н о  в и з  н у  этой чистоты 
и праведности, этой новой духовной жизни, для которой ново­
крещеный уже родился во время троекратноrо поrружения в 
воду и которая сейчас будет низведена на неrо "печатью дара 
Святоrо Духа". 

Нет необходимости доказывать, что мир, окружающий нас, 
переживает rлубокий моральный и духовный кризис. С одной 
стороны, мы сльШIИм сетования по поводу "нравственноrо 
кризиса", причем сами христиане, по-видимому, весьма по-разному 
оценивают ero природу и способы ero разрешения. Защитни­
кам "староrо доброrо" моральноrо кодекса, желающим ero рес­
таврировать, противостоят восстающие против ero лицемерия и 
законническоrо духа аполоrеты новой нравственности, которую они 
назьmают "ситуативной этикой", "этикой любви" и т .п. С друrой 
стороны, в настоящее время наблюдается значительное оживление 
интереса к "духовной жизни" и поискам ее - причем само зто 
слово прикрьmает невероятную духовную путаницу, которая, в 
свою очередь, порождает великое множество сомнительных духов­
ных "учений" и "рецептов". Тут и мироутверждающая ("торжество 
жизни") и мироотрицающая ("конец мира") духовность, и экста­
тическое "Иисусово движение", :ц восторженное "харизматическое 
движение", и оrромное количество "старцев" и "rypy" всех ро­
дов, "трансцендентальная медитация", "дар языков", "восточный 
мистицизм", новое открытие сатаны и "чародейства", эпидемия "за­
клинания духов" (зкзорцизма) и т.п. А на уровне прихожан, 

6 



которых еще не коснулись эти модные и "авангардные" духовные 
течения, мы по-прежнему видим традиционное сведение христиан­
ской жизни к соблюдению различных внеIШIИХ "обязанностей" и 
"табу" - уступка, ничуть не мешающая напmм "праведникам" вести 
фактически полностью секуляризованную жизнь и руководствовать­
ся критериями и нормами, совершенно чуждыми Евангелию. 

Я повторяю, что все это свидетельствует о крайнем смешении 
и об отсутствии подлинного духовного критерия и, прежде всего, 
трезвения - которое в православной традиции всегда считалось 
н е о б х о д и м  ы м условием всякой подлинной духовности, - и даже 
наиболее устремленные к истокам поиски подвержены опасности 
ухода в сторону и могут привести к духовной катастрофе. Наше 
время - это время лжи, духовного обмана и подделок, принимаю­
щих вид "Ангела света". (11 Кор. 11, 14) , И основная опасность, 
основной порок, заключающиеся в этом явлении, состоят в том, что 
в настоящее время слишком многие люди - включая и наиболее 
традиционных по видимости "поборников" духовной жизни -
рассматривают ее как нечто, замкнутое в себе и почти вовсе не 
связанное с общим :христианским мировоззрением и опытом 
Бога, мира и человека, с тем, что в совокупности составляет 
христианскую веру. Я видел, как читают и практикуют "Доброто­
любие" группы и кружки людей, эзотерические коIЩепции которых 
не только не имеют ничего общего с христианским мировоззрением, 
но даже диаметрально противоположны ему. Таким образом, даже 
"духовность", имеющая наиболее традиционное, наиболее право­
славное обличье, но рассматриваемая в отрьmе от всей полноты 
веры, подвергается опасности стать односторонней, ограниченной 
и в этом смысле е р е т и ч е с к о й  (от греческого ЛJрещс; - выбор 
и, следовательно, сужение - ограничение) или, другими словами, 
превратиться в "псевдоду:ховность". 

Опасность такого рода псевдодуховности существовала всегда. 
О ней говорит уже св. Иоанн Богослов, который просит христи­
ан: "Не всякому духу верьте, но испытьmайте духов, от Бога ли 
они", - и устанавливает основной критерий такого испытания: 
"Всякий дух, - пишет он, - который исповедует Иисуса Христа, 
пришедшего во плоти, есть от Бога". (1 Ин. 4, 1-2). Это значит, что 
критерий "духовности" нужно искать в центральном христианском 

7 



учении о воплощеIШИ, - центральном потому, что в нем содержится 
и из него вытекает вся христианская вера, все стороны христианско­
го мировоззрения: творение, грехопадение, искупление, Бог, мир, 
человек. Но тогда не полнее ли всего эта истинная духовность, это 
целостное вИдение человека, его природы и призвания раскрываются 
в таинстве, непосредственной целью которого является восста­
новление в человеке его истиююй природы, сообщение ему новой 
жизни путем возрождения его при помощи "Воды и Духа"? И именно 
в этом контексте обряд облачения в белую одежду, который 
кажется настолько второстепенным, что о нем даже не упоминают 
в учебниках догматического и нравственного богословия, приобре­
тает свою истинную значимость, раскрьmает свою сакраментальную 
сущность. 

Основным принципом литургического богословия, принципом, 
редко применяемым в искусственных "символических" толкова­
ниях богослужения, является то, что истинное значение каждого 
литургического действия открывается в контексте, т. е. определя­
ется его местом в порядке (ordo) следования священнодействий, 
составляющих богослужение, т. е., другими словами, в том, что 
каждый обряд получает свое значение и "силу" от того, что ему 
предшествует, и того, что за ним следует. Так, с одной стороны, 
обряд облачения в белую одежду завершает собственно обряд 
крещения, причем о б л а ч е н и е  в "блистающую ризу", "ризу 
света" соответствует р а з  о б л а ч е н и  ю оглашенного перед 
крещением, его наготе во время погружения в воду избавления. 
С другой стороны, этим обрядом на ч и н  а е т с я вторая часть 
чина посвящения: помазание святым миром, сообщение ново­
крещенному дара Святого Духа. И именно эта двойная функция 
обряда раскрьmает истинное содержание новой жизни, смысл ее 
о б н о в л е н и я. 

Мы знаем уже, что разоблачение оглашенного перед крещением 
означает его отречение от "ветхого человека" и "ветхой жизни" -
жизни греховной и извращенной. Ведь именно г р е х  открыл 
Адаму и Еве их наготу и заставил их прикрыть ее одеждой. 5 Но 
почему они не стыдились своей наготы до греха? Потому, что они 
бьши облачены в Божественную славу и свет, в "красоту неизре­
ченную", которая и составляет истинную природу человека. Они 

8 



утратили это свое первое одеяние и "узнали они, что наги". 
(Бьп. З; 7). Но тогда облачение в "ризу света" после крещения 

означает, прежде всего, возвращение человека к целостности 
и невинности, которыми он обладал в раю, восстановление 
его истинной природы, замутненной и искаженной грехом. 
Св. Амвросий сравнивает эту одежду с одеждой Христа на горе 
Фавор. Преображенный Христос являет Свое совершенное и 
безгрешное человечество не в "обнаженном" виде, но в одежде, 
"белой, как снег", в нетварном сиянии Божественной славы. 6 

Не грех, а рай являет истинную природу человека; и в крещении 
человек, возвращаясь в рай, вновь обретает свою истинную 
природу, свое изначальное одеяние славы. 

Итак, завершая обряд крещения, облачение в белую одежду 
открьmает собой следующее действие чина посвящения. Мы 
облачились в эту "сияющую ризу" с тем, чтобы можно бьmо 
приступить к миропомазанию. В ранней Церкви не бьmо необхо­
дИмости объяснять органическую и самоочевидную связь между 
этими двумя обрядами. Церковь знала три основных значения 
этого двойного действия, являющего три основных дара, характе­
ризующих "высокое призвание" человека во Христе - ц а р с к о е , 
с в я щ е н н и ч е с к о е  и п р о р о ч е с к о е. Льняной ефод царя 
Давида (11 Сам. 6, 14), священные одежды Аарона и его сьпюв ей 
(Исх. 28) , милоть Илии (Цар. 2, 14), "поставление" царя и 
священника через миропомазание, пророческий дар как "миро­
помазание" - все это исполняется во Христе, "со делавшем нас 
царями и священниками" (Откр.1,6), "родом избранным, 
царственным священством, народом святым" (1 Петр. 2,9) , 
излившем на людей в последние дни от Своего Духа, "дабы они 
пророчествовали" (Деян. 2 ,  18). Рожденный заново в крещальной 
купели, "обновленный по образу Сотворившего его", возвра­
щенный к "красоте неизреченной", человек теперь готов к 
"уходу" для исполнения своего нового и высокого призвания 
во Христе. Крещеный во Христа, облекшийся во Христа, он 
готов принять Святого Духа, Духа Христова, дары Христа 
Помазанника - Царя, Священника и Пророка - тройственное 
содержание всякой подлинно христианской жизни, христиан­

ской "духовности". 

9 



2. Печать дара Духа Святого 

Теперь, после крещального погружения в воду и облачения 
в белую одежду, неофит м и р о п о м а з у е т с я, или, пользуясь 
языком богослужения, з а п е  ч а т  л е в  а е т с я святым миром. 
Ни одно из литургических действий Церкви не вызывало столько 
богословских разногласий, как это второе таинство посвящения; ни 
одно из них не имело такого разнообразия истолкований. 7 На 
Западе, как известно, Римская Церковь превратила его в "кон­
фирмацию", освящение "взрослого" вступления в жизнь Церкви, и 
тем самым наруrшша его литургическую связь с крещением.8 Что 
же касается протестантов, то они отрицают сакраментальный 
характер этого акта, считая, что признание его умалило бы 
самодостаточность крещения. 9 Эти западньrе нововведения, в свою 
очередь, повлияли на православное "академическое" богословие, 
которое, как мы уже знаем, восприняло на довольно раннем этапе 
дух и методы западной богословской мысли. Как и во многих 
других случаях, православное богословие в своей трактовке 
миропомазания имеет, главным образом, полемический характер. 
Так, например, еп. Сильвестр, один из самых известных русских 
догматистов (в увесистой пятитомной "Догматике" которого 
только двадцать девять страниц посвящаются таинству святого 
мира), ограничивает свое изложение всего двумя пунктами: 
1) защита - против католиков - литургической связи миропо­
мазания с крещением; 2) защита - против протестантов - его 
сакраментальной "независимости" от крещения. 10 

Такая полемика могла бы быть полезной и даже необходи­
мой, если бы в то же время в ней раскрьmалось положительное 
православное понимание этого таинства, его уникальное значение 
lЩЯ веры и опыта Церкви. Однако, трагедия нашего собственного 
озападненного и академического богословия состоит в том, что 
когда оно борется с ошибками Запада, то исходит при этом из 
тех самых предпосьmок и богословского контекста, которые ведут 
к этим оиm:бкам. На Западе спор по поводу "конфирмации" бьm 
результатом более широкого явления - расхождения между lex 
orandi, литургической традицией Церкви, и богословием, - которое 
мы уже квалифицировали как "первобытный грех" всей богослов-

10 



ской схоластики. Вместо того, чтобы "воспринять" смысл таинств 
из литургической традиции, богословы создали свои собственные 
определения таинств и затем в свете зтих определений стали интер­
претировать церковное богослужение, "втискивая" его в рамки 
своего собственного априорного подхода. 

Мы уже знаем, что эти определения основьmаются на 
своеобразном понимании б л а г о д а т и  и и с т о ч н и к о в  б л а­
г о д а т  и; отсюда и идет "определение" миропомазания как 
таинства, сообщающего новокрещенному дары (харlаµата) 
Святого Духа, т.е. благодать, необходимую для христианской 
жизни, - определение, которое приводится почти во всех бого­
словских учебниках, как восточных, так и западных. 11 Но в этой 
борьбе православных богословов на двух фронтах - римском и 
протестантском - даже не ставится вопрос о том, является ли 
достаточным или даже просто адекватным такое определение. 
Ибо само это определение неизбежно приводит к западной "дилем­
ме". Действительно, либо благодать, получаемая в крещении, 
делает любой. новый дар благодати излиIШIИм (протестантское 
решение вопроса), либо благодать, сообщаемая во втором 
таинстве, имеет целиком "отличную" природу, а ее сообщение, 
ввиду имеющегося отличия, не только может, но даже и должно 
быть "отделено" от крещения (католическое решение). Но что 
если сама эта дилемма неправильна, есть псевдодилемма, плод 
неправильных посьmок и, следовательно, неверных определений? 
Вот вопрос, на который может и должно ответить православное 
богословие. Но оно сможет это сделать, только если оно освобо­
дится от западного "редукционистского" подхода к таинствам, если 
оно вновь обратится к подлинному источнику - л и т  у р г и ч е с к о й  
р е а л ь н о с т и ,  которая воплощает в себе и являет веру и опыт 
Церкви. 

ЛИтургическое свидетельство вполне ясно. С одной стороны, 
миропомазание есть не только органическая часть крещального 
таинства: оно совершается как исполнение крещения, так же, как 
следующее действо этого таинства - участие в Евхаристии - есть 
исполнение миропомазания: 

И по еже облещи его молится священник, глаголя 
молитву сию: 

1 1  



Блаrословен еси, Господи Боже Вседержителю". даро­
вавый нам недостойным блаженное очшцение во святей 
воде и божественное освящение в животворящем пома­
зании: Иже и ныне блаrоволивый паки родити раба 
Твоеrо новопросвещеннаrо водою и духом, и вольных 
и невольных rрехов оставление тому даровавый. Сам 
Владыко, Всецарю блаrоутробне, даруй тому и печать 
дара, Святаrо и всесильнаrо, и покланяемаrо Твоеrо 
Духа, и причащение Святаrо Тела и Честныя Крове 
Христа Твоего . . .  

Даже в нашем тепереumем чинопоследовании, столь во многом 
отличном от древнего, столь обедненном по сравнению с торжест­
венным пасхальным празднованием крещения, нет никаких "про­
валов", никакоrо разрьmа между крещальными поrружениями 
в воду, ритуалом облачения в белую одежду и помазанием 
святым миром. Человек облачается в белую одежду потому, что 
он окрещен, и д л я  т о г  о ,  чтобы быть помазанным. 

Однако, с другой стороны, "запечатлевание" святым миром 
есть, очевидно, новый акт, который, хотя и бьm подготовлен 
крещением, все же придает чину посвящения измерение столь 
радикально новое, что Церковь всегда считала его другим "таин­
ством" - даром и таинством, отличным от крещения. 

Новизна эта открывается, прежде всего, в формуле, произ­
носимой совершающим таинство, в то время как он "помазует 
крестившаrося святым миром, творя креста образ: на челе, и 
очесех, и ноздрех, и устех, и обоих ушесех,  и персех, и руках, и 
ногах", "запечатлевает" все тело драгоценным миром, освященным 
епископом; 

Печать дара Духа Святаrо. 
Если истинное значение этой формулы или, скорее, того дара, 

который она являет, скрыто от столь мноrих боrословов, то 
лишь потому, что, привязанные к своим собственным категориям 
мышления, они просто не слышат, что г о в о р  и т Церковь, они не 
видят, что она д е л а е т. Действительно, весьма примечательно, что 
в то время, как в сакраментальной формуле используется единст­
венное число - "дар" (owped) , богословы, определяя данное 
таинство, почти все без исключения rоворят о "дарах" (харiаµата) 

12 



во множественном числе; они говорят, что таинство сообщает 
неофиту "дары Святого Духа". Им кажется, что слово, употреблен­
ное в единственном числе, и то же слово, взятое во множественном 
числе, взаимозаменяемы. Однако, суть дела как раз и заключается 
в том, что в языке и опыте Церкви зто слово, употребленное 
в единствешюм и множественном числе, относится к двум 
различным реальностям. Слово харlаµата ("дары Святого 
Духа", "духовные дары") часто встречается и в Новом Завете, и 
в церковном Предании.12 Действительно, "разнообразие да­
ров", исходюцих от одного и того же Духа ("дары различны, но 
Дух один и тот же", 1 Кор. 12,4) , является одной из наиболее 
фундаментальных, наиболее радостных сторон раннего опыта 
Церкви. Поэтому можно предположить, что если бы целью миро­
помазания бьmо сообщение каких-либо конкретных "даров" или 
"блаrодати", необходимых для сохранения человека в христианской 
жизни (фактически, блаrодать сообщается в крещении, таинстве 
возрождения и просвещения) , то в формуле было бы употреблено 
множественное число. Но если это не так, то причина тому 
следующая: новизна и особенность этого таинства заключается 
в том, что оно сообщает человеку не какой-нибудь частный дар 
или какие-то дары Святого Духа, а с а м о г о  С в я т о г о  Д у х а  
как дар (fн . .;p€d) . 

Дар Святого Духа, Святой Дух - дар! Можем ли мы про­
никнуть в н е и з р е ч е н н у ю г л у б и н у  этой тайны, выразить 
ее в богословских понятиях? Можем ли мы понять, что единст­
венность этой личной Пятидесятницы заключается в том, что 
мы получаем как дар Того, Кого Христос и только Христос имеет 
п о  п р  и р о д е :  Святого Духа, сообщенного от века Ощом 
Своему Сыну, который нисходит на Христа и только на Него у 
Иордана, являя Христа как П о м а з а н н и к а , как возлюбленного 
Сына и Спасителя ; что, другими словами, мы получаем как дар 
Духа, который принадлежит Христу как Его Дух, который 
пребьшает в Христе как Е г о  Жизнь? Но тогда, в этом "пятидесят­
ничном" миропомазании, Святой Дух нисходит на нас и пребывает 
в нас как личный дар Христа, получаемый от Его Оща, как 
дар Его жизни, Его Сыновства, Его единения со Своим Ощом. 
"Дух, - говорит Христос, обещая Его приход, - от Моего возьмет 

13 



и возвестит вам. Все, что имеет Отец, есть Мое; и потому Я сказал, 
что от Моего возьмет и возвестит Вам". (Ин.16, 14-15) . И мы 
получаем этот личный дар Христова Духа не только потому, что 
мы уже Христовы по вере и любви, но потому, что эта вера и 
любовь заставили нас возжелать Его жизни, жизни в Н е м , и 
потому что в крещении, крестившись во Христа, мы во Христа 
облеклись. Христос - помазанник, и мы получаем Е г о  помаза­
ние; Христос - Сын, и мы принимаем сьrnовство; Христос имеет 
Духа как Жизнь в Себе, и нам дается участие в Его Жизни. 

И таким образом, в этом, единственном в своем роде, чудесном 
и поистине божественном помазании, Святой Дух, поскольку 
Он есть Дух Христов, дает нам Христа, а Христос, поскольку 
Святой Дух является Его Жизнью, дает нам Духа, который 
есть "Дух истины, сьrnоположения дарование, обручение будущего 
наследия, начаток в ечных благ, животворящая сила, источник 
освящения" (молитва анафоры, литургия св. Василия Великого) или, 
как. говорит другая древняя литургическая формула, "Благодать 
Господа нашего Иисуса Христа, и Любы Бога и Отца, и Причастие 
Святаго Духа" - дар и откровение человеку Самого Троичного 
Бога, знание Его, единение с Ним как Царство Божие и жизнь 
вечная. 

Теперь должно быть ясно, почему "печать дара Духа Святаго" 
есть и исполнение крещения, и в то же время новое таинство, веду­
щее новокрещенного дальше. Оно есть исполнение крещения, потому 
что принять этот дар и воспринять "более совершенное" призвание 
может только человек, истинная природа которого уже восстанов­
лена во Христе, человек, свободный от "жала греха", примиреннь1й 
с Богом и Божиим творением, со деланный снова с а м и м  с о б о й .  
Однако, это и новое таинство; это "другое" таинство и. другая 
эпифания, потому что этот дар Самого Христова Духа Святого -
есть именно дар. Он не принадлежит человеческой природе как 
таковой, хотя именно для получения этого дара человек бьm 
сотворен Богом. Подготовленный и получивший возможность 
своего исполнения благодаря крещению, он выводит человека за 
пределы крещения, за пределы "спасения": делая его "христом" во 
Христе, помазуя его помазанием Помазанника, он открывает дверь 
т е о з и с а ,  о б о ж е н и я . 

14 



Таково значение этого таин ства п ечати. В ранней Церкви 
слово a'{Jpari' (печать) имело много побочных значений.13 Но 
основное его значение, открьmаемое в помазании святым миром, 
ясно: это о т п е ча т о к  на нас Того, Кто владеет нами ; это печать, 
которая сохраняет и защищает в нас, как в сосуде, ценное содержи­
мое и его благоухание; это з н а к  нашего высокого призвания. Во 
Христе, Который есть "печать равного порядка" (a'{Jpшyi' iаотV1Т6,), 
мы принадлежим Отцу, мы принимаемся как с ын о в ь я. Во 
Христе, истинном и единственном Храме, мы становимся х р а м  о м 
Святого Духа. Во Христе, Который есть Царь, Священник 
и Пророк, мы становимся ц а р я м и , с в я щ ен н и к а м и  и 
п р  о р о к  а м и  и, по словам св. Иоанна Златоуста, "в изобилии 
обладаем не одним, а всеми этими тремя достоинствами". 14 

Цари, священники и пророки! Однако мы настолько отклони­
лись от раннего Предания, что эти "звания" не связьmаются в нашем 
представлении с обликом и содержанием н а ш е й  христианской 
жизни, н а ш е й  духовности. Мы относим их ко Христу : Он есть 
Царь, Священник и Пророк; в наших учебниках систематического 
богословия служение Христа обычно разделяется на эти три 
составные части - служение царское, священническое и пророческое. 
Но когда речь идет о нас, о нашей новой жизни - о которой мы 
утверждаем, что она есть жизнь Христа в нас и наша во Христе, - эти 
категории начисто игнорируются. Действительно, царственность мы 
приписываем одному Христу; священство мы отождествляем с 
клиром, а что касается пророчества, то нам оно представляется 
"особенным" даром, сообщаемым немногим, но никак не сущест­
венной стороной всякой христианской жизни и духовности. Это, 
разумеется, и есть действительная причина, по которой каким-то 
образом таинство Святого Духа стало рассматриваться как "вспо­
могательный" акт, либо подчиненный крещению, если только не 
просто отождествляемый с ним, либо как совершенно отличный от 
крещения, т. е. как "конфирмация". Это, в свою очередь, привело 
к суженному и обедненному пониманию самой Церкви и нашей 
жизни в ней. Наша ближайшая задача состоит в том, чтобы 
раскрьпь, насколько это возможно, действительное значение 
этих трех основных измерений истинной христианской "духов­
ности" - царского, священнического и пророческого. 

15 



3. Царь 

Христос "соделал нас царями и священниками Богу и Ощу 
Своему" (Откр. 1 , 6) ;  в Нем мы стали "царственным священ­
ством" (1 Петр. 2, 9) . Что же это значит для нашей жизни в 
Церкви, в мире, в конкретном и личностном модусе нашего 
существования? 

Первое, что мы связьmаем с идеей царственности, - это м о щ ь  
и в л а с т ь ,  причем мощь и власть, сообщенные с в ы ше,  данные 
Богом и проявляющие Его власть. 15 В Ветхом Завете символом 
божественного источника власти является "помазание", которое 
объявля�t царя носителем и исполнителем божественной воли и 
власти. БлагоДаря этому помазанию царь становится б л а г о д е т е­
л е  м тех, что находятся под его властью, тем, кому вручаются жизни 
подданных для защиты и кто должен вести их к успехам, победам, 
благосостоянию и счастью. Но если такое понимание и восприятие 
царя свойственно всем "примитивным" обществам и всем 
монархиям, ТО откровением Библии является утверждение о том, 
что "царственность" - прежде чем она стала частной "маной" (mana) 
отдельных людей - принадлежала ч е л о в е к  у к а к  т а к о в о м у  
в к а ч е с т  в е е г о  призвания и достоинства. Бог, сотворив 
человека, дал ему поистине царскую власть : Он сотворил Его по 
Своему образу, а это значит по образу Царя царей, Того, Кто имеет 
всю силу и всю вл-асть .. Следовательно, власть дана человеку изна­
чально, Чтобы "обладать землею, и владычествовать над рыбами 
морскими, и над птицами небесными, и над всяким животным, 
пресмыкающимся по земле". (Быт. 1 , 27-28) .  

Человек бьm создан как царь творения - такова первая и 
главная истина о человеке, источник и основание христианской "ду­
ховности". Быть царем, обладать даром царственности свойственно 
самой его природе. Он сам происходит свыше, ибо свыше он получает 
Образ Божий и власть превратить творение в то, каким оно заду­
мано Богом. Он носитель божественной власти, б л а г  о д е т  е л ь  
земли, данной ему в качестве его царства для блага и исполнения 
ее назначения. Этот "антропологический максимализм" всегда 
подчеркивался православной традицией и отстаивался вопреки 
всякого рода попыткам "умалить" человека, вопреки всякому 

16 



"антропологическому минимализму", независимо от того, шел ли 
он с Запада или с Востока. Даже в своем падении, даже отрекшись 
от своей царственности, человек все же несет печать своего перво­
начального царского достоинства. 

Другая духовная истина о человеке заключается в том, что он 
есть п а дший  ц а р ь .  Его падение и есть, главным образом, потеря 
им своей царственности. Вместо того, чтобы быть царем творения, 
он становится его рабом. А рабом он становится потому, что 
отказьmается от власти, данной ему свыше, отказьшается от "пома­
зания". Отказавшись от верховной власти, он уже более не является 
благодетелем творения; вместо того, чтобы вести его к исполнению, 
человек хочет получать от него жизненные блага, иметь его и 
владеть им для себя. Но поскольку ни он сам, ни творение не 
имеют жизни в самих себе, с его падением воцаряется смерть. 
И он становится смертным рабом царства смерти. 

Отсюда следует третья основная истина: искупление человека 
как _царя. Во Христе, Спасителе и Искупителе мира, восстанавли­
вается истинная природа человека - а это значит, что он вновь 
становится царем. Мы часто забываем, что царственное достоинство 
Христа - которое Он подтверждает во время Своего триумфального 
входа в Иерусалим, когда Его приветствуют как "Царя, грядущего 
во имя Господне", достоинство, которое Он принимает, стоя перед 
Пилатом: "Ты говоришь, что Я Царь" (Ин. 18,37) , - это Его чело­
веческое, а не только божественное, достоинство. Он Царь, и Он 
являет Себя в качестве Царя, потому что Он есть Новый Адам, 
совершенный человек - потому что Он восстанавливает в Себе 
человеческую природу в ее неизречеmюй славе и силе. 

Все это открьшается, является и исполняется в крещальном 
таинстве. Возрождая человека, оно воссоздает ег-о и в качестве 
царя, ибо свойство быть царем заключено в самой его природе. 
В евхаристическом освящении воды - как мы уже говорили - вся 
вселенная вновь вручается человеку как Божий дар, как его цар­
ство. В помазании "елеем радования" новая жизнь новокрещенного 
объявляется силой и властью. Он облачается в царское одеяние, а 
в "печати" святого мира он получает саму Христову царственность. 
Таким образом, если источник христианской жизни и духовности 
находится в крещальном возрождении и если духовность - это, 

17 



прежде всего, реализация человеком дара, получешюго им в креще­
нии, то основание и главное измерение его духовности кроется 
именно здесь, в этом восстановлении в человеке его царственного 
достоинства. Отсюда следует, что эта духовность, в первую очередь 
и в основном, имеет п о л  о ж и т е  л ь н ы й ,  а не отрицательный 
характер, что она коренится в радости, приятии и утверждении, а 
не в страхе, отрицании и отречении; что по своему содержанию 
и ориентации она носит космический и доксологический ( славо­
словящий) характер. 

Это важно отметить, потому что п о л о ж  и т е л ь н о й духовнос­
ти всегда противостояла, и противостоит до сих пор, даже внутри 
христианства, о т р и ц а т е ль н а  я духовность, глубинным источ­
ником которой является как раз страх и, следовательно, отказ 
от Божьего творения как царства человека, глубоко коренящееся 
отрицание онтологической "благостности" творения. 

Наше время особенно восприимчиво к такого рода отрица­
тельной духовности, и причины этого ясны. Усталый и лШIIенный 
иллюзий, живущий в хаотическом и обессмысленном мире, создан­
ном им самим, раздавленный своим собственным "прогрессом", 
обескураженный побеждающим по видимости злом, разочарованный 
во всех теориях и толкованиях, обезличенный и порабощенный 
техникой, человек инстинктивно ищет духовного пристанища, "ду­
ховности", которая утвердит и оправдает его в его отвращении к 
миру и его страхе перед ним, но в то же время даст ему ощущение 
безопасности и духовного комфорта, которых он жаждет. Отсюда 
умножение и поразительный успех всякого рода духовностей 
с п а с и т е л ь н о г о  б е г с т в а  как христианских, так и не­
христианских, - общая и основная тональность которых - это 
отрицание, апокалипсизм, страх и поистине манихейское "отвраще­
ние" к миру. 

Такого рода "духовность", даже если она принимает христиан­
ское обличье и рядится в христианскую терминологию, н е  я в л я  -
е т с я христианской, а совсем наоборот - есть измена ей. Спасение 
ни в коем случае не может бьпь "бегством", простым отрицанием, 
довольством собственной праведностью, заключающейся в уходе 
от греховного мира. Христос спасает нас, восстанавливая нашу 
природу, что неизбежно превращает нас в ч а с т  ь творения, и 

18 



призьmает нас быть его царяJ.Ш. Он есть Спаситель м и р  а, а не 
Спаситель о т  м и р  а.  И спасает Он нас таким образом, что делает 
нас снова теми, кем мы являемся. Но если это так, то основной 
духовный акт - который и вправду является истоtffiИком всякой 
"духовности" - состоит не в отождествлении мира со злом, сущ­
ности вещей - с их отклонением от этой сущности и с предатель­
ством этой сущности, ·причины - с искажеш1ыми следствиями 
этой причины. Он состоит не просто в отделении "добра" от "зла", а 
в утверждении благостности в с е г о, что существует и живет, как 
бы ни бьmо его существование изломано и подвержено власти 
зла. Если первое духовное искушение состоит в отождествлении 
мира и зла, то христианская духовность начинается с их разделения. 
Разумеется, мы живем в скверном мире. Кажется, нет предела 
его испорченности, нет предела страданиям и жестокостям, обману 
и лжи, греху и преступлениям, несправедливости и тирании. Отчая­
ние и отвращение, кажется, не нуждаются в оправдании, скорее, они 
могут оцениваться как проявление мудрости и нравственной 
благопристойности. И однако, первым плодом восстановленной 
в нас царственности является то, что мы не только можем, но, в 
духовном смысле, и должны, находясь в этом грешном мире, 
радоваться его "хорошести" и сделать радость, благодарность, 
осознание "хорошести" творения основанием нашей собственной 
жизни; что несмотря на все отклонения, "изломанность", все 
зло, мы должны з а щ и щ а т ь  онтологическую "хорошесть" и 
призвание человека и всего, что существует и бьmо дано ему как 
его царство. Человек з л о  у п о т  р е  б л я  е т своим призванием, и в 
этом ужасном злоупотреблении он уродует себя и мир; но само по 
себе его призвание есть б л а г о .  В своем обращении с миром, 
природой и другими людьми, человек злоупотребляет своей влас­
тью; но сама по себе его власть есть б л а г о .  Злоупотребления 
творческими способностями в искусстве, науке и во всей его 
жизни приводят человека к мрачным и дьявольским пределам; но 
творческая способность сама по себе, стремление к красоте и 
знанию, к смыслу и исполнению есть б л а г  о .  Он удовлетворяет 
свою духовную жажду и голод, питаясь ядом и ложью, но эти 
жажда и голод сами по себе суть б л а г о .  Он поклоняется 
идолам, но само его стремление к поклонению есть б л а г о .  Он дает 

19 



неправильные н а з  в а н  и я вещам и неправильно интерпретирует 
реальность, но его д ар н а з ы в а н и я  и понимания есть б л а г о. 
Даже его страсти, которые вконец разрушают его и саму его 
жизнь, есть не что иное, как искаженные, "злоупотребленнь1е" и 
не в ту сторону направленные дары власти и силы. И таким 
образом, изуродованнь1й и искаженнь1й, истекающий кровью 
и порабощенный, слепой и глухой, человек остается отрекшимся 
царем творения, объектом бесконечной божественной любви и 
у в а ж  е н и  я. И видеть это, з а щ и  щ а т ь  это, радоваться этому 
сквозь плач о падении, благодарить за это - и есть действие истинной 
христианской духовности, "обновленной жизни" в нас. 

После того, как мы это установили, возникает вопрос : что же 
мы должны д ел а т ь? Как нам реализовать нашу цар с тв е и­
н о с т  ь?  Этот вопрос приводит нас к другой стороне или, лучше 
сказать, к самому сердцу таинства крещения: к центральному 
месту, которое в нем занимает Крест Христов. 

4. Царь Распятый 

Если в таинстве крещения в нас восстанавливается наша 
царственность, то восстанавливается она на Кресте, Царем Рас­
пятым; если в конце всей истории спасения "завещавается 
нам" царство (Лк. 22, 29) , то при этом говорится, что оно "не от 
мира сего" и есть Царство г р я ду щ е е. 

Именно в этом пункте, сталкиваясь с парадоксальностью 
царственности Христа и тем самым нашей новой царственности 
во Христе, христианской духовности угрожают две взаимоисклю­
чающие крайности толкования : первая - состоит в о:rраничении 
завещанного царства только этим миром, а вторая - в сведении 
его только к Царству гряцущему. Есть mоди, которые с радостью 
бы подписались подо всем, что бьшо сказано выше о "царствен­
ном", положительном и космическом содержании христианской 
духовности, но при этом сделали бы вывод, что ее основная 
направленность обращена к э т о м  у м и р  у и связана с возмож­
ностью, данной человеку, вести мир к осуществлению в нем Царства 
Божьего. И есть люди, которые, подчеркивая "потустороннесть" 

20 



Царства, возвещешюго и обещаmюго в Евангелии, отвергают 
и считают искушением признание духовности в "активности" и 
"вмешательстве", - люди, построившие прочную стену, отделяющую 
"духовное" от "материального". Итак, два различных вИ:дения, два 
пути, две "духовности", ведущие фактически к двум совершенно 
различным пониманиям самой Церкви и "христианской жизни". 

Одиако, рассматриваемые в контексте Креста Христова, обе 
эти точки зрения представляются о г р а н и ч е н н ы м  и ,  поскольку 
в конечном итоге для обеих характерно игнорирование Креста, 
или, говоря словами ап. Павла, "упразднение Креста". (1 Кор. 1, 17) .  
Действительно, если я восстановлен во Христе к царствованию, но 
царство, "завещаемое" мне, есть "не от мира сего", то вся моя 
жизнь как христианина зависит от ответа на следующий вопрос: 
как я могу с о ч е т  а т ь  обе эти реальности, оба эти утверждения, 
которые обращены как к монаху-отшельнику, так и к христиани­
ну, живущему "в миру" и имеющему "светское" призвание? Как 
я могу любить мир, который Бог сотворил и "возлюбил", и в то 
же время принимать для себя требование апостола: "не любите 
мира, IШ того, что в мире"? (1 Ин. 2, 15) . Как я могу утверждать 
господство Христа надо всем существующим и в то же время 
всю мою веру, надежду и любовь обращать к Царству гряду­
щему? Как же я должен принять мою царствешюсть и в то же 
время умереть для мира и иметь жизнь, "сокрытую со Христом 
в Боге"? (Кол. 3, 3) . 

На эти решающие вопросы нельзя найти ответ на уровне 
рациональных рассуждений, с помощью точных логических 
категорий, в рамках наших, созданных руками человеческими, 
"духовностей", - ибо парадоксы не имеют решеIШй. Вот почему 
даже наши духовные и религиозные решения, несмотря на их 
христианское обличье, которое они так легко принимают, факти­
чески остаются дохристианскими или нехристианскими и весьма 
часто с в о д я т с я  либо только к с п а с е н и ю  б е г с т в  о м , либо 
к чистому а к т ив и з м у .  Единственный ответ, всегда один и тот 
же и все же радикально новый для каждого человека, заключен в 
тайне, составляющей глубину, сердце христианского откровения; в 
тайне, которая - по той причине, что она открывается нам лишь 
постольку, поскольку мы ее принимаем, - никогда не сможет быть 

21 



сведена к одной какой-либо идее, предписанию, к универсальному 
моральному кодексу; в которую мы сами должны войти, если мы 
хотим воспринять ее значение и силу: т а й н е  К р  е с т  а .  

Царственность Христа и наша новая царственность в Нем не 
только не могут бьпь поняты и восприняты вне тайны Креста, но 
именно Крест и только один Крест навсегда остается единственным 
истинным с и м в о л о м , т.е. явлением и даромзтой царственности, 
откровением ее власти и сообщением этой власти нам. Именно 
тайна Креста и только она одна о б ъ е ди н я е т  оба вышеупомя­
нутых утверждения, которые на уровне человеческой логики 
противоречат друг другу - утверждение о царственном призвании 
человека по отношению к Божьему творению и утверждение о том, 
что Царство зто "не от мира сего". А объединяет она их потому, что 
открьmает нам Крест как способ жизни, как "непобедимую и 
непостижимую и божественную силу", которая реализует веру 
в жизни, а жизнь превращает в царствование. 

Каким образом? Прежде всего тем, что Крест дает нам 
истинное и высшее откровение об э т о  м м и р е  как о мире 
падшем, падение и "скверна" которого состоит в отречении от 
Бога, от Его царственности и, таким образом, в отказе от истинной 
жизни, данной ему в творении. Именно в распятии Христа "мир 
сей" проявляет себя полностью, выявляет свой окончательный 
смысл. Голгофа поистине есть уникальное событие, но не в том 
смысле, в котором любое событие, независимо от его важности, 
может быть названо уникальным: ограниченное только теми, кто 
принимал в нем участие, отнесенное к конкретному моменту во 
времени, к конкретному месту в пространстве и, таким образом, 
оставляющее "невинными" всех остальных людей и весь остальной 
мир. В действительности же уникально оно потому, что является 
решающим и всеохватьmающим выражением, исчерпьmающей 
реализацией того отречения человека от Бога, которое, согласно 
Писанию, имело свое начало еще в раю и которое превратило 
мир, созданный Богом, в "сей мир", в царство греха, разложения 
и смерти - которое сделало "беззаконное отречение от Бога" 
законом существования "мира сего". Поэтому Крест есть откро­
вение о том, что любой и всяческий грех - совершенный от начала 
мира и до его конца, во все времена, на всяком месте, любым 

22 



человеком, независимо от того, жил он до Христа или после 
Него, веровал он в Него или нет, - есть о т  в е р ж е  н и  е Бога, 
принятие р е а л  ь н о  с т  и Зла и подчинение ей, предельным же 
выражением зла является отвержение и распятие Христа. Если, по 
словам апостола Павла, после распятия "отпадшие от Христа . . .  
снова распинают в себе Сына Божия" (Евр. 6,6) , если, по словам 
Паскаля, "Христос в смертных муках" до конца мира, то это 
происходит потому, что Крест выявляет с о де р ж а н и е  всякого 
греха как отречение от Бога, а само отречение - как беззаконный 
закон "мира сего". 

Но, будучи предельным откровением о "мире сем" и 
его "зле", Крест - и это вторая сторона тайны Креста - есть 
реlIШтельное и окончательное его осуждение. Ибо выявить и рас­
крьпь Зло как Зло - это и значит осудить его. Являя "сей мир" как 
отречение от Бога и посему г р  е х, являя его как отречение от 
жизни и, следовательно, как с м е р т ь ,  Крест выносит ему при­
говор, ибо грех не может быть "поправлен", смерть не может 
быть "искуплена". "Сей мир" осужден, потому что Крестом он 
сам себя осуждает: он проявляет себя как т у п и к ,  ему нечем 
жить, ему нечего предложить, кроме бессмысленности смертной 
жизни и абсурдности сме;ти. Таким образом, Крест Христов 
являет и знаменует конец и смерть "сего мира". 

Теперь, однако, обратимся к третьей - радостной и славной -
стороне тайны Креста. Открывая, что "сей мир" есть грех 
и смерть, осуждая его на гибель, Крест становится началом спасе­
ния мира и открьmает Царство Божие. Он спасает мир, освобождая 
его от "сего мира", сообщая нам, что "сей мир" не есть сущность 
или "естество" мира, а только "способ", или "форма" его суще­
ствования способ, "преходящесть" (1 Кор.7, 3 1 )  которого 
действительно утверждается Крестом. И он открьmает Царство 
Божие, показьmая, что оно не есть "иной мир", иное творение, "при­
ходящее на смену" этому миру, а есть то же самое творение, но при 
этом освобожденное от "князя мира сего", восстановленное в своей 
истинной природе и конечном назначении - когда "Бог будет 
все во всем". (1 Кор. 15, 28 ) .  

Теперь мы можем понять, почему в христианской вере, вопло­
щенной и сообщаемой в литургическом опыте Церкви, Крест есть 

23 



истшшая эrшфания царской славы Христа и его воцарение. " . . .  Ныне 
прославился Сын Человеческий, и Бог прославился в Нем". (Ин. 13 ,3) . 

Этими словами Церковь начинает на утрени Страстной Пятницы 
п р  а з  дн о в а н  и е П а с х и.  Я бы хотел подчеркнуть это еще раз -
не в Воскресенье, а в Пятницу, ибо в ранней традиции наименова­
ние "Пасха" относилось не только к одному Воскресению, как это 
имеет место в настоящее время, а к нераздельной тайне Пасхального 
трехдневия (triduum paschale) - Пятницы, Субботы и Воскресения. 
И именно это единство, эта внутренняя взаимозависимость между 
Днем Креста, Днем Погребения и Днем Воскресения открывает нам 
победу Христа и Его венчание на царство и, следовательно, природу 
самого Царства, дарованного Им нам. 

В этой литургической эпифании Пятница - день распятия -
есть поистине день "м и р  а с е г о", день его предельного саморас­
крытия, его видимой победы и его решающего поражения. Отрекаясь 
от Христа и осуждая Его, "этот мир" проявляет свою крайнюю 
греховность, являет себя как з л о .  Убирая Его с дороги, присуждая 
к смерти, он, по внешней видимости, торжествует. Однако, на 
самом деле, именно здесь он окончательно и бесповоротно терrшт 
поражение. Когда Христос стоит перед Своими судьями, когда 
Его осуждают, подвергают оскорблениям и насмешкам, пригвож­
дают к Кресту, когда Он страдает и умирает, именно Он и только 
Он торжествует; потому что Его послушание, Его любовь, Его 
всепрощение одержали победу над "этим миром", и из самой 
глубины Его кажущегося поражения до нас доносится первое 
исповедание Его как Царя : в надписи Пилата· на Кресте, в восклица­
нии умирающего разбойника, в словах сотника - "поистине, этот 
Человек - Сын Божий". 

Затем наступает Великая Суббота, "Благословенная Суббота", 
день кажущейся победы Смерти и, опять-таки, на самом деле пораже­
ния, нанесенного ей Христом. В то время как кажется, что смерть -
непреложный закон "этого мира" - "поглощает" Христа и, таким 
образом, утверждает свое всеобщее господство, на деле смерть 
сама"поглощена победою". (1Кор. 15,54) . Ибо Тот, Кто добровольно 
отдает Себя смерти, не имеет смерти в Себе и поэтому разрешает 
ее изнутри той Жизнью и Любовью, которые являются "с м е р т ь ю  
с м е р т и" .  

24 



И когда на третий день Бог воскрешает Его из мертвых, Его 
жизнь - над которой "смерть более не властна" - возвещает 
присутствие Царства Божьего "посреди нас". Именно к этому 
относится пасхальная радость: "в мире сем" возвещается и является 
Царство, которое есть "не от мира сего", является как новая жизнь, 
и наш мир теперь и вплоть до окончательного соединения в Боге 
оглашается божественнь1м призьmом: "Радуйтеся!" 

Теперь - и только теперь - мы сможем ответить на вопрос, 
поставленный в начале этой главы, о значении нашего нового 
царственного достоинства, дарованного нам в таинстве помаза­
ния. Мы можем ответить на него потому, что в Кресте Христовом 
открьmается нам с о де р жа н и е  этого Царства и д а р у етс я 
его сила. Царское помазание поистине делает нас царями, но 
царское достоинство, сообщаемое нам Святым Духом, есть 
достоинство распятой царственности Самого Христа - Креста как 
царственности и царственности как Креста. Крест, который явля­
ется увенчанием Христа как Царя, открьmает нам единственный 
путь к нашему увенчанию вместе с Ним, к восстановлению нашей 
царственности. 

Наиболее совершенное описание этого пути дано апостолом 
Павлом: "А я не желаю хвалиться, - пишет он, - разве только крес­
том Господа нашего Иисуса Христа, к о т о р ы м  д л я  м е н я  м и р  
р а с п я т, и я д л я  м и р а". (Гал. 6,14) . Эти слова выражают 
совершенно новый и единственно христианский взгляд на мир и 
человеческое призвание и жизнь в этом мире. И новизна его заклю­
чается в следующем: он преодолевает поляризацию, редукционизм, 
"или-или" всех тех "духовностей" и "мировоззрений", которые либо 
только п р и н и м а ю т, либо только о т в е р г а ю т  мир и превращают 
религию или в "посюсторонний" активизм, или в бегство в "потусто­
роннесть". Во всех такого рода "духовностях" и религиях Крест 
Христов, говоря словами апостола Павла, "упразднен"; в нем нет 
нужды, и по этой причине он навсегда остается - даже в пределах ре­
лигий - соблазном для одних и безумием для других. (1 Кор. 1 , 23) . 

Слова "для меня мир распят" означают, что в Кресте мы имеем 
единственный критерий всего, конечную меру всей жизни и каждого 
поступка. Это означает, с одной стороны, о т  в е р ж е  н и  е мира 
как "мира сего", т.е. человеческого рабства греху и смерти, мира 

25 



как "похоти шюти, похоти очей и гордости житейской". Христово 
распятие выявило испорчеююсть и порочность мира в обличье "мира 
сего", и это навеки останется судом над ним и ему приговором. Но 
мир осужден не во имя и не ради какого-то иного мира, но во имя 
и ради его собственной истинной сущности и его призвания, которые 
раскрьmаются Крестом в вере, любви и послушании Сьша Чело­
веческого. Таким образом, являя самоосуждение и тем самым 
к о н е ц  "сего мира", Крест, с другой стороны, делает возможным 
истинное п р  и я т и  е мира как Божьего творения, как объекта 
бесконечной Божьей любви и попечения. Таково значение слов "для 
меня мир распят". В христианской вере и христианском мировоз­
зрении мы находим поистине антиномичное сосуществование, 
взаимозависимость и взаимопроникновение отрицания и приятия 
мира: отрицания как единственного способа приятия; приятия, 
открьmающего подлинный смысл и цель отрицания. 

Однако, зто мировоззрение остается антиномией, всего 
лишь "учением", если "я не распят для мира". Только в о  м н е ,  в 
м о е й  вере, в м о е й  жизни и в м о и х  действиях это учение 
может стать жизнью, а Крест Христов - обрести силу. Ибо, по 
христианской вере, мир - это не "идея", не абстрактное и без­
личное "Целое", но всегда конкретный и единственный дар кон­
кретному и единственному человеческому существу :  мир, данный 
м н е  Богом в виде моей жизни и моего назначения, моего призва­
ния, моей работы, моей ответственности. Никакая идея, никакое 
учение не может спасти мир, и однако он гибнет или спасается в 
каждом человеке. И он спасается каждый раз, когда человек 
принимает Крест и свое собственное "распинание для мира". Это 
означает постоянное, непрестанное усилие распознания добра и 
зла, поистине смертную борьбу за победу в человеке его высокого 
призвания. Это означает постоянное о т р е ч е н и е  от мира как 
от "мира сего" - т.е. от его самодостаточности и самососредото­
ченности, от его порочности и греховности, от всего того, что 
Писание назьmает "гордьrnей" - и в то же время постоянное приятие 
мира как Божьего дара нам и способа нашего возрастания в Нем 
и соединения с Ним. 

"Для меня мир распят, и я для мира". Это и есть точное описа­
ние и определение нашей царственности, восстановленной в нас 

26 



в царском помазании, сообщеююй нам Святым Духом. " . . .  Все 
ваше. Вы же - Христовы, а Христос - Божий". (1 Кор. 3, 23) . "Все 
в а ш е" : мир снова наш, поистине мы можем иметь власть над 
ним; каждое человеческое призвание - а в конечном счете, каждое 
призвание единственно, ибо каждое человеческое существо един­
ственно - священно и благословенно; все, кроме греха и зла, 
принимается, может и должно совершаться в знании Бога и в 
единении с Ним, все может являть и выражать благо, истину и 
красоту Царства Божьего. Однако, как это ни может показаться 
парадоксальным и безумным мудрости "мира сего", внутренний 
закон этой новой царственности и власщ в точности противоположен 
закону, который принимается за самоочевидный "в роде сем". 

Новая и поистине царская власть, данная человеку Христом, 
есть власть проходить сквозь и преодолевать конечность этого 
мира, его естественные границы, его замкнутые горизонты, власть 
снова сделать мир божественным, а не Бога - "мирским". Это 
власть неизменно отвергать сей мир как самодовлеющую ценность, 
самодовлеющую красоту и смысл, власть постоянно "воссозда­
вать" мир как восхождение к Богу. Ибо грех состоит не просто 
в злоупотреблении властью, не в частных отклонениях и недостат­
ках, а в том единственно, что человек любит мир ради него самого 
и даже Бога превращает в служителя миру. Недостаточно просто 
веровать в Бога и делать этот мир "религиозным". Истинная вера 
в Бога и истинная религия, скорее, состоит в таинственной, однако 
твердой уверенности в том, что Царство Божие - объект наших 
чаяний, нашей надежды и любви - есть, всегда было и всегда 
будет "не от мира сего", но, оставаясь "по ту сторону", лишь оно 
одно может придать смысл и ценность всему в этом мире. 

Таким образом, восстановить человека как царя - не значит 
снабдить его некоей сверхъестественной силой и властью, придать 
его мирской активности новую ориентацию или сделать более 
искусным врача, инженера или писателя. Неверующие могут быть 
- и чаще всего бьmают - более "искусными" в науке, технике, 
медицине и т.п. Восстановить человека как царя - значит, прежде 
всего, о св  о б о ди т ь  человека от взгляда на все это как на высший 
смысл и ценность человеческого существования, как на единственный 
горизонт человеческой жизни. И именно в этом освобождении, как 

27 



ни в чем другом, нуждается совремею1ый секулярный человек, ибо 
хотя он узнает все лyЧllie и лучше, к а к "заставить вещи работать на 
себя", он потерял к настоящему времени всякое знание того, ч т о  
эти вещи собой представляют, превратился в раба идолов, которых 
он сам вызвал к существованию. Именно эта свобода, идущая от 
знания и опыта Царства, которое "не от мира сего", нужна человеку -
и всему нашему миру, - а не наши жалкие самозащитные призьmы 
к "вмешательству", не наше подчинение "миру сему" с его преходя­
щими философиями и лозунгами. Только после того, как человек 
вкусит Царства, все в этом мире становится снова знаком, обещани­
ем и алканием Бога. Только когда "прежде всего" мы ищем Царства, 
мы начинаем истинно р а д  о в а т ь  с я миру, истинно "иметь власть 
над ним". Тогда все вещи снова очищаются, наше видение и знание 
их становится ясным, и наше пользование ими есть благо. Каково 
бы ни бьmо наше назначение, призвание или занятие - во славе или 
в безвестности, значительно или незначительно по стандартам "мира 
сего", - оно приобретает смысл, становится радостью и источником 
радости, ибо мы начинаем чувствовать и ощущать его не само по 
себе, а в Боге и как знак Его Царства. "Ибо все . . .  ваше : мир, или 
жизнь, или смерть, или настоящее, или будущее, - все ваше. Вы 
же - Христовы, а Христос - Божий". (1 Кор. 3, 21-23) . 

Таково наше новое царское звание, которое мы получаем 
в царском помазании Святым Духом, царское звание тех, 
кому "завещавается Царство". (Лк. 22,29) . И тот, кто вкусил 
его радости, мира и праведности, может преодолеть этот мир 
славной силой Креста, может предложить его Богу и тем самым 
поистине преобразовать его. И это приводит нас ко второму досто­
инству, даруемому нам в таинстве Святого Духа: достоинству 
с в я щ е н н и ч е с к о м у .  

5 .  СвящеlПIИК 

Идея священнического назначения христианской жизни, получа­
емого в даре Святого Духа, бьmа еще более забыта, чем идея новой 
царственности человека во Христе. Забыта же она,бьmа потому, что 
ее постепенно и совершенно растворила старая, фактически 

28 



дохристианская, дуаJШстическая ко�щеrщи:я деления церковного 
тела на клир и мирян, в основе которой лежит утверждение о 
несвященнической природе тех, кого называют мирянами. Прини­
мая это сведение к "старым" категориям, отвергая фактически 
преобразование и, следовательно, радикальное обновление во 
Христе всех вещей, всех понятий и самой "религии", христианская 
мысль сталкивается с ложной дилеммой : либо профессиональное 
священство исключает из Церкви идею "священнического" образа 
всех христиан как таковых, JШбо священнический образ мирян, а 
следовательно, и всей Церкви (определенной апостолом как 
"царственное священство") должен исключить необходимость 
в профессиональном священстве. Снова чисто человеческое разуме­
ние, применяемое к тайне Церкви, приводит к искажению понимания 
этой тайны и неизбежно ведет к последующему обеднению 
богословия, богослужения и благочестия. 

Что касается ранней Церкви, то она твердо знала и утверждала 
необходимость профессионального священства в Ц е р к  в и и "цар­
ственное священство" с а м о й  Ц е р к в и  как два существенных 
и взаимодополняющих друг друга измерения самой ее жизни: 
с у щ е с т в ен н ы е, так как исходящие из ее опыта Христа и Его един­
ственного в своем роде священства; в з а  и м  о д  о п  о л н я ю щ и  е, так 
как в их взаимной корреляции открьmается место и значение как 
одного, так и другого в жизни и служении Церкви. 16 

Поэтому прежде всего следует выяснить истинное значение 
с в я щ е н с  т в  а Х р и с т  а. Ибо только когда Его священство стало 
сводиться к "клерикальным" категориям и рассматриваться как 
источник только "профессионального" священства, появиJШсь и 
вышеупомянутые искажения, ведущие к разрьmу с ранним опытом 
и традицией. Мы должны понять, что священство Христа, так же, как 
и Его царственность и, как мы увидим далее, Его пророческое 
служение, коренится прежде всего в Его ч е л  о в е ч е с к о й  
п р  и р о де ,  является неотъемлемой частью и выражением Его 
человечества. Именно потому, что Он является Новым Адамом, 
совершенным Человеком, Воссоздателем человека в его целостности 
и полноте, Христос является Царем, Священником и Пророком. 
Пользуясь богословской терминологией, можно сказать, что 
с о т  е р и о л о г и ч е с к о е значение этих трех ДОСТОИНСТВ СОСТОИТ 

29 



в их о н  т о л  о г и че с к о м  характере, т. е. в их прШiадлежности 
самой природе человека, воспринятой Христом для его спасения. 
Это означает, что природа человека включает в себя священничес­
кое назначение, которое бьmо предано и утрачено в грехопадении, 
но которое восстанавливается и исполняется во Христе. Таким 
образом, возникает первый вопрос: что означает для человека 
его с в я щ е н н и ч е с к о е  з в а н и е ?  Только ответив на этот 
вопрос - из которого одновременно следует и ответ на вопрос 
о смысле священства Христа, - мы сможем понять значение, с 
одной стороны, "царственного священства" как действительного 
м о д у с а христианской жизни и, с �ругой стороны, "профессио­
нального" священства как ф о р м ы  существования Церкви. 

"Царственное священство": не просто царственность и не 
просто священство, но их взаимная связь как исполнение, реали­
зация одного в другом - такова тайна человека, открьmаемая нам 
во Христе. Если атрибутами царя являются власть и господство, то 
дело священника - прШiосить жертву, т.е. быть посредником 
между Богом и творением, "освятителем" жизни посредством ее 
включения в Божественную волю и порядок. Эта двойная функция 
бьmа �войственна человеку с самого начала, хотя и в виде единст­
венной функции, в которой естественная царственность человека 
находит свое исполнение в священстве, а его естественное священ­
ство делает его царем творения. Он имеет "власть" и "господство" 
над миром, но он осуществляет эту власть посредством о с в я щ е­
н и я мира, "приводя" его к соединению с Богом. Не только его 
власть от Бога и под Богом, но ее целью и содержанием является 
Бог как то конечное б л а г  о ,  которое, как мы уже видели, состав­
ляет внутренний закон всей власти. Поэтому эта власть осущест­
вляется в ж е  р т  в е ,  которая, задолго до того, как она стала почти 
синонимом слова "искупление", бьmа и все еще продолжает быть 
существенным выражением стремления человека к соединению 
с Богом, творения - к своему осуществлению в Боге, и которое 
по существу есть порьm, акт восхваления, благодарения и едине­
ния. Таким образом, человек есть ц а р ь и с в я щ е н н и  к по 
природе и по призванию. 

Падение человека заключается в его отречении от священничес­
кого призвания, в его отказе быть священником. Первородный 

30 



грех состоит в том, что человек выбирает несвящеmшческие 
взаимоотношения с Богом и миром. И, быть может, ни одно слово 
не выражает лучше существо этого нового, "падшего", несвящен­
нического образа жизни, чем слово, которое в наше время сделало 
поразительно успешную карьеру и поистине стало символом совре­
менной культуры. Это слово п о т р е б и т е л  ь .  Сначала увенчав 
себя титулом homo faber (человек умелый) , затем homo sapiens 
(человек разумный) , человек, по-видимому, нашел свое последнее 
призвание как потребитель. И надо сказать, что имеются в наше 
время люди, которые в защите своих "потребительских" прав видят 
яркое и героическое назначение ! Должны ли мы доказьшать, что 
этот "идеал" начисто исключает саму идею жертвы, священнического 
призвания человека? Поистине печальное достижение нашего 
века - вполне в этом честного - гордое утверждение того, что 
предьщущие цивилизации пытались лицемерно скрыть. Разумеет­
ся, "потребитель" родился не в ХХ веке. Первым потребителем бьm 
сам Адам. Это он выбрал не священнический, а потребительский 
подход к миру: ·"есть от него", использовать его и владеть им для 
себя, извлекать из него блага, а не предлагать его Богу, не приносить 
его Богу в жертву, не владеть им для Бога и в Боге. И наиболее 
трагическим плодом этого первородного греха является то, что и 
сама религия превратилась в "потребительский товар", который 
призван удовлетворять наши "религиозные нужды", служить 
защитным покрьmалом или лекарством, снабжать нас дешевым 
чувством собственной праведности и равно дешевыми, замкнутыми 
в себе и самодостаточными "духовностями", причем поставщиком 
всего этого стал священник, чьи особые и священные полномо­
чия должны гарантировать полезность религии для общества 
и культуры, которые, в противном случае, не имели бы ни 
малейшего интереса к божественному призванию человека и всего 
творения. 

Нет нужды говорить, что не таким бьmо и является подлинно 
христианское понимание человека, религии и священства. В Своем 
Воплощении, в приношении Себя Богу ради спасения мира Христос 
явил истину - священническую природу человека - и, даруя нам 
Свою жизнь, в крещении и миропомазании - Он восстанавливает 
в нас наше священство: власть предоставлять наши "тела в жертву 

3 1  



живую, святую, благоугодную Богу" (Рим. 1 2, 1) и превращать 
всю нашу жизнь в "разумное служение". 

Но тогда Церковь, которая сама есть дар и присутствие этой 
новой жизни в мире и, следовательно, сама е ст ь  приношение, 
жертва и единение, также с необходимостью обладает священни­
ческой природой в своей целокупности как Тело Христово и в 
своих членах как членах этого Тела. Ее священническая природа 
проявляется в отношении к самой себе, ибо ее жизнь состоит в 
приношении себя Богу, и в ее отношении к миру, в ее миссии 
приношения мира Богу и, таким образом, освящения его. "Твоя от 
Твоих Тебе приносяща о всех и за вся". Это приношение стоит 
в центре Евхаристии, таинства, в котором Церковь всегда стано­
вится "тем, что она есть", именно потому, что Евхаристия выражает 
и исполняет всю жизнь Церкви, самую сущность человеческого 
призвания и назначения в мире. 

Призвание же это состоит в том, чтобы освящать и преобра­
зовьmать себя и свою жизнь, и весь мир, данный каждому из нас 
в качестве нашего царства. С е б я  - постоянным приношением 
своей жизни, своей работы, своих радостей и страданий Богу; 
оставляя их всегда открытыми Божьей воле и благодати; стараясь 
быть тем, кем мы стали во Христе, Храмом Святого Духа; пре­
творением нашей жизни в ту жизнь, которой ее соделал Святой 
Дух: в литургию, служение Богу и единение с Ним. М и  р -
стараясь бьпь "людьми для других", не в смысле постоянного 
участия в общественных или политических делах, к чему в наше 
время часто сводят христианство, но стараясь быть всегда, везде 
и во всем с в и д е т е л я м и Христовой Правды, являющейся 
единственно истинной жизнью, и носителями жертвенной любви, 
составляющей конечную сущность и содержание челоnеческого 
священства. 

Наконец, только в свете этого "царственного священства", 
которое в нас восстанавливается и которое мы получаем в таинстве 
Святого Духа, мы можем понять действительное, христианское, а 
посему новое значение профессионального священства - священства 
тех, кого Церковь "выделила" с самого начала и в непрерьmной 
преемственности от апостолов призвала к служению в качестве 
ее священников, пастырей и учителей. Ибо именно для того, чтобы 

32 



Церковь, все ее члены и вся ее жизнь бьmи с в я щ е н н и  ч е с  к и м  и, 
могли осуществлять себя как "царственное священство", она 
нуждается в священниках. Во Христе сама природа человека 
восстанавливает свое царственное священство, и, таким образом, 
каждое человеческое призвание, каждая человеческая жизнь могут 
быть истинно "священническими" именно потому, что у Него 
Самого не бьmо иного пр�звания, иной жизни, кроме возвещения 
Евангелия Царства, явления Божественной Истины, отпущения 
грехов посредством Своего самопожертвования, спасения и сооб­
щения дара новой жизни. В этом смысле Его священничество 
абсолютно единственно и исключительно Ему принадлежит. Именно 
на основе единственности и неповторимой исключительности Своего 
священства и жертвы созидает Христос Свою Церковь. 

Будучи плодом и даром Его уникального священства и жертвы, 
Церковь не зависит ни от чего земного или человеческого, ни от 
меры нашего отклика, ни от наших достижений и нашего роста. 
Буцучи даром, она с самого начала содержит в себе всю полноту 
благодати и истины; в ней нет ни изменения, ни роста. Христос 
остается навсегда ее единственным Священником, Пастырем и 
Учителем. И чтобы это единственное священство - собственно 
Христово и поэтому поистине уникальное - могло всегда присут­
ствовать в Церкви и всегда делать ее "полнотой наполняющего вся 
во всем" (Еф. 1,23) , Он устанавливает институт священников в 
Церкви. Их священство на самом деле не их, а Христово, чтобы 
н е  и м е т ь  и н о г о  н а з н ач е н и я ,  кроме л и ч н о г о  назначения 
Христова, чтобы обеспечить присутствие и власть Его священства 
в Церкви, его непрерьmность до воссоединения всех и вся в Боге. 
Как Отец посьmает Своего Cьrna для спасения мира, так и Cьrn 
избирает и посьmает тем, кому Он доверяет продолжение Своей 
спасительной миссии, власть Своего единственного священства. 

Особенность этого назначения заключается в следующем: это 
не о дн о из человеческих назначений, а поистин;е о т д е л ь н о е  - не 
выше их, как власть, привилегия или слава, не противоположное 
им, как нечто "священное", противостоящее "мирскому", - это 
назначение, которое, сохраняя присутствие в Церкви единственного 
в своем роде священства Христа, делает все остальные назначения 
реализацией царственного священства человека. Церковь имеет 

33 



свящеюшков для того, чтобы она могла реагm:зовать себя 
как "царственное священство". Но именно потому, что она имеет 
священников и в их лице обладает единственным священством 
Христа, она поистине может быть царственным священством. 
Именно потому, что священник не по своему изволению, но по 
указанию и дару Святого Духа делает то, что делал и продолжает 
через него делать Христос: проповедует Евангелие, исполняет 
Церковь в таинствах и "пасет овец" - потому, что в священнике 
Церковь всегда остается все тем же самым даром того же самого 
Христа, - она может и во всех своих членах истинно свидетель­
ствовать о Христе и о спасительной миссии, совершенной Им 
в мире. 

"Цари и священники . . . " И вот, наконец, п р о р о к и. В этом 
третьем звании, третьем даре и назначении, которое открьmается 
нам и восстанавливается в нас во Христе и даруется нам Христом, мы 
должны искать последнее измерение христианской духовности. 

6. П р о р о к  

В богословских учебниках третье служен ие Христа называется 
п р  о р о че с к и м .  Будучи исполнением всех пророчеств, Он Сам 
есть Пророк. Однако снова нам предстоит понять, что так же, как 
царственность и Священство Христа, Его "пророческий дар" есть 
исполнение в Нем Его человеческой природы, что Он является 
Пророком, потому что Он есть полный и совершенный Человек. 

Сотворенный царем и священником, человек призван быть 
также и пророком. Если в Ветхом Завете это звание сохраняется 
только за некоторыми людьми, особо призванными Богом и 
получившими от Него особые дары, то это потому, что в грехо­
падении человек отверг и потерял свой естественный дар про­
рочества и перестал быть пророком. Но в самом начале, в Саду, Бог 
говорил с Адамом "во время прохлады дня" (Быт. 3,8) , и Адам 
сльШiал Его голос; таким образом, человеку свойственно слышать 
голос Бога и отвечать на него. Более того, спасение провозглаша­
ется восстановлением в человеке его пророческого назначения: "и 
будет в последние дни, говорит Бог, излию от Духа Моего на 

34 



всякую плоть; и будут пророчествовать сьrnы ваши и дочери 
вапm". (Деян. 2, 17;  цитата из Иоиля 2,28) . 

Что же такое пророчество? Вместо того, чтобы сводить 
его, как мы это обычно делаем, к таинственной способности 
предсказьmать будущее, мы должны видеть в нем то, что нам 
открьmается в Писании: власть, данную человеку для того, чтобы 
он мог познавать волю Бога, слышать Его голос и быть - в 
творении, в мире - свидетелем и исполнителем Божественной 
мудрости. Пророк - это тот, кто сльШIИт Бога и поэтому может 
передать волю Бога миру, тот, кто видит все события, все "ситуа­
ции" очами Бога и поэтому может различать между тем, что есть 
человеческое и временное, и тем, что есть Божественное и вечное, -
другими словами, тот, для кого мир "пронизан" Богом. И таково 
истинное назначение человека, его истинная природа. 

Но так же, как он отверг свою царственность и священство, чело­
век отверг и дар пророчества. В своей гордыне - а грех есть плод 
гордьrnи, искушения словами "вы будете, как Боги" - человек 
думал, что он может истинно познать мир и истинно в л а де  т ь им 
без "пророчеств", т. е. без Бога; и именно это "непророческое" знание 
человек в конце концов назвал "объективным" и увидел в нем 
единственный источник всякой истины. 

Поколения за поколениями теряют мечты и видения своего 
детства о величественных храмах этого Истинного Знания: школы 
и университеты, где доктора и кандидаты - уверенные в том, что 
владеют единственным доступом к Истине, - быстро превращают 
людей в слепых поклонников "объективности", а на самом деле - в 
слепых учеников слепых учителей. Есть ли необходимость 
доказьmать во второй половине нашего трагического столетия, что 
поистине фантастическое накопление этого "объективного" знания 
(и техники, основанной на нем) не только не помешало нашей 
цивилизации прийти к всеохватьmающему к р и з  и с у - соци­
альному, политическому, экологическому, энергетическому и 
т.п., - но что все больше и больше становится явным, что оно само 
является главной причиной кризиса. Надо ли еще доказывать, что, 
несмотря на то, что все это знание и вся эта техника предназнача­
лись (в соответствии с любимым лозунгом нашего века) для 
о с в о б о ж де ни я человека, человек чувствует себя более 

35 



порабощенным, более одиноким, потерянным, обескураженным, 
подавленным, чем в любой другой период человеческой истории? 
Что темная туча отчаяния, страпnюе чувство полнейшего вакуума 
пронизьmает даже воздух, которым мы дышим, и не могут 
рассеяться от искусственной эйфории нашего "общества потреб­
ления"? Что бессмысленное восстание приводит к равным образом 
бессмысленному устройству общества во имя абсурдных "освобож­
дений", содержанием которых оказьmаются террор и кровь, секс 
и похоть, ненависть и фанатизм? 

Печальный и иронический факт состоит в том, что, отвергнув 
и отказавшись от дара пророчества, данного ему Богом для 
истинного знания и истинной свободы, человек поработил себя 
призраку лжепророчеств, первым из которых является вера 
в "объективное" знание и его способность преобразовать и спасти 
мир. Никогда раньше мир не был так насыщен идеологиями, 
обещающими решение всех проблем, как в наше время, никогда 
раньше не существовало такого количества "сотериологий", пре­
тендующих на "научное" и "объективное" знание как лекарство 
от всех зол. Поистине наше время есть время п р  о р оч  ее  к о г о  
о б  м а н  а - псевдопророчеств и псевдопророков как в "науке", 
так и в "религии". Чем очевиднее становится поражение всех рацио­
нальных и научных псевдопророчеств, тем интенсивнее становятся 
поиски иррациональных, псевдорелигиозных псевдопророчеств, 
безошибочным признаком которых - в нашем технологическом 
и рациональном обществе - служат такие явления, как астрология, 
магия, эзотеризм и оккультные науки всякого рода, каждое 
из которых только доказывает, что п р о р о ч е  с к и й д а р  
будучи естественным свойством человека - неразрушим в нем, 
а когда он разрушен в своей положительной, Богом данной сущ­
ности, он неизбежно проявляется как падшая, темная, бесовская 
одержимость. 

Итак, восстановление Христом в человеке пророка внутренне 
присуще христианской идее спасения. Дар пророчества, который 
мы получаем в таинстве Святого Духа, не есть дар странной и 
чудесной силы, какого-нибудь "сверхъестественного" знания, 
отличного от естественного или даже ему противоположного. 
Это не какое-то иррациональное свойство, наложенное на наш 

36 



человеческий разум и заменяющее его, превращающее христианина 
во что-то вроде Нострадамуса или религиозного прорицателя. 
Это не экзальтация "видений" и "снов", являющихся заумной 
и иррациональной заменой л о г о с а ,  вроде тайных "откровений" и 
всякого рода знамений. Пожалуй, наилу'ПIIИЙ способ определить 
этот дар - это назвать его даром т р е з в  е н и  я ,  которое в 
христианской аскетической литературе всегда полагалось первой 
и главной основой всякой духовности. И трезвение противопо­
ложно "псевдопророчеству", которое всегда является плодом 
внутреннего б е с п о р я д к а  в человеке, разлада в его различных 
свойствах и дарах. Трезвение есть та внутренняя п о л н  о т  а и 
ц е л  о с т  н о  с т  ь, та гармония дуlШf и тела, сердца и разума, которая 
единственно может р а з л и ч ат ь  и, следовательно, п о н и м а т ь  
и, следовательно, о б л а д а т ь  реальностью в ее целостности, к а к 
о н  а е с т  ь ,  вести человека к единственной истЮПiой объективности. 
Трезвение есть понимание, потому что прежде всего и во всем оно 
р а з л и ч а е т  - как в почти бессознательных движениях дуlШf, так 
и в "больlШfХ событиях" - добро и зло, т. к. оно видит зло насквозь, 
даже если зло рядится, как это часто бывает, в одежды добра. 
Трезвение есть обладание реальностью, т. к" будучи открытостью 
всего человека Богу, Его воле и Его присутствию, постоянным 
ощущением Бога, оно делает человека способным принимать 
все, как исходящее от Бога и ведущее к Нему, или, другими 
словами, позволяет во всем видеть смысл и ценность. 

Итак, таков дар пророчества, который мы получаем в святом 
помазании : дар различения и понимания, истинного обладания, во 
Христе и со Христом, собою и своей жизнью. Различать и понимать 
не значит все з н а т ь .  Так, сказано : "Не ваше дело знать времена 
или сроки, которые Отец положил в Своей власти" (Деян. 1 ,  7), -
и Церковь всегда бьша весьма осторожна по части всякого 
рода футурологических пророчеств, которые столь популярны 
среди "религиозных" людей. Дар пророчеств не делает из нас 
чудесных экспертов по всем вопросам. Сам Христос "преуспевал 
в премудрости и возрасте" (Лк. 2, 52) , и Церковь всегда утверж­
дала, что человеческий разум есть наивысшая, Богом данная 
способность человека, и отвергала и осуждала любое превозно­
шение "иррационального", всякое презрение к знанию, науке 

37 



и мудрости во всех его проявлениях. Дар пророчества не выше и не 
вне истинной человеческой природы, восстановленной Христом, но, 
скорее, есть существенное, в е рт и к а л ь н о е  измерение всех ее 
компонентов, всех человеческих даров и назначений. Во Христе нам 
бьmо дано существеююе знание - з н а н и е  И с т  ин  ы - о Боге и о 
человеке, о мире и о его конечной судьбе. И именно эта Истина 
делает нас поистине с в о б  о д  н ы м и ,  способными к различению и 
пониманию, сообщает нам силу быть - во всех условиях и ситуациях, 
во всех профессиях и призваниях, в использовании всех наших 
человеческих даров - всегда и везде с в и д е т е  л я  м и  Христа, 
Который есть высший Смысл, Содержание и Исполнение всего 
того, чем мы являемся, всего, что мы делаем. 

Итак, помазание святым миром дарует нам царствеIШость, 
посвящает нас в "царственное священство", сообщает нам проро­
ческий дар. Мы получаем все это потому, что Святой Дух дарован 
нам Самим Христом - Царем, Священником и Пророком. Таким 
образом, теперь мы должны перейти к другому аспекту таинства: 
С в я т о й  Д у х ·  С а м е с т  ь д а р  Х р и с т  а н а м .  Если от Святого 
Духа мы получаем Самого Христа, если Его сошествие делает 
нас причастниками жизни Христовой, членами Его Тела, соработ­
никами в Его спасительной работе, то, с другой стор?НЫ, Христос 
посьmает нам от Своего Оща, как последний дар - саму реальность 
Его Царства, Самого Святого Духа. 

7. Святой Дух 

Догматика определяет Святого Духа как Третье Лицо Троицы; в 
Символе Веры мы исповедуем Его как исходящег,о от Оща; из 
Евангелия мы знаем, что Он послан Христом как Утешитель, 
чтобы "наставить нас во всякую Истину" (Ин. 16, 13) и соединить 
нас со Христом и с Ощом. Каждое богослужение мы начинаем 
с молитвы, обращенной к Святому Духу: "Царю Небесный, Утеши­
телю, Душе истины, Иже везде сый и вся исполняяй, Сокровище 
благих и жизни Подателю . . .  " Преп. Серафим Саровский определяет 
христианскую жизнь как "стяжание Святого Духа". Св. Павел 
определяет Царство Божие как "праведность и мир и радость во 

38 



Святом Духе_" (Рим. 14, 17) . Мы назьmаем святых носителями 
Святого Духа и мы хотим, чтобы наша жизнь бьmа цуховна. 

Поистине Святой Дух есть сердце Божественного Откровения 
и христианской жизни. Однако, говоря о Нем, чрезвычайно трудно 
подбирать слова - столь трудно, что для многих христиан учение 
Церкви о Нем как о Л и ч н о с т и, Л и ц е, потеряло свое кон­
кретное, экзистенциальное значение, и Он рассматривается как 
Божественная сила - не как О н  или Т ы ,  а скорее, как Божест­
венное Н е ч т о .  Даже богословие, безусловно утверждающее 
учение о Трех Божественных Ипостасях, говоря о Боге - особенно 
в контекстах, связаннь�х с Церковью и христианской жизнью, -
говорит о б л а г  о д а т  и ,  а не о знании и опыте Святого Духа 
как Лица. 

Но в таинстве помазания мы получаем Самого Святого Духа, а 
не просто "благодать": таково всегда бьmо учение Церкви. Именно 
Святой Дух, а не некая божественная энергия нисходит на апостолов 
в Пятидесятницу. Именно к Нему, а не к "благодати", взьmаем мы 
в молитве, и именно Его стяжаем мы посредством духовного 
усилия. Таким образом, очевидно, конечная тайна Церкви состоит 
в знании Святого Духа, в обретении Его, в единении с Н и м .  И испол­
нение крещения в святом помазании есть личный приход и личное 
откровение человеку и пребьmание в нем Самого Святого Духа. Но 
тогда естественно возникает вопрос : что это значит - з н а т ь  
Святого Духа, и м е т ь  Его, п р е  б ы  в а т ь  в Нем? 

Лучше всего можно ответить на зтот вопрос, сравнив знание 
Святого Духа со знанием Христа. Само собой разумеется, что для 
того, чтобы знать Христа, любить Его, принимать Его как конечный 
смысл, содержание и радость жизни, я должен сначала что-нибудЬ 
знать о Н е м . Человек не может веровать во Христа, если он 
ничего не слышал о Нем и Его учении, а это знание о Христе мы 
получаем из апостольского учения, из Евангелия и от Церкви. И не 
будет преувеличением сказать, что в случае Святого Духа этот 
порядок - сначала знание о Н е м ,  потом знание Е г о ,  а потом 
единение с Ним - должен быть обращен. Нет ничего, что бы мы 
могли знать о С в я т о м  Д у хе .  Даже свидетельство тех, кто 
поистине познал Его и бьm в единении с Ним, не значит для нас 
ничего, если мы сами не обладаем подобным опытом. Каково же на 

39 



самом деле может быть значение слов, которыми евхаристическая 
молитва литургии св. Василия Великого говорит о Святом 
Духе: "Дух истины, сыноположения дарование, обручение будущего 
наследия, начаток вечных благ, животворящая сила, источник 
освящения"? Когда один ученик попросил преп. св. Серафима 
Саровского точнее "объяснить", что есть Святой Дух, святой ничего 
не добавил, но позволил этому ученику разделить с ним опыт наития 
Св. Духа, который тот опИсьmает, как ощущение "необыкновенной 
сладости", "необыкновенной радости во всем сердце", "необыкно­
венной теплоты", что и является ощущением Святого Духа, так 
как, по словам преп. Серафима, "когда Дух Божий снисходит 
к человеку и осеняет его полнотою Своего наития, тогда душа 
человека преисполняется неизреченною радостию ; ибо Святой 
Дух радостотворит все, к чему бы Он ни прикоснулся . . .  " 

Все это означает, что мы з н а е м  Святого Духа только по Его 
присутствию в нас, присутствию, которое проявляется, прежде 
всего, невыразимой радостью, миром и полнотой. Даже в обычном 
человеческом языке эти слова - радость, мир, полнота - относятся 
к области, которую невозможно 01шсать точно, которая по самой 
своей природе находится за пределами слов, определений и 
описаний. Они относятся к тем моментам жизни, когда жизнь 
п е р е п о л н е н  а ж и з н ь ю, когда не испытьmаешь ни недостатка 
в чем-либо, ни стремления к чему бы то ни бьmо, и нет ощущения 
ни тревоги, ни страха, ни печали. Человек всегда говорит о счастье, 
и действительно, жизнь и есть поиск счастья, стремление к своему 
самоосуществлению. О присутствии в нас Святого Духа можно 
сказать, что это и есть наполнение нас истинным счастьем. И так 
как это счастье приходит не от какой-либо внеllПiей "причины", как 
это бьmает с наlШlм жалким и хрупким мирским счастьем, которое 
исчезает вместе с исчезновением причины, его вызвавшей, и не 
связано ни с чем в нашем мире, но в то же время есть радость обо 
всем, это счастье должно быть плодом присутствия, пребьmания 
в нас Кого-то, Кто Сам есть Жизнь, Радость, Красота, Полнота, 
Благословение. Этот Кто-то и есть Святой Дух. Ни одна икона 
не изображает Его, ибо Он не воплощался, не принимал человечес­
кого облика. Но когда Он приходит к нам и пребывает в нас, все 
становится Его иконой и откровением, единением с Ним, знанием 

40 



Его. Ибо это Он делает жизнь жизнью, радость радостью, любовь 
любовью и красоту красотой, и поэтому Он е с т  ь Жизнь жизни, 
Радость радости, Любовь любви и Красота красоты. Он, Который 
скрыт за всем и над всем присутствует, обращает все творение 
в символ, таинство, ощущение Своего присутствия, делает встречей 
человека с Богом и единением с Ним. Он находится не "вне" вещей 
и н е о т д е л и м  от них, потому что Он освятитель всего, но 
являет Себя Он в этом "освящении", как бы находясь вне этого 
мира, вне пределов того, что существует. Через это освящение 
мы познаем Его, а не безличное Божественное "Нечто", хотя 
никакие человеческие слова не могут определить и поэтому вы­
делить как объект Того, Чье Откровение состоит в том, что Он 
открьmает нам все и вся как единственное, как субъект, а 
не объект, все превращает в личную встречу с невыразимым 
Божественнь1м "Т ы". 

Как исполнение Своей спасительной миссии, Христос обещал 
нам ниспослание Святого Духа. Христос пришел восстановить нас 
к жизни, которую мы потеряли в грехе, дать нам снова жизнь "с из­
бытком". (Ин. 1 0, 1 0) .  А "содержание" этой жизни и, следовательно, 
Царства Божия есть Дух Святой. Когда Он приходит в "последний 
и великий день" Пятидесятницы, поистине открываются, т. е. 
проявляются и сообщаются нам с избытком жизнь и Царство 
Божие. Святой Дух, которого Христос имел от века как Свою 
Жизнь, дается нам как н а ш  а жизнь. Мы остаемся в этом 
мире, мы продолжаем разделять с ним его смертное существо­
вание; однако, так как мы получили Святого Духа, наша истинная 
жизнь "сокрыта со Христом в Боге" (Кол. 3,3) и мы уже и с е й ч а с  
являемся причастниками вечного Царства Божия, которое 
для "этого мира" является всего лишь г р я д у щ и м. . 

Мы понимаем теперь, почему Святой Дух, когда Он приходит, 
соединяет нас со Христом, превращает нас в Тело Христово, в 
сопричастников Царственности, Священства и Пророчества 
Христа. Ибо Святой Дух, будучи Жизнью Бога, поистине есть 
Жизнь Христа; Он есть уникальным образом Е г о  Д у х.  Хри­
стос, отдавая нам Свою Жизнь, дает нам Святого Духа; а Дух 
Святой, нисходя на нас и вселяясь в нас, дает нам Того, Чьей 
Жизнью Он является. 

4 1  



Таков дар Святого Духа, смысл нашей личной Пятидесятющы 
в таинстве святого помазания. Он з а п е ч а т л е в а е т ся ,  т. е. 
делает, являет, утверждает нас членами Церкви, Тела Христова, 
гражданами Царства Божия, причастниками Святого Духа. И этой 
печатью он делает нас поистине самими собой, посвящает каждого 
из нас в то, чем мы должны быть и стать по предвечному замыслу 
Божьему, раскрьmая нашу истинную личность и тем самым наше 
единственное самоосуществление. 

Этот дар дается полно, в изобилии и насыщении : "Не мерою 
дает Бог Духа" (Ин. 3,34) и "от полноты Его все мы приняли 
и благодать на благодать" (Ин. 1 ,  16) . Теперь он должен быть 
усвоен, истишю воспринят, должен стать нашим. Это и есть цель 
христианской жизни. 

Мы говорим "христианская жизнь", а не "духовность", потому 
что последний термин в настоящее время имеет особенно двусмыс­
ленный характер и может ввести в заблуждение. Для многих 
людей он означает некую мистическую и замкнутую активность, 
тайну, в которую можно проникнуть посредством овладения 
специальной "духовной теХ1Шкой". В настоящее время в мире 
широко распространены неустанные поиски "духовности" и "мисти­
цизма", но в этих поисках далеко не всегда присутствует здоровое 
начало - плод того духовного трезвения, которое всегда бьmо 
источником и основой истинно христианской духовной традиции. 
Слишком много самозванных "старцев" и "духовных учителей", 
использующих всеобщую духовную жажду, фактически ведут своих 
последователей к смертельно опасному духовному тупику. 

Поэтому в завершение этой главы важно подчеркнуть еще 
раз, что сущность христианской духовности в том, что она касает­
ся и охватьmает всю жизнь. Н о в а я  ж и з н ь ,  о которой апостол 
Павел говорит, "если мы живем духом, то по духу и поступать 
должны" (Гал. 5, 25) , - это не и н  а я жизнь и не з а м е н  а старой ; 
это та же самая жизнь, данная нам Богом, но обновленная и пре­
ображенная Святым Духом. Каждый христианин, каково бы ни 
бьmо его назначение - будь он монахом в келье или человеком, 
погруженным в мирскую деятельность, - призван не расщеплять 
свою жизнь на "духовное" и "материальное", но должен восстано­
вить ее как нечто ц е л о с т н о е, всю ее освятить присутствием 

42 



Святого Духа. Если св. Серафим Саровский бьm с ч а с т л и в  уже 
в "этом мире", если его земная жизнь стала, в конечном счете, 
одним сверкающим потоком радости, если он поистине радовался 
каждому дереву, каждому зверю, если он приветствовал любого 
приходящего к нему словами "радость моя", то это именно 
потому, что во всем он видел Того и радовался Тому, Кто стоит 
за всем этим и превращает все в ощущение, радость, полноту 
Своего присутствия. 

"Плод же Духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, 
милосердие, вера, кротость, воздержание" (Гал. 5, 22) . Таковы 
компоненты истинной духовности, цель всех духовньrх усилий, 
путь к с в я т о с т и, которая и есть цель христианской жизни. 
И "Святой", скорее, чем "Дух", есть собственное имя Святого 
Духа, ибо в Писании также говорится о "злых духах". И так 
как это имя Духа Божьего, невозможно дать ему определение 
в человеческих терминах. Оно не есть синоним совершенства, 
доброты, праведности и преданности, хотя оно и содержит 
и предполагает все эти качества. Тут наступает предел дlIЯ чело­
веческого языка, так как тут присутствует сама Р е ал ь н о  с т  ь ,  в 
которой все существующее находит свое исполнение. 

Только "Един Свят". Однако именно Его святость мы 
получили как истинно н о  в о е содержание нашей жизни в "пома­
зании" Самим Святым Духом; и только Его святостью, постоянно 
возрастая в ней, мы можем поистине преобразить - сделать 
цельной и святой - жизнь, которую дал нам Бог. 

43 



ПРИМЕЧАНИЯ 

1. Лaµrzpdv то ёадrzµа, Wenger, Sources Chretiennes, 101. 
2. Св. Иоанн Златоуст. Огласителъные слова, 2, 25; Wenger, Sources Chre­

tiennes, 50, стр. 147. 
3. Там же, 8, 25. 
4. См. : Алмазов. История •. , стр. 430 и далее; Finn, ор. cit., стр. 191 и далее; 

J.  Danietou. ВiЫе and Liturgy, гл. 2 ;  см. также Е. Peterson. Religion et 
vetement (Религия и одежда) , Лион, 1943. 

5.  Е. Peterson. Religion et vetement, стр. 4. 
6. Св. Амвросий. De myst., 34. См. также св. Григорий Нисский. Baptism 

(Крещение) , Нamman, стр. 122 и далее. 
7. О б  истории этого спора см. : В. Neunheuser. Baptism and Confnmation 

(Крещение и конфирмация) , англ. перевод. Тhе Herder History of Dogma, 
Ныо-Йорк, 1964. J. Crehan, S.J .  Ten Years' Work on Baptism and Confirma­
tion. 1945-55 в Theological Studies, 1. (1956) , стр.494-5 16. 

8. В. Neunheuser, гл. 11 .  
9 .  В .  Neunheuser, гл .  10. 

10. Еп. Сильвестр, ор. cit., стр. 425 и далее. См. также Gavin, стр. 316 и 
далее; Tremelas, ор. cit., стр. 132. 

11. Там же, а также Gavin, стр. 317  и далее. 
12. О е л  о в  е 8wpedcм. статыо F. Biichsel, "8i8wµt, 8v)pov".8wped etc." в 

G. Kittel, Theol. Dict. of the New Testament (Богословский словарь 
Нового Завета) , т. 2, стр. 166 и далее. О слове хар{аµата см. : Н. Conzel­
mann, ст. "xdptaµa, хар{аµата" в G. Friedrich. Theol. Dict. of the New 
Testament (Богословский словарь Нового Завrо-а) , т. 9, стр. 402 и далее. 

13. См. : F.J. Dolger, Sphragis (Печать) , Падерборн, 191 1. Также Danielou. 
ВiЫе and Liturgy, гл. 3; J. Ysebaert Greek Baptismal Terminology: Its Origin 
and Early Development (Греческая крещальная терминология: происхож­
дение и развитие в первые века христианства) , Nijmegen, 1962; А. Sten­
zel. Die Taufe. Eine generische Erkliirung der Taufliturgie (Крещение. Объя­
снение крещального богослужения) , Инсбрук, 1957. 

14. В 11 Кор. 3,4; Part. Graeca, 4 1, стр. 4 1 1. 
15. О религиозных источниках и значении царственности см. : G. van der 

Leeuw, Religion in its Essence and Manifestations, т. 1, стр. 13. 
16. См. : Paul Daubin, S. J., Le Sacerdoce Royal des Fideles dans la tradition 

ancienne et modeme (СвящеЮiая Царственность верных в древней и 
совремеЮiой традиции) , Париж, 1950. 

(Продолжение следует) 

44 



РАЗМЬПIIЛЕНИЕ СМИРЕННОГО СЕРдцА 

(Перевод и пубШ1кация архим. Амвросия Погодшm) 

Среди византийских рукописей Ватиканской Библиотеки 
имеется рукопись, представляюща.я собой отрывок записей некоего 
м01шха Васш�ия о его беседах со Старцем, имя которого до нас не 
дошло; либо монах Васшшй, записавший слова блаженной памяти 
Старца полагал, что всем известно, о ком он говорит; либо имя 
Старца упомянуто в предыдущих записях этого инока, которые 
утеряны. Предполагается, что блаженный Старец, о котором говорит 
монах Васш�ий, был известным подвижником одного из монасты­
рей близ Константинополя и жил в начале XV века. 

Инок Василий пишет следующее: 
"Как я раньше говорил, блаженной памяти Старец редко 
нарушал свой затвор и только по нужде, движимый любовью 
к ученикам, выходил к нам и поучал нас своими словами, 
исполненными духовной сладостью и мудростью. 
Пробьm несколько лет в отсутствии и вернувшись в Царский 
Град, я узнал, что блаженный Старец недомог!iет, и сильно 
пожелал увидеть его, прежде чем Господь не призовет его 
из зтой жизни. Некоторые из нашей братии также пожелали 
вместе со мной навестить его, и, прибьm к дверям его 
кельи, мы через его келейника просили Старца удостоить 
нас своего благословения и поучения. Старец милостиво 
выразил готовность и велел вьmести нам утешение и просил 
сесть на лужайке близ его келии и отдохнуть от дороги. 
Вскоре он вьШ1ел к нам: он бьm совершенно седой, роста 
среднего, несколько сгорбленный, на устах его бьmа добрая 
улыбка и с добротой он взирал на каждого из нас. Часто в 
глазах его отражалась скорбь, потому что он глубоко жалел 
весь мир, погрязший в грехах и бедствиях, и, говоря о 
сем, Старец опускал голову и плакал. Мы сели полукругом 
и внимали словам Старца. Он говорил нам, до какой степени 
Господь желает нашего спасения и все сделал для этого, и 
до какой степени простирается Его милость и благодатная 

45 



46 

помощь и праведнику и грепrnику, и до какой степени мало 
необходимо с нашей стороны для спасения души: трапеза 
веры исполнена до пределов ; и, однако, люди небрегут 
о спасении своей души и призьm Господа не хотят слушать, 
хотя даже самые слова "спасение" и "спастись" говорят 
о крайней опасности, - ведЬ эти слова мы связьmаем с 
понятием крайней опасности и бедствия, говоря, напри­
мер, "спасся от пожара", "спасся от гибели", "спасся во 
время наiпествия врагов" и т.д., - и должны побуждать 
человека к сугубой осторожности в жизни и к сильному 
желанию спастись; должны будить в человеке веру в Спаси­
теля и любовь к Нему. Между тем, люди небрегут о сем, 
считая, что реален только этот, земной мир, видимый нашим 
глазам; а между тем, не знают они, что духовный мир и есть 
реальность и сущность вещей; так весь земной, материальный 
мир, объемлемый понятиями высоты, ширины, глубины и 
веса, находится во власти времени, которое все приводит 
к разрушению, потому что время - слуга смерти; а духов­
ный мир стоит вне этих ограничений, вне этих цепей и рамок 
меры, и он бесконечно богат, вечен и неразрушим. Поэтому 
в духовности и состоит "rerum natura". 
Говорил блаженный Старец и о том, что приближается 
страшное время. Враги Господа нашего Иисуса Христа 
пленят нашу землю и Великая Церковь уже перестанет 
бьпь храмом Божиим. Великие бедствия постигнут землю 
ромеев (греков) и она перестанет существовать по великим 
судЬбам Божиим. Умирают отдельные люди, умирают горо­
да, умирают и целые народЬI : потому что нет ничего вечного 
под солнцем, кроме вечной души человеческой, созданной 
по образу и подобию вечного Бога. Не ждите помощи от 
западных христиан, ожидая, что они возьмут оружие и 
поднимутся на защиту общего христианского наследия. 
Не ждите. Потому что запа,цные христиане - не христиа­
не. Они - язычники. У нас, православных, также много 
языческого. Брат, не огорчайся этими моими словами, а 
исследуй свою душу: посмотри, сколько в ней кумиров : 
Меркурий - бог алчности, Афродита - богиня плотского 



вожделения, Арей - бог гнева и т.д. - а в середине их некий 
Зевс - сам ты в своем самолюбии и самоугождении ; да, 
брат, у нас много языческого, позтому мы, православные, и 
греllПiы и как отдельные личности, и как народ. Но все же 
мы язычники на поверхности, а в глубине души мы - хри­
стиане ; потому что в смирении нашем мы имеем в сердце 
Христа. И поэтому, несмотря на наши грехи, "во смирении 
нашем помянул нас Господь". А западные народы - на 
поверхности христиане; а в сердце, в душе - язычники. Мы, 
православные, скорбим, что у нас в душе живут идолы, и в 
смирении падаем ниц перед Христом и всем сердцем хотим 
бьпь Его. А у западных, как некая легкая позолота на 
меди, существует христианство, а дальше - полное язы­
чество, потому что они поклоняются своим кумирам в душе 
и те владеют ими, и поскольку они горды - у них в сердце 
нет Христа. Поэтому мы, православные, действительно, 
язычники - на поверхности, а христиане - в глубине; а 
западные, латиняне, христиане на поверхности, а язычники - в 
глубине. Поэтому не жди от них помощи для нас. Мы, 
православные, для них - чужие. 
Но это еще не будет коIЩом мира. Конец мира наступит 
позднее, и время пришествия коIЩа мира находится в 
руках Божиих, а вместе с этим - и человеческих. Бог по­
umет Свой серп всемирной жатвы тогда, когда человеческое 
зло созреет до пределов ; пока же на земле живут вместе 
со злыми и праведные, и пока стоит Церковь Христова, "не 
осквернив свои одежды" (Откр. 3,4) , до тех пор зло в 
мире не в силах еще созреть; когда же праведников уже 
не будет и когда океан зла затопит всю вселенную, тогда 
придет конец мира и он будет сожжен и исчезнет в небытие 
для перерождения в новый и совершенный мир, в котором 
правда живет (2 Петр. 3,9-12) . При наступлении конца 
мира все бедствия, которые земля и люди испытали до 
сих пор, не могут идти в сравнение с оными, грядущими 
бедствиями. Тогда придет время скорби на всю вселенную, и 
человек возненавидит человека, и человек убоится человека, 
и человек не будет верить человеку ; и бедствия будут 

47 



48 

сменяться еще более страlIПiыми бедствиями, и страх -
страхом, и опасность - опасностью, и боль - болью, и 
скорбь - скорбью. Но люди не вразумятся и не прибегнут 
к Богу, могущему их спасти, а, наоборот, зти скорби при­
ведут к тому, что всякая духовная жизнь иссякнет: человек 
будет настолько озлоблен, настолько окаменен, омрачен 
и поглощен единой заботой, как бы просуществовать, что 
для духовной жизни уже не будет у него ни воли, ни места 
в сердце, да и наставников духовной жизни уже не будет, 
потому что и они пойдут за веком сим, и Божии церкви 
либо опустеют, либо будут разрушены, либо духовно 
осквернены недостойными архипастырями и пастырями. 
И в самый разгар бедствий и хаоса в мире явится анти­
христ; он придет как бы умиротворитель и успокоитель 
и добрый хозяин, могущий привести мир в порядок, а на 
самом-то деле он будет враг всему и ненавистник всякого 
блага, и тиран и злодей, какого еще не бьmало в мире, 
никогда и не будет. Каждый человек будет под учетом; 
каждое не только дело и жизнь, но и слово и даже душевное 
движение его будет под непрестанным надзором и наказа­
нием, так что человек отучится и думать из боязни, чтобы 
на лице его невольно не отразилось нечто не созвучное 
власти всемирного правителя, т.е. антихриста. Всякий 
труд и каждая пядь зеМJШ и горсточка зерна будут во власти 
антихриста; и в наступивших природных бедствиях чрез­
мерный жар будет сменяться на чрезмерный холод, засуха 
на наводнения; страumые вихри будут разрушать многое; 
вулканические извержения, землетрясения, болезни среди 
людей, животных и растений поразят ужасом и отчаянием 
живущих на земле. На земле, уже не благословЛяемой на 
труд над ней и на плодоприношение, наступит ужасающий 
голод и полное оскудение во всем. И только принявшему 
на себя знамение Зверя, т. е. сатаны, будет позволено до 
времени существовать, хотя и в самых рабских и низких 
условиях крайней нищеты и попрания человеческого досто­
инства, принятого человеком от Его Творца. Все будет 
сделано с той целью, чтобы имя Христово совершенно бьшо 



похищено из сердца человека. Поистине, наступит адское 
царство на земле. Людей Божиих останется очень мало. 
Наступит царство ада на земле. Страnшые бедствия будут 
не только на земле, но обымут и всю вселенную. Потому 
что и для земли и для всей вселенной, связанной с землей 
в едином плане творения, придет время агонии; потому что 
и земле и всей вселенной надлежит умереть для того, чтобы 
затем облечься в нетление, по слову апостола: "Тленному 
надлежит облечься в нетление" (1 Кор. 15 , 53) . Ты слышал 
слова Спасителя нашего : "Вдруг, после скорби дней тех, 
солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды 
спадут с неба, и силы небесные поколеблются" (Мф. 24,29) . 
И пророк говорит : "Солнце превратится во тьму и луна - в 
кровь, прежде нежели наступит день Господень, великий 
и страшный" (Иоиль 2, 31) . И другой пророк говорит : 
"Звезды небесные и Орион, и все украшение небесное, света 
своего не дадят: и помрачится солнце воссиявающее, и луна 
не даст света своего" (Ис. 13, 1 О) ; и еще : - "Сего ради 
проклятие пояст землю, яко согрешиша живущии на 
ней: сего ради убози будут живущии на земли, и останется 
человеков мало. Престала есть радость вся земная, отиде вся 
радость земли. Возмятется вода морская и потрясутся 
основания земли. Мятежом возмятется земля и скудостию 
оскудеет земля. Истают вся силы небесныя, и свиется небо 
яки свиток, и вся звезды спадут яко листвие с лозы, и 
якоже спадает листвие смоковницы" (Ис. 24, 5,6, 1 1 , 14, 18,  
19. 34,4) . И в Откровении читаем: "И когда Он снял шестую 
печать, я взглянул, и вот, произошло великое землетрясение, 
и солнце стало мрачно как власяница, и луна сделалась как 
кровь; и звезды небесные пали на землю, как смоковница, 
потрясаемая сильным ветром, роняет незрелые смоквы 
свои. И небо скрьшось, свившись как свиток ; и всякая 
гора и остров двинулись с мест своих" (Откр. 6, 12-14) . 
Будет, по выражению одного древнего писателя, "такое 
время, в которое никто не пожелал бы жить; из ночи в ночь 
будет увеличиваться тревога; изо АНЯ в день - трепет". Перед 
кончиной мира люди увидят агонию вселенной, которая 

49 



должна разруuшться для того, чтобы Бог создал все новое, 
нетленное и неразруnшмое. Этот мир состарился и обветшал 
по причине rpexa и мирового зла; новый мир будет управ­
ляться правдой Божией и поэтому он будет вечен и прекра­
сен. ВеJШкий апостол говорит: "Видех небо ново и землю 
нов у :  первое бо небо и земля первая преидоша. И рече 
Седяй на престоле : Се нова вся творю" (Откр. 2 1 ,  1 ,5) . Но 
пока это не наступит, бедствия будут чрезмерны и Церковь 
Христова будет гонима до пределов, чтобы совершенно 
отъять ее с JШца земли: потому что до тех пор, пока совер­
шается Божественная Литургия благодатным священством, 
власть д:иавола не может осуществиться на земле. Каждая 
Божественная Литургия - это присутствие Божие на земле 
и возвещение победы Христовой над диаволом и смертью. 
Гонение на Церковь Христову будет и явное и скрытое, 
тайное и наглядное, отдельное и поголовное, и везде и 
всячески. Будет известное число мучеников ; как велико 
оно будет, это - известно только Богу; но будет и мно­
жество отступников, которые примут на себя знамение 
Зверя. Этих отступников, этих слабых, этих негодных 
уже давно подrотаВJШВаJШ силы зла : в течение многих 
столетий силы зла подкапьшали основания Церкви. Но 
знай, что самые мощные силы ада, "врата адовы" - не 
одолеют Церковь (Мф. 16, 1 8) , с которой Господь Христос 
обещал пребьшать до скончания века (Мф. 28,20) . Эта 
Церковь будет гонимой беспощадно и будет скрьшаться 
в пещерах и пропастях и пустынях и на служителях ее будет 
почивать благодать Божия, и Бог не допустит веJШкому 
врагу уничтожить их. Братья, внимайте знамениям наступ­
ления конца мира, КQторые нам открьm Господь наш Иисус 
Христос и Его пророки и апостолы, и не ослабевайте в 
вашем уповании на Бога". 

Здесь рукоrшсь прерывается. 

so 

"Мы просили Старца рассказать нам о своей прошлой жизни, 
прежде чем он взял на себя благое иго в монашестве послу­
жить Господу Иисусу Христу. На это он нам ответил: "Брат, 



у м е н  я нет моеrо пропmоrо. У монаха нет ничеrо собствен­
ноrо. Пропmая жизнь - если она бьmа хороша - Боr это 
ведает; если дурна - Боr простил меня, призвав меня 
к спасению. Нет у меня ничеrо "своеrо", кроме чувства 
своей неключимости: все в руках моеrо Спасителя: жизнь, 
душа и все движения и всякое дыхание. Нет у меня ни 
моеrо настоmцеrо : спасаюсь ли я, или нет, живу ли уrодно 
Боrу, или нет, поступаю ли по правде Божией? - не вем; это 
ведает только Боr. Сльшшл я, вы меня назьmаете "блажен­
ным старцем". Брат, только тоrда я блажен, коrда пребьmаю 
в молитве, потому что тоrда моя душа соединяется со 
всесвятым и блаженнейшим Боrом; а иначе - я rрешный 
и убоrий. Нет у меня ни моеrо будушеrо :  потому что это 
всецело в руках Божиих :  простит ли Он мои rрехи или 
нет, призовет ли быть с Собою и впишет ли мое имя в 
Книrу Жизни, или нет: по rрехам моим я буду осужден 
на вечную муку, как недостойный Боrа? - не вем и 
трепещу. Если, по слову Писания, и вся человеческая 
праведность, как rрязное рубшце перед Лицом Божией 
всеобъемлющей Правды и Святыни (Ис. 64,6) , то что же 
сказать мне, rpenrnoмy и убоrому, у котороrо ничеrо нет. 
Единственное, что есть у меня, это м о й  Спаситель, м о й  
Боr, м о е  Радование; а дpyroro ничеrо у меня в жизни 
и нет. Боr, анrелы и душа - единственная реальность во 
веки веков. Аминь". 

Нижепомещаемая беседа Старца, которую мы, следуя 
ero выражению, именовали "Размыпmением смиренноrо 
сердца", бьша сказана за пять дней до праздника Святой 
Пятидесятницы. Начало Беседы, однако, мы почерпнули 
из письма Старца одному ero духовному сьшу. 

5 1  



РАЗМЬllIIЛЕНИЕ СМИРЕННОГО СЕРдцА 

1 .  ВозлюблеIШый брат, прими это краткое размьшшение, плод 
смиреIШого моего сердца. Я знаю, что ты не откажешься принять 
его, зная, что каждый любящий своего брата - по заповеди Гос­
подней (Ин. 15, 12) - желает ему духовного утешения на его пути 
в Царство Небесное, вожделенную цель нашего земного страIШИ­
чества. Ты не не знаешь, что в древности монахи, встречая друг 
друга на пути, приветствовали друг друга так : один вопрошал : "Брат, 
как ты спасаешься?" На что другой отвечал : "Твоими святыми 
молитвами, отче". - Воистину, мы нуждаемся в духовном под­
креплении друг от друга, потому что путь не легок и легко погиб­
нуть, почему и апостол нас увещевает: "Блюдите, како опасно 
ходите, скупующе время, яко дние лукави суть" (Ев. 5, 15, 16) ; и 
еще : - "Дондеже время имамы, да делаим благое ко всем, паче 
же к присным в вере" (Гал. 6, 10) . Да, брат, много у нас врагов 
на нашем пути: враг в сердце каждого из нас - это наше греховное 
вожделение, отчаяние и маловерие; враг наш извне - диавол, 
нападающий на нас со всех сторон и никогда не оставляющий 
нас безвредными и безмятежными; враг - окруж�ющие нашу 
жизнь, следующие по пятам и опережающие нас заботы, тревоги, 
огорчения, опасности, злые обстоятельства и злые люди; враг 
наш - и самое время, отнимающее от нас жизнь и приводящее к 
состарению и немощи : так что в сущности у нас очень мало остается 
времени для работы на спасение нашей бессмертной души. Итак, 
брат, спроси самого себя, и часто спрашивай : "Душа моя, как 
ты спасаешься?" И, однако, возлюбленньIЙ, несмотря на все эти 
невзгоды и опасности, я тебя приветствую, говоря теб� : "Радуйся!" -
Радуйся - потому что ты - христианин и носишь на себе имя 
Христово. Радуйся - потому что, ради Господа нашего Иисуса 
Христа, Бог тебя принял в Свои сьrnы, и ты ежедневно обращаешься 
к Нему со словами : "Отче наш". Радуйся - потому что Cьrn Божий 
и Спаситель твой именует тебя "братом Своим" (Ин. 20, 17. Евр. 2, 
1 1-12) . Радуйся - потому что ты искуплен (Гал. 3, 13. 1 Тим. 2, 6) . 
Радуйся - потому что для тебя уготовано Царство от сложения 
мира (Мф. 25, 34) , если ты только сделаешь усилие в течение этой 

52 



жизни, дабы наследовать его в вечности. Радуйся - потому что ты 
уже причислен к лику спасенных (Еф. 2, 5) и уже вписан в Книгу 
Жизни (Откр. 3, 5) , и от тебя требуется мало, чтобы поцтвердить 
это и удержаться на такой великой высоте. Радуйся - потому что 
Бог призвал тебя в монашестве угодить Ему и облек тебя "ризою 
спасения" - каковой разумей крещальную твою рубашку - и 
"одеждою веселил" (Ис. 61 ,  10) , каковой почитай твои монашеские 
одежды, и знай и радуйся, что Сама Божия Матерь и сонмы преподоб­
НЬIХ покровительствуют тебе, если ты только не падешь духом 
и не станешь нерадеть о своем звании. Но если ты споткнулся, то 
Они же помогут тебе встать, лишь бы ты только имел решимость 
продолжать свой путь и избежать тину, из которой нет спасения. 
Брат-монах, как только Бог услышал от тебя твои монашеские 
обеты, Он даровал тебе крьmья для того, чтобы ты невозбранно 
взлетел к небу вьШiе сего мира и немеркнущими очами мог взирать 
на солнце славы. Смотри, блюди, ревнуй о своих крьшьях и не 
допусти врагу тайно или явно подрезать их у тебя, потому что есть 
ли что более несчастное, чем орел, ползающий по земле? !  Нет, брат, 
я знаю, что с помощью Божией этого не приключится тебе и ты 
поднимешься вьШiе всех сетей и ловушек и взлетишь в небо, к 
Боrу, призвавшему тебя "званием святым" (2 Тим. 1, 9) . И посему, 
усльШIЬ слова апостола: "Радуйся всегда о Господе; и паки 
реку, радуйся" (Фил. 4,4) . Знай, что для тебя время не ждет ;  люби 
время своей жизни, потому что это - время, которое Господь 
тебе доверил для того, чтобы ты потрудился о спасении своей 
души, и другого времени уже не будет. Ты вспоминаешь свое 
прошлое ; придет время, когда и вся жизнь твоя уже будет 
прошлой и ошибки прошлого уже не будет возможно исправить. 
Вспоминаю, как некогда к нам прибьш на 6-й неделе Великого 
Поста один известный, блаженной жизни архипастырь, который в 
своей беседе к нам говорил : "Вот, еще так недавно бьша первая 
седмица ВеJШкого Поста, исполненная напряженной и подвижни­
ческой молитвы; а вот уже теперь мы в шестой седмице и, можно 
сказать, при конце Святой Четыредесятницы. Так быстро пролетело 
время! Так быстро пролетит и наша жизнь". Вспоминаю я этого 
блаженного архиерея; вспоминаю голос его и выражение его 
JШца; казалось, это бьmо вчера, а на самом деле прошло уже очень 

53 



много лет со дня ero коНЧШiы. Воистину, так быстро летит время 
нашей жизни! Не случалось ли тебе, по окончании Великого 
Поста, если ты его соблюдал не с той строгостью, как это должно, 
или попускал себе или даже нарушал этот пост, - с горечью в сердце 
пожалеть, что время поста уже закончилось, и ты не проявил к 
Христу той любви, которую мог, и таким образом потерял благое 
время Великого Поста, как бы остался в стороне от благоприятного 
времени? 

Радуйся, что ты сейчас живешь и тебе дана возможность проявить 
любовь к Богу, угодить Богу, потрудиться, показать себя Его 
верным рабом, и не рабом, а - сьпюм, по слову Евангелия (Ин. 1, 12) . 
А если ты призван в такую честь, в такую радость, то, что же, 
перетерпи все скорбное стойко и мужественно и ни в коем случае 
не смей мне опускать голову в печали, потому что для этого 
нет никакого основания. Представь себе, что некоему человеку 
бьmо бы обещано, что по окончании им училища он получит сан 
сановника при царе, богатство и почести; но только ЩIЯ этого 
он должен теперь же пройти полный курс учения. Скажи, как тебе 
кажется, ужели бы этот человек с радостью не стал бы запоминать 
наизусть. Посмотри на учеников : как они устремляются в учи­
лища, как стараются, как подвергают себя дисциплине строгих 
наставников ; иногда плачут над трудной задачей и, однако, не 
оставляют своего учения, потому что знают, что это им необходимо 
для будущего: надежда лишь на некое благополучие в жизни, а 
прямое ручательство Божие, что тебе будет очень хорошо, если 
ты ньmе постараешься учиться, и дано тебе будет за это - подумай 
только! - целое царство, и не просто царство, а - Царство Небес­
ное, вечное, непреходящее, бесконечно более славное и счастливое 
и возвьШiенное, чем любое земное царство. И обещает тебе это 
Сам всесильный и всебогатый и всемилостивый Бог, Твой любя­
щий Отец! Какое же у тебя тогда основание падать духом? какой 
предлог и причина ослабевать и отстраняться от предложенного 
тебе счастливого удела? Но, может быть, ты скажешь: я - слаб и 
немощен и никакого успеха в небесном учении не показьmаю? -
Брат, все равно учись и все равно старайся. Помню, был у нас в 
юности наставник, и бьm он строгий. Но если ученик старался: не 
пропускал его уроков и исполнял домашние задачи, то хотя бы 

54 



этот ученик и бьm весьма неспособным, однако этот наставник 
снисходил к нему и давал ему возможности дальнейшего продви­
жения в училище, взирая не на его успехи, а на самое старание. Если 
так поступал оный строгий наставник, то что же сказать нам о 
всемилостивом и прощающем наши немощи Боге. 

2. А теперь побеседуем на предлежащую нам тему. Миновала 
Святая Пасха; миновало Вознесение Господне, а теперь ожидаем 
Святую Пятидесятницу. Это бьmи великие и святые праздники, а 
теперь - великое и святое время ожидания и подготовления к 
конечному Святому Празднику, которым увенчивается круг 
дней Святой Четыредесятницы и Святой Пятидесятницы. 

После вознесения на небо Господа нашего Иисуса Христа, 
соделавшего спасение рода человеческого; после того, как свет 
спасительного Воскресения воссиял всей вселенной и святые 
ученики насладились превечной и неотъемлемой радостью вос­
стания от мертвых Учителя и Господа и утвердились в полном 
сознании великой победы над всемирным злом и над смертью, 
которую одержал Христос Бог, и в участие в которой они бьmи 
призваны (Ин. 16, 33. 1 Ин. 2, 14. 5,4) ,  - святые апостолы, по 
заповеди Спасителя, пребьшали в Иерусалиме в ожидании сошест­
вия на них Святого Духа (Лк. 24,49. Деян. 1 ,4-5) , которое бьmо 
необходимо для их помазания и укрепления на подвиг всемирной 
проповеди Божественного Евангелия. Перед ними открывалась 
великая, славная и многотрудная стезя, и человеческие силы, 
конечно, не довлели даже для вступления на нее, а тем паче для 
прохож,цения сей царской дорогой до победного конца. Но Дух 
Святый, сойдя на Церковь Сына Божиего, оспособит их для этого 
и явит их тем ч у д о м, каким они вошли в историю человечества. 
Именно: Он сделает их победителями мира, их - которые не имели 
с собою ни меча, ни копья, ни легионов, ни военных кораблей, ни 
сокрушающих стены таранов ; Он явит их мощнокрьmыми орлами, 
облетевшими все концы мира, их - не имевших к своим услугам 
ни скоротечных колесниц, ни быстрокрьmых кораблей, ни 
дорог, ни пристанищ; Он учинит их добрыми ангелами вселенной, 
одолевшими полчища князя мира сего, их - которые оставались 
смертными людьми, носившими немощное тело; Он покажет 
их богачами, приобретшими весь мир для Христа, их - которые 

55 



оставались бедняками в отношении земных благ и бездомными 
странниками на дорогах сего мира; Он представит их мудрецами, 
ничего не взявшими от еллинской философии и от мудрости века 
сего, и, однако, рыбарскими мрежами уловившими всю вселенную 
в познание Божие и пучиною премудрости Божией затоmшшими 
всю гнилость безбожия. О, уже ли это все - не чудо из чудес? ! 
Итак, святые апостолы, после Вознесения Господня, пребывали 
в ожидании пришествия Святого Духа, Которого еще не знали, не 
вкусили, не испытали, потому что Дух Святой еще не сошел на 
Церковь. И не только они ожидали великий Дар, который имели 
приять, но, как говорит Писание, единодушно пребывали в молитве 
и в молении (деян. 1, 14. 2, 1) . 

3. Возлюбленный · брат, после недавнего праздника Вознесения 
Господня, после радости Воскресения Христова, после того, как 
и для тебя отверзся путь подвижничества, так и ты пребьmай в 
молитве, ожидая наступления конечного и великого праздника 
Святыя Пятидесятницы. Конечно, Дух Святый, после первой 
христианской Пятидесятницы, бьmшей во времена святых апос­
толов, уже неотступно и всегда пребьmает в Церкви и благодать 
Его неоскудно совершает все таинства в течение всего года; но 
знай, что в праздник Святой Пятидесятницы, когда Святая Церковь 
торжественно совершает память излития Святого Духа на Церковь, 
это - не только воспоминание проrшюго события, хотя и имеющего 
столь великое значение и для прошлого, и для настоящего, и для 
будущего (потому что все совершаемые Церковью праздники 
и таинства имеют значение для вечного) , но это - и особое, обиль­
нейшее пребьmание Святого Духа в Церкви и сильнейшее осенение 
Его благодатию всех тех, которые в этот день молитвенно пребы­
вают в храме Божием и, преклонив свои сердца и колена, молятся 
о приятии Святого Духа в свои души и благословения на свою 
жизнь. Святые апостолы, как мы сказали, пребьmали в молитве 
и в молении, ожидая пришествия Святого Духа, так и ты, подражая 
им, заранее молись и усердным молением подготовь себя так, 
чтобы благодать Святого Духа не только коснулась тебя, но и 
неоскудно и неотъемлемо возобитала в твоем сердце. Не думай, что 
время между Вознесением Господним и Святой Пятидесятницей 
является как бы некой пустотой; нет, это - время особо данное 

56 



тебе для того, чтобы ты подготовил себя к приятшо великого 
Дара и Таинства. Далее, не говорится в Священном Писании, 
что апостолы, ожидая пришествия Духа Божиего, в то время 
пребывали "в молитве и в посте", как это говорится в иных 
случаях (деян. 1 3, 3. 1 4, 23. 1 Кор. 7, 5 .  2 Кор. 6, 5, 1 1 , 27) , но просто 
говорится, что они пребьmали "в молитве и в молении";  и их 
ожидание великого Дара (Деян. 1 1 , 20) не бьшо связано ни с какими 
трудами и тяготами, так что их подвиг бьш только духовным. 
И от тебя сейчас не требуется никакого поста или земных покло­
нов, а только - радостное ожидание Благодати и пребьmание 
в молитве ;  и смотри не неради о ней ; и, как святые ученики 
Христовы в оные времена, так и ты, подражатель им и также 
ученик Христов, "пребывай всегда в храме, прославляя и благо­
словляя Бога" (Лк. 24,53) . 

4. Итак, после Вознесения Господа во плоти и до наступления 
Пятидесятницы, святые апостолы ожидали пришествия Святого 
Духа. Потому что Дух Святый еще не сошел тогда. Бесценный, 
драгоценный Дар Церковь еще не прияла. Тело Церкви бьшо 
еще как бы неодушевленным. Дух Святый еще не пришел, чтобы 
оживотворить и воздвигнуть Церковь Христову; сердце Церкви 
еще не билось. 

О, Душе Святый, прииди и вниди в сердце Церкви Сына 
Божиего! О, Душе Святый, прииди и в наши земные храмы и в 
наши сердца! Да, брат, Дух Святый придет во храмы Божии. Блюди 
же, чтобы Он вошел и в твою душу и тело. Ты знаешь, что 
Церковь есть там, где обитает Дух Святой; без Духа же Святого 
нет и Церкви. Поэтому еретические сборища не есть Церковь, хотя 
бы внешняя их форма и напоминала Церковь ;  но знай: это - лишь 
труп без жизни. Дух Святый пребьmает там, где - вера правая 
и утверждение в добре и правде незыблемое. Про такую Церковь 
Бог свидетельствует как о Невесте Своей и вещает ей: "Вся 
добра еси, ближняя Моя, и порока несть в тебе" (Песнь Песней 
4, 7) . Брат, обращусь к тебе : ты также - храм Божий, по слову 
божественного Павла: "Тела ваши суть храм живущего в вас 
Святого Духа, Которого имеете вы от Бога, и вы - не свои" ( 1 Кор. 
6, 19) , т.е. принадлежите не себе, а Богу; принадлежите Господу 
нашему Иисусу Христу, Который искупил вас великой "ценою" 

57 



( 1 Кор. 6, 20) , Кровью Своею честной, которой Он приобрел тебя 
для Себя (Деян. 20, 28) . Итак, ты - храм Божий. Дух же Святый 
пребьmает в тебе тогда, когда у тебя вера православная и образ 
жизни отвечает этой вере. Если же ты потерпел ущерб в отношении 
твоей веры или согре!ШIЛ иными грехами в жизни, не скорби ! 
А лу'Шlе сказать: да, скорби; но не приходи в отчаяние, потому 
что Бог ведает твое неможение; "плоть - немощна", снисходи­
тельно к тебе сказал о тебе твой Творец (Мф. 24,41) . И земные 
храмы терпят ущерб и нуждаются в обновлении их, хотя бывают 
сделаны из камней, кирпичей, мрамора и железа, т .е. из элементов 
куда более прочных, чем твое тело, которое в результате грехо­
падения даже и бессмертной твоей душе передает свою немощь 
и многоболезненность. И если проявишь усердие, то в день 
Святой Пятидесятницы, во время твоей молитвы, произойдет 
обновление твоего храма, и благодать Святого Духа сильна и 
мощна сделать его снова крепким . и благолепным. Молись же, 
чтобы тебе никогда не перестать быть храмом Божиим и чтобы 
Дух Святый не только не покинул тебя, но и обновил и укрепил и 
освятил и облаголепствовал. 

5. Брат, понимаешь ли ты: КТО ТАКОЙ - СВЯТОЙ ДУХ? -
Дух Святый это - СВЕТ превечньхй; это - ОГНЬ ЖИВОТВОРЯЩИЙ 
во веки; это - ЖИЗНИ ПОдАТЕЛЬ и САМА ЖИЗНЬ; это - УМ 
и СИЛА, бездну Которой может ли кто из смертных - да и не 
только из смертных, но и из премирных ангельских сил - когда­
либо постигнуть и описать? Дух СвятьIЙ есть БОГ, ТРЕТЬЕ 
ЛИЦО СВЯТОЙ ТРОИЦЫ, ОТ ОТЦА ИСХОДЯЩИЙ И НА СЫНЕ 
ПОЧИВАЮЩИЙ, ЕДИНОЧЕСТНЬIЙ И ЕДИНОПРЕСТОЛЬНЫЙ С 
НИМИ. Дух СвятьIЙ это - САМОЕ ПРЕКРАСНОЕ ЧТО ТОЛЬКО 
ЕСТЬ В МИРЕ. 

Брат, знаешь ли ты, Кто Такой - Дух Святьхй? Если ты 
ответишь: да, знаю, - то ты заблуждаешься, и я боюсь за 
тебя, потому что только Бог знает Сам о Себе, по слову апос­
тола: "Божиего никто не знает, кроме Духа Божия" (1 Кор. 2, 1 1) ;  
это еретикам присуще как бы "брататься" с Духом Святым; нам 
же, православным, достоит со страхом и трепетом и самое имя 
поминать Святого Духа, нашего Бога. Но если ты ответишь: нет, не 
знаю, - то опять же я боюсь и болезную за тебя, потому что это 

58 



свидетельствует о том, что жизнь твоя остается беспросветной 
ночью. Брат, мы должны ЗНАТЬ Духа Святого в малой мере 
нашего восприятия: потому что, если Духа Христова нет в тебе, то 
ты не - Христов ; если Дух Святый не коснется в этой жизни 
твоего сердца, ТО - горе тебе, ПОТОМУ ЧТО ТЫ еще дух.ОВНЫЙ 
мертвец (Рим. 8,9, 10) . 

Брат, не касалась ли тебя когда-нибудь великая радость? -
Это бьm Дух Святый. Брат, не испытьmал ли ты, находясь в полном 
внешнем довольстве, мучительнейшее томление по Небу? - Это 
Дух Святой вещал тебе и звал тебя к Себе. И наоборот, бьm в 
лишении всего, не испытал ли ты когда-нибудь всецелую, скажу 
так, полноту всего, так что тебе уже ничего на свете и не надо 
бьmо? - Это бьm Святой Дух. Брат, не посещало ли тебя, хотя 
бы на мгновенье, сонное видение красоты неописуемой, невообра­
зимой, всеобъемлющей и, конечно, не земной? - Это Дух Святый 
приоткрьш тебе завесу будущего мира (впрочем, в отношении 
снов всецело полагайся на духовное руководство твоего Старца) . 
Бра:r, не казалось ли тебе часто, что весь мир, со всеми своими 
благами, не стоит и единой свечки, и не хотелось ли тебе тогда 
броситься на колени и молить о небесном утешении? - Это Святой 
Дух коснулся твоей души. Брат, когда Дух Святый коснется 
твоей души, знай, что тогда весь мир представится тебе совершенно 
иным, чем ты представлял себе его до тех пор, как и этот наш 
вещественный мир бьmает иным ночью и совершешю иным, когда 
его озарит солнце и когда нашему взору все становится ясным и 
отчетmmо-познаваемым. Брат, в минуты тяжкой скорби не при­
ходило ли тебе нежданно и благостно утешение и успокоение, как 
бы среди зимнего хлада нежданное веяние грядущей весны и 
тermoe дыхание весеннего ветерка? - Это Дух Святый утешил 
тебя, потому что Он - Утешитель. Брат, не испытывал ли ты внезап­
ное чувство горячей любви к Боrу, и хотя ты и не видел Его и не 
можешь видеть, ни осознать умом, - ты почувствовал Его близость 
к тебе своим внутренним человеком, не взывал ли к Нему со 
слезами в сердце: "Твой есмь аз, спаси мя!" (Пел. 1 18,94) ? - Это 
Святой Дух, Сама Любовь, милостиво призрел на тебя. 

6. Брат, посмотри на этот окружающий тебя мир. Взгляни на 
ночное небо : какая стройность течения звезд, и каждая звезда - как 

59 



сверкающий алмаз на порфире Небесного Царя ! Стройно как бы 
пропльmают в безмерном просторе, совершая положенный им 
Богом путь таинственные созвездия в ночной час, напоминая 
нашему уму о Творце и о вечности. Их создал Бог. Для чего? для 
какой цели? - Не знаем ныне; но когда и сами приобщимся к 
вечности, все нам будет открыто . . .  Но вот наступает восход солнца. 
Взгляни, бледнеет небо;  тихая, легкая синева сменяет темноту 
ночи; легкое, едва заметное начертание света появляется на 
востоке : это - уже не ночь, но еще и не день, минуты, полные 
тишины и загадочности : это как бы опять мир готовится быть 
созданным Богом, как бьmо в седом начале. И помнишь, Бог 
сказал тогда: "Да будет свет : и бысть свет" (Быт. 1 ,3) .  Вот и теперь ­
свет на востоке становится все ярче и ярче, а звезды как бы угасают 
одна за другой, как светильники, которые окончили свое ночное 
служение, и ангелы гасят их до наступления ночи. И вдруг мощно, 
как бы разлитое золото, царственно воссиявает солнце и осиявает 
всех своим царственным сиянием, и все ожило, и все восхваляет 
Дарователя света. Восходящее солнце своими лучами целует землю 
и всю сослужебную тварь и пробуждает ее вознести хвалебный гимн 
общему Творцу.* Слава Тебе, показавшему нам свет! 

О, Солнце Правды, Господи Иисусе Христе, воссияй паки в 
этом ночном мире нашей греховности и озари тяжко спящие 
души наши и пробуди их к хвалению Тебя и восстави их в благо­
угождение Тебе ! 

Взгляни, брат: вот с восходом солнца все сбрасьmает с себя 
сон; взгляни, птицы взвиваются к небу и наполняют небо и землю 
своим пением; вот туман снимает свой покров с речки и полей 
и тонкой пеленой поднимается к небу, и разверзается как бы 
некая завеса из тончайшей материи. Взгляни на всю эту красоту. 
Обрати свой взор опять на небо: там, где столь недавно был мрак 
ночи, теперь царствует дивная лазурь и ярко-белые облака озарены 
расплавленным золотом солнца. Взгляни, брат, на это ежедневное, 
столь привычное чудо; посмотри, что создал Бог, Святая Троица: 
Отец, Сьш и Святый Дух, и заключи о Боге и прими это в сердце. 
Затем, перенеси свой взор на темные леса, на великие горы, верхи 

* Сия фраза Феодота еп. Анкирского. 

60 



которых всегда покрывает снег, как бы некая поtПенная седина: 
какие они веJШкие и торжестве1шые, как бы некие нерукотворен­
ные храмы Божии : они вместе и великие, и грозные, и прекрасные ! 
Все это создал Дух Божий, и, по слову Писания, "в руце Его вен 
ко�щы земли, и высоты гор Того суть" (Пс. 94,4) , и "прикасаяйся 
горам, и дымятся" (Пс. 103, 32) , как некие веJШкие и нерукотво­
ренные жертвенники. Вспомни, что и Господь наш Иисус Христос 
во время Своей земной жизни любил восходить на горные места, 
может бьпь по той причине, 'ПО они - ближе к небу. 

Господи, возвысь и наш ум от земли к Тебе на небо, и пусть, 
когда отымется с очей наших туман ненужных и тягостных мыслей, 
он всегда взирает к Тебе, и сделай наше сердце жертвенником чистых 
и возвышенных мыслей; сделай его по слову Писания "горой 
святой Твоей" (Пс. 47, 2  и т.д.) . 

Брат, помнишь ли ты оного священного Старца, который 
в ответ на сетования своих учеников, печаJШвшихся на невоз­
можность приобрести дорогостоящие священные книги, поднял 
руку к небу и сказал им : "Чада, Бог нам дал две священные 
книrи, которые всегда направляют нас к спасению: Святое Еван­
гелие, эту книгу из книг, явившую нам в с е, и - этот небесный 
свод, который как некая огромная и отверстая книга научает нас 
о Боге. В ночной час это листы черного пергамента с серебряными 
буквами, научающие нас о бесконечном величии и мудрости 
Творца и грозно напоминающие нам о вечности и таинственности 
будущей жизни. В дневной же час - это листы голубого пергамента 
с живительными надписями из золота и багря�ща восхоцящего и 
захоцящего сол�ща и белизны облаков, и эти надписи учат тебя о 
благости к тебе Бога, давшего тебе не только всю эту красоту 
в наслаждение для тебя, но Своим Промыслом и любовью покры­
вающего тебя. Итак, ночное небо говорит тебе о всемогуществе 
и непостижимости Творца, а дневное небо говорит тебе о любви и 
благости к тебе твоего Небесного Отца. Чада, часто взирайте на 
небо и вздыхайте по нем, потому что небо - это наша будущая 
Отчизна : там святые ангелы, там души праведников от века, там 
Пресвятая Владычица наша Богородица, там души преждеусопших 
отец и братий наших, там - Бог, Царь Небесный ! Что же может 
быть лучпшм, чем небо?" 

6 1  



Далее, брат, взгляни на луг и на цветы на нем и подивись 
Божией премудрости, которая полевой цветок сегодня сущий, 
а завтра же увядающий, одевает такой красотой, в какой, по 
свидетельству Самого Творца, и Соломон не бьm одет во всей 
славе своей (Мф. 6, 29) . 

Господи, если Ты так позаботился о красоте полевой лилии, 
которая, как Сам Ты сказал, "днесь сущая, а утро в пещь 
вметаемая (как увядшее сено) ", то, по Своей несказанной 
милости, помоги мне вернуть первобытную красоту моей бес­
смертной души !  Я знаю, что Ты создал меня для Себя, и мое сердце 
не найдет покоя, пока не успокоится в Тебе. * Я знаю, что Ты 
создал мою душу прекрасной и определил, что все сокровища 
вселенной не идут в сравнение с первобытной красотой души 
моей, когда эта красота возвращается ко мне; а это бьmает лишь 
тогда, когда она спасается в Тебе и находит себя в Тебе и обретает 
вечную жизнь в Тебе. Но, увы, сам я, Господи, нещадно губил 
всю мою красоту; и если время сгубило красоту и крепость моей 
.юности, то в погублении душевной моей красоты вина лежит 
всецело на мне, и не знаю, не превратился ли я скорее в какое-то 
чудовище и посмешище? Помоги мне, Господи, слезами моими 
омьпь нечистоту моей души, и, что можешь, то и сделай - а я 
верую, что Ты все можешь - чтобы мне опять быть благолепным 
пред Твоим взором, ньше и весь остаток моей земной жизни, а там 
и в в ечности. 

Далее, брат, взгляни на просторы моря и вспомни слова Псал­
мопевца: "Того есть море, и Той сотвори его" (Пс. 94, 5) , "Сие море 
великое и пространное" (Пс. 103, 25) . Вот эти бесконечные просторы 
воды, и не мертвые, а полные жизни в них: то они синие, то зеле­
ные, как изумруд, то светло-голубые, как сапфир, то серые, как 
топаз, то точно рассьmаны на них сияющие алмазы; иногда они 
грозные и бушующие, покрытые большими и пенящимнся волнами, 
и наполняют душу мореплавателя великой робостью и смирением 
и великим страхом Божиим; то, наоборот, они лазурно застьm­
шие, как бы некое великое озеро, и тогда сердце мореплавателя 
утешается, и хвалебная Богу песнь сходит с его уст. 

* Сия мысль - бл. Августина. 

62 



И весь мир полон живых существ : многовидных и многочис­
ленных, соединенных одним началом, и это начало - ЖИЗНЬ. 
Жизнь, о, что это за таинственная и мощная сила ! Жизнь - это 
чудо из чудес! И это только Ты мог сотворить, Источниче жизни 
и бессмертия! 

И сколько того, что наш глаз не видит и, возможно, никогда 
не увидит в глубинах неба, в недрах земли, в море и в воздухе. 
И вот, брат, взгляни на всю эту красоту и премудрость, и пред­
ставь себе, что когда-то этого ничего не бьmо. И Бог создал все это 
и содержит Своим промыслом, как это негде и читаем : "На все 
сущее Ты простираешь лучи Твоего промысла !" 

7. Напоследок всего, Бог создал тебя, о, человек, как венец 
Своего творения. Создал тебя по образу Своему и подобию (Быт. 
1 , 27) , и вдохнул в тебя жизнь, потому что Дух Божий - Источник 
жизни; Он - Жизнь и Податель жизни и творит жизнь, как Отцу и 
Сыну со престольный и самовладычный, как негде и читаем : "Когда в 
начале Адама Ты создал еси, Господи, тогда Слову Твоему Ипостас­
ному возопил еси, Благоутробне : сотворим человека по Нашему 
подобию. Дух же Святый соприсутствоваше Содетель". 

Итак, Бог создал тебя, существо разумное, свободное и возвы­
шенное, сочетавшее в себе и духовный и материальный мир, олице­
творение в малом в с е г о  творения Божиего, и затем поставил 
тебя царем над всей подсолнечной тварью, и даровал тебе райское 
счастье и житие безмятежное и беспечальное ; ты имел общение с 
Богом, и добрые ангельские силы любили тебя, и вся природа 
с радостью повиновалась тебе; при этом Бог предложил тебе дар 
обладать бессмертием, е с л и  своей свободной волей, своим 
произволением - что бьmо бы совершенно и естественно ожидать 
от тебя в отношении твоего Творца и Благодетеля - ты будешь 
любить Бога и держаться Его заповедей, направленных на твое 
благобытие и дальнейшее возрастание в добре. 

Но, возможно, ты скажешь: где же я - существо счастливое 
и бессмертное?! - Увы, это - только слова; на деле же я - убогий, 
многоболезненный и смертный, и я "в беззаконии зачат, и во грехе 
родила меня мать моя" (Пс. 50, 7) ; и все это объемлется одним 
словом: я - человек ! Ты говоршnь, что я создан как свободное 
существо;  но так ли это? - Все имеет власть надо мной, и невэгоды, 

63 



и болезни, и состарение, и смерть, и раб я иных людей и их 
хотений, и своих собственных нужд, печалей и забот. Увы, скажи 
мне : это ли - то райское наслаждение, которое, ты говоришь, Бог 
даровал мне? Не то ли же это самое, чrо немощному старцу, поте­
рявшему волосы и зубы, с померкнувшим взором и тысячью 
морщин на лице, едва передвигающемуся и согбенному летами и 
немощью, восхвалять его красоту и юную силу? !  Не то ли же это 
самое, что вместо печальной речи или почrительного молчания 
перед гробом умершего говорить веселые слова и восхвалять в 
нем жизненные силы?! 

Брат, отвечу я тебе на это : мы говорим не о том, что н ы н е  
есть, а о том, что п р е д н а з н а ч ал о с ь  тебе и что б ы л о  н е  к о  г­
да в т в  о их р у к  а х, и где не бьmо бы ни немощной старости, ни 
болезней, ни печалей, ни плачевной участи смерти. И это не мечrа, не 
химера, не плод сладостного воображения. Нет, зто бьmа реальность, 
и благость Божия предназначала тебе счастье и бессмертие. Но ты 
сам знаешь: ЧТО произошло : как человек явил себя недостойным 
даров Божиих, оказался вероломным Богу, поверил и перешел на 
сторону врага Божиего и как бы стал, увы мне, заодно с ним; и 
вот, отвергнув возможность покаяния, предложенную ему Богом, 
он удалился от Бога и ушел "в землю далече сущую" (Лк. 15,  13) и 
здесь потерял все :  счастье, безмятежие и бессмертие, но не - и 
свободу воли (потому что это у него осталось и бьшо необходимо, 
чтобы осталось) . Итак, человек ушел от Бога и этим от самого 
себя и от своего счастья. Увы, увы мне! И тогда произошла эта 
космическая, больше которой не бьmо и не будет, катастрофа, и 
смерть вошла в мир: в Божий цветущий и счастливый мир въехал 
страшный всадник на бледном коне и имя этому всаднику -
смерть, "и ад следовал за ним" (Откр. 6, 8) , и завладел этот 
всадник всем миром. И стал человек смертным, и вся природа, 
окружающая его, также стала смертной; весь мир стал смерт­
ным; все, решительно все испортилось и прияло в себя залог 
смерти; потому что человек - это бьm тот, который в себе сочетал 
и возглавлял и представлял собою весь окружающий мир, и 
потому, когда в него вошла смерть, она вошла и во всю материю; и 
всю тварь, будь то великая, будь то малая, объяла власть смерти. 
И потому, как ты видишь, смерть господствует во всем мире. 

64 



Через диавола - отца смерти и мертвеца - в человека вошла 
смерть, а через человека - во всю тварь ; но знай, что через Сына 
Божиего - Бога живого и животворящего, поправшего смертью 
смерть - в человека войдет в день оный жизнь, а через человека - и 
во всю тварь; поэтому-то вся тварь, по слову великого апостола 
Павла, "с надеждою ожидает откровения сьшов Божиих" (Рим. 8, 
19) , т.е. воскресения людей в славе бессмертия, которого и они 
явятся участниками, как слуги и рабы человека, незаслуженно 
пострадавшие из-за его грехопадения . . .  Но это будет в будущем. 
А ныне, после грехопадения и изгнания из рая, человеку стало 
тяжко жить, и все потребное для его жизни дается ему с трудом 
и с борьбой, и с насилием над окружающим его миром. Так что 
человек со скорбью определил свою жизнь так: "Малы и злы дние 
лет жития моего" (Бьп. 47,9) ; и :  "Не искушение ли житие чело­
веку на земли, и якоже наемника повседневного жизнь его" (Иов. 
7, 1) ; и: "Дние мои бегут скорее челнока и кончаются без надеж­
ды" (ст. 6) ; и:  "Житие мое есть легчае скоротечца : отбегоша и не 
видеша" (гл. 9, 25) ; и :  "Исчезоша яко дым дние мои" (Пс. 101 ,  
4) ; или: "Лучше день смерти дня рождения" (Еккл. 7 ,  2)  . И таких 
горестных мыслей и причитаний исполнено Писание. Спросили 
некогда бьmшего при смерти некоего мощного царя, жившего 
долго и правившего · своим царством с силой и многой славой и 
богатством, часто ли он бьmал счастлив в жизни? И он ответил : "Из 
всех лет моей долгой жизни, не думаю, чтобы я бьm действительно 
счастлив больше единого часа". По слову Писания : "Человек пре­
сыщен печалями" (Иов. 14, 1) . А затем, в результате всего, ставит 
печать на всю свою жизнь : "Сетуя (т. е. в печалях) сниду во ад" (Быт. 
37, 35) . И вместо свободы (свободы от Бога? !) , обещанной 
человеку диаволом, человек нашел себя связанным бесчисленными 
путами и цепями своих грехов, общих тягот и своих личнъ1х забот 
и невзгод; и вместо радости стал он жить в скорби и в страхе, и 
страхе в отношении своего настоящего и будущего и даже прош­
лого, по написанному: "Помышления смертных - боязлива" (Прем. 
Сол. 9, 14) . 

Итак, может быть ты скажешь, что сотворение человека бьmо 
ошибкой Бога, и при этом сошлешься на слова Писания, где гово­
рится, что Бог, видя людей живущих в грехе и во зле всякого 

65 



вида, "раскаялся, что создал человека на земле, и восскорбел 
в сердце Своем" (Быт. 6, 6) ? - Нет, брат, Бог не ошибается 
и не может ошибиться. По слову Священного Писания : "Премуд­
рость созда Себе дом и утверди столпов седмь" (Притч. 9, 1) . 
Эти "столбы", как разумеем, следующие: Божие предведение 
всего, Промысл Божий в отношении настоящего и будущего, 
икономия, благостьrnя, беспредельная разумность, всемогущество 
и правда. Вот в этих нормах разумей и все творчество Божие. Что 
же касается слов Писания, говорящих о том, что Господь "раска­
ялся", что сотворил человека, - то разумей это иносказательно, как 
сказанное в границах ограниченного человеческого разума: как 
сказанное для людей, бьmших за много тысяч лет до пришествия 
Христова ·и сошествия Святого Духа, озарившего человеческий 
ум для разумения Писаний. Это бьmо сказано в те времена, когда 
люди, по слову Писания, "ходили во тьме и жили в стране и тени 
смертной" (Ис. 9, 2) .  В Ветхом Завете ты найдешь многое, что 
надо понимать именно в смысле сказанного для весьма ограничен­
ного человеческого сознания и уровня его понимания духовных 
вещей. Например, говорится о "гневе Божием", о "скорби 
Божией", о "ревности Божией", когда, на самом деле, Бог - бес­
страстен; говорится о "сердце Божием", об "очах" и "ушах" Божиих, 
когда, на самом деле, Он - бесплотный Дух; но все это бьmо 
выражено в сферах нашего ограниченного человеческого понимания. 
Так и приведенные слова разумей в том смысле, что Писание 
побуждает тебя к совести, к познанию своей негодности и к раская­
нию; как бы говорится : смотри, что ты сделал со своей жизнью? 
ты, человек, стал таким дурным, что Бог просто раскаивается, что 
создал тебя. Так и любящие родители, случается, говорят своим 
детям: "Я тебе после сего больше не отец! Ты мне больше не дочь" и 
подобное, а на самом деле любят их и болезнуют о них, и, конечно, 
не отрекаются от них . Нет, Бог не раскаялся, что создал человека, 
потому что еще прежде сотворения его знал все, что должно будет 
приключиться, и ни в коем случае не отрекся от него. Да и мог ли 
Бог что-нибудь сделать н а п р а с н о ?  или Его премудрость могла ли 
допустить ошибку? или Его любовь к Его любимому творению -
человеку - могла ли иссякнуть? - О, конечно, нет ! "Разум Его -
неизмерим", говорит Священное Писание (Пс. 146, 5) . Премудрость 

66 



Божия и предвидела, и знала, что произойдет грехопадение 
человека, и не только создал, но приготовил для будущего чело­
века, уже после грехопадения, "Царство, уготованное от сложения 
мира" (Мф. 25, 34) . Потому что Бог знал, что человек вернется к 
Нему; да и не может жить без Него; и из блаженного, так сказать, 
младенческого возраста и, так сказать, "географической" близости 
к Богу в раю человеку должно вырасти в непобедимого и сознатель­
ного воина Божьего, близкого к своему Создателю и Благодетелю 
своей верностью, своим подвигом, готовностью перетерпеть за Него 
раны и смерть, и своей ненасьпимой любовью к Нему. "Глубиной 
Своей премудрости Бог умеет и дурное использовать для благих 
целей", по выражению одного из святых отцов. 

8. Но, возможно, ты скажешь: за что же я должен нести 
наказание и страдать за чужие грехи, за грехи неких Адама и Евы, 
которых и имена даже я бы и не знал, если бы великий Моисей 
не возвестил мне их? И при этом, я должен страдать за грех их, 
который не знаю, в сущности, понимать ли в буквальном смысле 
сказанного в Библии, или же в иносказательном? И не Сам ли 
Бог заповедал, чтобы мы прощали друг друга и не были злопа­
мятны, но наоборот, от сердца прощали друг друга всегда и во 
всем (Мф. 6, 14, 15.  18, 2 1 ,34) ,  а вот нас Он наказьmает в тысячных 
поколениях со времен первых людей за и х  грехопадение? - Брат, 
не стязайся с Богом и не упрекай Его, а смиренно и с любовью 
склонись перед Его волей, даже если бы это и бьmо так, как ты 
говоришь (но это именно не так - как я тебе докажу дальше) . 
Помнишь, как один инок до такой степени любил Бога, что все 
с радостью принимал от Него, и говорил : "Если бы Бог велел 
мне сейчас и тотчас же и навсегда идти в ад, то и это я с любовью 
и с готовностью и без малейшего колебания в сердце, радостно 
бы исполнил : лишь бы совершалась Его святая воля". Видишь, 
недаром этот старец получил от Бога дар чудотворения. Под­
ражай его соизволению воле Божией, благой и совершенной 
(Рим. 12, 12) . Люби Бога: потому что "любящим Бога все содей­
ствует ко благу" (Рим. 8, 28) и :  "любтцим Бога Господь обещал 
венец жизни" (Иак. 1 ,  12) ; и в день оный ты будешь одесную 
Его и Он призовет тебя в нескончаемое царство и радость (Мф. 
25, 33, 34) . 

67 



Но не Бог ли предал меня смерти и аду? - Нет, не Бог. Смерть 
и ад для себя создал и создаешь ты сам. "Бог же смерти не сотво­
рил", говорит Св. Писание (Прем. Сол. 1 ,  13) ; и великим желанием 
Он не хочет смерти грешника (Иез. 33, 1 1) . 

Дая людям заповедь, Господь предупредил их, что нарушение 
ее повлечет за собой для них смерть. Когда же эту заповедь они 
нарушили, то Господь возвестил им о страшных результатах их 
поступка, сказав, что после всех тягот той жизни, которая им 
отньrnе будет предстоять, они возвратятся в землю, из которой 
бьmи созданы, т.е. - умрут (Бьп. 3, 6-19) . Это не бьm приговор 
Судьи повинным; нет, увы, сам человек вьrnес себе смертный 
приговор. Слова Господа не являются проклятием человека, 
а - аттестацией искусного Врача. Он видел, что больной поглотил 
смертельный яд, потому что это-то и есть качество греха, который 
уже начал губительно действовать, и больной уже выявил симп­
томы своего отравления: гордость, хитрость, ложь и, так сказать, 
утверждение в грехе. Видшuъ, зло - каковым является грех -
связано со смертью; иначе и быть не может, потому что только 
Бог и сущее от Него добро - бессмертны; если бы и зло бьmо 
бессмертно, то этим оно обладало бы божественным свойством; да 
не будет! Зло и смерть связаны в одно: для духов зла, которые 
сделали зло своей стихией, как приговор будет грядущая "смерть 
вторая" (Откр. 2 1 , 8) ; участниками ее станут также и непокаяв­
ш:иеся грешники; но и ныне злые духи и их родоначальник явля­
ются мертвыми духами, как лишенные участия в жизни, которая 
проистекает только от Бога; для людей же ньmешнего века и для 
всей подвластной им природы смерть выражается в видимом 
разрушении, в тленности всего. Немедленно после грехопадения 
Бог н е  м о г  исцелить Адама и Еву, потому что яд греха уже 
укреmmся в них и человеку необходимо бьmо, чтобы противоя­
дие бьmо выработано самим человеческим существом, т.е. чтобы 
внутреннее победило то, что противоестественно стало внутрен­
ним. Когда же со временем человек осознает, в какую беду он 
впал, каким страпmым недугом заболел, а это должно было придти 
с опытом и со временем, тогда у него возникнет горячее желание 
вернуться к Богу; как и у блудного сьmа, лишь по испытании 

им бедствий в далекой и чуждой своего отца стране, проснулись 

68 



желание и решимость с раскаянием постараться вернуться к 
своему Отцу и в отчий дом. Для блудного сьша бьmо неожиданным 
откровением увидеть, с какой добротой и любовью принял его 
всегда любивпшй и жалевший его Отец. Так и для всего падшего 
человечества явилась великим откровением любовь Божия, 
которая побуЖдала человека вернуться к Нему и угрожала ему 
за грехи, и благословляла и благодетельствовала ему, когда 
человек обращался к Нему и старался буквально "с грехом 
пополам", посильно, жить чистой жизнью. Таким образом, в боль­
ном ветхозаветном человеке уже начали появляться условия для 
того, чтобы его организм усвоил противоядие. Но сам по себе 
создать это противоядие человек не мог, потому что зло и смерть 
проникли в самый организм его души и тела. Вот тогда и явила 
себя царственно-мощная любовь Божия. Благоволением Отца 
и соитием Святого Духа Сын Божий принял человеческое естест­
во : Бог принял человеческую природу, и как Богочеловек внес 

�знь и святость, и бессмертие в самую человеческую природу, и 
этим исправил, обновил и воскресил человеческое естество, и 
таким противоядием в самой природе человека победил грех 
и смерть. От человека, от каЖдого уже в отдельности, требуется 
усвоить это противоядие, воспользоваться той божественной 
силой, которую Христос дал человеку для побеЖдения в себе 
последствий грехопадения; если же это он не сделает, то спасения 
ему уже нет. 

Итак, брат, Бог не присудил тебя к смерти. "Яко Бог созда 
человека в неистлении, - говорит Писание, - и во образ подобия 
Своего сотвори его : завистию же диаволею смерть вниде в мир : 
вкушают же ю, иже от ея части суть" (Прем. Сол. 2, 23, 24) . Бог 
создал тебя для жизни, радости и святости. И даже несмотря на твое 
грехопадение настолько возлюбил тебя, что для того, чтобь1 избавить 
тебя от ада и смерти, Христос умер ради тебя на кресте. 

Смерть припmа в мир по причине греха. Но знай, что ты стра­
даешь в этой жизни не за грехи первых людей, а за свои собствен­
ные. "Яко праведен Господь, и правды возлюби, правоты виде 
лице Его" (Пс. 1 О, 7) . Так что сетуй не на первых людей, а на самого 
себя: потому что, как они грехом внесли в мир смерть, так и ты 
своими грехами поступаешь; непрестанно согрешая, ты непрестанно 

69 



и "обогащаешь" мир смертью. Ты слышал: "Господь любит 
праведники" (Пс. 145, 8) . Ты слышал слова Господа: "Праведники 
пойдут в жизнь вечную" (Мф. 25,46) . А праведно ли т ы  живешь? 
Ты слышал заповеди Господни, в соблюдении которых заклю­
чается жизнь, а в отвержении их - смерть, по слову великого 
Моисея (Втор. 30, 15-20) , запрещающие тебе дурные поступки и 
наставляющие тебя делать добро. Поступал ли ты всегда согласно 
их предписанию? Ты слышал и заповеди блаженства: "Блажени 
IПfЩИИ духом, блажени плачущии, кротцыи, милостивии, чистии 
сердцем и миротворцы, и гонимые за правду". 'Скажи, принадле­
жишь ли ты к ним? Если ты винишь Адама и Еву за то, что они 
пренебрегли единую заповедь Божию (и винишь их справедливо 
за это) и явились для тебя виновниками несчастий, то, скажи, не 
много ли больше, чем они, ты грешил и согрешаешь, и считаешь 
ли ты себя достойным рая? - Спроси свою совесть, и пусть она 
сама ответит тебе. Вместе с Давидом и ты скажи: "Помилуй мя, 
Боже, по веmщей милости Твоей и по множеству щедрот Твоих 
очисти беззаконие мое. Яко беззаконие мое аз знаю и грех мой 
предо мною есть вьmу (всегда) " (Пс. 50, 1-4) . И прочтя и обдумав 
весь этот покаянный псалом и обдумав свою жизнь, "попекись о 
грехе твоем" (Пс. 37, 19) . Воззови ко Господу: "Прости все грехи 
мои!" (Пс. 24, 18) , и, ударяя себя в перси, проси прощения , чтобы 
получить от Него оправдание, как делал некогда мытарь, ударяв­
ший себя кулаком в грудь и взьmавший: "Боже, милостив буди 
и мне грешнику" (Лк. 18, 13) . Нет ничего гибельнее, как говорят 
святые отцы, чем свою вину бросать на другого; так поступили 
первые люди, и погибли; и Псалмопевец говорит: "Не уклони, 
Господи, сердце мое в словеса лукавствия, непщевати винь1 о 
гресех (вьщумывать извинения в грехе) " (Пс. 140,4) . Нет, признай 
свой грех, покайся и проси Бога простить тебя. 

9. Итак, брат, не падай духом и знай, что Бог не наказывает 
тебя за грехи наших прародителей. А если хочешь знать: часто 
и наши собственные грехи Бог оставляет без заслуженного нака­
зания, потому что Господь "благ и милосерд и многомилостив 
ко всем призьmающим" Его (Пс. 85 ,5) . А если и наказывает нас 
иногда, то наказьmает благостно, снисходительно и, конечно, 
для нашей же пользы. Ужасно - иное: если Бог оставит нас как 

70 



безнадежных и неисправимых, и тогда уж, поверь, диавол так 
наказьmает и так мучит нас, как уже не Божиих рабов, а как 
своих холопов. О, да не будет нам быть оставленными Богом ! 
"Любяй наказание, любит чувство : 'ненавидяй же обличение, безу­
мен" (Притч. 12, 1) . Знай, что Бог тебя любит. Если Он продолжает 
давать тебе все потребное для твоей жизни - и земля, и море, и 
растения, и животные, и даже безжизненная природа снабжает 
тебя всем потребным для жизни и для удовольствия, - то можешь 
ли ты серьезно упрекать Бога и говорить, что Он наказывает 
тебя? Если Бог для блага тво

_
ей души посьmал в мир пророков и 

мудрых людей, чтобы чрез них помочь тебе и научить тебя, то 
так ли поступают с наказанными? Если Бог послал Сына Своего 
Единородиого в этот мир, чтобы Он научЮI тебя о любви Божией к 
тебе и вызвал у тебя ответную любовь к Нему и показал тебе 
путь возвьШiения к Нему, а затем, в Своей бесконечной любви 
к тебе, пролил на кресте Свою кровь за тебя, ради искупления 
тебя от власти греха и смерти, то ужели, после сего, ты дерзнешь 
говорить о том, что Бог карает тебя? И если ныне, в день Святой 
Пятидесятницы, ты готовишься принять Святого Духа в твое 
сердце, по написанному : "Любы Божия излился в сердца наша 
Духом Святым, данным нам" (Рим. 5 ,5) , то можно ли даже думать 
о том, что Бог наказьmает тебя? Предположим, некий город тяжко 
согрепnш пред своим царем: изменил ему, открьm свои ворота для 
того, чтобы в него вошел и обитал мучитель, враг сего царя; и царь, 
разгневавшись, послал свое войско и дал ему приказ уничтожить 
всех вероломных жителей оного города от малого до великого, и 
никому не оказьmать пощады, а сам город сжечь до основания, 
разбить таранами все здания, а затем плугом пройти по самому 
месту, где бьm оный город, так чтобы даже и следа не осталось 
от сего прежнего, недостойного его царства, города, - то это, 
действительно, бьmо бы достойным наказанием. Но если царь не 
поступил так, а наоборот, посьmал в этот несчастный город своих 
вестников, чтобы они учили и утешали темный народ, говоря, что 
придет избавление от ужасного тирана, которого они на свою 
беду впустили в свой город и теперь страдают под его железной 
рукой; а затем послал им своего царственного, единственного 
сьша, чтобы он умер за этот город, и умер, при этом, ужасной 

7 1  



смертью, потому что это бьmо необходимо для того, чтобы 
они получили свободу от их мучителя, - то можно ли говорить 
о наказании перед лицом такой глубочайшей, лучше же сказать, 
неизмеримой пучины любви этого царя к согрешившему перед 
ним городу? Брат, так Бог посьmал своих пророков, а затем 
апостолов в наш мир, этот плененный врагом Божиим город, в 
котором мы живем под тиранией врага Божиего и нашего, и 
возвещал нам о избавлении от него; а затем Сьm Божий Едино­
родный, на кресте бьm распят, спас человечество, искупил нас 
и низверг тирана и мучителя. И при этом, по несказанной Своей 
милости - сроднился с нами, именовав нас "братьями" Своими и 
усьшовив Небесному Отцу (Евр. 2, 1 1 , 1 2, 1 7. Ин. 20, 17) . Пав ниц, 
благодари Его за Его поистине божественную (потому что большего 
слова, чем это, и нет) любовь Его к тебе. 

Ты помнишь, брат, слово оного отшельника о Любви 
Божией? Он взял на себя подвиг молчания. Со страхом и трепетом 
его сердце вняло слову Слова: "Глаголю вам, яко всяко слово 
праздное, еже аще рекут человецы, воздадят о нем слово в день 
судный. От словес бо своих оправдишися, и от словес своих 
осудишися" (Мф. 12, 36-37) . И поэтому он взял на себя обет 
связать свой язык для мира, и никто не слышал от него ни одного 
слова ; даже во сне у него не вырьшалось слово, хорошо запертое 
замком страха Божиего. Но если уста его молчали, то сердце его 
непрестанно славило Бога и воспевало Ему непрестающую хвалу. 
Вблизи места, где жил оный отшельник, бьmо селение, и жители 
его снабжали старца необходимой едой. Он же платил им своей 
любовью и молитвами о них; а есть ли что в жизни драгоценнее 
молитвы праведника? И вот, по искушению со стороны злого духа, 
в этом селении между его жителями возникла вражда. Как всякое 
зло, оно началось с какой-то небольшой искры, которую если 
сразу же не потуrшпь и не затоптать взаимным испрашиванием 
прощения и взаимного смирения друг перед другом, она произ­
водит сильный пожар, грозящий гибелью для всего. Это же про­
изоnmо и в оном селении. И тогда бьmшие во главе этого селения 
мудро решили просить их старца примирить граждан между собою 
и воздействовать на них словом увещания. С таким намерением 
они припmи к нему и изложили ему свою просьбу. Но старец 

72 



указьmал им на свои уста, поясняя знаком, что его слова связаны 
обетом молчания до самой смерти. На настойчивые их просьбы 
он со слезами указывал на свои уста и кланялся им. Но пришедшие 
к нему заявили: "Если ты не скажешь нам слово о любви, то кровь 
душ наших падет на тебя. Ты теперь еще можешь нас спасти: тебя 
уважают и послушаются тебя. А если ты нерадШПь о нас, то что же, 
оплакивай нашу гибель. Но да вразумит тебя Начальник мира и 
любви Христос, ради Которого ты взял подвиг. Мы же будем тебя 
ждать в нашей церкви в ближайший воскресный день; и придешь 
ли ты к нам или нет, мы все же будем тебя ждать". И сказав это, 
они ушли в печали, оставив старца в еще большей печали; и он 
усугубил свой подвиг поста и бдения . . .  И вот пришел назначенный 
день. Все селение с раннего утра собралось в церкви. Но старец 
не приходил. Минул полдень и день прошел, и наступил вечерний 
час, а храм также бьm полон людьми, как и раньше. И вот про­
несся шепот, перешедший в гул : "Старец идет. Отец наш не оставил 
нас!" Старец вошел в храм, и все ждут его слова. Но он, ничего 
не rоворя, взял свечу и подошел к большому Распятию, которое 
находилось в храме. А час бьm вечерний и в храме было темно. 
И вот он медленно поднес свечу к лику распятого Христа, к Его 
челу, увенчанному терновым венцом, и к каплям крови, стекавшим 
по Его челу, и к глазам, исполненным слез. Затем он медленно 
поднес свечу к деснице, пригвожденной ко кресту, и осветил рану, 
из которой струилась Его пречистая кровь. Затем медленно он 
поднес свечу к шуице Христовой, пригвожденной ко кресту, из 
которой струилась кровь Жертвы Христовой, примирившей Бога 
с людьми. Затем, встав на колени, он осветил свечою язвы на 
ногах Спасителя, из которых струилась кровь Нового Завета. 
Затем он поднес свечу к прободенным копием ребрам Христовым, 
из которых истекла кровь и вода жизни вечной, омовения от 
грехов человека и искупления его . . .  И затем, положив свечу на 
место, старец тихо вышел из храма. И весь храм исполнился рыда­
ния. Да, это бьmо "слово" о Любви : Любви беспредельной, Любви 
всепрощающей, Любви Божией к человеку. И все поняли, что в 
этой любви Божией к человеку не должно быть нелюбви человека 
к человеку: в этой божественной гармонии Любви все должны 
слиться и никто не должен вносить горечи личной злобы в этот 

73 



океан беспредельной Любви . . . И что же? - Все примирились, все 
полюбили друг друга, все простили друг друга ради Христа, про­
стившего всех нас, и зло ненависти, как какая-то большая черная 
птица, улетело из этого селения навсегда. 

10. Возлюбленный, если я скажу тебе : не бойся Бога, - то 
этим самым я бы шел наперекор Св. Писанию, которое призьmает 
человека бояться Бога. "Бойся Бога и заповеди Его соблюдай, 
потому что в этом все для человека" (Еккл. 12, 13) , говорит Пре­
мудрый. И Псалмопевец призьmает нас : "Приидите, чада, страху 
Господню научу вас" (Пс. 33, 12) .  И апостол увещевает верных, 
говоря: "Со страхом совершайте свое спасение" (Фил. 2, 12) . И, од­
нако, внушение человеку страха перед Богом, представление Его 
в грозном виде, говорящего в громе и извержении вулкана, это 
скорее принадлежит Ветхому Завету и Синаю. Новому же Завету 
принадлежит более драгоценное : оно внушает нам любовь к Богу, 
которая изгоняет страх, потому чrо "в любви нет страха", как 
это говорит апостол любви (1 Ин. 4, 18) . В Ветхом Завете Бог 
представляется грозным Царем и карающим Судьею;  в Новом 
Завете Бог представляется как любящий Отец, Который милостив 
к нам. В Ветхом Завете - предписания кровавых жертв ; в Новом 
Завете - только одна Жертва: Сам Сын Божий, умирающий за 
спасение грешников. В Ветхом Завете - жертвенники, помазанные 
и залитые кровью бессловесных; в Новом Завете на жертвеннике 
предлагается бескровная и словесная Жертва Святой Евхаристии. 
Поэтому, брат, сочетай в своей жизни и страх Божий, и любовь 
к Нему, и по мере возрастания твоей любви к Богу - а она неиз­
бежно будет возрастать по мере твоего угождения Богу - будет 
убавляться страх твой, пока от него ничего и не останется, потому 
что "совершенная любовь изгоняет страх" ( 1  Ин. 4, 18) . Но если 
мы не поступаем по правде Божией, то, действительно, мы - еще 
на уровне не сьnюв Божиих, а неключимых рабов, и нам прихо­
дится бояться Бога. А если бы у нас бьmа чистая совесть, то мы бы 
не боялись Бога, а со дерзновением взьmали бы к Нему: "Авва 
Отче" (Рим. 8, 1 5 ) .  Потому мы и смерти боимся, как самого про­
цесса умирания и как ответственности, которую имеем дать Богу 
за свою жизнь. Но если бы мы бьmи чистые сердцем, то мы бы 
не боялись ни того, ни другого, потому что мы бы знали, что идем 

74 



на небо и там узрим Бога (Мф. 5 ,8) . Вот, помню, в давнишние 
времена бьm я священником в одной деревне : умирал маленький 
мальчик, еще дитя совсем. РодитеJШ и все сущие в доме бьmи 
прискорбны до изнеможения : единственно это дитя бьmо в духов­
ном покое. РодитеJШ молИJШсь и страдали и как бы не отпускали 
душу своего сьшочка. И вот, дитя это блаженное, обернувшись 
к родителям, сказало им: "Вот, пршuел Боженька. Отпустите 
меня к Нему". И родителИ ответили : "Иди к Богу, дитяточко 
наше". И блаженный отрок сразу же после этих их слов умер. 
- Да, ему нечего бьmо бояться: никому он не сделал зла, ничем 
не обидел ни Бога, ни людей. Про нас, проживших жизнь, этого 
сказать нельзя. Но в оправдание нам служит вся тягота, вся 
трудность, вся мучительность жизни, которую приходится вести 
среди зла и тягот; мы согрешали и согрешаем. И, однако, еСJШ 
мы покаяJШсь и по силам стараемся не делать зла и любим Бога и 
по силам стараемся о спасении своей души, то и нам не следует 
бояться смерти. Ведь подумай: какое счастье увидеть своего 
Творца, поклониться Богу и познать чистый, духовный мир! По­
смотри, если человек кого-нибудь очень любит, то, чтобы быть 
с ним, он готов и на тяжесть путешествия через горы и по морям, 
лишь бы достичь его. Так и ты не думай о тяжести умирания, а 
думай о том, к Кому ты идешь и с Кем будешь. Помню еще, в 
юности бьm я среди воинов. Мы одерживали победу за победой, и 
враг отступал. И вот, мы веJШ наступление : мы забьmи и тяжкие 
бессонные ночи, и голод, и усталость, и жажду, и как бы на крыльях 
шли вперед к нашей цели: полной победе над врагом. Так цель 
вдохновляет человека на борьбу. А у нас цель - победить врага­
диавола и придти к Богу навсегда. 

1 1 . Итак, брат, ты знаешь, что Бог есть любовь, и что Он 
так возлюбил тебя, что послал Сына Своего для спасения тебя, и 
Он умер за тебя на кресте. Знай еще и другое :  Бог ведет тебя не 
к восстановлению прежнего, потерянного первыми людьми рая, а 
ведет тебя к чему-то НОВОМУ и БЕСКОНЕЧНО БОЛЬIIIЕМУ и 
ДИВНОМУ. И, оборачиваясь назад, не смотри на то, что утерял 
для тебя Адам, а смотри вперед на то, что тебе обещал Бог и к 
чему тебя ведет Господь наш Иисус Христос и Дух Святый. Да, 
вместе с Адамом мы потеряли многое : рай, радость и возможность 

15 



бессмертия : вещи великие и дивные. Но знай, что в твоем 
спасении ты получишь неизмеримо БОЛЬШИЕ И БОЛЕЕ ДИВНЫЕ 
ВЕЩИ. Потому что рай, который имели первые люди, и Царство 
Небесное - не одно и то же; тот был земной, а это - небесное. 
Адам потерял прекрасный сад, насажденный Богом, именуемый 
раем; а ты призван жить в Небесном Новом Иерусалиме, еще 
несозданном, но уже уготовленном и имеющем придти в бытие, 
величие которого нам приоткрьmает божественный Иоанн Бого­
слов (Откр. rл. 21 и 22) . Тогда, по слову Писания, "обновится яко 
орля юность твоя" (Пс. 105 ,2) . Тогда ты возможешь, от имени 
твоего Господа, бросить вызов : "Где ти, смерте, жало? где ти, аде, 
победа?" ( 1  Кор. 15 ,55) . Тогда ты познаешь обещанные тебе новое 
небо и новую землю (Откр. 21 ,  1. 1 Петр. 3, 13) , где, по слову 
пророка, "веселие и радость приимет тебя ; отбеже болезнь и 
воздыхание" (Ис. 35, 1 О) . И обрати внимание на точность изречения 
Священного Писания; так святые апостолы Иоанн и Петр, а прежде 
них , пророк Исаия, сначала говорят о новом небе, а потом и о новой 
земле : потому что ты уже будешь жителем неба, ты сам будешь 
небесным, по слову апостола Павла: "Яков Небесный - Господь 
наш Иисус Христос - тацы же будут и небеснии - люди" (1 Кор. 
15 ,48 и 49) .  Адам же, наоборот, бьm перстным, каковыми и мы 
теперь от него (ст. 45-49) ; почему ему и бьmо сказано: "Земля 
еси и в землю отьщеши" (Бьп. 3, 19) . Но и под "новой землей" 
разумей опять же духовное и бессмертное. Так что ты видишь, 
насколько к большему тебя ведет Бог, чем то, что ты имел в 
Адаме, и в отношении твоего состояния и в отношении места 
твоего пребьmания. О, брат, постарайся заслужить и получить 
это! Познай твое наследие, ради которого ты призван в эту жизнь, и 
не неради о сем, но каждую минуту, каждое мгновенье твоей жизни 
старайся угодить Богу и помни завет тебе Христов, который, 
кстати, я видел вырезанным на камне над дверями монашеских 
келий в одном монастыре и, конечно, утвержден в сердце спаса­
емых: "БУДЬ СОВЕРШЕН" (Мф. 5,48) . 

С одной стороны, ты - в лучшем положении в отношении 
греха, чем бьm Адам до грехопадения. Потому что он еще не ведал 
горьких плодов греха, а ты знаешь, к чему привел грех. Он не 
знал ни немощей, ни состарения, ни смерти, а ты знаешь все это, и 

76 



тебе известно, что твоя земная жизнь тяжка, и в то же время до 
какой степени она коротка и непрочна и превратна; так что сама 
эта жизнь научает тебя искать истинного, вечного и духовного. Ты 
сам видишь, что здесь нет ничего, на что ты можешь положиться, 
потому что все изменчиво, превратно и мимотечно, и как бы все 
говорит тебе: о, человек, шци вечного, присносущного и надежного. 
А надежное и вечное - только у Бога. И потому, брат, повторяю : 
каждую минуту твоей жизни, каждое ее мгновенье не утеряй для 
угождения Господу Богу твоему. 

С другой же стороны, ты в худшем положении в отношении 
греха, чем бьm Адам до грехопадения. Ему бьmо легко жить; тебе 
- тяжело. Он не имел никаких забот; а ты угнетен многими забо­
тами; ему земля сама от себя давала все; а тебе твоя жизнь ничего 
не дает без тяжких трудов и страхований, да и добытое иногда 
нелегко сохранить. Он бьm тогда, когда грех еще не существовал 
в человеческом роде ; а ты живешь, так сказать, в отравленной 
атмосфере греха, когда грех наполнил и, подобно древнему 
потопу, наводнил всю землю и владеет тысячелетиями на земле : и 
демоны влекут тебя к греху, и люди, и в самом тебе таится бездна 
греховных вожделений; и всюду, на всей земле, вся жизнь стала 
сплошным воздыханием. Но знай, по той именно самой причине, 
что твой путь к спасению лежит чрез бедствия и невзгоды, чрез 
непрестанную борьбу с всемирным, включая и сущим внутри 
тебя, злом, и при этом ты облечен в это смертное, страстное и в то 
же время многоболезненное тело, вот, за все это тебе уготовано 
Богом славное спасение и величайшие почести и радости. Как я 
сказал вьпnе, ты идешь путем к спасению новым и славным и 
предвиденным для тебя Богом, потому что Бог, конечно, знал, 
что Адам согрешит и потеряет рай, и что для спасения человека 
будет ИНОЙ путь, освященньIЙ Кровью Сына Божиего и сущий 
под сенью благодати Святого Духа, почему и приводящий, как 
мы сказали, не к тому же самому, что имел и затем утерял Адам, а 
к чему-то несравненно большему. Да, он имел великую радость 
обитания в раю. Но, скажу тебе, радость его не была полной, почему 
Бог и сотворил ему помощницу и жену-госпожу Еву. А затем, у него 
не бьmо полного знания Бога, почему он думал, после грехо­
падения, что может скрыться от Бога и убежать от Неизбежного, и 

77 



не ведал о той любви, какую к нему имел Бог, почему и не захотел 
тотчас же покаяться пред Ним. Кроме того, и сам он не имел той 
полноты божественной радости, которую несет с собою любовь к 
Богу; потому что, если бы он имел ее, он не согреШЮI бы ; а если и 
согре!ШIЛ, то немедленно и раскаялся бы; а этого не произоlIШО, как 
ты знаешь. Нет, его радость не бьша полной. Для тебя же, в Царстве, 
уготованном тебе от сложения мира (Мф. 25, 34) , в радости будет 
полнота, потому что тебя обымет благодать Божия и любовь Его, и 
сам ты будешь исполнен любовью к Нему, и там ты не возымеешь 
нужды в помощнике или в помощюще, или в каком-либо ином 
утешении : потому что там всяческая для тебя и во всем будет 
Христос (Кол. 3, 1 1) ; так что об одиночестве не вздохнешь. Адам 
имел радость обладать свободой воли; но он не познал, что полная 
радость от этого бьmает тогда, когда эта свобода воли свободно 
и от себя изберет добро и утвердится в нем непоколебимо и не­
изменно; а этого наши прародители не испытали : у Адама радость 
бьmа неполная, потому ее и отнял от него днавол. А там, по слову 
Господа, "радость ваша будет совершенна, и радости вашей никто 
не отнимет от вас" (Ин. 15, 1 1 . 16, 22) . Но эту радость мы не можем 
даже и представить себе, потому что, по слову апостола, "ихже 
око не виде, и ухо не сльШiа, и на сердце человеку не взыдоша, яже 
уготова Бог любящим Его" ( 1 Кор. 2,9) . Наконец, Адам имел 
славу, которая лишь немного уступала ангельской славе, как 
говорится, "умалил еси человека малым чим от ангел, славою и 
честию венчал еси его" (Пс. 8, 6) ; а для человека спасающегося 
ньrnе уготована великая и большая слава; потому что по велению 
Божию Бог посылает ангелов как служителей спасения человека, 
по слову апостола: "Не вен ли суть служебнии дуси, в служение 
посьmаеми за хотящих наследовати спасение" (Евр. 1 ,  14) ,  и чело­
век сподобится славы "сьnюв Божиих" и таковым наречется (Рим. 
8, 14, 19. 9, 26. Гал. 3, 26) , и этим самым будет подобным Едино­
родному Cьrny Божиему, как носящий Его образ (Рим. 8,29) и 
наследником Божиим (Гал. 4, 7) . Видишь, брат, какая великая 
разница в степени славы между Адамом и человеком, имеющим 
ньrnе наследовать Царство Небесное? 

1 2. Но, скажешь, тогда в раю Адам все это имел и без трудов 
и болезней, страданий, состарения и смерти. Несомненно, что он 

78 



имел возможность достичь большего совершенства, чем в 
котором он бьm создан и пребьmал до грехопадения. Если бы он не 
согрешил, если бы встуIШЛ на первую ступень подвига, которую 
ему предложил Бог: потому что, дав ему заповець и предложив 
свободной волей исполнить ее, Бог этим ввел его на попршце 
подвига, поелику и говорится, что пост бьm современником рая, и 
Адаму бьmо предложено воздержание, а этим самым и проявление 
подвига в радостном послушании воле Божией, - итак, если бы 
он оказался победителем искушения, то он, действительно, посте­
пенно стал бы возрастать в большую славу, от степени в 
степень.* Но вець этого не произошло, как ты знаешь, а произошло 
обратное сему. И нам для спасения открыт иной путь, который 
приводит к несравненно большей радости и чести и наслажде­
нию, чем это имели первые люди в раю до своего падения. Твой 
трудный, напряженный и, если хочешь, страдальческий путь к 
спасению, окроIШенный Кровью Сьша Божиего, пролиянной ради 
твоего спасения, и сущий под покровом Святого Духа, приведет 
тебя к такому счастью и такой славе, что это и выразить невоз­
можно, а лучше сказать : это - выше наших слов .и понятий. Но об 
этом подробнее мы уже сказали выше. 

Но, может быть, ты скажешь, что тогда в раю, если бы не 
случилось грехопадения, в с е  люди наслаждались бы счастием 
рая, а теперь - это лишь удел немногих праведников, святых 
Божиих, подвижников, мучеников и исповедников. А мне, греш­
ному, куда спастись? Это невозможно, невозможно! - Да, ты 
прав, человек, невозможно. - Человеку самому от себя спастись 
невозможно. Это Сам Господь возвестил. Но затем, - помнишь 
евангельское повествование, - Госпоць "воззрев", - т.е. чтобы 
Его слова бьmи выслушаны с сугубым вниманием, "рече им: у 
человека сие невозможно есть, у Бога же вся возможна" (Мф. 
19, 26) . Вот, брат, в этом-то и состоит твое спасение, что не сам ты 
себя спасаешь - хотя от тебя и требуется посильный подвиг - не 
сам себе ты уготовляешь Царство Небесное ; нет - все это в руках 
твоего Бога, Которого посему ты и именуешь Спасителем. 

* Вот тогда бы радость его стала бы •полной• и не могла бы быть 
отнятой от него. 

79 



Если бы только единицы спасались, то тогда, действительно, 
оказалось бы, что диавол отнял человека от Бога и погубил Его 
любимое творение. Но это, брат, не так : не единицы спасаются, а 
множества гибнут, а наоборот, множества спасаются, спаслись и 
спасутся, и только упорные враги Божии, а также совершенно 
бесчеловечные люди, те гибнут, как сущие бесы в человеческом 
теле. Да и как могли бы они быть с Богом, если всю свою жизнь 
сознательно и со всем упорством злой воли боролись с Богом, 
ненавидели Его, упорно подготовляли царство антихристу, и делали 
людям всякое зло душевное и телесное, которых возлюбил Бог и 
Христос именует "братией", и этим своим злым состоянием души и 
деятельностью причислили себя к бесам, которые ненавидят Бога, 
людей и все Его творение? Они, действительно, гибнут, потому что 
они и не хотят, и не хотели, и не могут быть с Богом. Много ли 
таких или мало - только Бог один знает. Но о спасенных мы 
имеем свидетельство Писания, говоряшее, что их ВЕЛИКОЕ 
МНОЖЕСТВО (Откр. 2 1 , 24. Ис. 60, 3. Откр. 19, 1 , 6) .  Св. Иоанн 
Богослов свидетельствует: "После сего взглянул я, и вот, великое 
множество людей, которого никто не мог перечесть, из всех племен 
и колен и народов и языков стояло пред престолом и пред Агнцем 
в белых одеждах и с пальмовыми ветвями в руках своих. И воскли­
цали громким голосом, говоря: спасение Богу нашему, сидящему 
на престоле, и Агнцу" (Откр. 7,9, 10) . И число спасенных, по верова­
нию святых отцов, равняется числу добрых ангелов Божиих, а также 
соответствует чинам их; а ашелов Божиих такое великое мно­
жество, что число их недоступно человеческому сознанию; это 
число выражается, по толкованию некоторых, в сотнях и сотнях 
миллионов. Дерзай, брат, знай, что и ты в числе спасенных, если 
только будешь внимателен к делу своего спасения. 

1 3. Что же нам делать, чтобы спастись? Или луЧше сказать, что 
нам надлежит делать, чтобы не утерять то спасение, которое Господь 
нам даровал? Как спастись? В святом Евангелии читаем, что с этим 
же вопросом обратился ко Господу и некий князь иудейский, 
вопрошая Его : "Учителю благий, что сотворю да живот вечный 
наследствую?" И Господь ответил ему, что сие постигается соблю­
дением заповедей Божиих (Лк. 18, 18-20 и пар.) . Так и тебе для 
спасения подобает исполнять заповеди Божии и уставы святой 

80 



православной Церкви. Заповеди Божии и созвучные им установления 
святой Церкви сохраняют тебя от греха и научают тебя исполнять 
благую и совершенную волю Божию. Имей веру; держись ее, и 
никогда не позволяй врагу похитить ее из твоего сердца. Ты идешь 
во мраке этой жизни и в руках твоих светильник, чтобы тебе не 
пасть в бездну, не споткнуться и не погибнуть, по написанному: 
"Светильник ногама моима закон Твой, и свет стезям моим" (Пс. 1 1 8, 
195) . И если твой светильник веры погаснет, о, какой мрак ! какой 
ужас обымет тебя! какое безнадежие! И если светильник твой 
угаснет или угасает, взьmай, плачь, молись Богу, чтобы ангел света 
снова возжег твой светильник или поддержал угасающий; ищи 
богоносных мужей, читай священные книги, делай все, чтобы 
вернуть потерянное или защитить от хищника твое сокровище. 
Потому что, когда ты имеешь веру, ты - блажен, по слову Господню: 
"Блажени не видевшии, и веровавше" (Ин. 20, 29) ; а когда веры не 
имеешь, Священное Писание именует тебя "безумцем" (Пс. 13, 1) , и 
поскольку ты отвергаешь, что так явно, так божественно сотворено 
для тебя Крестной Жертвой Спасителя, ты будешь осужден Богом, 
по слову Спасителя нашего и Господа: "Иже веру имет и крестится, 
спасен будет; а иже не имет веры, осужден будет" (Мрк. 16, 1 6) . 

При истинной вере последуют и добрые дела. Всячески при 
этом берегись греха, потому что грех - это самая большая опас­
ность в твоей жизни. Случалось ли тебе видеть скалы, на которых 
возросли сосны: в малейшую щель в скале вошло одно семечко 
сосны, и смотри, оно раскололо камень и из него выросло целое 
дерево :  так и ты знай, что греховное соизволение это уже и есть 
некая щель в броне твоей души, и если войдет в нее семя греха, - а 
оно неминуемо войдет, - то и всю крепость твоей души оно раско­
лет и приведет тебя в негодность. Бог взыскует от нас благое 
сердечное расположение к Нему. И если у тебя будет благое уст­
ремление к Нему, Источнику всякого добра, то и вся твоя жизнь 
будет богоугодной и приятной, и ты, по любви к Нему, возжелаешь 
послужить Ему всеми твоими силами и взять на себя старание 
исполнить Его заповеди, делать добрые дела, являть свою веру 
делами и всесторонне беречься от всего ненавистного Богу, т. е. от 
всякого греха, - а в этом и состоит подвиг христианской жизни; так 
что любовь к Богу приводит человека и к подвигу. 

8 1  



И, наконец, брат, с благодарением неси свой жизненный крест. 
Твой путь к спасению идет чрез скорби, по слову апостола: "Многими 
скорбьми подобает нам внити в царствие Божие" (Деян. 14,22) . Ты 
идешь к своему спасению по дороге бедствий, состарения и смерти. 
Идешь по камням, терниям и ухабам жизненной дороги, и в том 
самом, что ты ТЕРПЕЛИВО И С БЛАГОдАРЕНИЕМ БОГУ несешь 
свой жизненный крест, стараешься делать добро и уклоняться от 
смертных грехов, этим .и достигаешь своего спасения. Апостол 
говорит, что жешцина "спасется чрез чадородие, если (при этом) 
пребудет в вере и любви, и в святости с целомудрием" ( 1 Тим. 
2, 1 5) . В чадородии состоит крест жешцины, потому что после 
грехопадения, и как последствие сего, по слову Божиему, жене 
бьшо суждено испытать печали брачной жизни : "Умножая умножу 
скорбь твою в беременности твоей", возвестил Господь Еве, "в 
болезни будешь рождать детей; и к мужу твоему влечение твое, и 
он будет господствовать над тобою" (Быт. 3, 16) .  Но благодаря 
этому кресту она и спасается, если при этом ведет добрую жизнь. 
А что же сказать о мужчине? чем он спасется? - Он спасется 
несением своего креста, который состоит в мучительном образе 
жизни, в трудах и тяготах. Бог возвестил Адаму: "Проклята земля 
за тебя; со скорбью будешь питаться от нее во все дни жизни 
твоей; терние и волчцы произрастит она тебе; и будешь питаться 
полевою травою; в поте лица твоего будешь есть хлеб, доколе 
не возвратишься в землю, из которой ты взят; ибо прах ты и в 
прах возвратишься" (Быт. 3, 17-19) . Это последствия грехопаде­
ния, но в этом и спасительный крест для человека, если при этом 
он старается не делать больших грехов и, наоборот, старается 
делать добро, любит Бога и с благодарением Богу несет всю тяготу 
жизни, зная, что Бог благ и все, что ни делается, делается для 
спасения души человека. 

14. Повторяю еще раз, и не сетуй на меня за повторения. 
Брат, берегись греха. Мощнокрьшые орлы гибнут от небольшой 
западни. Мощные корабли разбиваются о небольшие, скрытые 
под водой камни и тонут. От малой искры сгорали города. А от 
греха погибали и великаны добродетели. Грех тем страшен, что он 
р<}злучает нас от Бога. Ни болезнь, ни бедность, ни малограмотность 
не разлучат нас от Бога; по слову же апостола, даже и смерть не 

82 



разлучает нас от Бога (Рим. 8, 38) . Грех же разлучает нас от Бога. 
Пророк говорит : "Грехи ваиш разлучают между вами и между 
Богом, и грех раlЩ ваишх отврати лице Свое от вас" (Ис. 59, 2) . Но 
знай, что эта стена, разделяющая тебя от Бога - сильна, пока 
стоит; но она не из твердых камней, и если покаешься, то, вот, эта 
стена уже рухнула и рассьmалась в прах. Так что если грех отделяет 
тебя от Бога, то покаяние снова соединяет тебя с Богом. От гласа 
многих труб, по чудесному велению Божию, рухнули огромнейшие 
и мощнейише иерихонские стены; а от твоего слова: "Прости, 
Госпо1Щ !", сказанного со вздохом, сокрушаются в прах стены 
греха, отделяющие тебя от Бога. Смотри, что Госпоць говорит 
через того же пророка Исаию: "Сия глаголет Госпоць вьшmий, 
Иже живет в высоких во век, Святый во Святых имя Ему, Выш­
ний во Святых почиваяй, и малодупmым даяй долготерпение, и 
даяй живот сокрушенным сердцем: не в век отмщу вам, ни всегда 
гневатися буду на вы: дух бо от Мене изыдет, и всякое дЬIХание 
Аз сатворих. За грех мало что опечалих его, и поразих его, и от­
вратих лице Мое от него: и (он) опечалися, и пойде дряхл (печа­
лен) в путех своих. Пути его видех, и исцелих его, и утеших его, и 
дах ему утешение истинно" (Ис. 57, 15-18) . Любящий Бога, если 
и согреIШiт и покается, найдет в Нем снисходительного Судию. Ты 
сам знаешь, ч т о  Псалмопевец вещает Богу: "Аще беззакония 
назриIШI, Господи, Господи, кто постоит?", т. е. - если Ты строго 
будешь вникать в наIШI грехи, то кто из людей будет пощажен? -
И затем прибавляет, что дело обстоит именно не так, но Госпоць 
милостиво прощает, и поэтому с торжеством он кончает свои 
слова, говоря: "Яко у Тебе очищение есть" (Пс. 129,3) . Скажи, 
известен ли тебе хотя бы один пример кающегося, который не бьm 
прощен Богом? хоть один единственный пример? - Нет, такого не 
найдешь. А вот о том, что кающиеся даже и в великих грехах, и 
чуть ли не в последний час, бьmи прощены Богом, об этом найдешь 
столько примеров в Священном Писании и Ветхого и Нового 
Заветов, и в житиях святых, и во многих иных записях. У всех 
людей много грехов, и если бы Бог бьm строгим и взыскательным 
Суцьею, никто не мог бы, так сказать, выдержать экзамена на вечную 
блаженную жизнь. Но не бойся: Сам твой Суцья снисходительно 
говорит о тебе : "Плоть - немощна" {Мф. 26,41) . Т.е. - ты, 

83 



человек, немощен и нуждаешься в доброте, в снисхождении и 
всепрощении Божием. Бог так свидетельствует Сам о Себе : "Не 
хощу смерти греШЮ1ка, но еже обратитися нечестивому от пути 
своего, и живу быти ему" (Иез. 33, 1 1) .  

15 .  От Адама вначале ничего не требовалось для его пребьmания 
в раю, потому что он получил все вперед. От тебя же, действительно, 
требуется участие в Божием деле спасения тебя. Христос заплатил 
за тебя весь твой долг, но Он желает, чтобы единую драхму и от 
себя ты внес по любви к Нему в уплату твоего долга, ради которого 
Он отдал Свою жизнь за тебя. Бог желает и предлагает тебе быть 
сотрудником Его в деле твоего спасения. Без Божией помощи 
ты, конечно, не можешь спастись, но и Бог без твоей помощи 
не может спасти тебя. В этом заключается и уважение к твоей 
свободе воли, и икономия спасения человека, вмещающая в себе и 
милость и правду Божию: милость - потому что в деле спасения 
твоего почти все проистекает от Бога; правду - потому что это 
малое "почти" должно быть и делом твоего собственного произво­
ления, старания и посильного труда. 

Всегда и во всем держись Бога, твоего Спасителя. Учитель 
плавания, подцерживая ученика на поверхности воды и не давая 
ему захлебнуться, однако, требует, чтобы и тот, со своей стороны, 
действовал руками и ногами, производя плавательные движе­
ния, без чего он никогда не научился бы плавать. Так и Бог хочет 
научить тебя уже в этой жизни навыку вечной и духовной жизни 
и приготовить тебя для сознательного и вечного пребьmания с 
Ним, Сущим Самое Добро. Поэтому и требуется твое участие и 
воспитание себя в состоянии добра и отвращения от зла. При 
плавании человек руками загребает воды, а ногами отталкива­
ется от них. Так "руками" в духовном понятии тебе надлежит 
продвигаться вперед, а "ногами" отталкиваться от всего того, что 
удерживает тебя в твоем духовном движении вперед. Научись сему 
совету: "Уклонися от зла, и сотвори благо" (Пс. 33, 15) . И чрез 
пророка Господь призьmает тебя: "Научитесь делать добро" (Ис. 
1 ,  17) . И опять же, если учитель плавания видит, что его ученик, 
начав пльпь уже самостоятельно, не справляется и может утонуть, 
он спешит к нему на помощь, а лучше сказать - не оставляет 
его без того, чтобы быть рядом с ним, и сразу же подцерживает 

84 



его и помогает ему справиться с набежавшей волной. Но горе, если 
ученик своевольно и самонадеянно уплывет в океан, еще не на­
учившись плавать и оставляя без внимания указания своего 
учителя . . .  Некто поведал мне, что один человек всегда молился 
Богу, чтобы Он не оставлял его на его земном пути, и, как некогда 
Господь сшествовал со Своими Учениками на их пути в Еммаус 
(Лк. 24, 13-32) , так чтобы и с ним сшествовал по дороге его жизни. 
И вот, при коJЩе своей жизни он имел видение : он видел, что идет 
по песчаному берегу океана (конечно, разумей океан вечности, 
вдоль берега которого проходит путь смертных) . И, оглянувшись, 
он увидел отпечатки своих стоп на мягком песке, уходящие далеко 
назад: это бьm путь его пройденной жизни. И рядом с отпечатками 
его стоп шли отпечатки еще пары стоп; и он понял, что это Господь 
сшествовал с ним в жизни, как он и молился Ему. Но в некоторых 
местах пройденного пути он видел отпечатки только о дн о й  пары 
стоп, которые глубоко врезьmались в песок, как бы свидетельствуя 
о тяжести пути в оное время. И вспомнил этот человек, что это 
бьmо тогда, когда в его жизни бьmи особо тяжелые моменты и 
когда жизнь представлялась непосильно трудной и мучительной. 
И этот человек с упреком сказал Господу:  вот видишь, Господи, в 
трудные времена моей жизни Ты не шел со мной; Ты видишь, что 
отпечатки только одной пары стоп в те времена говорят о том, что 
тогда я один шел в жизни, и Ты видишь из того, что следы глубоко 
врезались в землю, что мне бьmо тогда очень тяжело идти. - Но 
Господь ответил ему :  сьш мой, ты ошибаешься. Действительно, ты 
видишь отпечатки только одной пары стоп в те времена твоей 
жизни, которые ты вспоминаешь как самые трудные. Но это -
отпечатки не т в  о и х  стоп, а - МОИХ. Потому что в труднь1е 
времена твоей жизни Я брал тебя на Свои руки и нес. Так что, сын 
мой, это - отпечатки не твоих стоп, а - Моих. 

1 6. Чтобы исполнять заповеди Божии и стараться сохранять 
себя от грехов, недостаточно иметь только решимость в душе 
и, что назьmается, силу воли, хотя и то и другое необходимо, 
чтобы было налицо с твоей стороны, - но тебе необходима для 
спасения помощь СВЫШЕ, т.е. - благодать Святого Духа, без 
которой спастись невозможно: потому что твоя борьба - это не 
борьба человека с человеком, а борьба смертного со смертью, 

85 



плоти - с бесплотными злыми силами, немощного - с князем мира 
сего; и только благодатию Святого Духа ты силен одолеть твоих 
супостатов. В семя заложена сила произрастать, т. е. - как бы его 
воля произрасти; но если не будет земли, если не будет солнечных 
лучей, семя не прозябнет; а если не будет влаги, оно погибнет. Разу­
мей это в духовном смысле: "земля" - это данная тебе Богом благая 
возможность делать добро, пока ты находишься в этой жизни; "Солн­
це Правды", просвещающее всякого человека, грядущего в мир" (Ин. 
1 , 9) - это Господь наш Иисус Христос; "напоение" же семени 
влагой - это действие благодати Святого Духа. Вот и молись Богу 
в день Пятидесятницы, молись Духу Святому, чтобы и тебе в 
духовном смысле бьпь "древом насажденным при исходищах вод, 
еже плод свой даст во время свое" (Пс. 1 ,3) .  

1 7. Затем, брат, скажу тебе, что диавол влагает в наши сердца 
чувство безнадежия, дабы ослабить все наши силы и волю к спасе­
нию. Он нам внушает, что все равно мы не можем спастись; что это 
посильно только для святых, пустьшников, мучеников, исповед­
ников и великих подвижников, но не и для нас грешных, которые 
и каяться даже не умеем, как должно. Знай, брат, Что эти же чувства 
безнадежия и бессилия он внушал и помянутым святым, стараясь 
внушить им мысль, что их жизнь течет бесполезно и подвиг их не 
нужен, да и слишком незначителен, чтобы быть принятым Богом 
во спасение их душ. Но они отвергли прилоги искусителя и 
вышли, как ты знаешь, победителями. Так и ты, далеко отбрось 
от себя эти мысли, и будь благонадежен. Святые, конечно, по своей 
любви к Богу и за свои великие подвиги наследуют великое ; но 
и тебе, спасающемуся, уготовано спасение, и знай, что если ты 
получишь самое малое в сравнении с великим воздаянием 
святых, то и это малое в Царстве Небесном будет огромным и 
превосходящим все твои ожидания и возможности твоего ожидания 
и представления, и то настолько, что это и выразить и задумать 
нельзя, ибо "не в меру Бог дает Духа" (Ин. 3,34) и "милостив 
и щедр Господь" (Пс. 1 10,4) , "благ и многомилостив" Дарода­
тель (Иоиль 2, 1 3) .  

18.  Действительно, диавол нанес человеческому роду страшное 
поражение; мы, даже и не оказав ему какого-либо сопротив­
ления, утеряли рай и радость, и бессмертие, и без боя сдали врагу 

86 



все нaurn крепости. Но на войне не первая битва решает исход 
войны, и даже не вторая и не третья, а именно - последняя; вот 
она-то и решает все. Не часто ли бьmало в истории, что государства 
и великие армии терпели поражения, испьпывали потери, оставались 
без военного снаряжения, отступали и вообще терпели лишения, 
страдания, потери и бесславие? И, однако, опытные полководцы не 
сдавались и не позволяли себе приходить в отчаяние, а продолжали 
войну, и, несмотря на все прежние испытанные ими поражения, 
внезапно наносили врагу реuштельный удар в конечной битве и 
выходили победоносцами. Так и ты, брат, не сомневайся в победе. 
Если ты продолжишь борьбу и не бросишь оружия и не побежишь с 
поля брани, а, несмотря на все прежние поражения, будешь крепко 
держать щит веры, не обнажишь голову от шлема спасения и не 
вьшустишь ·из рук меча духовного, т.е. слова Божия (Еф. 6, 16, 17) , 
то ты одержишь победу и возьмешь трофеи над врагом. Я обещаю 
тебе это, потому что знаю, что ты не один будешь бороться с врагом. 
Есть, Кто будет споборствовать с тобою, и, если хочешь знать, Он 
уже одержал для тебя победу над твоим врагом, а также и Его 
враr'ом: Сам Бог - с тобою; Он - твой Союзник, твой Защит­
ник; твое - ВСЕ. С Его именем, с надеждой на Него и любовью 
к Нему, иди и борись. Будешь ли ранен, т. е. так или иначе согре­
uшшь, поскольку борьба нелегкая и враг твой иску�н нанести тебе 
раны, - не унывай; для христианина никакая рана не может быть 
смертельной; но приди в, так сказать, фронтовой госпиталь, т. е. в 
Церковь Божию, и здесь покайся в своих грехах и слабостях, и 
вот, раны твои уже зажили. Стрела греха, ранившая тебя, изъята, и 
раны от нее уже нет. Итак, иди и воюй с врагом дальше. Но вот, враг 
выбил из рук твоих меч, т. е. поверг тебя в душевное бессилие 
чрез жизненные скорби, огорчения и тревоги, которые как бы 
обезоружили тебя. Склонись смиренно пред волей Дожией; согнись 
и подними упавuшй из твоих рук меч, упрекни себя за малодушие 
и отражай нападения врага. И если ты будешь так поступать, то 
вот, и выйдешь победителем, и, как победитель, будешь увенчан. 
О, христианин, ты - воин Христов в этой жизни и призван ты не на 
мирное и обьmательское спокойное существование, а - на войну, и 
то - лютую войну; будь же и победителем в ней и насладишься в 
будущем веке покоем и честью, и радостью. 

87 



19. Сердце твое - маленькое. Не допускай же ничего лишнего 
в него. Пусть в нем будет место только для Бога и для любви к 
Нему. Брат, для того Бог и привел . тебя в эту жизнь и наделил 
разумной душой, чтобы ты спасся и навеки пребьmал с ним в 
бессмертной жизни и радости. Знай это и люби Его и будь верен Ему 
до смерти (Откр. 2, 1 0) ,  и будь уверен в Его сильном желании 
спасти тебя и помочь тебе во всем, и знай, что тебе НЕВОЗМОЖНО 
не спастись, если только ты позаботишься о том, чтобы на мощно 
протянутую к тебе десницу Божию и самому протянуть к ней свою 
немощную руку. Божия "десница" - это благодать Божия, призы­
вающая тебя к спасению и простирающая тебе мощную помощь для 
осуществления сего, а твоя "рука" - это сильное и действенное 
желание быть спасенным, и любовь к Богу, и вера. Всецело отдай 
себя Богу, смирись пред Ним и перед братьями твоими, людьми. 
Презри себя и сочти себя за ничто, как оный евангельский 
мытарь (Лк. 18) , и вот, ты - спасешься. Потому что только 
смиренный спасается и получает благодать Божию. 

20. Итак, в день праздника Святой Пятидесятницы, когда, 
брат, в тот день ты будешь с благоговением и коленопреклонно 
внимать молитвам, возносимым священником от лица и ради 
своей паствы, тогда определенно знай, о ЧЕМ тебе молиться. В этот 
день Святой Дух так явственно, так благоуханно и божественно 
находится в Церкви и услышит твои молитвы. Поэтому, брат, 
сосредоточься, взвесь заранее и подумай, о ЧЕМ ты будешь просить 
Бога. Возможно, у тебя на сердце лежит много печалей, и забот, 
и тягостей, и ты хочешь просить Бога разрепшть все невзгоды и 
помочь тебе. Молись о сем. НО, первое и основное и бесконечно 
более преимущественное и важное, твое прошение должно быть 
о том, чтобы Бог тебе дал благодать Святого Духа и исполнил им 
твое сердце до преизбьпка, до изнеможения, т. е. иными словами : 
уже на земле принял тебя в Царство Небесное, дал залог и начаток 
будущего вечного наслаждения. Даже скажу тебе: это-то единствен­
ное и должно бьmо бы быть твоим прошением в этот день. Но 
плоть - немощна; и по немощи твоей проси у Бога, если хочешь, и 
о житейских твоих делах. Бог услышит, по написанному : "У сльШIИт 
тя Господь в день печали" (Пс. 19,2) . Но не забудь, ни в коем случае 
не забудь, что важнейшее твое прошение да будет о получении 

88 



благодати Святого Духа. Знай, брат, что если ты получишь этот 
Дар, то ничего большего и не потребуется тебе, и даже и не пожела­
ешь: потому что Дух Святый есть Сокровище преисполненное 
благ. - Но как же мои нужды и тяготы? - О, не волнуйся о сем : о 
них чудесно позаботится Господь. Доверь Ему все. "Возверзи на 
Господа печаль твою, и Той тя преmпает" (Пс. 54,23) . Помни 
всегда слова Господа нашего Иисуса Христа : "Ищите прежде 
Царствия Божия и правдьi его, и сия вся (т. е. все ваши мирские 
потребности) приложатся вам" (Мф. 6, 33) . Усвой эти слова и 
верой, и образом жизни : и в Бога верь, и Богу доверься. Знай еще и 
то, что Бог знает, что твое сердце томится от житейских невзгод, и 
уголек любви в нем, на котором возгорается и клубится фимиам 
твоей молитвы и веры, может совсем потухнуть, если скорби 
усьmят твою духовную энергию. Бог знает, что твое сердце -
маленькое, и Он хочет, чтобы оно всецело принадлежало Ему, по 
написанному: "Даждь Ми, cьrne, твое сердце" (Притч. 23, 26) . Итак, 
если ты дашь Ему твое сердце, то Бог позаботится о том, чтобы 
оно и оставалось Его и не допустит великим скорбям и демонам, 
действующим прикровенно за скорбями и возбуждающими бурю 
с той целью, чтобы отнять твое сердце от Бога и как бы некими 
устремляющимися водными потоками угасить всякую твою 
любовь к Богу и помыслы о вечной жизни, обессилить твою душу 
и привести в полное изнеможение. Итак, брат, отдай Богу твое 
сердце и после сего будь беспечальным, и имей только одну 
заботу, чтобы сердце твое непрестанно оставалось в руках Божиих. 
Таким образом, в день Святой Пятидесятницы, в день памятования 
Сошествия Святого Духа на Церковь, молись усердно о том, чтобы 
Дух Святый сошел и на тебя, а прежде этого приготовь себя 
молитвой и чтением Святых Книг. 

2 1 .  Представь себе, что некий великий царь пришел в го­
род, который он весьма возлюбил. И вот, через глашатаев он 
милостиво приглашает к себе каждого гражданина этого города 
с позволением и даже поощрением, чтобы каждьIЙ просил у него 
той милости, которую пожелает. Для этого он и дает всем аудиенцию, 
чтобы каждьIЙ гражданин приблизился к нему и просил о том, что 
у него - на сердце. И вот, представь себе далее: в назначенньIЙ день 
к сему царю, восседающему в великолепных царских одеждах 

89 



на престоле возвышенном и золотом, окруженному сановниками 
в великолепных придворных одеждах, пришли граждане сего 
города и каждый невозбранно изложил свою просьбу. И что же? -
Один просил у царя, чтобы тот ему дал некую малую сумму денег. 
И царь соизволил. Другой просил у царя, чтобы он повелел 
построить изгородь вокруг его небольшого имения, и царь на это 
кивнул головой. Третья, некая женщина, просила у царя, чтобы сьш 
ее получил место при дворе, и царь, вздохнув, ответил: "Это - воз­
можно". И секретарь записывал царские милости для приведения 
их в действие. Некто, пожаловавщись на болезнь, просил царя 
послать ему своего дворцового врача, на что царь дал соизволение. 
Все прошения бьmи невеликими и бьmи исполнены царем; и царь 
бьm прискорбен. И вот, последним к царю пришел некий нищий. 
Он бьm убог и беден, но, как мог, он очистил свои одеждь1 и привел 
их в порядок и, при всей своей бедности, постарался предстать пред 
царем в возможном для него благолепном виде. И, припав к ногам 
царя и со мноmми слезами, он взмолился царю : "Великий Царь, я 
молю ·тебя, чтобы ты дал мне участие в твоем царстве, в Твоем 
сиянии блеска и величествия; и прошу тебя, дай мне обитать в 
твоем дворце, и дай мне светлые, достойные пребьmания с тобою 
одежды, и дай также мне светлый венец на голову, и дай мне 
радость нескончаемо в вечной любви пребьmать с тобою и наслаж­
даться лицезрением тебя, и прими меня в твои сыны". - Вокруг 
поднялся ропот : "Как смеет этот нищий обращаться к Царю с 
такими дерзкими требованиями? Царь несомненно накажет его". 
Но Царь, встав с престола, покрьm этого нищего своей порфирой и 
надел ему на голову золотой венец, украшенный драгоценными 
камнями. И сказал всем : "Этот человек поступил правильно. 
Я пришел сюда, чтобы оказать вам милость. А вы просили от меня 
вещи до такой степени маловажные, до такой степени незначИтель­
ные . . .  Что же, получите их. Ибо я - щедр и человеколюбец. А этот 
нищий бьm мудрее всех вас: он познал, что Я - истинно щедр, и 
богат, и всемогущ и для того и пришел к вам, чтобы дать вам 
весьма, весьма великое, и он просил от меня это великое ; и вот, он 
получит это все. Я даю ему мою благодать". 

Так подражай этому благоразумному нищему и проси у Царя Не­
бесного даровать тебе эту милость : БЛАГОДАТЬ СВЯТОГО ДУХА. 

90 



22. Дух Святый всегда бьm, есть и будет; моли же Его 
снизойти к тебе, чтобы и тебе всегда быть в Его благодати. Дух 
Святый есть Жизнь всего сущего, Дух животворящий; моли же 
Его оживить твою душу для вечной жизни. Дух Святый есть 
Огонь; моли же Его испепелить все недостойное в тебе и зажечь 
в тебе светильник твоего сердца во веки, дабы никакая тьма не 
объяла его. Дух Святый есть Свет; моли же Его просветить 
тебя, чтобы тебе воссиять, как звезда, в духовном небе Царства 
Божиего. Дух Святый есть Бог; моли же Его освятить тебя и 
дать тебе участие в Нем во веки. Дух Святый есть ВСЕ; моли 
же Его, чтобы, как Сокровище благ, Он излился в твое сердце 
и исполнил его до краев, до изливания, нескончаемым счастьем, 
чтобы тебе быть богатым во веки. Дух Святый есть бессмерт­
ный дух; молись, чтобы и тебе быть духом, потому что плоть 
и кровь немощны для того, чтобы наследовать вечную жизнь, 
и им надлежит чудесным образом, еще в земной жизни стать 
духовными. Скажи твоему сердцу: "Сердце мое, ч т о  ты делаешь 
здесь на земле? зачем томишься и не хочешь подняться выше 
праха? Зачем скорбишь о земных тяготах и неудачах : ведь 
на земле все - непохоже на Небо и его правду, а ты должно 
принадлежать Небу". 

Дух Святый зовет тебя на Небо. О, поспеши, поспеши же 
откликнуться на Его зов ! Дух Святый есть Утешитель. Приди 
же и мысленно припади к Нему на грудь и восrurачься пред 
Ним; скажи Ему все твои огорчения и все твои неудачи, и проси, 
чтобы, как дитя, Он взял тебя на Свои руки, и плачь пред Ним 
и не стыдись своей немощи, потому что Он - твой Отец и 
не устыдит тебя, не оттолкнет, а, напротив, Он - единый благий 
(Мф. 19, 17 и пар.) ; Он все поймет, утешит утешением божест­
венным, беспредельным и неиссякающим и отрет всякую слезу 
от очей твоих (Откр. 7, 17. 21 ,4) .  

Взгляни на этот земной храм, украшенный множеством 
цветов, и вспомни, что Дух Святый силен исполнить тебя благо­
уханием жизни, неувядаемой во веки. 

О, Душе Святый, даруй нам служить Тебе в духе и истине, и 
прииди и вселися в нас! Не так жаждущая пустыня томится по 
капле дождевной, как наше сердце томится, ожидая Твоего 

91 



Пришествия! Прииди к нам, наш Боже, наше Радование, наше 
ВСЕ! Ты - вечный Боr, и мы - по любви Твоей пребудем 
во веки, а все остальное - лишь сон и мимотекущая река. 

На этом кончается рукопись. 

L E  M E S S A G E R  O R T H O D O X E  
Revue de pensee et d' action Orthodoxes 
91 rue Olivier de Seпes, 75015 Paris, France 

COLLOQUE Р. SERGE BOULGAКOV 

SOMMAIRE 

А nos lecteurs - N.S. . . . . . . .  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 

Nikita Struve - Ипе destinee exemplaire . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3 

Alexis van Bunnen - Actualite de la christowgie dи Р. Serge 

Boulgakov . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13 

Constantin Andronikof - La probtematique sophianique . . . . . . 45 

Quelques citations de Boulgakov sur !а Sophie . . . . . . . . . . . . . . . 57 
Р. Serge Boulgakov - Le probleme central de la sophiowgie . . . 83 

Р. Serge Boulgakov - Du marxisme а la sophiowgie . . . . . . . . . 88 

Nadine Fuchs - E:qюse du livre dи Р. Serge Boulgakov sur les anges 96 

Archiprёtre Nicolas Ozoline - La doctrine boulgakovienne de la 

• descriptiЬilite • de Dieu а la lumiere de la thtfowgie orthodoxe de 

l 'icбne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 1 1  

Jean-Claude RoЬerti - La vision de la mort dans l 'muvre du 

Р. Serge Boulgakov . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  123 

Le Р. Serge Boulgakov tel que nous l'avons connu : 
- ProtopresЬytre Alexis Kniazeff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131 

- Archiprёtre Elie Melia . . . . . . .  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131 

Р. Michael Aksionov-Meerson - La doctrine du Grand Sacerdoce 

du Christ seWп le Р. Serge Boulgakov . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140 

Р. Louis Вouyer ( en anglais) - Ап introduction to the theme of wis-
dom and creation in the tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149 

NUMERO SPECIAL 98 - Prix : 60,00 F 



О. МА ТТА ЭЛЬ-МЕСКИН 

"СМЕРТЬ! ГдЕ ТВОЕ ЖАЛО? АД! ГдЕ ТВОЯ ПОБЕдА?" 

(Омилия на погребение брата, поmбшего в дорожной катастрофе) 

С момента грехопадения Адама смерть является величайшим 
врагом человека. И хотя из-за греха он обуревается многими 
напастями, смерть всегда имела наибольшую власть над его душой. 
Такова реальность, всегда наполнявшая человека ужасом и уны­
нием. Люди "от страха смерти чрез всю жизнь были подвержены 
рабству", - писал апостол Павел (Евр. 2 :  15) . То есть человек 
бьm порабощен страху смерти настолько, что испытьmал перед 
ним полное бессилие и приниженность. В таком состоянии челове­
чество продолжало сосуществовать со смертью чрез всю свою 
историю, вплоть до пришествия Христа. 

Но оставил ли Бог человека в таком жалком состоянии, без 
свидетельства о возможности победы над смертью и ее властью, до 
пришествия Христа? 

Случаи победы над смертью в Ветхом Завете. 

1 .  Первый явный триумф над смертью мы видим на примере 
праведного Еноха: "И ходил Енох пред Богом; и не стало его, 
потому что Бог взял его" (Быт. 5 : 24) . Однако эта славная победа 
не бьmа дана Еноху ни за что, но он праведностью пред Богом 
показал, что достоин ее, как о том говорит св. Павел: "Верою Енох 
переселен бьm так, что не видел смерти; и не стало его, потому 
что Бог переселил его. Ибо прежде переселения своего получил он 
свидетельство, что угодил Богу" (Евр. 1 1 :  5).  Если чрез преслушание 
Адам подпал под власть смерти, то Енох, угодив Богу, стал первым 
человеком по Адаме победившим смерть, переступившим через 
нее и восшедпшм на небеса живым. Этим примером Бог желал 
поколебать власть и страх смерти в человеческом сознании. 

2. Вторая победа, когда целый народ бросил вызов смерти, 
произошла в Египте. Израиль покорился заповеди Божией, данной 

93 



чрез Моисея, о заклании пасхального апща и помазании его 
кровью перекладин и косяков дверей домов израильтян в знамение 
ангелу смерти, поражавшему египтян. Люди не понимали тогда 
глубокого и далекого смысла зтой крови, но ангел смерти - он 
же и ангел крови - понял мистический смысл, крьmшийся за 
кровью апща, и отступил от дверей, запечатленных ею. Книга 
Откровения имеет в виду это событие, говоря об апще, закланном 
в Египте : " . . .  и Египет, Где и Господь наш распят" (Отк. 1 1  : 8) .  
Таким образом, духовный мир понимал мистическую связь между 
кровью перехода, т.е. пасхи, освободившей и спасшей народ изра­
ильский от руки ангела смерти в Египте, и Кровью, искупившей 
весь мир и спасшей человечество от руки предержащего власть 
смерти, т.е. диавола. 

Но и эта победа целого народа, как и победа Еноха, не бьmа 
дарована сама по себе, но явилась заслуженным вознаграждением 
за безотчетное послушание заповеди Божией. Сильное впечатление 
производит это отступление ангела смерти от лица пасхального 
агнца, свидетельствующее тем, что власть смерти над человеком 
надломилась. 

Другие примеры. 

Можно привести целый ряд примеров победь1 человека над 
с1"ертью, имевших место еще до пришествия Христа, когда рука 
Божия спасала его от зверей, болезней, войн и катастроф. Бог 
спасал Давида от челюстей льва и медведя, Он спас его от меча 
могучего Голиафа. Пророк Илия бьm избавлен от рук Иезавели и 
лжепророков, а затем бьm восхищен на небо на огненной колеснице 
и херувимских конях, ниспосланных специально для того, чтобы 
вознести его живым, вместе с телом, в знамение величайшей победы 
над смертью, доступной созерцанию. Илия, за свой строжайший 
аскетизм и целомудрие, явился как бы полномочным представите­
лем человечества в предвкушении не только покорения смерти, но 
и триумфа над нею, которые даны бьmи ему как залог того, что 
Иисус Христос имел совершить для всех нас. 

Далее, пророк Елисей горстью муки обезвредил смертельный 
яд дикого огурца, которым по нечаянности бьmи отравлены съmы 

94 



пророческие ( 4 Цар. 4: 38-41) . В этом случае торжество над смертью 
явилось результатом безусловного послушания Елисея Илии, чем 
исполнилось слово Писания: "Кто принимает пророка во имя 
пророка, получит награду пророка" (Мф. 10: 41 ) .  Елисей получил 
награду Илии не за свои личные заслуги, а за послушание божест­
венному духу пророчества, обитавшему в Илии. 

Вспомним также трех отроков, славословящих Бога и попи­
рающих смерть и ее власть над человеком посреди печного пламе­
ни, возвышавшегося на 49 локтей, как в жерле вулкана. Такое 
славное торжество человек приобрел за верность свидетельства 
об истинном Боге. 

Далее, мы имеем свидетельство пророка Даниила о деснице 
Божией, заградившей челюсти львов и заставившей зверей стоять 
вокруг пророка онемевшими, голодными и пристыженными. 
Здесь бьm явлен надлом тирании смерти над человеком, которого 
представлял Даниил, достигший такой власти путем открытого 
исповедания, выражавшегося в ежедневных молитвах у открытого 
окна .горницы во свидетельство Бога живого, которого он чтил 
не из релиmозного противления или национального протеста, но 
искренно, от души. 

И, наконец, мы имеем пример в апостоле Павле. Бог много­
кратно хранил его от смерти, избавлял от глубин морских, разбой­
ников, заговоров, побиений камнями и змеиного яда, пока он не 
совершил свою миссию и не завоевал мученический венец. 

Все это множество замечательных примеров победы над смертью 
в Ветхом и Новом Заветах раскрывают перед нами огромную 
силу, таящуюся в нас, и сверх-дары новой, духовной твари. Правда 
то, что "последний же враг истребится - смерть" ( 1  Кор. 15 : 26) , но 
Бог уже многократно истреблял ее за нас в проumом, _чтобы хотя бы 
частично высвободить нас от рабствования и страха перед ней. 

Грех и смерть. 

В прошлом проклятие смерти, как следствие греха, царило 
над всей землей. Смерть властвовала, и никто не мог ее избежать -
смерть внутри нас и смерть вне нас, как и Писание говорит: "Как 
одним человеком грех вошел в мир, и грехом смерть, так и смерть 

95 



пepeUUia во всех человеков, потому что в нем все согре1Ш1Ли . . .  
смерть царствовала" (Рим. 5 :  12, 14) .  А так как грех, который 
бьm и есть причина смерти, зародился с совета сатаны, то в нашем 
сознании прочно утвердилось, что власть смерти находится в руках 
сатаны, и еще более определенно - что спастись от этой власти 
нельзя иначе, как будучи спасенным от власти греха. 

Чтобы освободить нашу плоть от власти смерти, Сьш Божий 
снисшел с небес и облекся в безгрешное тело. Но чтобы уничтожить 
саму смерть в нашей плоти, Ему надлежало умереть и воскреснуть, 
чем окончательно бьmа разрушена ее сила и развеян ужас перед 
ней. Смертью Христос за нас попрал смерть и даровал вечную 
жизнь "сущим во гробех". Но уничтожив власть смерти, Христос 
тем самым уничтожил и силу предержащего эту власть, т. е. диа­
вола, как написано: "и Он также воспринял оные (т. е. плоть и 
кровь) , дабы смертию лишить силы имеющего державу смерти, 
т.е. диавола, и избавить тех, которые от страха смерти через всю 
жизнь бьmи подвержены рабству" (Евр. 2 :  14, 1 5) .  

Бог благоволит, чтобы все человечество имело опыт торжества 
над смертью. Победа над "похотью плоти, похотью очей и гордос­
тью житейской", победа над сатанинским прельщением ко всякого 
рода греху - есть дело первостепенной важности. Но победа эта 
остается неполной, покуда сам человек не возмужает в ней и не 
возвысится над страхом и рабством смерти. Настоящих врагов 
у человека много : плоть, мир и диавол; но смерть является 
наиболее жестоким врагом, и страх ее - самым отвратительным 
из всех страхов. Если бы даже мы преодолели все, кроме смерти, 
или смогли бы так себя настроить, что отказались бы замечать 
ее наличие и состояние страха, таящегося в глубине нашего 
существа, - все наше так назьmаемое торжество оставалось бы 
непрочным и уязвимым. Ибо как только смерть заявит о себе 
тем или иным путем, или в руках тех или иных людей станет 
угрожать нам, ее страх объемлет все наше существо. Чувство 
пораженчества ведет тогда человека к отступлению от пути добро­
детели и даже от веры; а когда он придет в себя - увы!  он уже 
совершенно сломлен. 

В евангельских словах "последний же враr истребится -
смерть" имеется в виду не просто время истребления ее, но 

96 



истребление опасности, заключающейся в этом враге, превосходящей 
опасность всех других врагов человека, а также ее значимость и 
способность скрьmаться в ·засаде позади всех остальных недругов. 
Если оставить этого врага с его ложным ореолом страха хорониться 
в сердце, то вся наша борьба с остальными неприятелями станет 
под угрозу. 

Господь открыто посрамил силу смерти и шш1ил ее могущества, 
воздвигнув четверодневного Лазаря от смерти и тления: где бьmо 
разложение плоти, смердящий запах, черви, пожирающие плоть! Из 
гроба восстал человек со здоровым организмом, полный энергии и 
жизнеспособности. Это был поистине залог торжества над смертью, 
переданный нам в предвкушение того, что Он сотворит с нашими 
телами - что Он уже совершил в Своем собственном теле - чтобы 
воскресение стало нашим вечным правом. Сам факт воскрешения 
Лазаря после всего погребального ритуала, плача и выражений 
соболезнования до четвертого дня достаточен сам по себе, чтобы 
изгнать так прочно укоренившиеся в нашем сознании неотврати­
мость и неизбежность смерти. Но мы отмечаем еще, что Господь 
воскресил Лазаря незадолго до Своей собственной смерти и 
воскресения, во свидетельство того, что Он есть Господь над 
смертью даже в смерти, и Господь воскресения в Своем воскресе­
нии. И потому, связьmая эти два собьпия, Он всесилен разрушить 
смерть и попрать ее не только Своим воскресением, но единым 
лишь словом: "Лазарь, гряди вон!". 

Христос сказал Марфе: "Я есмь воскресение и жизнь . . . И всякий 
живущий и верующий в Меня не умрет вовек". В этих словах сосре­
доточена величайшая тайна Христа и христианства. Сам Христос 
есть жизнь вечная, а если так, то как может умереть тот, кто крепко 
держится за эту жизнь? Разве не сказал Христос нарочито "ядущий 
Меня жить будет Мною" (Ин. 6 :  57) ? 

Да будет всем известно, что единственно, над чем осталось 
смерти царствовать после воскресения Христа, это всего ЛШIIЬ прах 
нашего тела, которое взято от земли и в землю отойдет. Но смерти 
нет никакой части в н а  с ,  живущих теперь Духом, ни в душах наших, 
живых во Христе, сотворенных заново Духом Святым по подобию 
Создателя. Их могила никогда не сможет принять, они никогда не 
увидят тьму гроба, но пройдут от света к свету, от славы к славе. 

9 7  



Все, чему осталось теперь угрожать нам, - это страх смерти, 
который может завладеть тем, что ему не принадлежит в нас. 
Это угроза проникновения страха в живую душу и погашения 
в ней света - который есть вера в воскресение и Христос, за нас и с 
нами воскресший, - а это означает, что дух жизни может быть 
вытеснен из нас, чтобы смерть снова моrла поселиться в сердце в 
образе призрачного страха уже убитого врага. 

Христос разруnm:л смерть в нanrn:x душах и воздвиг на ее 
месте дух воскресения, а дух воскресения воздвигнет нanrn: тела 
и после уничтожения, сообразно с прославленной душой каждого 
из нас, по подобию прославленного тела воскресшего Христа, о 
чем ап. Павел подчеркнуто говорит: "Который уничиженное тело 
наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу 
Его" (Фп. 3 : 2 1) . Так что смерть теперь не имеет никакой власти 
над духом или душой в нашем теле: Христос наполняет наше 
тело, как Свой храм, душа наша есть Его невеста, а дух наш изна­
чала еqть дыхание Божие. Земная храмина, приспособленная только 
для жизни на земле, должна разрушиться со смертью, чтобы Бог 
мог восстановить ее свободной от греха, соответствующей небес­
ному жительству - чрез Христа, обновляющего Свое создание 
по Своему подобию в чести и славе. 

Страх смерm и воскресение Христа. 

Для верующего в воскресение Христа страх смерти теперь 
является непосредственной угрозой живущему в нем духу воскре­
сения, поскольку этот страх превращает дух в бессильный акт, не­
способный действенно явить в нас дух и жизнь Христа. "Ибо если 
мертвые не воскресают, то и Христос не воскрес; а если Христ.ос не 
воскрес, то вера ваша тщетна: вы еще во грехах ваших; поэтому и 
умершие во Христе погибли" ( 1 Кор. 1 5 : 16-18) . Мы видим, что 
страх смерти приравнивается к отрицанию воскресения - пусть 
не словесно, но по малодушию и пораженческому состоянию 
дупm., когда силы и надежды ее гаснут, а дух почти вселяется во 
тьму, - и даже хуже того: ибо, как явствует из вышеприведенного 
стиха, потеря чувства воскресения тождественна пребьmанию в 
состоянии греха. 

98 



Получается несоответствие: смерть и страх смерти .являются 
сейчас для нас наиопаснейшим врагом, несмотря на то, что смерть 
уже убита и не существует более. Христос, упразднив ее Своей 
смертью и воскресением, "дабы смертью лишить силы имеющего 
державу смерти, т. е. диавола" (Евр. 2 :  15) , совершенно отделил 
от нее нового человека, рожденного в Боге. Он Сам теперь 
царствует над детьми Божьими духом жизни, а также и над 
диаволом, предержащим смерть. А раз так, то наличие страха 
смерти предполагало бы несовершенство воцарения Христа над 
всем человеком. Это очень тревожный момент, если мы, будучи 
теперь в состоянии принять благодатную жизнь чрез искупительную 
жертву Христа, вместо того живем страхом смерти, порожденным 
грехом. 

Евангелие многократно подчеркивает, что действие благодати и 
дар праведности, подаваемые Богом чрез Христа, гораздо сильнее, 
чем действие греха или сила и страх смерти. "Если преступлением 
одного смерть царствовала посредством одного, то тем более 
приемлющи:е обилие благодати и дар праведности будут царствовать 
в жизни посредством единого Иисуса Христа . . .  Когда умножился 
грех, стала преизобиловать благодать, дабы, как грех царствовал к 
смерти, так и благодать воцарилась чрез праведность к жизни вечной 
Иисусом Христом, Господом нашим" (Рим. 5 :  17, 20-21) . 

Мы часто проглядьmаем момент, неоднократно подчеркивае­
мый св. Павлом, что если прежде мы пили грех через плоть, как 
адамово наследство, и таким образом бьmи подвержены смерти, то 
теперь мы даром приняли благодать Духом Святым, как радостное 
наследство Христа, совершающее вечную жизнь, а смерти или 
страху смерти невозможно царствовать над тем, кто находится 
под властью благодати. Однако, как грех не может возобладать 
нами без действия нашей воли, так и благодать Христова не может 
воцариться без нашего произволения. Само собой очевидно, что 
если страх смерти явился прямым следствием действия, окончив­
шегося грехом, то вечная жизнь есть также результат действия, но 
принесшего Божие благоволение и вселение благодати, "Ибо воз­
мездие за грех - смерть, а дар Божий - жизнь вечная во Христе 
Иисусе, Господе нашем" (Рим. 6 : 23) . Как благодать противостоит 
греху, точно так же жизнь вечная противостоит смерти; и как 

99 



страх смерти является преткновением для человека, шествующего 
путем Божьим, точно так же и радость о Христе и Его воскресении 
является превосходящей силой, возвышающей все человеческое 
существо - волю, чувства, мысль, сознание -над смертью и страхом 
перед ней. 

Св. Павел не раз повторяет, что Христос уже не может быть 
преодолен смертью, чтобы углубить в нашем сознании, что наша 
связь с Христом должна отвращать от нас ужас смерти, как уже 
живущих и непрерывно имеющих жить жизнью живого Христа : "Ибо 
Я живу, и вы будете жить" (Ин. 14:  19) . Смерть уже не имеет 
власти отделять нашу жизнь от жизни Христа, "потому что закон 
духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха 
и смерти" (Рим. 8: 2) . Эти истины, относящиеся к вере, должны 
были бы найти доступ не только к нашему мыслительному, но и 
к физическому мироощущению, потому что вечная жизнь, как 
дар Божий, конечно же включает в себя и тело, ибо Христос есть 
также Спаситель тела (Еф. 5 :  23) . 

Что же касается постепенного умирания тела, завершающегося 
одряхлением и смертью, - тут мы должны предоставить Духу 
Святому и силе благодати, действующим через усилие нашей 
веры и надежды, обновить наш внутренний образ и придать ему те 
духовные черты, которые бы больше всего приближали нас - по 
духу и мысли - к Христу: "Совлекшись ветхого человека с делами 
его и облекшись в нового, который обновляется в познании по 
образу Создавшего его" (Кол. 3 :  9-1 О) . Тогда явившаяся смерть 
застанет нас живущими с Ним лицом к лицу, а непрестанно взирая 
на лик Христов, мы преображаемся, по слову ап. Павла, в тот же 
образ (2 Кор. 3 :  18) . 

Освобождение от чувства смер111 есть знамение Божиm жизни 
в нас. 

Первым и определенным знаком того, что жизнь Божия начала 
действовать в нас, будет наша свобода от ощущения смерти и ее 
страха, ибо невозможно проклятию смерти жить бок о бок с благо­
словениями жизни. Человек, живущий в Боге, испытьmает глубокое 
чувство, что он сильнее смерти, что он вышел из ее тисков. Даже 

100 



умирая, он не будет ощущать этого; напротив, в нем будет 
сильно чувство непрекращающейся жизни в Боге. Плоть вернется 
в прах, из которого она взята, но сам человек неизменно пребудет 
с Христом, и тогда его духовные очи сразу же откроются, чтобы 
узреть и свет Христов, и славу воскресения. 

Покориться смерти или хотя бы чувству смерти, страху ее - про­
тиворечит вере, которая учит, что смерть есть враr человека : "По­
следний же враr истребится - смерть" (1 Кор. 15 : 26) . Поэтому нам 
определено бросить вызов смерти и победить ее могуществом 
Христа, зная, что сила воскресения в нас уже поразила ее однажды 
И будет Поражать ДО КОIЩа. И ЭТОТ ВОТ момент тЗJС ПОДЧеркиваеТСЯ 
в Библии: "Смерть! где твое жало? ад! где твоя победа?" ( 1  Кор. 
15 : 5 5 ;  Ос. 13 :  14) . 

Если чрез грех смерть может вторгнуться в нас, то Христос 
сокруиnш и грех и смерть, даровав нам Свою праведность и вечную 
жизнь. Как можем мы в таком случае продолжать жить в смерти 
или ее страхе? Смерть теперь скована вместе с предержащим ее 
диаволом, которому уготовано осуждение: "И смерть и ад поверже­
ны в озеро огненное" (Отк. 20 : 14) . Как можем мы покориться 
смерти или ее влиянию, когда она прекратила свое существование 
раз и навсегда? И мы, получивщие духа Христовой жизни и ставшие 
таким прославленным бессмертным созданием, как можем мы 
подчинить дух Христов чувству и страху смерти? Разве жизнь 
Христова не действует в нас к жизни вечной в тысячи раз больше, 
чем действие смерти в нашей плоти? Христос упразднил смерть 
Своим воскресением и даровал нам дух воскресения, чтобы и мы 
сами могли истребить смерть из своего духовного существования 
в этой жизни, как подлинное свидетельство того, что Христос 
воистину живет в нас чрез Свое воскресение и вечную жизнь. 
Подлинное ощущение воскресения Христа, вместе с подобающим 
поведением в новизне жизни, должны бъши бы придать нам 
достаточно силы, чтобы сбросить с себя власть смерти. 

Мы проходим через смерть с Хрисrом, чтобы имеп, учасrие в славе 
воскресения. 

Но каким образом можем мы обрести дух воскресения? Вот на 
этом моменте должна быть сосредоточена наша повседневность, наш 

101 



крест, ибо нет иного пути приобретения силы воскресения, как 
только через крест. А это значит, что прежде всего мы должны 
пройти через смерть с Христом, чтобы иметь возможность разделить 
с Ним силу и славу Его воскресения. 

Смерть потеряла свое первенство действия и не может вторг­
нуться в нас, как бы в связанных, из-за греха. Напротив, мы теперь 
вооружены крестом и кровью Христа, а такое оружие должно дать 
нам инициативу над смертью. Мы теперь обязаны вторгнуться в 
смерть и взять приступом ее мрачные, пугающие тайники. Тот, кто 
вооружен крестом, готов пойти на смерть и пролитие крови с Хрис­
том и за Христа ("За Тебя умерщвляют нас всякий день" - Рим. 
8 :  36) , на смерть всякого рода по слову ап. Павла : "Я гораздо более 
бьm в трудах, безмерно в ранах, более в темницах и многократно 
при смерти. От иудеев пять раз дано мне бьmо по сорока ударов без 
одного; три раза меня били палками; однажды камнями побивали, 
три раза я терпел кораблекрушение, ночь и день пробыл во глубине 
мо�кой; мно.го раз бьm в путешествиях, в опасностях на реках, в 
опасностях от разбойников, в опасностях от единоплеменников, в 
опасностях от язычников, в опасностях в городе, в опасностях 
в пустыне, в опасностях на море, в опасностях между лжебратия­
ми ;  в труде и в изнурении, часто в бдении, в голоде.и жажде, часто 
в посте, на стуже и в наготе" (2 Кор. 1 1  : 23-27) . 

В этих примерах заключается все, чем смерть и диавол могут 
пугать. И однако эти испытания принесли удовлетворение ап. 
Павлу: он смело штурмовал их и не только снял с них ужас, но и 
превратил их в путь для всех последующих искателей Небесного 
Царства. "Противостаные диаволу, и убежит от вас" (Иак. 4 :7) . 
Также и смерть ударится в бегство, если мы противостанем ей. Если 
мы станем добровольно умерщвлять себя, то смерть побежит от 
нас, а ее ужас обратится в торжество нашей победы. Но если мы 
будем жалеть тело, если наша воля уклонится от самоотречения, то 
мы предоставим смерти благоприятные возможности действия. Чем 
больше мы жалеем себя и уклоняемся от боли, потерь, болезней и 
оскорблений, тем легче смерть будет прорьmаться во внутреннего 
человека, вводя по пятам за собой воображаемый ужас. Постепенно 
она парализует в нас всякое смелое действие, всякое неухшцренное 
свидетельство или исповедание веры. Мало-помалу она выставит 

102 



нас с поля сражеIШя побитыми и запуганными, и чем? - великим 
обманом, потому что смерть теперь бессильна преодолеть нас. 
Если сравнить смерть с ядом скорпиона или змеи, а грех - с их 
жалом, то Христос сломил жало и обезвредил яд. Он уничтожил 
смерть, сломив власть греха, и устранил раз и навсегда его 
воздействие на нового человека - Его воскресеIШе есть свиде­
тельство этого факта. Может ли обезжаленный скорпион или 
змея пугать человка, разве что он добровольно сделает из себя 
посмеuшще? 

Даже и смерть плоти не устоит в конце концов, ибо Господь 
несомненно придет в обществе наIIШх душ, облеченных в про­
славленные тела, полученные из рук Господа. Но в нас должна 
быть вера, что телесная смерть не может затормозить наш труд 
в Господе или смыть наuш надежды в Нем, что она IШ в коей 
мере не в состоянии уменьuшть нашу любовь к Богу и чело­
веку. ОсвобождеIШе от плоти скорее даст новые возможности 
служения Богу и откроет новые глубины для любви к Богу и 
человеку. Смерть не уменьuшт наше духовное состояние и не 
ограIШчит наше призваIШе служения Христу, и все, чего нам теперь 
недостает, восполнится, как только мы сбросим с себя нашу земную 
храмину и облечемся в небесную. 

Блажен день, когда наuш глаза и уши откроются вечности, 
когда мы вольемся в небесный хор и постигнем новую песнь 
- "песнь Моисея, раба Божия, и песнь Агнца" (Отк. 15 : 3) ! Там 
языки, не связаннь1е более, будут петь песнь невыразимой 
красоты, потому что тогда мы будем духовно созерцать надмирную 
красоту Бога, которая наполнит наuш сердца непрерывной 
радостью и славословием. 

Час смерти. 

В о -п е р в ы х, м ы  и м е е м  ш и р о к о е  о п р е де л е н и е  
с р о к о в , с л е ду я  з а  а п . П ав л о м :  

"Ибо для меня жизнь - Христос, и смерть - приобретеIШе. 
Если же жизнь во плоти доставляет плод моему делу, то не знаю, 
что избрать. Влечет меня и то и другое : имею желаIШе разреIIШться 
и бьпь со Христом, потому что это несравненно лучшее; а оставаться 

103 



во моти нужнее для вас. И я верно знаю, что останусь и пребуду со 
всеми вами для вашего успеха и радости в вере, дабы похвала ваша 
во Христе Иисусе умножилась чрез меня, при моем вторичном к 
вам пришествии"(Фп. 1 : 21-26) . 

Отсюда можно заключить сцедующее:  
1 .  Наша жизнь принадлежит не нам, а Христу. 
2. Смерть в любой. форме и в любое время есть приобретение 

постольку, поскольку мы живем во Христе и управляемся Им. 
3. Христос может продлить жизнь человека во моти, если 

она плодотворна; и хотя он готов отойти ко Христу, Господь 
удерживает его смертный час в течение многих лет, как то 
случилось с преп. Антонием Великим. Он молился о своем отше­
ствии, но усльппал голос от Господа: "Ты - как благая мать и 
нежная кормилица, и Я оставляю тебя добре воспитывать твоих 
чад" (Послание 19) . 

4. Праведнику дано выбирать межцу отшествием к Богу и 
продолжением жизни во моти для служения чадам Божиим в 
случае крайней необходимости. 

5 .  Ощущение отшествия ко Христу соединено с ощущением 
радости и твердым убеждением, что жизнь со Христом - пре­
выше всего. 

6. Н�смотря на такое чувство, человеку предоставлена воз­
можность избрать страдания мира и своей моти ради благополучия 
Христовых чад; и Господь этот выбор благословляет. 

7. Человеку дано достоверно знать, что Господь благоволит к 
его желанию остаться в теле ради блага детей Божиих : "И я верно 
знаю, что останусь и пребуду со всеми вами для вашего успеха и 
радости в вере". 

То есть, суммируя все вышесказанное, час смерти для тех, кто 
живет с Христом, согласуется межцу ним и Богом и определяется 
полезностью его пребывания в мире. Час смерти очень тесно связан 
с духовной миссией человека. Праведник как бы не живет и не 
умирает для себя, для своего блага: "А живем ли - для Господа 
живем, умираем ли - для Господа умираем. И потому, живем ли, 
или умираем - всегда Господни" (Рим. 14: 8) .  

Смерть человека сама по себе может явиться бОльшим прослав­
лением Бога, чем все его дела при жизни, потому что свидетельство 

104 



о Христе в смерти превосходит всякое иное свидетельство, как бы 
значительно и продолжительно оно ни бьmо. * Во всей иерархии 
святых чин мученический является выс11Шм после апостольского, и 
если Бог хочет почтить человека наиболее щедро, Он приготовляет 
его к мученичеству крови. В годину гонений и испытаний Бог 
многих призвал к мученичеству, как бы предлагая человеку добро­
вольно определить время и образ своей смерти. И люди выходили 
на исповедание, вполне сознавая, когда и как им предстоит уме­
реть: от огня ли, меча, диких зверей или разных орудий пыток. 
Таким образом, ужас смерти, ее страnrnый час и средства обрати­
лись в план, начертанный самим человеком; он мог сам выбирать 
и время и обстоятельства для его вьmолнения, празднично ликуя в 
предвкушении этого часа. Какую чудную победу над смертью 
Христос даровал человеку: знать ее час и даже радоваться о нем! 

В о -в т о р ы х, с м е р т ь  р а с ц е н ив а е т с я  а п. П е т р о м  к а к  
в р е м е н н о е  я в л е н и е :  

· "Справедливым же почитаю, доколе нахожусь в этой телесной 
храмине, возбуждать вас напоминанием, зная, что скоро должен 
оставить храмину мою, как и Господь наш Иисус Христос открыл 
мне. Буду же стараться, чтобы вы и после моего отшествия всегда 
приводили это на память" (2 Пет. 1 : 13-15) . 

1 .  Как и ап. Павел, ап. Петр подчеркивает здесь, что его жизнь 
во плоти принадлежит исключительно Господу, что важнейшим его 
делом, пока он во плоти, является проповедь Христовых запове­
дей, чтобы напечатлеть их в его духовных детях. 

2. Апостол Петр приравнивает жизнь во плоти к жизни как 
бы в доме из камня или глины. 

3. Как человек сбрасьmает с себя одежду или оставляет дом 
из глины, так же сбрасывает он тело, в котором жительствовал 
на земле. 

4. Смерть конкретно бьmа возвещена Господом ап. Петру, как 
имеющая случиться вскоре, и это откровение только сильнее 

* Такой нам представляется болезнь и кончина о. Александра l!Iмемана, 
с удивительной силой - большей, чем вся его блестящая жизнь и труды - за­
свидетельствовавnше о воскресении и непрерывности, неподатливости жизни 
в Боге никаким трагедиям, даже смерти (см. о нем Вестник № 14 1) . 

105 



подчеркивает его миссию : "Справедливым же почитаю, доколе нахо­
жусь в этой телесной храмине, возбуждать вас напоминанием". 

5 .  Апостол Петр дает созидательную картину смерти и посмертия 
и заботится о благополучии своих чад после его отшествия : "Буду 
же стараться, чтобы и после моего отшествия всегда приводили это 
на память". 

Мы видим здесь благородную и простую картину смерти -всего 
лишь счастливый исход из страны, на границах которой кончается его 
миссия учителя и проповедника, и потому он старается обеспечить 
продолжение своего дела. Для св. Петра смерть есть "сбрасьmание с 
себя" или "выход", тогда как для ап. Павла она есть "отшествие" (на 
арабском языке это слово у моряков означает отчаливание) : "время 
моего отшествия настало" (2 Тим.4 : 6) .  

Определение продолжительносm человеческой жизни. 

В Ветхом Завете мы читаем, что патриархи Авраам, Исаак и 
Иаков умирали в старости доброй, насыщенные летами. Божье 
благоволение к человеку выражалось в даровании ему долгоден­
ствия, а Его награда - во временных дарах. Пророк и царь Давид 
молился : "Боже мой ! не восхить меня в половине дней моих" (Пс. 
101 : 25) . В другом месте мы читаем, что Бог услышал молитву 
человека и прибавил ему лет: 

"В те дни заболел Езекия смертельно; и пришел к нему Исаия, 
сын Амосов, пророк, и сказал ему: так говорит Господь : сделай 
завещание для дома твоего, ибо умрешь ты и не выздоровеешь. 
И отворотился Езекия лицом своим к стене, и молился Господу, 
говоря: О, Господи! вспомни, что я ходил пред лицом Твоим 
верно и с преданным Тебе сердцем, и делал угодное в очах Твоих. 
И заплакал Езекия сильно. Исаия еще не вышел из города, как 
бьmо к нему слово Господне : Возвратись, и скажи Езекии, владыке 
народа моего: так говорит Господь, Бог Давида, отца твоего : Я 
усльШiал молитву твою, увидел слезы твои. Вот, Я исцелю тебя; в 
третий день пойдешь в дом Господень; и прибавлю к дням твоим 
пятнадцать лет" (4 Цар. 20: 1-6) . 

Мы видим, что Господь послал пророка к Езекии объявить 
ему час смерти с тем намерением, чтобы царь имел время для 

106 



увещания своих сьпювей ходить путями Божиими. Но внезапно 
решение меняется и Езекии дается возможность отсрочить время 
смерти. Он со слезами молил о прибавлении лет и бьm услышан. 
Здесь, в самом сердце Ветхого Завета, показаны щедроты милосер­
дия Божия к человеку. Ибо хотя смерть уже бьmа предопределена 
Его смотрением, она выступает как явление, могущее подвергнуться 
изменению или отсрочке по ходатайству произволения, молитвы и 
слез человека. Смерть, таким образом, значительно теряет тут свою 
пугающую неотвратимость. 

А в Новом Завете Христос раскрывает Свою власть над смертью 
и сроком человеческой жизни просто и в то же время с божествен­
ной силой : "Иисус говорит ему: если Я хочу, чтобы он пребьm, пока 
прииду, что тебе до того? ты иди за Мною. И пронеслось это слово 
между братиями, что ученик этот не умрет" (Ин. 21 : 22-23) . Но 
Христова сила не останавливается на продлении жизни одного 
Иоанна; она скорее включает в себя всех, рожденных от Бога, 
верующих во имя Христа: "И всякий живущий и верующий в 
Меня не умрет вовек" (Ин. 1 1 :  26) . 

В ветхозаветное время прибавление пятнадцати лет к жизни 
Езекии рассматривалось как чудотворный акт и великое благо­
воление, наполнившее его и всех благочестивых людей глубоким 
чувством благодарности. В новозаветное время Христос к сроку 
нашей жизни прибавил Свою жизнь и таким образом даровал 
всем нам бесчисленные годы вечности, так что жизнь человеческая 
сделалась безграничной и бесконечной. Наша жизнь во Христе 
начинается не со смертью тела, а с момента, когда мы становимся 
причастниками смерти Господней в крещении и запечатлеваемся 
Духом Святым в новом рождении. 

В прошлом грех, как преступление, отделил человека от Бога. 
Преступление создает вражду, а вражда есть тьма. Грех низвергнул 
человека в состояние внешней тьмы, о которой говорил Господь, и 
вовлек его в отчаянный конфликт со смертью, нет, даже с жизнью! 
Но Христос устранил грех, заступив его место, и сделался посред­
ником между нами и Отцом. И Его заступничество идет дальше 
умилостивительного ходатайства, потому что Он прежде всего 
соединил нас - душу, тело и дух - с Собой в одно, сделав нас членами 
тела Своего, "от плоти Его и от костей Его" (Еф. 5 :  30) . А так как 

107 



Христос еДЮI с Отцом, то и мы в Нем и чрез Него сделались еДЮiы 
с Отцом. Само это посредничество дало нам способность ходить с 
Богом во свете уже в этой жизни, ежедневно пренебрегая смертью, 
покуда Христос с нами. Христос постоянно изглаживает грех, 
нейтрализует его действие, как преступление, властью, которую Он 
стяжал, блаrоугодив Отцу жертвой Собой в качестве штрафа за 
все наши преступления - в прошлом, настояшем и будущем. Грех 
теперь потерял свою власть служить разделением между человеком 
и Богом, что действительно бьmо смертью, а смерть бьmа самым 
ужасным роком, который когда-либо постигал человека. Во Христе 
смерть способна положить срок только плотской жизни, но не жизни 
вообще, которая теперь чрез Иисуса Христа проходит в вечность. 
Человек автоматически переходит от настояшей жизни по плоти 
к вечной жизни по духу. Он ежедневно умирает миру, чтобы непре­
рьmно жить с Богом. Горячая молитва, пьшкая любовь и теплые 
слезы обратят часы и дни этого века в вечность; доброхотное 
служение и пожертвование сил ради любви к Боrу и на благо 
христовой братии обратят преходяrnее, отвергаемое время в прием­
лемое время, и пустоту - в полноту. 

Как же в таком случае можно говорить, что брат наш скончал­
ся, и начать оплакивать его смерть? Не пристойнее ли предложить 
заупокойную литургию об упокоении его души и возрадовать­
ся, что любимый наш теперь куда счастливее, чем когда бы то 
ни бьmо. 

Вознесем же хвалу Господу, Чей дух воскресения излился 
на нас. И хотя наши тела в свое время предадутся погребению, 
наши живые души не увидят мрака и тления могилы, но, напротив, 
освободившись, вечно будут с Богом, победоносно ликуя в силе 
Христа по неложным Его обетованиям. 

Январь 1973 г. 

108 



Прот. Георгий БЕНИГСЕН 

"МАЛЫЕ СЛОВА" 

В богослужениях нallllix имеется целый ряд слов, довольно 
часто повторяющихся, самостоятельных, не входящих в состав 
предложения. Как и ко многому другому, ухо так привыкает 
к ним, что они ускользают от нашего духовного внимания, 
повторяются и воспринимаются автоматически. В то же время 
в богослужебных текстах нашей Церкви все наполнено смыслом, 
ничто не _произносится ради звучания, все должно затрагивать 
наше внимание, касаться нашего рассудка, проникать в наше 
сердце. 

Всякое слово должно быть наполнено смыслом, особенно если 
оно является выражением нашей духовной жизни. Иначе, часто 
по�торяемое,. оно может превратиться в грех многословия, о 
котором в Ветхом Завете, в Притчах Соломоновых сказано : "при 
многословии не миновать греха", а в Евангелии от Матфея: "не 
говорите лишнего, как язычники; ибо они думают, что в много­
словии своем будут услышаны". Как всякий , разговор, так 
и всякая молитва может легко превратиться в многословие, 
если не будет бережного отношения к каждому слову, ясного 
сознания, что слово только тогда и оправдано, когда оно наполнено 
смыслом. 

В этих коротких заметках мы уделим особое внимание "малым 
словам", часто встречающимся в наших богослужениях. Вот 
они: "премудрость"; "премудрость, прости" ; "вонмем" ; "алли­
луйя"; "Господи помилуй"; "мир всем"; "и всех; и вся"; "святая 
святым"; "с миром изыдем" и, наконец, "аминь". В том или 
ином сочетании и контексте все эти "малые слова" часто повторя­
ются за нашими богослужениями и в наших молитвах, поэтому 
и рискуют проскользнуть нами незамеченными, не оставив следа 
в духовном нашем внимании. 

Христианство призвано к крайне бережному оmошению к 
слову. Недаром самое духоносное из всех четырех Евангелий, 
Евангелие от Иоанна, начинается великими строками откровения 

109 



о Боге : "В начале бьшо Слово, и Слово бьmо у Бога, и Слово 
бьшо Бог". Христос именуется СЛОВОМ БоЖЮ1м, через Которое 
бьmо сотворено все, существующее во вселенной. "Все через Него 
начало быть", говорится в тех же начальных строках Евангелия 
от Иоанна. 

Поэтому и "малые слова" в наIIШх богослужениях и молитвах 
существуют только для того, чтобы проникать в наше сердце, 
просвещать наш рассудок, открывать для нас тайну жизни в Боге. 
Именно в этом сознании в следующей нашей заметке мы при­
ступим к проникновению в смысл этих "малых слов" и увидим, 
что в "малости" своей, в лаконичности, они наполнены глубоким 
и для христианина важным смыслом. 

"ПРЕМУДРОСТЬ!" Часто сльШIИм это слово повторяющимся 
за богослужениями в наших храмах. Прежде всего оно призвано 
напоминать нам и свидетельствовать перед нами и перед миром, что 
все в храме совершающееся зиждится на основах Божественной 
Премудрости. "Вся премудростию сотворил еси" - "все соделал 
Ты через премудрость"' сльШIИм за каждой всенощной в так назы­
ваемом предначинательном - 103-ем - псалме Давида. В повсе­
дневной нашей жизни часто употребляем слова "ум", "разум", "рас­
судок", "интеллект", когда стараемся описать наглядную функцию 
человеческого мозга, И при этом часто изолируем эту мозговую 
функцию от полноты проявления человеческого духа. Живем 
в "рациональный" век, когда человеческий мозг достигает высоких 
пределов в науке, в теХIШке, в мысли, в искусстве. Нередко эти 
достижения лишены творческого элемента и направлены на цели 
разруIIШтельного характера. 

То ли это, что подразумевается под церковным словом "пре­
мудрость"? Частично - то, потому что человеческий разум, просве­
щенный светом Христовым, может включиться: в область глубины 
Премудрости Божественной, даже и в таком благодатном случае 
представляя собой только каплю в океане этой Премудрости. 
Здесь, по предсмертным словам великого ученого, можно ска­
зать : "я знаю только то, что ничего не знаю". 

Божественная Премудрость является основой всякого твор­
ческого начала в этом мире. Все, что в нее не входит, от нее не 
питается, ею не просвещается - сознательно или бессознательно -

110 



отталкивается от подлинного знания, становится жертвой разруши­
тельной силы. Так как в мире все поляризуется, Премудрости 
Божией может проrnвостоять только абсолютная глупость. 
Дьявольская глупость, без-умие. То безумие, о котором царь 
и пророк Давид сказал: "рече безумец в сердце своем: несть 
Бог". Сказал безумный в сердце своем: Бога нет!  

Вот почему Церковь так часто повторяет слово "ПРЕМУД­
ЮСТЬ". Прежде всего она напоминает нам, что подлинная 
премудрость присуща только Богу, что к этой Божественной 
Премудрости человек может приближаться только в меру своего 
духовного просвещения, которое обретается через Церковь 
и в Церкви. Что приближение к Премудрости Божественной 
обуславливается подлинным смирением, сознанием своей малости 
- умственной, духовной - перед величием Бога. И еще: Церковь 
этим ут:верждает, что в ней, как в Теле Христовом - едином, святом, 
соборном и апостольском - хранится и раздается единственная 
подлинная премудрость. 

ПРЕМУДРОСТЬ, ПРОСТИ! Мы уже размьшmяли над сло­
вом "ПРЕМУДРОСТЬ", которое, в малости своей, содержит 
глубочайший смысл. К этому слову за богослужениями нередко 
прибавляется слово "ПРОСТИ". В основном своем смысле является 
оно призьmом к молящимся и напоминанием о том, чтобы стояли 
прямо, в том физическом положении, которое способствует 
внимательности и свидетельствует о благоговении молящегося 
перед Тем, Кому Он молится - перед Богом. Иногда, может быть, 
нелегко и даже утомительно долго стоять прямо, но сама утоми­
тельность является нашей жертвой Богу за богослужением и при 
молитве, а потому и она, утомительность эта, освящена и благодатна. 
Но напоминание "ПРОСТИ!" не исчерпьmается только внеlIШИм, 
физическим его содержанием. Несомненно, что это славянское 
слово происходит от "простой". Оно призывает нас и к внутренней 
"прямосrn", простоте, собранности. Как поется в Херувимской 
песни за литургией: "всякое ньше житейское отложим попече­
ние". Освободимся на время богослужения от всякого внеПП1его, 
житейского балласта, который часто с таким успехом рассеивает 
наше внимание, отвлекает наш ум от великого акта священнодей· 
ствия. Это "житейское попечение", суетливость наша, рассеянность 

1 1 1  



должны бьпь оставлены за дверями храма, а в храме все должно 
быть направлено на одну цель: на прославление Господа и на 
погружение в полноту тайны нашего общения с Ним. 

Простота вообще является одной из основных предпосьшок 
духовной жизни. Недаром великий оптинский старец любил 
говорить: "Где просто, там ангелов со-сто". Так и здесь, в храме, 
где стоим лицом к лицу с неизреченной Премудростью Божией, рас­
крьmающейся нам в богослужении, хорошо облечь сердце, мысль 
и даже плоть в ПРОСТОТУ, святую простоту, в которой больше не 
остается преград, перегородок между нами и Богом. 

Вот поэтому даже и первоначальное значение слова "ПРОСТИ" -
стойте прямо, стойте внимательно, смирно - значительно и важно. 
Призьmает оно к известному духовно-физическому строю в нашем 
поведении в храме. Всякое богослужение есть наше движение, 
движение всей Церкви к Богу. В этом движении уподобляемся мы 
духовному воинству. "Иже херувимы тайно образующе", а херуви-
11.,fОВ и ангелов именует Церковь "небесным воинством". В воинстве 
же необходим порядок, строй, в котором в данном случае объеди­
няется физическое наше естество с естеством духовным. 

Поэтому, участвуя в богослужении, будем трезвиться, под­
тягиваться, приводить себя в то состояние физической собран­
ности, которое открьmает пути собранности и трезвенности 
духовной. "Премудрость, прости!". 

Время от времени за богослужениями нашими раздается 
слово "ВОНМЕМ!" Это - повелительная форма глагола "вни­
мать" . По-русски мы сказали бы: "будем внимательны !" - "будем 
внимать!" Еще одно "малое слово", неоднократно повторяющееся 
в храме и легко ускользающее от нашего внимания. Не стран­
но ли :  призьm ко вниманию и тот ускользает от нашего 
внимания. Малое слово, но с большим и ответственным содер­
жанием. 

Внимательность - одно из важных качеств даже в повсед­
невной нашей жизни. С детства приучают нас к внимательности -
родители, учителя, руководители. А внимательность не всегда 
дается легко - ум наш склонен к рассеянности, к забьmчивости -
трудно заставить себя быть внимательным. Церковь сознает эту 
нашу слабость, поэтому то и дело говорит нам : "ВОНМЕМ", будем 

--Знимать и будем внимательны. 

1 1 2  



Будем внимать, значит - будем собирать, напрягать, настраивать 
наш ум, нашу память на то, чrо слышим. Еще важнее: будем настраи­
вать наше сердце, чтобы ничто не проходИЛо мимо него из того, чrо 
совершается в храме. Внимать - значит слушать и слышать, смотреть 
и видеть. Внимать - значит уметь молчать, иначе ведь не услыllШшь 
голоса, говорящего тебе и с тобой. Внимать - значит разгружать 
себя и освобождать от воспоминаний, от суетящихся в уме мыслей, 
от забот, от "житейских попечений". Внимать - значит открыть 
свой ум, свою душу, свое сердце для тех лучей премудрости, 
которые льются на нас от Света Разума, от Соmща Правды, от 
Христа. 

И - "бьпь внимательным". Ко всему, во что наслюбовно погру­
жает Церковь, но - и друг к другу, к ближнему, к его нуждам, 
чrобы действительно "едиными усты и единым сердцем" славить 
Бога во Святой Троице. Сказал Христос :  "где двое или трое 
соберутся во имя Мое, там и Я посреди их". Но Он может быть 
"посреди их", посреди Своей Церкви только в том случае, если 
эти "двое или трое", если вся Церковь связаны Союзом Любви, 
основой которого является союз ВНИМАНИЯ. 

Это слово "ВОНМЕМ" хорошо помнить и духовно повторять 
на всех путях жизни. Глядя на красоту Божьего мира, Божьего 
творения, общаясь с людьми, занимаясь любым делом, которое 
ведь вручено нам Богом, хорошо говорить себе : "ВОНМЕМ". Как 
много зла, обиды, раздражения, вражды, неправды начнет исчезать 
из нашей жизни, из наших отношений с людьми, если вынесем это 
церковное слово из стен храма и как фонарем, как факелом будем 
освещать им всякий наш шаг, всякое наше движение, всякую нашу 
встречу. 

Совсем маленькое слово "АМИНЬ". Так часто повторяется 
оно за богослужениями, да и в личной нашей молитве. Обыкно­
венно этим словом заканчиваются молитвы или важные тексты 
религиозного содержания, и звучит оно, как печать, которой 
запечатьmается, запечатлевается все имеющее особенную важность. 
Так оно и есть. Слово "аминь" древнееврейского происхождения, 
одно из коренных его значений "заслуживать доверия". Другие 
значения: "истинно так", "пусть будет так", "быть посему". В Ветхом 
Завете, в книге Второзакония, пророк Моисей заповедует народу 

1 13 



Израилеву устроение жертвенника и порядок приношения 
жертв, послушание Богу и поДЧШiение Ему : "в день сей ты сделался 
народом Господа Бога твоего". В ответ на громогласные слова 
пророка, отвергающие всякое нечестие и неправду, народ много­
кратно возглашает и говорит: "Аминь". А в последних строках 
последней книги Нового Завета, Апокалипсиса или Откровения 
Святого Иоанна Богослова, сказано: "Свидетельствующий сие 
говорит: ей, гряду скоро ! Аминь". 

Так в Ветхом Завете слово "аминь" употреблялось, чтобы дать 
согласие заключенной клятве, тем самым принимая все ее послед­
ствия ; чтобы свидетельствовать о согласии с добрым пожеланием 
или с молитвой славословия, в каковом случае "аминь" часто 
повторялось дважды: "аминь, аминь". В Новом Завете это слово 
применяется еще чаще. В христианской Церкви верующие, даже 
говорившие по-гречески, стали употреблять древнееврейское 
слово "аминь" в конце священником произносимых евхари­
стических молитв. Но и частные молитвы и славословия ранних 
христиан; как и христиан нам современнь1х, заканчиваются этим же 
словом. Христос употреблял это слово в начале особенно важных 
свидетельств : "истинно, истинно говорю вам" - "аминь, аминь, глаго­
лю вам". Этим Он дал слову "аминь" особое новое значение, неиз­
вестное в ветхозаветной раввинской литературе, словом этим 
утверждая абсолютную правдивость и истинность того, что Он 
говорил, и укрепляя это весом Своего Божественного авторитета. 
Даже и Сам Христос в Новом Завете назьmается "Аминь", Вер­
ный. Как сказано в послании апостола Павла к Коринфянам: "все 
обетования БоЖШI в Нем (во Христе) "да" и в Нем "Аминь" - в 
славу Божию, через нас". 

Так, произнося слово "аминь", мы отдаем себя Богу, пре­
даемся в Его волю. Как Он подписал Новый Свой Завет с чело­
веком Своей на Кресте пролитой Кровью, так мы принимаем 
от Него этот Новый Завет, новый договор Бога с человеком и 
утверждаем нашу верность Ему и преданность огненным словом 
веры: аминь ! 

В псалмах Давида часто появляется хвалебное слово "АJШИ­
ЛУЙЯ". Помимо псалмов его можно найти в Священном Писании 
лишь дважды. В книге Товита в Ветхом Завете, в пророческом 

114 



видении нового небесного Иерусалима, сказано : "на всех улицах 
его будет раздаваться: аллилуйя". И затем в Откровении Святого 
Иоанна Богослова, в последней книге Нового Завета, в видении 
нового, преображенного вечного мира, Богослов "услышал на 
небе громкий голос как бы многочисленного народа, который 
говорил : аллилуйя! спасение и слава, и честь и сила Господу 
нашему". И продолжает раздаваться это аллилуйя из уст святых 
и праведников, поклоняющихся Престолу Вседержителя. 

Слово АЛЛИЛУЙЯ, так часто появляющееся в песнопениях и 
молитвословиях нашей Церкви, древнееврейского происхожде­
ния. Последняя его буква "Я" представляет собой сокращенное 
"Яхве" или Иегова, ветхозаветное Имя Божие. Предшествующая 
часть слова значит "хвалите", таким образом все слово АЛЛИЛУЙЯ 
значит :ХВАЛИТЕ БОГ А, ХВАЛИТЕ ГОСПОДА. Христианская 
Церковь рано включила это хвалебное слово в свои литургические 
тексты. Оно стало выражением радости и торжества, гимном 
побеждающей веры. У нас оно входит во все богослужения, вклю­
чая покаянные великопостные и заупокойные. ВсЯ жизнь Церкви 
строится на незыблемой вере в Воскресение Христово, а поэтому и 
на чаянии общего воскресения из мертвых. Даже в отношении 
Церкви к смерти царит радость ожидания предстоящей встречи с 
Христом и вечной жизни в Царстве Божием. 

За божественной литургией "аллилуйя" поется перед чтением 
Евангелия, им заканчивается перенесение Даров с жертвенника 
на Престол - Херувимская песнь. Поется оно после причастия 
и в конце литургии. Многократно сльшшм его за всенощным 
бдением. Таким образом, оно пронизьmает наши богослужения и 
выражает собой, в краткой своей форме, то, чему все богослужения 
посвящены, - хвалу Богу. 

Вот и еще одно "малое слово", которое тоже не всегда задер­
живает на себе наше внимание. Содержание же его настолько 
неисчерпаемо, что им будут хвалить Бога праведники тогда, когда 
будет Новое Небо и Новая Земля, в вечном Царствии Божием. 
Поэтому и здесь, в Церкви нашей, которую святой праведньIЙ 
отец Иоанн КроЮIIТадтский назьmал "небом на земле", уместно 
этому единословному славословию золотой нитью пронизывать 
нашу человеческую хвалу Богу. Ибо нет у нас более совершенной 

1 15 



возможности утверждать божественное господство над миром 
и над человечеством, чем хвалить и прославлять Его, воспевать 
Ему хвалу - нашему Царю и Владыке. 

"ГОСПОДИ ПОМИЛУЙ". Как часто эти два слова звучат в 
наших храмах, да и в личных наших молитвах. В ектениях -
молитвословиях, состоящих из ряда коротких прошений, каждое 
из которых сопровождается словами "Господи помилуй". За 
вечерIЩМИ богослужениями и на чтении часов, когда "Господи 
помилуй" повторяется то три раза, то двенадцать, а то и сорок 
раз. Удивительно написанное русским композитором Львовским 
многократное "Господи помилуй" на Воздвижение Креста, так 
всеми нами любимое. И многое множество других служб, в 
которых "Господи помилуй" звучит многократно, настойчиво, 
покаянно . . .  

Пусть не смущает нас частота повторения некоторых кратких 
молитвословий, в особенности молитвы "Господи помилуй". Задача 
этой многократности - пропитать ими наше сердце, наш ум, нашу 
душу. Целью повторения является сосредотачивание нашего внима­
ния на молитвенной теме, которую Церковь считает особенно важной 
для нашего духовного роста. Многократность, как лейтмотив в 
музыке, пронизьmает наше сознание, нашу память, остается с нами 
надолго, уходит с нами из храма в повседневную жизнь. 

"Господи помилуй". Два слова. Но сколько в них глубокого 
содержания. Прежде всего, именуя Бога Господом, утверждаем Его 
владычество над миром, над людьми, и - главное - надо мной, над 
тем, кто произносит зто слово. "Господь" значит господин, владыка. 
Потому мы и называемся "рабами" Божиими. В этом названии нет 
ничего обидного, как готовы подозревать некоторые борцы против 
Бога. Рабство само по себе явление отрицательное, так как оно 
лишает человека его первозданного дара - дара свободы. Так как 
этот дар дан человеку Богом, и только в Боге человек может 
обрести полноту свободы, то рабство Богу и есть это обретение 
своей совершенной свободы в Боге. 

Рабство н а ш е  Богу далеко от совершенства. КаждЫй день, 
каждый час жизни нашей убегаем мы от этого блаженного рабства. 
Убегаем туда, где нет ни света, ни любви, ни радости, ни жизни, 
которые только и можно обрести в Боге. Убегаем от совершенной 

1 16 



радости в бездоmюе горе. Просьmаемся духовно, приходим в 
себя, начинаем понимать, что некуда бежать от Бога, разве что 
в смерть. Как сказал пророк Давид: "Куда пойду от духа Твоего, и 
от лица Твоего куда убегу?" Возвращаемся к Богу - кто из 
мгновенного ухода, кто из многолетнего отсутствия. И чтобы снова 
восстановить постоянно утрачиваемое свое сьшовье Ему рабство, 
просим прощения: помилуй, помилуй. 

Вот она - малая, короткая молитва, которою можно молиться 
везде и всегда: "Господи, помилуй". Хорошо ее ценить, хранить, 
взращивать. Эти словесные четки, которые связьmают наши руки 
с десницей Господней. 

Слово "мир" бьmо формой приветствия у древних народов. 
Римляне говорили при встрече "паке", а израильтяне и до сих пор 
приветствуют друг друга словом "шалом". Это приветствие упо­
треблялось и во ДЮI земной жизни Спасителя. Древнееврейское 
слово "шалом" многогранно по своему смыслу, и новозаветным 
переводчикам его припuюсь испытать немало затруднений, пока 
они не остановились на греческом слове "ирини". Помимо своего 
прямого смысла это слово "шалом" содержит в себе ряд нюансов, 
например: "быть полноценным, здоровым, неповрежденным". Основ­
ное его значение динамично. Оно значит "жить хорошо" - в благо­
получии, достатке, здоровье и так далее. Все это понималось как в 
матерьяпьном, так и в духовном смысле, в порядке личном и 
общественном. В переносном смысле это слово "шалом" означало 
добрые отношения между разными люцьми, семьями и народами, 
между мужем и женой, межцу человеком и Богом. Поэтому 
антонимом, противоположением этого слова не обязательно 
бьmа "война", но скорее все, что могло нарушить или уничтожить 
индивидуальное благополучие или добрые общественные отноше­
ния. В этом широком смысле слово "мир", "шалом" обозначало 
особый дар, который Иегова, Бог даровал Израилю ради Своего с 
Ним завета, договора, потому что совсем особым образом это 
слово выражалось в священническом благословении. 

Именно в этом смысле это слово-приветствие употреблялось 
Спасителем. Им Он приветствовал апостолов, как об этом повеству­
ется в Евангелии от Иоанна: "в первый день недели (по воскресении 
Христа из мертвых) . . .  пришел Иисус, и стал посреди (учеников 

1 17 



Своих) и говорил им: мир вам!" И затем: "Иисус сказал им вторично: 
мир вам! как послал Меня Отец, так и Я посьmаю вас". И зто 
не просто формальное приветствие, как часто случается в нашем 
человеческом обиходе : Христос совершенно реально облекает Своих 
учеников в мир, зная, что предстоит им пройти сквозь бездну 
вражды, преследований и через мученическую смерть. 

Это тот мир, о котором в посланиях апостола Павла говорится, 
что он не от мира сего, что он - один из плодов Святого Духа. Что 
он, этот мир - от Христа, ибо "Он есть мир наш". 

Вот почему за богослужениями нашей Церкви епископы и 
священники так часто и многократно благословляют народ Божий 
крестным знамением и словами : "мир всем!" Вот где вся глубина 
значения этих слов, смысл которых в том, чтобы нас напитать, 
наполнить тем миром, который никто не может отнять от нас -
миром Христовым. 

За божественной литургией, после пресуществления Святых 
Даров, Церковь просит Бога, чтобы Он "помянул", включил 
в Свою Божественную память о мире и человеке, "всех усопших о 
надежде воскресения для вечной жизни", "все пресвитерство" -
священство, вселенную, Свою Святую Соборную и Апостольскую 
Церковь, всех, кто пребывает "в чистоте и честнем жительстве", 
страну и власти, правящего епископа, и - как поет хор, закан­
чивая эту евхаристическую молитву поминовения, "и всех, и вся". 
И всех, и все. 

Это "и всех, и вся" тоже можно причислить к тем "малым 
словам", которые слушаем, а не сльШIИм - ускользают они от 
полноты нашего внимания. А они, особенно в контексте только 
что принесенной Церковью Бескровной Евхаристической Жертвы 
Тела и Крови Христовых, полны глубокого значения. 

Принося евхаристическую нашу жертву Богу, Церковь 
устами священника, поднимающего ввысь Чашу с вином и Дискос 
с хлебом, говорит: "Твоя от Твоих Тебе приносяще - о всех и 
за вся". Бескровная Жертва приносится не за индивидуальное 
благополучие, будь оно даже благополучием духовным, а за весь 
мир, за всю вселенную, за все человечество. Бескровная Жертва 
в глубине своего смысла к о с м  и ч на ,  ибо Святой Дух, сходя 
на наши дары Богу, превращает их в Святые Дары Бога нам, и в 

1 1 8  



этот акт реального чуда включается все Божие творение, весь 
мир, все человечество, все его поколения - бывшие, настоящие и 
будущие. 

В этом - великая сила и благодать, дарованная Богом 
Церкви. Церковь - это активная, динамическая, действенная 
Божественная энергия, постоянно врьmающаяся в этот мир, чтобы 
его преображать, освящать, облагораживать, обожествлять, гото­
вить его к второму пришествию в мир Христа, к последнему 
и страшному суду, к общему воскресению из мертвых. Вот в 
чем наше членство в Церкви:  в том, чтобы быть активными 
проводниками этой благодати, сотрудниками Божиими в Его 
жажде спасти мир и человека. Отсюда и название самого цент­
рального богослужения нашей Церкви. "Литургия" по-гречески 
значит "общее дело". Именно таковым для каждого из нас должно 
быть дело спасения каждого человека. Все мы связаны "общей 
порукой добра" в этом мире, в котором, по словам Достоевского, 
всяк;ий, перед всеми, во всем и за все виноват, то есть ответственен. 
Какое в этом обетование, какая, действительно, "круговая порука 
добра". Потому что если я за всех ответственен, то ведь и за меня 
ответственны ВСЕ. И больше не должна пугать меня мысль народной 
мудрости "один в поле не воин". 

Вот почему "и всех, и вся", "и всех, и всё". Потому что силой 
и нашей молитвы, особенно молитвы евхаристической, "все" и 
"всё" включены в поток Божественной благодати, несущийся, 
стремящийся, текущий в вечное Божие Царство. 

Перед причащением Святых Таин Тела и Крови Христовых, 
свящеШIИК в алтаре, стоя у Престола, поднимает ввысь Святой 
Агнец, Хлеб бескровной Жертвы, ставший благодатью Святого 
Духа, Телом Христовым. При этом произносит он два . слова : 
"Святая - святым". Звучат эти слова тайной, которая несомненно 
заключена в них, но никакая тайна не должна быть лишена 
внутреннего смысла, который тоже, несомненно, пронизывает 
эти слова. Эти два "малых слова". 

Апостол Петр, в первом своем соборном послании, говорит 
юной еще христианской Церкви : "вы - род избранный, царственное 
священство, народ святой, . . . народ Божий". Вот как апостол 
описьmает членов ранней Церкви, а вместе с ними - и всех нас. 

1 1 9  



Несомнеmю, что среди этих ранних христиан бьmи не только 
святые, но и греunшки. Мало ли их среди нас, включая нас 
самих? А апостол назьmает всех их - и всех нас - избранным 
родом, царственным священством, народом святым, народом 
Божиим. Этим определяется норма отношения Бога и Церкви к 
человеку, к церковному народу. В таинстве крещения каждый 
человек получает абсолютный залог святости. Из купели кре­
щения человек выходит святым : благодатью Святого Духа 
с души его смыт всякий грех, всякая неправда, всякая нечистота. 
Святость его запечатлевается миропомазанием. Так человеку, 
только что крещенному, дается совершенный потенциал святости, 
который Церковь продолжает признавать за ним в течение всей 
его жизни. 

Ответственность за сохранение этого дара, этого потенциала 
святости лежит уже не на Церкви, а на человеческой совести, на 
отношении человека к дару свободной воли, вольного выбора 
между добром и злом. Святость теряется, растрачивается на 
путях и перепутьях жизни, но и восстанавливается, обновляется 
в таинствах исповеди и причастия. А Церковь остается верна 
своей исконной оценке : продолжает она видеть в нас "избранный 
род, царское священство,  народ святой, народ Божий". И не 
только священство, но и всех своих членов облекает великим 
даром священнодействия. По православному учению, великое 
таинство евхарисnm совершается не только священником, но 
всей Церковью, всем "царским священством", всем "народом 
Божиим". 

Поэтому, подымая ввысь Святой Агнец, Тело Христово, являя 
Его всей Церкви, священник говорит: "Святая - святым". "Свя­
тая" - это то, что в этот момент держит он в своих руках - Святые 
Дары. "Святым" - значит, что Святые Дары предназначены для всех 
нас, для всех членов Церкви, в глазах которой все мы - святы, все 
мы - народ святой, народ Божий. А мы, в полном и смиренном 
сознании своей греховности и не достоинства, отвечаем : "Един 
Свят, Един Господь - Иисус Христос". 

В конце божественной литургии, после причастия и благо­
дарения за Святые Дары, священник поворачивается лицом к 
народу и, выходя из алтаря, говорит : "С миром изыдем". Надо 

120 



думать, что в раШiей Церкви этими словами отмечался конец 
богослужения и все молящиеся приглашались расходиться по 
домам "с миром". 

Слово "мир" так часто появляется в молитвах Церкви. 
Церковь - великая поборшща мира. Мир возвестили ей ангелы 
в рождественскую ночь, певпmе : "Слава в вышних Богу, и на 
земле мир". О мире ей многократно говорил Христос : "Мир 
оставляю вам, мир Мой даю вам: не так как мир дает, Я даю 
вам". К миру призывает Церковь, начиная божествеЮIУЮ литурrию 
и другие богослужения великой или мирной ектеньей: "Миром 
Господу помолимся". Лев Николаевич Толстой в романе "Война 
и мир" неправильно толкует эти слова, понимая под ними мир как 
человеческую общину. Значат они, на самом деле, - помолимся 
Господу в мире, в мирном духе. "О свьшmем мире" - о том 
мире, который дает не мир, не мирные переговоры и договоры, а 
который Он - Христос дает нам. Но и "о мире всеrо мира", потому 
что ничто так не затемняет радость церковную, как бушующая в 
этом мире вражда. 

Но это не тот мир, который можно просто противоположить 
войне. Политики, так щедро употребляющие слово "мир", а часто 
и злоупотребляющие им, не всегда сознают, что самыми мирны­
ми местами на нашей планете являются кладбища, а не столы 
конференций, за которыми слово "мир" склоняется во всех 
падежах. Мир, о котором говорит Церковь, которым она напут­
ствует уходящих в мир от литургии своих членов, иной. Его никто 
не может отнять, он может наполнять сердце и душу в условиях 
фронта, войны, восстаний, бед, катастроф. Это мир внутреннего 
состояния. Совсем не индивидуальный, не персональный. А тот, о 
котором преподобный Серафим Саровский сказал: "стяжи 
в себе мирный дух, и тысячи вокруг тебя спасутся". Значит 
мир, который не может сосредотачиваться, заключаться только 
во мне, но через меня непремеЮiо распространится, растечется 
по "тысячам" других сердец, как об этом свидетельствует препо­
добный Серафим. 

Вот к какому миру призьmает священник молящихся, 
напутствуя их на житейскую повседневность, к которой они 
уходят из храма. В раШiей Церкви существовала несомненная 

121 



духовная "ненасытность". Не хотелось так быстро покидать 
Церковь, уходить с этого "неба на земле". Поэтому на свя­
щеннические: "с миром изьщем" отвечает народ: "О имени 
ГоспоДIШ" - с именем Божиим, во имя Божие. И священник 
удовлетворял это желание, заканчивая своеобразный диалог 
свой с народом словами: "Господу помолимся", и читал послед­
нюю, "заамвонную" молитву о Церкви, о людях, о мире . . . 

122 



Материалы по истории русской куль'I)'ры 

ПИСЬМА С. Н. БУЛГАКОВА К М.К. МОРОЗОВОЙ* 

Публикуемые IШже rmсьма освещают деятельность религиозно­
философского издательства "Путь", основанного в 1910 г. видными 
деятелями московского религиозно-философского общества на 
средства Маргариты Кирилловны Морозовой (1873-1958). М.К. Мо­
розова, урожденная Мамонтова, бьmа вдовой рано умершего 
промьшmенника-миллионера Михаила Абрамовича Морозова (1870 
-1903) , по образоваIШю историка, страстного коллекционера совре­
менной живописи. Маргарита Кирилловна бьmа пианисткой, ученицей 
А. Скрябина, после смерти мужа занимала видное положение среди 
московской интеллигенции, субсидировала ряд периодических 
изданий : журнал кн. Е.Н. Трубецкого "Московский еженедель­
ник"; издательство и журнал "Мусагет" А. Белого, издательство 
"Путь". В своих поздних воспоминаниях "Начало века" А. Белый 
оставил несколько уничижительный портрет М.К. Морозовой, 
которая, по его мнению, "будучи совершенно беспомощной, не умела 
разобраться ни в одном из идейных течений", " . . .  она Приглашала не 
соединимые, вне ее даже не встречавшиеся элементы". Эти "Моро­
зовские собрания" П.А. БурьШIКин считает, напротив, "крупным 
московским достижением; в развитии философской и отчасти 
религиозной мысли в Москве они сьП'рали весьма значительную 
роль". (Москва купеческая, Нью-Йорк, 195 1 ,  стр. 293) . 

Издательство "Путь" бьmо создано в противовес как рацио­
налистическому идеализму неокантианцев, так и эзотерической 
метафизике символизма (что, может быть, и объЯ:сняет суровый 
отзьm Белого) и знаменовало собой поворот в сторону положитель­
ного христианского миросозерцания. М.К. Морозова возглавляла 
издательство "при ближайшем участии" Н.А. Бердяева (до 19 13  г.) , 
С.Н. Булгакова, Г.А. Рачинского, кн. Е.Н. Трубецкого и В. Ф. Эрна . 

. * Публикация и примечания И.А. Струве. 

123 



Из печатаемых ниже писем выясняется, что главным двигателем 
издательства бьm С.Н. Булгаков. Издававшиеся книги распределя­
лись по четырем отделам: оригинальные произведения; монографии 
о русских мыслителях (их выIШiо три: о А.Хомякове И.Бердяева, о 
Г. Сковороде Вл. Эрна, о А. Козлове С. Аскольдова) ; сборники 
статей (вышло только два: о Вл. Соловьеве и о религии Льва 
Толстого) ; переводы. 

Война притормозила деятельность издательства, а революция 
положила ему конец. Эрн и Трубецкой в эти годы умерли, Бердяев 
и Булгаков бьmи высланы на Запад, и только старейший из пяти 
сотрудников, Г.А. Рачинский, остался в России, где и умер 86 лет 
накануне Второй мировой войны. Всех пережила издательница 
М. К. Морозова, скончавшаяся в Москве в 1958 г. 

По своему направлению издательство "Путь" следует считать 
прямым предшественником созданного в 1924 г. в Берлине религи­
озно-философского издательства YМCA-Press. 

1 

31 марта 1911 

Глубокоуважаемая Маргарита КирИJШовна! 

Одновременно с этим письмом Вы получите и письмо от кн. 
Евг. Ник.1 и измененный им текст. Как я и опасался, выработать 
общее pronunciamento нам не удалось, причем здесь сказались 
неудобства нашей разноместности: если бы мы все бьmи вместе, 
нащупать различие оттенков можно бьmо бы уже в стадии пред­
варительного обсуждения. Обсудив положение, мы, т. е. В. Ф.,2 

Н. А.3 и я,4 единогласно постановили, конечно, при условии, если 
Вы, а также и Гр. Ал. 5 к нам присоединитесь, принять текст Евг. 
Ник., с тем лишь изменением, что нам кажется предпочтительнее 
совсем исЮiючить место о сборнике, посвященном православию, 
ибо из теперешнего текста необходимость этого напоминания не 
вытекает, а без этой необходимости раньше времени об этом не 
следует говорить. Кроме того, мы предполагаем изменить заголо-

124 



вок: вместо "От изд-ва "Путь" просто поставить: Предисловие, или 
даже совсем ничего не ставить. Будем ждать Вашего отзыва по этим 
вопросам, а пока на всякий случай попросим С. М[ ихайлов )ну6 
отдать в набор полученный текст. Гр. Ал-чу он будет показан по его 
приезде сюда, который состоится, по его письму ко мне, 2-го 
апреля. Евг. Ник-чу я напишу об этом тоже, вероятно, сегодня же. 
По сведениям С. М-ны нам, очевидно, так и не удастся выпустить 
Соловьевский сборник до Пасхи, но на всякий случай лучше, если 
Вы известите Путь о своем согласии или несогласии телеграммой, 
причем, в последнем случае, мы совершеюю готовы идrи на то, 
чтобы сборник вьnnел с одним формальным предисловием. 7 

С Л. М. Лопатиным8 я, вместе с Н. А" имел разговор в Пути, 
причем мы просмотрели весь его сборник, и он указал места, необхо­
димо требующие перепечатки. Так как подклейка страшщ слишком 
изуродует книгу, то мы склоняемся к перепечатке отдельных 
текстов (числом до 6) с тем, чтобы ликвидировать эту историю. 
Разговор наш происходил вполне миролюбиво. Здоровье В. Ф" по 
отзыву доктора, которому он показался только теперь, оч[ень] 
неважно. К счастью, он получил командировку и уезжает заграшщу. 
Я думаю, что и приключение с Лопатинской книгой, помимо его 
корректорской неопытности, имеет причиной болезнь. Не могу без 
боли сердца об этом думать. Сус. Мих. радеет делу издательства как 
всегда и образует теперь деловой центр. Я провел себе телефон 
и имею возможность сноситься с нею по всем делам не только 
лично, но и по телефону. До свидания! Поздравляю Вас с наступа­
ющим праздником и крепко жму Вам руку. 

Ваш С.  Булгаков 

п 

Глубокоуважаемая Маргарита Кирилловна ! 

Крым, cr. Кореиэ. 
23. VI. 1 1  

Вы, конечно, уже прочли "письмо в редакцию" Рус. Вед. 1 о т  
21 июня некоего Павла Попова (очевидно, псевдоним) , касающееся 

125 



библиографии в Соловьевском сборнике и заключающее в себе 
тонко рассчитанный и попадающий в цель удар по Пути. Единст­
венный способ, которым Русские Ведомости считают нужным 
знакомить своих читателей с Путем, это выходки Козловского, 
бравада новоявленного "Философа" (в том же номере, - ведь не 
может быть это Яковенко?2 ) и это открытое письмо. Так или 
иначе, но я испьпал, читая eto, наибольшую боль за Путь, чем от 
всех до сих пор случавumхся злоключений, и не могу объяснить 
эту вообще говоря непростительную ошибку Эрна только его 
болезнью, в которой он составлял свою библиографию, но и при 
этом остается непонятным, как это пpoизoIIDio. За библиографию 
я и вообще не бьm спокоен, п. ч. мне уже указьmали на ошибки 
в ней, но менее одИозного характера. Как мне ни жаль волновать 
Вл. Фр., я не счел возможнь1м скрыть от него этого письма (ведь он 
может узнать его и помимо) и немедленно послал ему вырезку 
и спрапm:ваю, можно ли как-нибудь здесь ответить или нет, прося 
сообщить мне о своих предположениях и не предпринимать само­
стоятельных шагов. Боюсь, что ответить здесь нечего и останется 
лишь расписаться в получении. В первый раз я порадовался, что 
не осуществилось наше торжественное pronunciamento к этому 
сборнику, и я тоже стал думать, что лучше нам держаться поскром­
ней и по одежке протягивать ножки. Главное наше несчастие, 
конечно, столько же личное, сколько историческое, что у нас так 
мало реальных рабочих сил, и, при необходИмости расширять 
издательство, дефекты торопливости и небрежности будут не­
избежны, как это показал уже опыт. Надо учиться у этого опыта. 
Но из этого, конечно, не следует, чтобы можно бьmо раскисать 
и ослаблять энергию. Будем делать то, что мы можем, и больше 
с нас не спросится. 

Я живу здесь спокойно. Занимаюсь понемногу, хотя работа 
идет медленнее, чем бы я того желал. Виделся уже с о. С .  Щуки­
ным, 3 который отказьmался написать о Толстом,4 - мало это 
его занимает, вообще же, конечно, может быть нам полезен. О сбор­
нике его статей я с ним пока не говорил. Заботит меня толстовский 
сборник, - мало будет в нем статей и, конечно, запоздает выходом. 
Ввиду такого положения я начинаю задумьmаться, не пригласить 
ли нам в этот сборник еще В. В. Розанова?5 Конечно, по многим 

126 



мотивам это нежелательно, но он даст интересную статью, возможно 
для нас и подходящую. Конечно, с обращением к нему можно не 
торопиться, пока не выяснится, чrо мы уже имеем. Каково Ваше 
мнение на этот счет? Крепко жму Вам руку. Всего доброго. 

Ваш С. Булгаков 

ш 

Кореиз. 
3 августа 1 1  

Многоуважаемая Маргарита Кирилловна ! 

Я получил Ваше письмо, которое произвело на меня очень 
бодрящее и радостное впечатление. В конце концов, жизненнь1е 
толчки заставляют больше узнавать и себя, и других, и этим 
отчасти выкупаются. Я послал Вам еще одно письмо, очевидно, 
до Вас так и не дошедшее, судя по тому, чrо я не имел на него 
ответа, - относительно приглашения Аскольдова1 в Толстовский 
сборник, на каковую мысль навел меня недавно видевшийся с ним 
Волжский. 2 Ввиду позднего времени я на свой страх пригласил 
его, - у нас статей мало, а он человек во всяком случае близкого 
направления и у нас уже числится как биограф Козлова. Сделал 
же это я в заботах о Толст. сборнике, статей для которого 
мало (впрочем, за последнее время я опять вынудил обещание 
у Зеньковского,3 а Эрн вынуждает у Ельчан.4) .  На Розанове я не 
настаиваю, п. ч. мне и самому бьmа сомнительна эта комбинация. 
Надо бьmо бы ее во всяком случае долго обсуждать прежде чем 
принять. Но срок выхода сборника, очевидно, придется отодвинуть 
на конец ноября, п. ч. к сентябрю не будет готова ни одна статья, 
кроме ранее написанной Евг. Ник-ча. И отодвинув срок мы, б.м., и 
получили статьи от всех приrлашеннь�х. Инцидент с библиографией 
сейчас может считаться законченнь1м. В. Ф. прислал и мне копию 
своего предполагаемого ответа, который я тоже признаю невоз­
можным и, кроме того, неосуществимым по внешним условиям. 

127 



Я ему уже наШ1сал об этом как Ваше, так и свое мнение, и на днях 
получил от него Ш1сьмо, в котором он, оставаясь внутренно на 
своем, устраняет свой ответ и соглашается на предложенное мною 
лаконическое оповещение о вкравшейся ошибке, которое м. б. 
напечатано на особой полоске и вклеено в сборник. Разумеет­
ся, этот вопрос мы еще обсудим осенью. По рассказу В. Ф-ча, он 
даже и не так виноват, как кажется. Но подробнее поговорим 
об этом при свидании. К огорчению, все у нас затягивается. 
Флоренский5 задерживает Зейпеля, 6 по-видимому Бердяев 
тоже задерживает, 7 в начале сезона, кажется, ничего не будет 
готово!  

С о. С .  Щукинь1м я видался не раз и как-то очень к нему 
прильнул сердцем. Я еще не успел поговорить с ним как следует 
об его сборнике; на первое мое приглашение он ответил сму­
щением и отказом, но это в его стиле, и мы еще поговорим. 
Мне очень хочется его так или иначе приблизить к Пути. 
В Москву я приеду либо 30 августа, либо 6 сентября, не позже. 
Наработал я мало, и собою недоволен, хоть и старался времени 
не терять. 

То, что Вы Шfшете о кризисе Мусагеm, 8 меня очень поразило, а 
роль здесь Б. Н-ча, как я ее понимаю, и прямо за него огорчился. 
Тут сказывается не только - увы! - русская несостоятельность в 
вьmолнении принятых обязательств всякого рода, но и более 
глубокое заблуждение: ведЬ Мусагет стал именно тем, чем он 
только и мог бьпь по духу руководителей. Я думаю, что мы не 
разнимся в личном отношении к Б. Н-чу, но я совершенно 
разделяю Ваш скепсис к устойчивости его "Путейских" настро­
ений при его впечатлительности, пример которой мы видели в 
последний приезд Мережковских, хотя я очень бьm бы рад этому 
его курсу. 

Надеюсь, что Вы будете наезжать в Москву и мы увидимся 
в начале осени, и поэтому откладЬmаю дальнейшее до личного 
свидания. Жму Вам руку и желаю мира душевного. 

Ваш С. Булгаков 

128 



N 

Кореиз. 
6 l:ПОНЯ 19 1 2  

Дорогая Маргарита Кирилловна! 

Летнее затишье, слава Богу, захватило и нас, я, по крайней 
мере, вполне наслаждаюсь этим затишьем, благодаря которому, в 
соединении с прекрасной, т. е. прохладной погодой и крымским 
воздухом, я чувствую себя совершенно оправившимся телом 
и отдохнувшим душою. К этому присоединяется и отсутствие 
интенсивной работы, п. ч. хотя и не бездельничаю, но ничего не 
пишу, а только подчитьmаю и почитьmаю. Для меня с несомнен­
ностью выяснилось уже теперь, что для статьи в философский 
сборник 1 я за лето не напишу ни строки, - все лето, которого 
половина уже прошла, уйдет на подГотовительную работу, а затем 
начнется "сезон", и до рождественских каникул писать тоже будет 
трудно. И это затрудняет для меня психологически поторапливание 
других, которые спрашивают о сроке ( оч. сомневаюсь я и в том, 
что Евг. Н. напишет в срок свою статью) . Отсюда следует, что 
раньше 2-го полугодия философского сборника нам не изготовить, а 
стоит ли вьmускать во 2-м полугодии?1 Над этим надо подумать. 
Этот сборник серьезнее, труднее и ответственнее предыдущих, и 
уже по тому одному торопиться с ним не приходится, хотя для 
изд-ва это и неблагоприятно. Однако я предпочитаю теперь же 
отдавать себе отчет в положении дела. В самом благоприятном 
случае я смогу написать статью только осенью. С.А. Цветков2 
"Русские ночи" приготовил, но работа для него оказалась тягост­
нее, чем можно бьmо думать (не позволили приводить переписчицу, 
не мог достать экз. Р. Н. и под.) . Этот опыт наводит его на печальные 
размышления относ. возможности дальнейшей работы при условии 
существования его, и потому он предполагает искать заработка, 
чтобы литературе отдавать лишь досуги. Об этом мы будем еще 
говорить осенью, но хорошо бьmо бы, если бы удалось оказать 
ему помощь в отыскании хорошего урока, который бы оставлял 
побольше досуга. - План брошюр переворачиваю в голове, но 

129 



пока малоуспепnю: нет людей! Как в пустьше ! Однако кое-что 
все-таки наметил и буду еще намечать, гл. обр" из оригинальных, о 
переводах не думал, ибо здесь важно выработать общий план. Пишет 
ли Андрей Белый? О Н. А-че нет известий.* Что происходит в 
Мусагете? Передала ли Вам С. М-на мою просьбу одолжить рукопись 
1IIмидт3 по прочтении Вами для о. Флоренского? Пожалуйста, если 
можно. Я думал и думаю и о судьбе этих рукописей, мы будем 
об этом еще говорить. Когда Вы будете в Москве и когда Гр. Ал.? 
Здоров ли он? 

Желаю Вам отдыха на лето и восстановления сил для работы 
будущего года. Крепко жму Вам руку. 

Ваш С. Булгаков 

Р. S. Получил письмо от Эрна, он благодушен. 
* Только что получил от него, - у него умерла мать. Какую 

несимпатичную статью о Когене4 написал Яковенко, он, действи­
тельно, для нас [ неразб.] 

v 

Дорогая Маргарита Кирилловна! 

Сrанция Кореиз, Ялт. у. 
23 июня 

Как поживаете и все ли у Вас благополучно? Я живу хорошо, 
если не считать мелких неприятностей (конечно, из области 
болезней) , наслаЖдаюсь крымскою природой, а, вместе с тем, все 
свободное время отдаю своей работе (впрочем, пока не писанию, 
а только обдумьшанию) . Наслаждаюсь столь редкой для меня 
возможностью спокойно и не отвлекаясь отдаваться своей работе. 
Внеnшим образом живу в полном уединении и даже почти без 
переписки. 

Сусанна Мих. (которая, очевидно, и в этом году не хочет 
покинуть своего поста и отдохнуть) переслала мне два письма, 

130 



касающиеся перевода Эриугены1 (приходится и мне в транскрипции 
своей не отставать от века !) .  Эти письма, вероятно, уже у Вас в 
руках. Оба они произвели на меня благоприятное впечатление, 
особенно потому, что приятно иметь переводчика для Эриугены, и 
притом на определенный срок. Что касается проекта lllулкарского 
относит. примечаний и параллелей, то я этот проект нахожу непрак­
тичным по невъmолнимости : здесь не на чем остановиться, нельзя же 
сюда вкатить всю патристическую, да кстати и античную литературу, 
а выбор отдельных параллелей всегда вызовет справедливый упрек 
в произвольности, да, кроме того, надо положиться на опытность и 
вкус III., кои нам неизвестны. Наконец, русская литература имеет 
отличное исследование об Эриуrене в сочинении А. Бриллиантова. 
Не думаю также, чтобы желательно бьmо теперь же поручать 
составление вступительного очерка III-мy, лучше оставить вопрос 
открытым (мой очерк, если и будет составлен, будет преследовать 
не историко-литературные, но религиозные цели). Мысль о со­
ставлении предметного указателя в виде подробного оглавления 
(которому будут соответствовать и заголовки наверху каждой 
страницы) превосходна. Вообще по письму III-ий производит на меня 
впечатление занимающегося эпохой и знакомого с литературой, 
хотя и несколько неофита. Хорошо бьmо бы, если бы можно бьшо, 
иметь пробу перевода, хотя из того материала, который уже имеется 
в портфеле IIl-гo (он ·упоминает в rшсьме о переведенных для себя 
страницах) . Но только как бы его не обидеть, - во всяком случае 
об этом надо сrшсьmаться с С.Ф. Кечектяном. Необходимо довести 
до сведения III-ro также, что перевод будет хотя и не редактиро­
ваться, но редакционно прочитьmаться мною, а потому мне надо 
знать и предполагаемую терминологию наперед. Впрочем, это 
известно, кажется, С. Ф-чу. - Таково мое впечатление от rшсем, 
однако это пока не более как впечатление, и я на нем не настаиваю. 
Но, помимо всего прочего, эта публикация соответствует и нашей 
тенденции стягивать около Пути молодые силы? Очевидно, от 
Б.П. Вышеславцева2 относит. Николая Кузанского3 ответа не 
бьшо? Всего Вам Доброго. Состоялась ли Ваша поездка по Волге? 

Е. И.4 шлет Вам поклон. Жму Вам руку. 

Ваш С. Булгаков 

1 3 1  



ПРИМЕЧАНИЯ 

Письмо l. 

1. Кн. Евгений Николаевич Трубецкой (1863-1920) , философ, публицист. 
С 1906 г. по 1910 г. издавал "Московский еженедельник" при финансовой 
поддержке М. К. Морозовой. Под маркой "Путь" опубликовал большое 
двухтомное сочинение Миросозерцание Вл. С. Соловьева, т. I, ХП +631 
стр" без даты, т. П, 4-416, Москва, 1913 (издание автора) . 

2. Владимир Францевич Эрн (1882-1917) ,  философ, публицист. В изда­
тельстве "Путь" опубликовал монографию Г. С. Сковорода, 1 722-1 794 
и сборник статей Борьба за Логос, участвовал также в сборниках о 
Соловьеве и Толстом. 

3. Николай Александрович Бердяев (1874-1948) , философ, публицист, 
опубликовал в издательстве "Путь" монографию А. С. Хомяков, 25 1 стр., 
1912 г., и книгу Филоrофия свободы. 

4. Булгаков Сергей Николаевич (1871-1944) , экономист, затем философ 
и богослов, в 191 8 г. стал священником. 1-I-1923 выслан на Запад. Как 
в ыясняется из этих писем, бьm главным двигателем издательства 
"Путь", где напечатал Очерки по истории экономических учений -
Вьш. 1, Филоrофию хозяйства, Мир как хозяйство и двухтомный 
сборник статей Два Града. Участвовал в сборниках о Соловьеве и о 
Толстом. 

5. Григорий Александрович Рачинский (1853-19 39) , философ, историк 
литературы, переводчик, автор книги Трагедия Ницше (1900) , был 
женат на Татьяне Анатольевне Мамонтовой, двоюродной сестре М.К. Мо­
розовой. Г. Рачинский бьm двоюродным братом С.А. и В. А. Рачинских, 
племянников Е. А. Баратынского. 

6. Сусанна Михайловна, фамилию установить не удалось. 
7. Речь здесь идет о книге Сборник первый. О Владимире Соловьеве - с 

которого началось издательство "Путь". 12 декабря 1910 г. С. Н. Булга­
ков писал по :этому поводу А. С. Глинке-Волжскому: "В издательстве 
постановлено издать сборник статей, посвященных В. Соловьеву, в 
память 10-летия. Сборник будет небольшой и недорогой и будет 
состоять, с одной стороны, из философских характеристик, с другой -
из характеристик личности, и, наконец, на тему вообще: "Соловьев 
и мы". Сотрудники Евг. Трубецкой, Булгаков, Бердяев, Эрн, Вяч. 
Иванов, А. Белый, А. Блок (говорят, он очень религиозно теперь 
настроен) и Вы". Сотрудничество А. Белого и А.С. Глинки-Волжского 
не состоялось. 

132 

18 декабря В. Ф. Эрн писал Вячеславу Иванову: "Предполагается, что 
он [сборник] выйдет в конце февраля. Т.е., другими словами, нужно 
бьuю бы приготовить рукописи к началу февраля. Но т. к. редактором 



сборника (по офЮJ.Иалъным, по деловым) будет Рачинский, он еще 
должен будет Вам написать". Цит. по Александр Блок. Новые матери­
алы и исследования. Книга третья. Москва, 1982, стр. 374- 175. 

8. Лопатин Лев Михайлович (1855- 1920) , близкий друг и единомыumенник 
В. С. Соловьева, философ, председатель московского психологического 
общества. Опубликовал в издательстве "Путь" большой сборник статей 
под заглавием Философские характеристики и речи. 

Письмо 2. 

1. Русские Ведомости: либеральная газета, основанная в 1863 г. И. Ф. Павло­
вым (ежедневная с 1868) . В 80-х годах стала в основном народнической, 
а с 1 905 пepeuma в руки кадетов. Закрыта в 1918 г. 

2. Яковенко Борис Валентинович (1884-1948) , философ неокантианец, 
с 1922 жил в Берлине, где издал остро критические Очерки 1Ю истории 
русской философии. 

3. Свящ Сергий Щукин (1873-1931) , род. в Великом Устюге в семье 
священника, окончил Петербургскую Духовную Академию, до револю­
ции был священником и законоучителем в Ялте, дружил с А. П. Чеховым 
'И его семьей; в 1917 был избран от Таврической епархии делегатом 
на Всероссийский Поместный Собор, в начале 20-х годов неоднократно 
арестовывался и только чудом избежал расстрела. В издательстве "Путь" 
вЬШiел его небольшой сборник статей Около Церкви, 1913, 164 стр. 
См. о нем воспоминания матери Евдокии (Мещеряковой) в "Вестнике", 
№ 122, Ш-1979, стр. 1 85- 194. Там же перепечатана одна глава из его 
книги. 

4. Сборник "О релиm:и Л. Толстого" вышел в 1912, со статьями С.Н. Бул­
гакова, В. В. Зеньковского, кн. Е. Трубецкого, В. Н. Экземплярского, 
А. Белого, Н.А. Бердяева, А. С. Волжского и Вл.Ф. Эрна. Переиздан 
в 1978 издательством YMCA-Press. 

5. Василий Васильевич Розанов (1856- 1919) , писатель, публицист, рели­
гиозньrй мыслитель. Не раз нападал на христианство с ветхозаветных 
позиций. Приглашение его в сборник о Толстом не состоялось. 

Письмо 3. 

1. Аскольдов Сергей Алексеевич (1871-1945) , философ, cьrn философа 
А. Козлова, о котором написал монографию для "Пути". В сборнике 
о Толстом участия не принял. С 1944 в эмиграции. 

2. Глинка-Волжский Александр Сергеевич (точные даты установить не 
удалось) , религиозный публицист и мыслитель, автор брошюр о 
Достоевском и о Гаршине, жил и преподавал в Самаре, близкий друг 

1 3 3  



С. Булгакова и С. Аскольдова. В сборник о Толстом дал статью под 
заглавием Около чуда. 

3. Зенъковский Василий Васильевич (1881-1962) , мыслитель, историк 
философии. В сборник о Толстом дал статью под заглавием П[Юблема 
бессмертия у Л.Н. Толстого. Готовил для "Пути" монографию о Гоголе, 
которая, в переработанном виде, вышла в издательстве YMCA-Press 
в 1958 г. 

4. Ельчанинов Александр Викторович ( 1881- 1934) , педагог, секретарь 
московского релиrnозно-философского общества, близкий цруг 
В.Ф. Эрна, с 1 921 в эмиграции, с 1926 - священник. Для "Пути" готовил 
монографию о М. М. Сперанском, которую так и не закончил. Сотруд­
ничество его в сборнике о Толстом не состоялось. См. об Ельчанинове 
нашу публикацию неизданных записей и писем в № 142 "Вестника РХД". 

5. Свящ. Павел Александрович Флоренский (1882-1943?) , философ, 
богослов, ученый. Его маrnстерская диссертация Столп и утверждение 
истины вьшmа в издательстве "Путь" в 1914 г. О. П. Флоренский готовил 
для того же издательства монографию о своем учителе, Серапионе 
Машкине (в свет тогда не ВЬШIЛа и не издана до сих пор) . 

6. Книга немецкого ученого Зейпеля Хозяйственно-этические взгляды 
отцов церкви ВЬШIЛа в 1912 с предисловием С.Н. Булгакова. 

7. Какую именно книгу Бердяев задерживал, установить не удалось. 
Примечательно, чrо имя Бердяева, как ближайшего сотрудника 
издательства, выпало в 1 9 1 3 г., очевидно вследствие каких-то раз­
ногласий. "Я боролся со мноrnми течениями", - пишет Бердяев 
в Самопознании, но об издательстве "Путь" не упоминает. 

8. Мусагет: новое издательство, организованное осенью 1909 тремя редак­
торами: Э. К. Метнером, А. Белым и Эллисом, частично на средства 
М.К. Морозовой. Вскоре оно распалось на три самостоятельные отдела: 
"Мусагет" ставил себе литературные задачи, "Логос" - философские, 
"Орфей" - мистические. Кризис в Мусагете связан, вероятно, с труд­
ностями, возникшими между А. Белым и Э. Метнером из-за властности 
последнего : " . . .  через год, - пишет Белый, - зажил я единственной 
мыслью бежать из Москвы", См.: К.В. Мочульский. Андрей Белый. 
YMCA-Press, 1955, стр. 139- 140. 

Письмо 4. 

1. Сборник О современной философии, объявлявшийся неоднократно 
к выходу, так и не осуществился. 

2. Цветков Сергей Александрович, подготовил для "Пути" переиздание 
Русских ночей В.Ф. Одоевского (19 13) . 

3. Шмидт Анна Николаевна, дома!Шfяя учительница в Нижнем Новго­
роде, мистик, вступила в переписку с В. С. Соловьевым, видя в нем 

134 



воmющение Христа, а себя превращая в самое Софию. Рукоrшси ее бьmи 
изданы С.Н. Булгаковым и свящ П. Флоренским. 

4. Коген Герман, немецкий философ-неоканrианец, глава Марбургской 
ШКОЛЬL 

Письмо 5. 

1.  Эриуген Иоанн Скоп (ок. 810-877) , философ-богослов ирландского 
происхождения, живший во Франции, продолжатель традиции Псевдо­
Дионисия. 

2. ВьШiеславцев Борис Петрович (1877-1954) , философ, его перевод 
сочинений Николая Кузанского не появился. В эмиграции возглавлял 
вместе с Н. А Бердяевым издательство YMCA-Press ( 1925-1940) . 

3. Николай Кузанский, кардинал (1401-1464) , религиозный философ, 
выдвинувший понятие "соединения противоположностей". 

4. Елена Ивановна, жена С.Н. Булгакова (1871- 1945) . 

135 



Литература и жизнь 

Юрий КУБЛАНОВСКИЙ 

136 

* * *  

Повилики прахообразной 
крепкие стебли-лески 
полузатоплеЮ1ый вербник красный 
душат во всем подлеске. 
И на холмах - от костров апрельских 
дымные плешки в пепле. 
Некогда - в сторону коктебельских 
переносясь, ослепли 
и отсьшались в вагонной тряске 
после благословенья, 
данного солнцем в железной маске 
собствеЮ1ого затменья. 

Гонит над гравием пламя дрока 
праведный ветер к цели. 
Наша душа - не душа до срока, 
разве погудка в теле, 
передвигающемся, лежащем, 
из дому ждущем вести, 
неукоснительно подлежащем 
спорой наглядной мести 
аспидов нерукотворной масти 
прыгающих 

с карниза 
и обрывающих вожжи-снасти 
галльского Парадиза. 

март 85г. 



В СТОРОНУ СВАНА 

1 

В парижских мансардах, сползающих с крыш, 
прилежно зубрит молодежь, 
что ежели крьmьями машешь - летишь, 
а жабрами дьшrишь - плывешь 
и кличешь по имени каждую ветвь, 
шипами разящую грудь 
в саду при соборе, похожем на верфь, 
в иной оснастившую путь. 

Смиренный ревнивец, ворвавшийся в дом, 
в котором мы тоже свои, 
не просто спешит настоять на своем, 
но требует большего. И 
- и падает с вымытой гривы тюрбан 
на груду персидских платков. 
В обугленной шкурке несытный каштан -
вот сердце таких бедняков. 

У белых медведей, считай, пацаном 
в каком-нибудь энном году, 
листая горячими пальцами том, 
узнал я про эту беду 
и стриженым дроком заросший погост. 
Теперь поопасливей мы 
и вглядчивей в серые волны взахлест 
и пенную холку с кормы. 

1 7марта 

137 



138 

2 

По сетке скатился сгоревпшй каштан 
к остьmшему обручу в рже. 
Над лобиком гордо взнесеЮiый тюрбан 
в колпак превратился уже, 
и блуза скользнула с плечей впопыхах 
ню, перехватившей древко, 
когда знаменосец в мятежных рядах 
качнулся, вдохнув глубоко. 

Мешки баррикад образуют альков. 
Я тоже когда-то спасал 
едва ли не каждую ночь мотьшьков, 
из тьмы вьmадавших в астрал, 
на северо-западе отчей земли. 
И ньmе - сосчитанный прах, 
·зажгу ли в соборе, где спят короли 
в рядне погребальных рубах, 

тростинку-свечу у подножья Креста, 
гляжу ли один вдалеке 
с готовно открытого ветру моста, 
как пашет буксир по реке, 
- я, статься, все тот же уездный барчук, 
чьи зенки слепил из ларца 
парижской гризетки фамильный жемчуг, 
и щеку щипала сольца. 

1 7-18 марта 852. 



* * *  

Напряженная голубизна 
предночная - романской весной. 
В поднебесье дрейфует блесна, 
чащам дрока ограда тесна, 
и дуuшст их костер ледяной. 

В трюмной копотной крипте свечей 
не спугнуть бы· дыханием вдруг. 
С кардинальских покатых плечей 
вразумляющий ток кумачей 
утишает ли этот испуг? 

Обруби, если смеешь, канат, 
дабы выйти по темной реке 
на морскую волну в аккурат, 
на маячащий блестко посад 
меж сосцовых застав вдалеке. 

Зачерпнуть бы рассол в полынье, 
подтянуть бы запретный тропарь, 
в ускользнувшей из рук стороне 
славословящий сродную мне 
побежденную Божию тварь. 

18 апреля 85г. 

139 



140 

* * *  

Твердокаменный rрецкий орех, 
в сохлой Шкурке двойной арахис. 
В rримировочной спешка и смех 
за хоруrвями черных кулис. 
В свежебритую щеку отец 
отчуждающе пудру втирал. 
Из ваrона: "Мужайся, малец!" 
- повелительно IШiяпой махал. 

Разучился я в rорле катать 
ком поддельный, коль хочется есть, 
стал забрасьmать строки в тетрадь 
и ловить их ответную лесть. 

Но под колющей крупкой из туч 
после приторных взвьmов валторн 
оказалось - один и живуч 
неподкупный кладбищенский дерн. 
Знает Боr, за какую вину 
невесомую ношу нести: 
материнское - в спину - "кляну !" 
И отцово - на ухо - "прости". 

март 85г. 



А. СОЛЖЕНИЦЫН 

К Р А С Н О Е  К О Л Е С О  

Из Узла III 

�МАРТ СЕМНАДЦАТОГО;» 

(26 февраля) 

66 

Даже уже надоело Гучкову: куда бы он ни приходил - его 
или прямо спрашивали, когда же будет переворот, или косвеmю 
намекали, или не смели, но косились допытчиво, как на человека, 
знающего необыкновенную тайну. Он и сам прежде не мешал 
слухам просачиваться , говорил, даже и при женщинах, все жадно 
впитывали. Тем свободней выражался, чем расШiывчатей рисовался 
путь осуществления. А вот - изговорился, надо быть посдержан­
ней. Всем - так хотелось государственного переворота, и даже хотя 
бы только этого острого ощущения - "переворот!', - уж очень 
все уньmо заклинилось. 

Так и сегодня прос1Щел Гучков вечер у Коковцова - и тот, 
конечно, не смел ни о чем спросить прямо, но так уже намекал, 
доводил, доглядывался. 

Вообще заметил Гучков за отставными государсmенньrми 
мужами такую черту: большую решительность, и даже беспощад­
ность суждений, какой они никогда не проявляли, будучи на своих 
постах. Это бьmо теперь и у Коковцова, обычно всегда такого 
цисциплинированного и с узким воображением. И еще больше 
Гучков наблюдал это у покойного Витте, желчного, ненавидчивого 
до смерти, такого потерянного в разгар Пятого года и такого 
проницательного задним умом. Но может быть эта черта была даже 

141 



неизбежна для деятелей? Гучков учился на опыте стариков, он 
оттачивал на них свои государственные способности. Ему бьmо 
очень интересно и с Коковцевым сегодня, и он возвращался домой 
на автомобиле по уnпuенным пустьшным улицам, кой-где с солдат­
скими патрульными кострами, поздно. 

Он и за собой уже замечал не раз эту странную обреченность 
наших самых ясных планов : что они или крушатся или дают резуль­
таты, обратные задуманному. Как это получается, почему? 

Заговор? Все не состаивался, все откладьmался, все никак до 
него не дотянуться. Ничто не успето, никакие даты не назначены. 
При заданной простоте это оказалось ускользающее предприятие, 
со многими вероятностями, уклонениями. А вот в Петрограде 
тысячнь1е толпы, а вот на Невском стреляют, а вот взбунтовалась 
рота павловцев. Бездна показывает свое зевло : как она близка и 
как может все поглотить. 

Заговор - бьm нужен как никогда, срочен как никогда. А все -
не вязалось. 

Многое зависело теперь от ожидаемого приезда генерала Кры­
мова на днях, не позже середины марта. Без его генеральской руки 
не мог Гучков справиться. 

Вернулся домой - так политически настроен, так не хотелось 
сейчас разговаривать с Машей, и даже видеть ее. 

Остановил шофера, не доезжая по Сергиевской до Воскресен­
ской, до своего углового дома. Дошел пешком. Тихо поднялся по 
малой лестнице в бельэтаж, тихо отпер и запер дверь. 

Тишина. И пошел сразу к себе в кабинет. 
Зажег свет -и белый бюст Столыпина увидел первый перед собой. 
Посмотрел на его каменные веки. 
Вот этот - все делал вовремя и на месте. Не брюзжал бы потом 

с опозданием. 
Так хотел и Гучков. Он и поставил себе бюст для неизменного 

подбодрения. Он хотел бы быть еще одним Столыпиным. И после 
свершений готов бьm и кончить так, как он. 

Лег, потушил свет, но спать совсем не мог. 
А через стенку ощущал Машу, даже угрозу входа ее - и так не 

хотелось. И так мешала она мыслям, сбивала, даже из-за стены. 
Чем ни займись, куда ни рвись, - а женитьба давит глыбой. 

142 



Как это получилось? Зачем? Как не видел? . .  
От того шарабана и разделенного mаща под весенним дож­

дем - десять лет и знакомсmа-то не бьmо, только через Веру 
перекидка полушутливых фраз да уверений опасной посредницы, 
что почему-то Маша Зилоти как раз и есть та жеюцина, которая все 
сделает для его счастья. 

А когда встретились через десять лет, Маша поразила его 
открытым порывом: что она все эти десять лет - его любила! только 
им жила! ждала! без надежды ! . .  

Такое прямое признание стучит в твое сердце. Это поразительно, 
правда: с девятнадцати лет до двадцати девяти любить и ждать без 
надежды ! Такую любовь - преступно растоптать. Если столько 
лет тебя ждали, то и у тебя возникает как бы долг. А тут - и 
Гучкову-отцу она, оказывается, понравилась. И всем родным, и все 
одобряют. (Не сразу поймешь: всем хочется, чтоб разорвал Алек­
сандр Гучков давнее с жеюциной старше себя.) И тебе уже скоро 
сорок, беспутный, и надо же когда-то угомониться. Даже приятно. 
Так подумать о себе: угомониться. Объявить и почувсmовать себя 
наконец пожилым . 

. . .  А вы - тоже любили меня ! ! !  Любили еще тогда! - но 
потеряли . . .  

И правда, удивиться: десять лет любила и ждала! Дейсmи­
тельно - избранная натура. Она все сделает для моего счастья. 

По-настоящему сомневаться и тревожиться надо не о своей 
судьбе, но - за нее: каково придется - ей? Ведь ты - неугомонный, 
шалый, жить с тобой, должно быть, не сахар. 

Верно, тут же и сошлось: весной 1903 года предженитьбенные 
радостные заботы перекрьmись зовущей тревогой войны : в Македо­
нии - восстание против турок, как же не поехать помочь? Давно ль 
из Трансвааля, давно ли сгладилась хромота? - а грудь гудит: в 
Македонию ! 

И вот она первая припутанность, первая не-себе-йность. Раньше 
отцу - ничего вперед, а уже с дороги : мол, иначе не мог, когда там 
совершается народное дело, вернусь - заглажу вину перед тобой. 
А теперь: надо уговорить, получить разрешение от невесты, объяс­
нить, как же так : после десятилетнего ожидания за что ж ей еще эта 
разлука? В самые радостные предсвадебные месяцы - почему, какая 

143 



Македония, разрушая весь ритуал, разрушая всю праздничность 
невесты, - а он о н е й  подумал? !  

Ах, голова твоя бедовая, ты не приучился думать еще и о 
ней . • .  Да македонская льется же кровь !  . .  Впервые треснула твоя 
воля, не знаешь, как быть . . . Да ведь пустая малая оттяжка - май, 
июнь, июль, Марья Ильинична, голубушка, не осуждайте меня, вы 
знаете - я шалый, я не прощу себе, если эту кампанию пропущу, 
я - жить не смогу, если не поеду ! 

Оmросился у надутых губок до сентября. С каждой стан­
ции - открытку, иэ Адрианополя - золотую монету с профилем 
Александра Македонского и фразою, хоть высекай на камне: "Если 
б не вы - я стал бы им. Александр." (Это - еще молодость, коrда 
тебе имя свое нравится, да еще в совпаденьи таком. А вот когда 
стоIIШит тебя жизнью как следует, то не в шутку бросишься на 
телеграф : только не назовите rmемянника Александром! это имя 
приносит нес;частье окружающим и себе . . .  ) 

А между тем за невестиным упираньем проваландался, почти 
опоздал на дело. Только и память поездки, что на пароходе сгово­
рил себе шафером Сергея Трубецкого, в ту же Грецию в езшего 
студентов на античность, кто за чем. 

Все к тому, вот и шафер. И срок назначен, неотклонимый. 
И ведь бьm же поставлен предупреждающим знаком косой запрет­

ный крест: младший брат Константин женат на ее сестре Варваре, и 
теперь по церковному закону запрещено жениться еще кому-нибудь 
из братьев Гучковых еще на какой-нибудь сестре Зилоти. 

Но все эти запреты давно обсмеяны в образованном круrу, 
отошли. (Много позже: а прав бьm дед, только у старообрядцев и 
остались крепкие семьи. У всей интеллигеIЩИИ и семьи какие-то 
раздерганные, и дети.невесть куда.) 

Впрочем, женатой жизни не везло начаться. Свадебное путешест­
вие на Иматру в октябре - холоднь1е дожди, просидели безрадостно 
в гостиницах. И тою же зимой, не успеJШ своим домом устроиться, -
японская война. Машенька, как же я могу не поехать? . .  

Да, конечно . . .  Ты так привык . . .  Но у тебя есть и новые обязан­
ности - мужа. Ты иногда и на мою точку зрения должен становиться. 
А мне? - снова в Знаменку, под родительский кров? Оскорбительно, 
как будто я не замужем, ничего не изменилось. 

144 



У тебя - будет сьш, Левушка! . . 
О, я не жалуюсь, не подумай! 
Шли самые главные годы России - Девятьсот Четвертый, Пятый, 

Юестой, Седьмой, - и ощущенье, что для этих-то самых лет родился 
и сгодился Гучков. Но прежней свободы движений и решений 
больше нет, а все: как Маша? где Маша? Всегда, и опять недовольна, 
как умягчить? В бумажнике возил с собой ее фотографическую 
карточку. В раскиднь�х палатках, в ваrоннь�х купе, в гостиничных 
номерах десятки раз выставлял ее перед собою, срастался с привыч­
кою, что женат. 

И естественная мысль: будет легче, если взять ее в сомышленни­
цы, попробовать объяснить ей свои шаги как равной, русская жена 
часто бывает такой. Вот: почему так горько презрение общества к 
японской войне. Вот: русский несуматошный путь совещательной 
Думы, Земского Собора, - и как бы убедить в этом Государя. Вот: 
подробные впечатления от приема царственною четой. Несдержанная 
обозленность Первой Думы - это не наше. Знаю, ты будешь на 
меня сердиться за мое возможное решение войти в стольmинский 
кабинет, но я берусь переубедить тебя. Если стрясется надо мной 
беда министерства, постараюсь предварительно съездить к тебе в 
Знаменку . . .  

Саша, отчего ж это беда - министерство? Я вполне одобряю! Я го­
това разделить с тобою все петербургские тяготы, возникающие из 
того ! Я готова сплотить твой круг, твоих единомышленников ! 

Поняла? Поняла, разделила! О, счастье какое ! Вот так терпеливо 
и вырабатывается семейная жизнь. 

Но в министерство не пошел. Но выступил в поддержку столы­
пинской обороны от террора. И все прокадетское общество накину­
лось, клевало и травило. Затмились горизонты. 

Печально-вытянуто: вот как? А я-то мечтала стать дамою света. 
Милая Маша, я так тронут твоим сочувствием в моих делах. Но 

"дама света" не вмещается в мои представления о жене и матери. Что 
выше и слаще жребия верной домашней подруги? 

Удивительное рассуждение - домашняя подруга! Я для тебя 
потеряла целый мир искусства! Я думала найти в тебе другой 
ослепительный мир, а ты запер меня в Знаменке рожать и выра­
щивать . . .  Ты уже не нуждаешься восхищаться мною . . .  

145 



А разве . . .  ? А когда он уж так обещал - восхшцаться? Он 
говорЮI - делить жизненный путь. Какой придется. (А в цвиже-
нии - легче бы и без нее" .) 

. 

Из девушки в жену - как быстро преображается понимание и 
растут права. Бьешься объяснять ей тонкости и трудности общест­
вею1ых решений, почему нельзя бьmо пойти выгодным путем, а 
необходимо подставить себя под удары, - получаешь какие-то 
косые оmеты, косые по внезапности, по несоответсmию, как наот­
машь наискось брошеJПIУЮ тарелку. 

И когда хочет душа побеседовать - садишься писать другому. 
А то и - другой . . .  

А она - мятется в сельской жизни, страдает без говоренья и 
встреч. Дама света" .? 

Ах, поспешил! . .  Со стороны поверить нельзя: ведь не юнец, ведь 
кажется давно неуязвим. И к сорока годам так много сделав уже, 
отчего, казалось, не позволить себе роскошь семьи? 

Но в год и в цва обуглилась поцвенечная белизна. И ты видишь 
себя связанным и несчастным. 

И - куда ж испарилась десятилетняя девичья ожидательная 
любовь? 

и " .  - бьmа ли она? 
Вообще - разУ'!ИJIИСЬ понимать друг друга. У нее - то и дело 

всплески бурного негодования. Уже боишься спросить о ней самой 
что-либо :  уверен, что каждый mой вопрос будет встречен враж­
дебно. Ничего не хочется и о себе: не сомневаешься, что 11дя нее это 
потеряло интерес. 

С первыми шажками Левы и Веры (любимица, в честь Веры 
другой) уже спотыкается и союз родителей. И какая же радость, 
когда прорвется от Маши веселое легкое письмо, - ах, милая, как 
бы сохранить тебя такой веселой на всю жизнь! Я, если хочешь, 
готов во многом каяться. 

А в ответ опять косой передерг, новая разбитая тарелка. Стра­
дание! страдание, которого и мир не знал! - да уж чем так? Голуб­
ка, вставай-ка с правой ноги! Я весь - в пробоинах, полученнь�х 
в боях, утекают силы, а от тебя поддержки нет. 

Прикрикнешь - сльшшт лучше, как-то образумливается. 
Но не дай Бог в усталую минуту призвать ее к простой взаимной 

146 



жалости - этот слабый голос менее всего дойдет до нее. Уговорить 
ее мягко - совсем невозможно. 

Она порьmиста в причудах и назьmает это - своею "интуи­
цией". То слишком громка, то бестактна, безответственна, мно­
горечива, нетерпелива, извергающийся вулкан. В гостиной уже 
собираются гости, в столовой уже накрыт стол к обеду, - Маша 
громким шепотом закатьmает мужу сцену ревности. Тогда Гучков 
безумно-спокойно, глядя ей в глаза, начинает тянуть убранную 
скатерть. Прецметы падают, Маша очнулась, горничная бежит 
собрать и подтереть. 

В таком зрелом возрасте жениться - и так непрозорливо? Куда 
деваются наши глаза в минуты выбора? - такого несомненного, 
когда решаешь, такого смутного потом! Как он попался? Как он на 
всю жизнь приковал себя к чужой женщине? Когда все способности 
разлИчения, суждения, решения ты отдаешь общественной борьбе, 
войне, странствиям, всею страстью утянулся туда, ты становишься 
слеп к тому, что от тебя в аршине, уродливо беспомощен против 
сферы иной. И чем безошибочней ты привык решать и действовать 
в большом - тем слепей ты ошибаешься в этом малом, а этого 
малого, этой третьестепенной, побочной, совсем не общественной 
ошибки, достаточно, чтобы в короткое время ослабить тебя, спутать, 
съесть силы твои и утопить. 

Как он смотрел в ее лицо и не замечал раньше : какая бесчувст­
венная безлюбная жестокость находит на него? свое твердое 
неупускаемое выражение. 

А если посмотреть фотографии юности - так оно уже бьmо и 
там: странный примороженньIЙ оскал улыбки, обнаженнь1е верхние 
зубы неживо всегда. А не замечал, пригляделся. 

И вот разлуки по делам растягиваются в разлуки по отталки­
ванию. Жена - в Знаменке, Гучков - на запущенной петербургской 
квартире, с дурным поваром или по ресторанам. Или: дети с 
гувернанткой тут же, а Маша в Москве. Встречи - еще хуже писем : 
взаимные вивы, попреки, накатьmается и ложь. (Его ложь, жена от 
мужа на пядень - муж от жены на сажень, впрочем и наоборот" .) 
Няня, не одобряющая Марьи Ильиничны и чтящая Александра 
Иваныча "одним на миллион", скоро внушит маленькой Вере, что 
у папы - "двести незаконнорожценньIХ детей". Едва встретятся 

147 



под одной крьШiей - и вся его накоШiенная бодрость, весь разгон 
действия - смякают, тускнеют. И сразу же: как поскорей разъехать­
ся? сколько еще надо дней? Сходилась ли когда в браке менее сход­
ная пара? . .  Разъехались, а IШсьма - еще хуже встреч: самому чужому 
дальнему человеку не так мучительно писать, как неудавшемуся 
близкому. Деньги, вещи, одежда, уговоры, как разминуться, даже 
формального "целую" нет в конце, и остаются: только дети. Только 
о них и вопросы. С возрастом - отдельные листочки к ним и от 
них . В твое отсутствие дети ласковей, больше жмутся ко мне. Скажи 
девочке, что постоянно вспоминаю о ней. (Именно для Верочки 
собирается папин архив, чтобы когда-нибудь она познакомилась с 
отцом.) То - спор о гувернантках, можно ли иностранок? Нужнь1 
языки, да, но постоянное русское влияние считает Гучков еще 
важней. И зачем эта традиционная музыка каждому ребенку? То -
неграмотная няня IШшет отчет о детях, хотя Марья Ильинична рядом 
с ней. То - самому достается возить детей по Невскому, смотреть 
убранство в романовские торжества. И сносно, когда заняты дети 
своим :  половину собачки Джима Лева продает Вере в рассрочку, до 
ее 1 4  лет, и торгуются долго. А подняли глаза: отчего же папа и 
мама всегда порознь и не бьmает полного счастья? 

Но есть такая черта семейньrх разладов : их нелинейность, непря­
мота, особенно тяжкая для мужчин. Нелинейнь1 - женщины, они 
и вносят эту петлявость, эту попятность, эти возвраты и проблески 
ложной надежды. Уже, кажется, бьmо перерублено, несколькими 
жилками только и держалось, а вдруг - составлено, а вдруг - сраста­
ется, неужели так может быть? Начинаешь верить. Появляются: 
нежно обнимаю! люблю! И сами поцелуи. И - ожидается третий 
ребенок. (И если проницательные дамы со стороны наблюдали, что 
у вас развал, - так вот и ничего подобного!) Но еще до·рождения 
Вани ясно: все - оuшбка, все - прах, надо расходиться. 

Не разводиться - это невозможно из-за детей и по особому 
гучковскому положению: как уверяет Маша, к ним пристальна вся 
Россия, и развода ему не простят. Но - разойтись незаметно, но 
охранительно кончить эту взаимную истерзанность, когда места 
живого не осталось в душе. 

Как безжалостно ты разрущил всю мою жизнь! И что дал 
взамен? Я надеялась действовать рядом с тобой - ты отшвырнул 

148 



меня на край существования! Ты не сумел, не захотел раздуть уголек 
своего чувства, чтоб осветить мою исстрадавшуюся душу . . .  Еще 
в первые годы мои страдания бьmи светлы и ободряющи - но - ? сеичас . "  

А - когда они бьmи ободряющие? А почему тогда не сказала, что 
ободряющие? Но так же косо метала? 

Смертью Веры Комиссаржевской отметилась полоса потерь. Ее 
ли парение еще поддерживало, как-то осмысливало их супружество 
с Машей? - а без нее уже вовсе стало невмоготу. К ко�щу того, 
1910-го, Гучков обсоветьmал с Машей только одно: как безболез­
неннее для всех и для детей? А она просила - не пинать прошлое 
и докончить портрет у Кавос, это моя последняя просьба! (И уже 
бьmо и еще сколько будет: я никогда ничего у тебя больше не 
попрощу, а это - моя последняя . . .  ) 

Но как-то так умела Маша изворачиваться и меняться, что и 
при самом решенном неоспоримом ко�ще это оказьmался снова не 
конец. Когда он проступил не обходимой возможностью, но уже 
несомненным разрубом - тут впервые что-то перетряхнулось в 
Маше, чего не мог добиться Гучков уговорами шести лет их разлада. 
Как будто впервые стала она слышать и смотреть на себя . 

. . . Я сознаю, что твоя нелюбовь заслужена мною. Я не сваливаю 
разгром нашей жизни только на твою ложь. Первые дни нашего 
разлада - дело моих рук. Хотя много смягчающего тут нахожу 
для себя. 

А она думала бы жить в разладе - и рассчитьmать на его 
верность? . .  Как будто просила прощения, но вот незамечаемым 
выкрутом выходила снова на стрелу попреков, и оказьmался 
виноват - он. А уж сказано бьmо раньше так много, что сейчас и 
забыто, чем оправдьmаться. Так много надо сказать, что и - нечего, 
и госпожа диалога - Маша опять. Да и немогота перекоряться 
снова и снова, когда разлука неизбежна. 

Неизбежна, но почему-то не совершается. На нескольких по­
следних жилках необъяснимо держится и не отваливается. И даже 
почему-то уговорились небьшало : Девятьсот Двенадцатый встречать 
вместе, дома. 

Однако ж в последние часы 3 1  декабря, как вырьmая шею из 
затяга, он рванул и ушел. 

149 



Виня себя, конечно. Но и - не мог не уйти. Прости мне 
боль, какую я тебе причинил. Причинял. От избытка собственных 
страданий я стал малочувствителен к страданиям других. Дети - вот 
все, что у нас остается. 

Казалось в ту новогоднюю ночь - полный разрьm. Навсегда. 
Но - из-под пальцев, из-под руки, необъяснимо откудав.яжутся 

новые петли. Свойства семейных проблем - бесконечные новые и 
новые перекладъmания в мыслях. А может быть - я не таков бьm с 
ней, недостало терпения, надо бьmо больше доверия, больше увлечь 
своим делом? 

И на открытие стольпnmского памятника в Киеве он позвал 
ее с собой: "Ты ведь тоже его любила." 

(Или - так же, как меня? .. ) 
На кого не откладьmает отпечатка спутница жизни? Может 

быть, при другой жене, смягчающей, предупреждающей, Гучков не 
бьm бы так уничтожительно нетерпим и к императрице? В борьбе 
с Алисой он иногда переступал границы, которые против женщины 
все равно нельзя. 

Тянулась полоса потерь, полоса неудач, еще перепутанная 
болезнями. Двенадцатый принес Гучкову недоверие России, провал 
на выборах в Четвертую Думу. Тршщццатый - неудавшийся бунт 
октябристов, не стронувший Россию никуда. Четырнадцатый -
несчастную войну. И из первых ее испьпаний: лодзинский мешок и 
добровольное решение - остаться с ранеными, отстаивать их, если 
им суждено в плен. 

Душе, постоянно отданной борьбе крупномасштабной, осво­
бодительно опять увидеть контраст этих масштабов: в каком 
же ничтожестве мог я барахтаться? что там могло травить 
меня так? 

А испъпавши вновь это восхождение, пожалеть свою несчаст­
ную спутницу, что ей никогда не подняться сюда, что ей никоrда 
не изведать, как мелки ее обидь�, как жалки ее претензии. По­
жалеть и - простить ее, в широкой мужской форме - то есть, 
просить прощения. Когда так сотрясается мир - разве между 
гигантских воронок уцелевает луночка супружеских слез? . .  И под 
гул орудий в предместьях окружаемой Лодзи, с последним может 
быть гонцом в Россию - последнее может быть в жизни письмо . . .  

150 



Моя хорошая" .  прости . . .  я причинял тебе всю нашу жизнь . . .  Не 
перестаю думать о наших детях ... Душевно любящий тебя . .. 

А окружение - не состоялось. Гучков воротился - и даже 
в обычную петербургскую и даже, увы, в семейную жизнь. Впро­
чем, что-то же сохранилось? что -то понято из тех лодзинских 
записок? (Что он - виноват? .. ) По законам нелинейности, через 
пороги всех окончательных разрьmов, они снова выглядят благо­
приличной семьей. Встречаются знакомые в Москве ли, на водах, 
расспраuшвают одного о другом, получают ответы. ПрШIИсывает 
знакомый генерал: "Целую ручки Марье Ильиничне" . .. Из разъездов: 
Маша, забьm бумаги, забьm ботинки, прюшш . . .  Война, много 
событий, много движения, и без удушья проходит Девятьсот 
Пятнадцатый. (Только вдруг бросается Маша, из ревности, по ero 
краснокрестным госпиталям, вносит неразбериху, ставит Гучкова 
в неловкое положение.) 

И - сколько б еще тянулось так? Но болезни, методично 
обступавшие много лет, - то пухли ноги, то болели руки, то 
сердце, то печень, - вдруг соIШiись, сомкнулись воедино, и торже­
ственная смерть нависла над Александром Гучковым в начале 
IIIестнадцатого года. 

Кажется, так похоже на лодзинский мешок. Перед вечнь1м рас­
ставанием естественно снова помириться, просить прощения. 

Нет !  Другой какой-то закон. Зачем ко всем испытаниям 
жизни еще послано бьmо мне испьпание злою женой? Бессер­
дечная, честолюбивая женщина - за что ты послана мне вечнь1м 
крестом и заклятьем? Зачем ты въелась в жизнь мою - и поедаешь? 
Покинь меня хоть умереть спокойно. Не подходи, не хочу тебя 
видеть! 

Как бы не так! По слабости, по беспечности, по отвлеченности 
на большее - не разорвал обручальные кольца вовремя, и теперь 
они ложились кандальною цепью на впалую желтую грудЬ. Мария 
Ильинична - как будто обрадовалась ero смертельной болез­
ни, как на добычу кинулась на ухаживание за ним. "Кошмар 
в лихорадке" - назвал ее Бурденко. Смерч суеты! - уже не только 
к докторам, но - к врагам, к Бадмаеву, чуть не к Распутину за 
помощью. Надменное лицо: одна она знает, как спасти горячо 
любимого мужа. 

15 1 



Лежать прш-овореIШому к смерти под вихрем раздражающих 
забот и беспомощно поражаться: как же моr опуститься до этоrо 
воин? Уже подносят причастие, через несколько дней тебя уже 
не будет, а ОlШ - будет еще полвека выступать на земле твоей 
подруrой, твоей памятью, твоей истолковательшщей. 

Это бьmа, как будто, не ero жизнь, а карикатура на ero жизнь: 
совсем не та, какую он должен бьm бы вести. Но вот почему-то 
вьmернулась так. Вывернулась - от женитьбы. 

Как же моr не порвать за столько усилий? Так ты сам это выбрал. 
А rлубже всеrо засело в ней - кривое истолкование пропшоrо: 

связь фактов не та, что бьmа, а та, что доступна ее узкому уму 
и представляется ей удобной, - хоть спорь, хоть бесись, хоть кол 
на rолове, но никоrда не признает, как бьmо на самом деле, от 
первых тех десяти лет как будто любовноrо ожидания. 

Но - не умер. Но - поднялся. И советами докторов 
направлялся в Крым. И, конечно, она? ! Бесколебно отрезал: нет, 
rолубушка, в такое бессилие не заляrу больше. Ты - остаешься 
в Петербурrе, ищи любой предлоr, ломай публичную комедию 
как хочешь . . .  Но ведь я - умереть за тебя rотова! . .  Не надо, 
живи . . .  Но - дамы, которые все просверлят?! но - общество, 
вынюхивающее нашу семейную жизнь?! Как же ты можешь, при 
твоем блаrородсmе, так всенародно меня унижать? так спокойно 
отвесить мне пощечину?! . .  

Состояние дамой - дл я  нее функция орrанизма. Чтобы быть 
дамой - она rотова изъесть ero. 

Сколько раз уступал, сколько раз бьm не тверд, - но только 
не теперь! 

Ничеrо, придумала: болезнь мальчиков, операция у Верочки. 
Но ведь это все возможно и на юrе? Все будут недоумевать, обви­
нять меня, что я не еду с тобой . . .  Моя пытка уве.iiичится тем, что 
десять раз на день я должна буду отвечать, почему не поехала? 

Уехал. Скорей - одному, и начать выздоравливать. Только 
после выrрызливой женитьбы можно понять, какое это счастье: 
быть совсем одному. 

Но как в тот решительный-нерешительный разрьm пять лет 
назад, так и теперь: проняло ее все же. Ощутила, что разъединение 
не отменится, разве только перевернется вся Россия и вся Земля. 

152 



И из Петербурга в Крым на Пасху: начало моей жизни - моей 
любви к тебе - тоже бьmо на Пасху. И вот - кончается любовь, 
не получив и не дав н и ч е г о  . . . Сколько раз я уже с тобой 
прощалась, а все уголки души полны тобою, и вырвать каждый 
- боль до крика. А теперь доIШiо до главного нерва, послецняя 
операция. И захотелось понять: почему же любовь моя оказалась 
бесплодна? . .  Мечтаю: чтобы ты хоть на одно мгновение, перед 
самой смертью . . .  Христос с тобой, желаю тебе найти, чего я не 
сумела тебе дать . .  . 

Нет, это - того забирает за сердце, кто читает такое не 
пятнадцатый раз и кто не научился видеть холодной злости ее 
лица. Размягчиться - нельзя, размягчиться - в ничтожество 
впасть опять. 

Твое пасхальное письмо посьmаю тебе обратно. Оно жгет мне 
руки. Будешь мстить мне - не делай орудьями мести детей. 

" .И в моем состоянии - ты еще смеешь ч е г о - т о  требовать 
от меня??! ! Давать мне советы о детях?! !  Ты когда-нибудь себя 
для них переломил? Ты - сам себя их лииnш ! 

Так писал он - и так писала она, не предполагая внезапно-ужас­
ного смысла этих слов: что через несколько месяцев сбудется по 
этим словам - и они потеряют Левочку, от менингита. Если уж 
занятая собой - так собой: упустила его. Отпустила - десяпmетнего 
стать на коне в рост и ·разбиться. 

Можно вьшграть целую Россию - а женитьбу проиграть. 

153 



Н. ГУМИЛЕВ (1886-1921) 

ПОЭЗИЯ БОДЛЭРА 1 

(Публикация проф. С. Грэхэм) • 

Теперь несомнеЮ10, что Бодлэр один из величайших поэтов 
XIX века и во всяком случае наиболее своеобразный. Это конечно 
не значит, что он бьm чужд каких-либо влияний, тогда он не бьш бы 
великим, нет, просто эти влИЯIШЯ бьmи настолько разнообразны 
и в то же время так глубоко восприняты и целостно слиты, что 
создали поэтическую ШIДИВидуальность, подарившую миру "новый 
трепет" (выраженье Виктора Гюго) . Из французов его учителями 
бьши Сент-Бев и Теофиль Готье. Первый научил его находить 
красоту в отвержеЮ1ом поэзией, в природных пейзажах, сценах 
предместий [ ? ] , в явлеlПIЯХ жизни обычной и грубой; второй одарил 
его способностью самый неблагородный материал превращать в 
чистое золото поэзии, уменьем создавать фразы uшрокие, ясные и 
полнь1е сдержанной энергии, всем разнообразьем тона, богатством 
виденья. Влиянье этих двух мэтров на Бодлэра бьшо настолько 
сильно, что ero по справедливости причисляют к романтикам, 

1 Биография IIIapля Бодлэра будет помещена в следующем томе его 
сочине1Шй. Так J<aK к этому тому приложена великолеIШая статья Т. Готье, 
мне остается добавить лишь немногое по поводу поэзии Бодлэра. По поводу 
отдельных ero стихотворе1Шй см. Примечания. 

* Печатается по автографу без даты (ЦГАЛИ 147 1 14) . Как видно 
из примечания, этой статьей должен был открыться первый том сочинений 
Бодлэра в издательстве "Всемирная литература" под редакцией Н. Гум U11ева. 
После расстрела· Гумилева издательство исключило сборник из своих планов. 
Гумилев успел перевести для него 15 стихотворений Бодлэра и отредакти­
ровать еще целых 25. В "Гумилевских чтениях " (Самиздат 1980, Wieпer 
Slawistischer А/тапасh, Sonderband 15) ошибочно говорится, что предисловие 
Гумилева "до наших дней не до1Ш10 ". 

154 



мненъе, которое разделял и он сам. Затем его сверстник и друг 
Теодор де Банвиль в своих "Клоунских Одах" задумал путем 
примененья неожиданньIХ рифм создать новый род комического 
и этим натолкнул Бодлэра на работу над редкими и новыми рифма- · 

ми, что конечно отразилось на причудливости и изысканности 
его стиля. 

С другой стороны, воспитывавшийся в Англии, превосходно 
знавший анrлийский язык, Бодлэр и там нашел близкие ему творчес­
кие умы. Не говоря уже о Байроне, этом кумире французского (так 
же как и русского) романтизма, впрочем, подарившем Бодлэру 
лишь поверхностно воспринятые последним темы мятежа и rордого 
отчаянья, Томас де Куниели и Эдгар По, поэты потайные и в свое 
время мало оцененные, оказали на него большое влиянъе. Они 
научили Бодлэра особенности англо-саксонского воображенья, 
уменью соединять, не смешивая, ужасное с прекрасным, нежное 
с жестоким, райское с адским, как в поэме Мильтона. Это от них 
в поэзии Бодлэра появились такие великолепнь1е чернъ1е тона, 
счасtъе ужаса, блаженство отчаянья, радость неосуществимого 
желанья, и вторая их особенность, образность пышная, причуд­
ливая, пьяная, поддерживаемая парами опиума и алкоголя, столько 
же, сколько филологическим гурманством. 

Между этими двумя влияниями - французским, полным 
ясности чистоты линий и латинской гармонии, и ашлийским, над 
которым еще бродят черные тучи Нибелунrов, поэзия Бодлэра 
подобна закатному небу, где борьба света и тени порождает на 
мгновенье храмы и башни нашей истинной родинь1, шща тех, кого 
мы могли бы действительно полюбить, лиловые моря, в которых 
бы мы утонули, благословляя смерть. 

Однако, не одно случайное сочетание влияний создало Бодлэра 
таким, как он есть, этому бьmи и другие причины. ДевятнаДцатый 
век, так усердно унижавшийся и унижаемый, бьm по преимуществу 
героическим веком. Забьmший Бога и забытый Боrом человек 
привязался к единственному, что ему осталось, к земле, и она 
потребовала от неrо не только любви, но и действия. Во всех 
областях творчества наступил необыкновенный подъем. Люди 
точно вспомнили, как мало еще они сделали, и приступили к работе 
лихорадочно и в то же время планомерно. Таблица элементов 

lSS 



МеIЩелеева явилась только запоздаль1м символом этой рабо­
ты. - "Что еще не открыто?" - наперебой спрашивали иссле­
дователи, как когда-то рьщари спраunmали о чудовищах и злодеях, 
и наперебой бросались всюду, где оставалась хоть малейшая 
возможность творчества. Появился целый ряд новых наук, прежние 
получили неожиданное направление. Леса и пустыни Африки, Азии 
и Америки открьmи свои вековые тайны путешественникам, и 
кучки смельчаков, как в шестнадцатом веке, захватьшали 
огромные экзотические царства. В недрах европейского общества 
Лассалем и Марксом бьmа открыта новая мощная взрьшчатая 
сила - пролетариат. В литературе три великие теченья, романтизм, 
реализм и символизм, заняли место наряду с веками царивпmм 
классицизмом. 

Бодлэр к поэзии отнесся, как исследователь, вошел в нее, как 
завоеватель. Самый молодой из романтиков, явившийся, когда 
школа уже наметила свои вехи, он совершенно сознательно наметил 
себе еще не использованную почву и принялся за ее о бработку, 
создав для этого специальные инструменты. Вот что он сам говорит 
об этом в своих проектах предисловия к Цветам Зла :  "Знаменитые 
поэты уже давно поделили самые цветущие области царства поэзии. 
Мне показалось забавным и приятным, тем более, что задача бьmа 
трудной, извлечь Красоту из Зла.  Эта книга, глубоко бесполез­
ная и вполне невинная, написана только для моего развлечения 
и упражнения моей страстной любви к препятствиям . . .  " "Рядом 
определе1mых усилий артист может возвыситься до стройной 
оригинальности; поэзия приближается к музыке просодией, корни 
которой уходят в человеческую душу глубже, чем это указывает 
любая классическая теория; поэт, который не знает точно, сколько 
каждое слово имеет рифм, не способен выразить какую-либо 
идею; поэтическая фраза может представить (и этим она близка 
к музыкальному искусству и математической науке) горизон­
тальную линию, линию прямую восходящую, линию прямую 
нисходящую " .  Может виться спирально, описьmать полукруг 
или зигзаг; поэзия сближается с искусствами живописным, 
кулинарным и косметическим благодаря возможности выразить 
всякое ощущение сладости или горести, блаженства или ужаса 
соединеньем существительного с прилагательным, аналогичным или 

156 



противоположеюrым; опираясь на мои прющипы и располагая 
знаньем, которое я берусь объяснить в двадцать уроков, каждый 
человек становится способным создать трагедию, которая будет 
освистана не более, чем всякая другая, или написать поэму достаточ­
ной длины, столь же скучную, как любая эпическая поэма . . .  "2 

Вот язык, которым никто не говорит до Бодлэра, да и после 
мноrие ли? Теофиль Готье, Верлен, кто же еще? Однако нельзя 
считать Бодлэра поэтом, предаюrым исключительно форме, по той 
простой причине, что такие поэты просто не существуют и не моrут 
существовать. "Поэт формы"! вот слово, которое утилитаристы 
бросают всегда истиюrым художникам. Что касается меня, то пока 
мне не отделят отчетливо в какой-либо фразе ее форму от содер­
жанья, я буду утверждать, что это - два слова, лшnеюrых смысла, 
подобно тому, как нельзя извлечь из физического тела качества, ero 
образующие, т.е. его цвет, протяженность, плотность, не сведя ero к 
пустой абстракции - ОДЮiМ словом, не уничтожив его, так нельзя 
отнять форму у идеи, ибо идея существует только в силу своей 
формы. Невозможно представить себе идею, которая не имела бы 
формы, так же как нет формы, которая не выражала бы идеи. "Это 
только куча rnупостей, которыми живет критика" ." Это отрывок 
из переписки Флобера. Приблизительно те же мысли в разных 
местах своих статей высказывает и Бодлэр. Может быть даже особен­
ности его тем вызываются чисто формальными особенностями его 
творческого аппарата, повышеюrым музыкальным чутьем - он 
один из первых во Франции оценил Вагнера, - любовью к 
смешанному словарю, где слова, резко противополаrаясь друr 
друrу, приобретают неожиданность и телесность - в этом сказыва­
ется его раннее увлеченье вульгарной латъmью - стремленьем 
к сложной композиции "порочньхх" сюжетов. Ясно, что темы 
любви, добра и красоты своей банальной мягкостъю только 
притупили бы слишком острые зубцы подобной мельmщы. 

Странно бьmо бы приписьmать Бодлэру все те переживания, 
которые встречаются в ero стихах. Чем тоньше артист, тем дальше 
его мысль от воплощения ее в действие. Веками подrотовлявшийся 
переход лирической поэзии в драматическую в девятнадцатом 

2 Charles Baudelaire, Oeuvres posthurnes, стр. 17, 18. 

157 



веке наконец осуществился. Поэт почувствовал себя всечелов� 
ком, мирозданъем даже, органом речи всего существующего и стал 
rоворить не столько от своего собственного лица, сколько от 
лица воображаемого, существующего лшпь в возможности, чувств 
и мнений которого он часто не разделял. 3 К искусству творить 
стихи прибавилось искусство творить свой поэтический облик, 
слагающийся из суммы надевавlIШХся поэтом масок. Их число 
и разнообразие указывает на значительность поэта, их подоб­
ранность - на его совершенство. Бодпэр является перед нами 
и значительным и совершенным. Он верит настолько горячо, что 
не может удерживаться от богохульства, истинный аристократ 
духа, он вИдИТ своих равных во всех обиженных жизнью, дпя 
неrо, знающеrо ослепительные вспьШiки красоты уже не отврати­
тельно никакое беэобразье, весь позор повседНевных городских 
пейзажей у неrо озарен воспоминаньями о иных сказочных странах. 
Перед нами фшура одинаково далекая и от приторной слащавости 
Ростана и от мелодраматического злодейства юного Ришпена. Зато 
и влиянье его на поэзию бьmо огромно. 

Бодлэр в действитеЛьности не примыкал ни к какой школе и 
не создал своей. Во Франции его считали то романтиком, то парнас­
сцем, у нас почему-то еще и символистом. Но дпя того, чтобы быть 
романтиком, ему не хватало ни культа чувства, ни театрального 
пафоса, ни характерного многословья. Ддя парнассцев он бьm слиш-
1\:ОМ нервен, слишком причудлив, и он говорит не столько о вещах 
мира, сколько о вызьmаемых ими ощущеньях. С символистами у 
него общего только то, что они у него заимствовали, главным 
образом, утонченная фонетика стиха, но ни ощущенья многоIDiан­
ности бытия, ни желанья дать почувствовать за словами абсолютное 
у него не бьmо. Чистыми бодлэрианцами оказались только два 
поэта - Морис Роллина (1846-1903) , автор "Неврозов", и бельгиец 
Иван Жилькен (род. 1858) , автор "Ночи". Оба они заимствовали 
у Бодлэра его пессимизм, интерес к проявлениям личной и общест­
венной истерии, любовь к редкому и подчас чудовищному. Роллина 
кончил как поэт деревни и крестьянства; Жилькен - как обличитель 
несовершенств социального строя. 

3 Эта теория выражена очень ярко, хотя в полупубшщистической 
форме, поэзией Уота [ sic] Уитмэна. 

158 



Гораздо глубже бьшо влиянье Бодлэра на поэтов, вышеДIШIХ 
из парнасской школы, чтобы стать вождями символизма. Культ 
красоты и тоска по бесконечности достались Стефану Маллармэ, 
Поль Верлен для своих "Сатурнических Поэм" получил в наследство 
от Бодлэра тоску, полную поэтических видений. Почти для всех 
символистов имя Бодлэра бьшо священным. Однако в двадцатом 
веке, когда в лице Поля Клоделя и Франсиса Жамма наметился 
во французской поэзии уклон к католицизму и величавой 
простоте средневекового ощушенъя жизни, Бодлэру поставили 
в вину его интеллектуальность, пессимизм и некоторую манер­
ность, и молодое поколение поэтов отошло от него. 

В Poccm1 влиянье Бодлэра испытали два крупнейших 
представителя новой поэзии, Бальмонт и Брюсов, и множест­
во других менее значительных. Переводился Бодлэр тоже 
много и часто, однако полнъ1й перевод его стихотворений 
(кроме нескольких мелочей, не вошедших в собранъе его сочи­
нений) , сделанный размер!lМИ подлинника, появляется в нашем 
изданйи впервые. 

159 



И.С. ГУМИЛЕВ 

П е р ев о д ы и з Б о д л эр а 

ПРИВИДЕНЬЕ * 

Как ангелы с лицом суровым, 
Я стану пред твоим альковом, 
С тенями ночи проскользну 
К тебе, не тронув тmuину. 

Тебе я приготовил, юной, 
И поцелуи, точно луны 
Холодные, и ласки змей, 
Свивающихся средь камней. 

При свете дня, бледней асбеста, 
Увидишь ты пустое место 
И будет холодно оно. 

И как другим одной любовью, 
Над молодой твоею кровью 
Царить мне ужасом дано. 

* Le Revenant, ЦГАЛИ, ф. 147, 1, изд. 20, 1. 1. (Печатается впервые) . 

160 



СМЕРТЬ· JПОБОВНИКОВ * 

Ложем будут нам, полные духами 
Софы, глубоки, как моrильный сон, 
Этажерок ряд с редкими цветами, 
Что для нас взраспm луtШIИЙ небосклон. 

И сердца у нас, их вдыхая пламя, 
Станут, как двойной Шiаменник возжен 
Пред очами дущ теми зеркалами, 
Где их свет вцвойне ясно отражен. 

Ветер налетит тихий, лебединый, 
И зажжемся мы вспьШIКою едшюй, 
Как прощанья стон, долог и тяжел; 

Чтобы, приоткрыв цвери золотые, 
Верный серафим оживить вошел 
Матовость зеркал и огни бьmые. 

* La mort de11 amant11 (185 1) - первое стихотвореШiе из цикла "Смерть". 
Впервые опубликовано в Wiener Slawistischer Ahnanach, Band 9, 1982. 

1 6 1  



162 

МУЧЕНИЦА* 

Среди флаконов, ваз, среди материй сонных 
И сладострасnю-мягких соф, 

Картин, и мраморов и IDiатьев надушенных 

В небрежных складках из шелков, 

В нагретой комнате, где, как в оранжерее, 
Опасен воздух роковой, 

Где мертвые цветы, в гробах стеклянных млея, 
Роняют вздох последний свой, 

Там труп без головы в подушках пропадает, 
А из него, как бы река, 

Кровь красная бежит, и ткань ее впивает 
С голодной алчностью песка. 

Подобна призракам, рожденным тьмой ночною, 
Но полным чар и волшебства, 

Вся в драгоценностях, обвитая косою 
Такою темной, голова -

На столике ночном, как репнонкул огромный, 
Лежит; и уж без дум глядят 

Открытые глаза, роняя смутный, темный, 
Как будто сумеречный взгляд. 

А туловище там, раскинуто впервые 
В таком последнем забьпьи, 

Открьmо, не стьщясь, не прячась, роковые 
Нагие прелести свои. 



На согнутой ноге остался, розовея, 
Как память о бьmом чулок; 

И пряжка, точно глаз алмазный пламенея, 
Глядит и взгляд ее глубок. 

Необычайный вид покинутого зала, 
Картины, на которой кровь, 

Что подстрекающий наверно взор бросала, 
Рождает темную любовь, 

И радость грешную и празднества ночные, 
Проклятых поньше чудес, 

Которым радовались ангелы дурные, 
Таясь меж складками завес. 

Но если посмотреть на поворот несмелый 
Плеча изящного ея, 

На худощавость ног, на стан оцепенелый, 
Как разъяренная змея, 

Она еще юна! - Ее душа пустая 
И чувства скукой сожжены, 

Открьumсь ли они остервенелой стае 
Желаний чуждой стороны? 

И тот, которого ты не могла, живою, 
Своей любовью утолить, 

Свои безмерные желанья над тобою 
Насытил мертвой, может быть? 

Ответь, нечистый труп! И голову за косы 
Держа в трепещущих руках, 

Запечатлел ли он последние вопросы 
На ледяньIХ твоих зубах? 

163 



164 

Забытое толпой, исполнешюй rлумленья, 
И любознательным судом, 

Спи, безмятежно спи, о страшюе творенье, 
В гробу таинствеIШом твоем; 

Твой муж скитается везде, но образ вечный 
Твой бдит над ним, когда он спит; 

Как ты ему теперь, и он тебе, конечно, 
До смерти верность сохранит. 

* Впервые опубликовано в Wiener Slawistischer Almanach, Band 15, 1984. 



Н.А. СТРУВЕ 

К РАЗГАдКЕ ОДНОЙ ЛИТЕРАТУРНОЙ ТАйнЫ 
"Роман с кокаm1Ом" М. Агеева 

"таккая сафпадэние" 
Роман с кокаином, стр. 46 

Года полтора назад, из почти полной безвестности выШIЬmо 
на свет Божий, благодаря двум-трем доброхотам и иностранным 
переводам, одно из прочно забытых беллетристических произве­
дений, написанных в эмиграции, - Роман с кокаином некоего 
М.Аrеева. До появления в 10-м, и последнем, номере журнала 
"Числа" (июнь, 1934) первой части повести имя Агеева в эмигрант­
ских кругах бьшо совершенно неизвестно. *Прошел слух, что руко­
пись бьша прислана из Константинополя. Но и после напечатания 
романа отдельной книгой (в 1936 или 1938 году, в издании нет 
даты) автор не дал о себе знать и больше никогда его имя - за 
исЮiючением одного рассказа• •  - -в печати не появлялось. В своей 
истории Русской литературы в изгнании Г.П. Струве высказал 
предположение, чrо М. Аrеев - псевдоним. Однако ни в его книrе, ни 
в критических статьях не было сделано попытки раскрыть 
подлинное лицо автора. • • •  

Роман с кокаином - литературная загадка. Он написан 
виртуозно: незаурядная и новая в русской литературе фабула, 
главный герой, от имени которого ведеrея рассказ, выдержаны до 
конца; язык выразителен, смел, ярок. Все в романе обличает не 

* Фамилию Аггев - с двумя г - прославил в начале века блестящий 
законоучшель, проповедник и публицист о. Константин Аrтев (убит 
большевиками в Крыму, в 1920 г.) . В начале эмиграции некто А. М. Агеев 
издавал в Софии сменовеховскую газету "Новая Россия" и был убит в ноябре 
1922 г. "после того, как газета опубликовала документы, разоблачившие 
подготовку белого десанта генерала Покровского". (JLК. lllкаренков.Аюни.я 
белой эмиграции, М" 1981, стр.93) . 

** Паршивый народ, 'Встречи", №4, 1934. Перепечатан в "Русской 
мысли" от 2 февраля 1984. 

* * * Недавние догадки, основанные на сумбурных показаниях Л. Чер­
винской, отождествляющие М. Агеева с неким Марком Леви, умершим в 
Константинополе в 1936 году, не заслуживают никакого доверия. 

165 



новичка, а, как выразился редактор "Чисел" Г. Адамович, "настоя­
щего писателя". 

Кто же скрьmается под таинственным псевдонимом? 
В нем никак нельзя распознать ни одного из писателей 

старшего поколения, приехавших на Запад уже совершенно 
сложившимися. Роман с кокаином ничего не имеет общего с орна­
ментально-фантастическим плетением словес А. Ремизова, ни 
с исторической философичностью М. Алданова, ни с кондовым 
бытописанием Шмелева, ни с зыбкой тихостью Зайцева, ни с густым 
бытовизмом Куприна, ни с мягкой иронией М. Осоргина. Пожалуй, 
в крепкой манере письма есть что-то от мастерства Бунина, но 
Бунина заметно приправленного модернизмом. Роман с кокаином, 
как по теме, так и по письму - вещь писателя, сформировавшегося 
в ХХ веке, владеющего изощренным психологическим анализом, 
смело нарушающего привычные табу, вобравшего в свой язык 
поэтический опыт начала века. Если Агеев - псевдоним, то автора 
младшего поколения эмиграции. 

Повесть (так первоначально назывался роман) рисует нам 
накануне Первой мировой войны развращенного гимназиста (за­
тем студента) - барчука, маменькиного сынка, бесчеловечно 
грубо относящегося к матери, обедневшей вдове, от которой 
материально зависит. Заболевший венерической болезнью, 
заразивший ею невинную жертву, утоляющий свою чувствен­
ность случайными встречами, Вадим Масленников познает 
возможность настоящей любви, но, от полной раздвоенности 
чувственности и духовности, любовь не удается. От неудачи 
герой прибегает к кокаину, под влиянием которого в нем 
рождаются убийственные мысли о равнозначн9сти добра и зла, и 
гибнет. Такой сложной и крепко слаженной композ1ЩИИ мы не 
найдем ни у сюрреалиста Темирязева-Анненкова, писавшего 
больше о советском времени, ни у рассудительно-рыхлого Газда­
нова, писавшего об эмиграции. Из всех эмигрантских писателей 
только Сирин- Набоков достигал такого мастерства, причем 
построение Романа с кокаином напоминает целый ряд романов 
Набокова 30-х и более поздних годов. Не имеем ли мы здесь 
дело с одной из многочисленных литературных мистификаций, 
характерных для Набокова? 

166 



Раздвоение, опустошение, помешательство, гибель главного 
героя, всегда четко доминирующего и от имени которого прямо 
или косвенно ведется рассказ - такова ось большинства романов 
Набокова. Лужин (Защита Лужина, 1930) , Мартьш Эдельвейс 
(Подвиг, 1932) , Герман (Отчаяние, 1936) , Цинцшшат (Приглашение 
на казнь, 1938) - каждый из этих героев раздваивается, уходит от 
реальности, в мечту, в болезнь, и гибнет, растворяется в небытии. 

Как и Вадим Масленников в Романе с кокаином, герой Набокова 
раздвоен, если не развратен, то грязен, живет и действует вне 
моральных, а тем более религиозных категорий, в бездуховном, 
солипсическом мире. Наибольшее тематическое сходство роднит 
Роман с кокаином с Подвигом Набокова. Главный герой Подвига, 
Мартьш, тоже гимназист, зат.ем студент, повествование целиком 
вертится вокруг его судьбы: он - барчук, живет вначале с 
матерью-вдовой (она выходит вторично замуж, и Мартын будет 
материально зависеть от богатого отчима, которому грубит) ; в 
первой части, как и в Романе с кокаином, описывается гимназия 
(в Крыму) , затем, следуя жиэнешюму пути автора, Идет эмигра­
ция, учеба в Кембридже, и тут, как Вадим, Мартьш переживает 
большую, но не осуществляющуюся любовь, ради которой Идет 
на бессмысленный подвиг - переход советской границъ1 - и 
гибнет. В Подвиге, как и в Романе с кокаином, ядро повест­
вования - неиспоJПiенная любовь. 

Но всмотримся пристальнее: в Романе с кокаином хронология 
поразительно совпадает с двадцатилетним русским периодом 
жизни Набокова (1899-19 19) . Вадим - буквальный его сверстник: 
в 1915 году, когда начинается рассказ, Вадим, шестнадцатилетний, 
как и Набоков, находится в последнем классе гимназии. Война 
мало затронула его: "Когда война с Германией бушевала уже 
полтора с ЛИIШIИМ года, гимназисты, а в том числе и я, потеряли 
к ней решительно всякий интерес". В тех же тонах вспоминает 
Набоков о своем увлечении некоей Тамарой летом 1915 г. в Других 
берегах: "Второй год тянулась далекая война". Вадим умирает 
в январе 1919 г.: в марте того же года Набоков навсегда покидает 
Россию. 

Если хронология в Романе с кокаином точнее совпадает с 
набоковской биографией, чем в Подвиге, где герою всего лишь 

167 



15 лет, или даже в Даре, rде герой старше автора на год, то 
топография Романа формально не набоковская. Действие происхо­
дит не в Петербурге и t1e в Крыму, которые Набоков хорошо знал, 
а в Москве. Но Москва в романе мало чем отличается от любого 
другого большого города, разве что упоминанием о кольце 
бульваров, о Тверской, да о памятнике Гоголю: это обычный и 
именно набоковский городской пейзаж, большей частью туманный, 
заснеженный или дождливый, с мокрым асфальтом и сложной 
световой иrрой фонарей. Не то же ли перо писало в Подвиге о 
Лондоне: "Громадные автобусы яростно и тяжело разбрызгивали 
озера на асфальте" и в Романе с кокаином о Москве: "Тротуары и 
асфальт бьши еще мокры и фонари в Ю1Х отсвечивались, как в 
черных озерах"? 

Описанная классическая московская гимназия (без уточнения 
номера и местонахождения), с ее богатыми учениками, цвумяеврея­
ми (Ютейн и Айзенберг) и одним русским из старообрядцев (Его­
ров) , скорее напоминает суrубо буржуазное Тенишевское коммер­
ческое училище, которое Набоков окончил в 1917 г. В Других 
берегах Набоков бледно рисует Тенишевское училшце (оно куда 
красочнее представлено Мандельштамом в Шуме времени) . Но не 
оттого ли, что в последний год учения, увлеченный, как Вадим, 
любовной историей, Набоков целыми днями пропускал школу? 
Ничем не кончившаяся юношеская любовь, описанная в Других 
берегах, несомненно послужила прообразом неудавшейся любви в 
Подвиге, которая, в свою очередь, похожа на несчастливую любовь 
Вадима Масленникова. Схожесть Подвига и Романа с кокаином 
не только сюжетная (оба героя, Мартын и Вадим, гибнут после 
неудавшейся любви) , но и ономастическая. В обоих произведениях 
главная роковая героиня названа Соней. Но это не единственное 
совпадение в именах: имя Вадима мы встречаем и в Подвиге, где 
оно принадлежит второстепенному герою, а затем в английском 
последнем романе Набокова Look at the Harlequins, rде оно возвра­
щено главному герою, одному из бесконечных цвойников автора. 
Имя Нелли встречается во всех трех произведениях. Имя главной 
героини Романа с кокаином, Соня Минц, фонетически близко имени 
героини Дара, Зины Мерц. Именем Зина названа невинная жертва 
развращенных нравов Вадима, и так далее . . .  

168 



Эти совпадешш и перестановки имен и ситуаций могли бы 
быть следствием подражания , если бы не бьmи характерны для 

шахматной манеры писать Набокова. Четче, чем у других авторов, в 
его романах встречаются схожие герои, схожие ситуации, но всегда 
со смещением, с переменой в комбинациях, по принципу шахматной 
игры: та же фабула, но в других сочетаниях. Не так ли отношешш 
Вадима с Соней напоминают одновременно отношешш Мартына с 
Аллой Черносвитовой (и там и тут возлюбленные замужем, а мужья 
их на редкость похожи) , но и отношешш того же Мартына с Соней 
Зилановой . . .  

* * 

* 

Но не только главная мысль и общая структура роднит аrеев­
ское произведение с романами Набокова: в Романе с кокаином 
рассыпан ряд побочных тем, отдельных описаний, мелких 
штрихов, которые носят явно набоковский отпечаток. Приведем 
здесь некоторые из этих тематических перекличек. 

1 .  В Подвиге герой Мартын Эдельвейс, приехав в Лондон, реша­
ет не ехать сразу в ожицавшую его русскую семью, а провести ночь 
с первой встречной, не проституткой, но уступчивой женщиной, и 
получает от этого "дебоша" полное удовольствие, несмотря на то, что 
встречная крадет под утро десять фунтов из его бумажника: "Когда 
же он вышел из гостиницы и пошел по утренним просторным 
уmщам, то ему хотелось прьП'ать и петь от счастья". 

В Романе с кокаином Вадим Масленников подробно объясняет 
нам, почему он не ходит к проституткам - ради самолюбивого 
удовлетворешш "получить бесплатно то самое, что они предлагают 
приобрести за деньги", затем описывает поиски встречной женщины 
и ночь, после которой "чувствовал себя так изумительно хорошо, 
так чисто, точно внутри у меня вымыли". 

2. Первая часть (кстати, это деление на части, а не на главы 
характерно для Набокова) оканчивается блестяще развернуть1м 
уподоблением человеческих отношений с шахматной игрой (воз­
дать должное противнику) . И не из боязни ли быть узнанным 
автор считает нужным заявить, что он совершенно в шахматах не 
разбирается? 

169 



3. В той же первой части вскользь упоминается бестолковость 
критики, которая продолжает выдавать "зарекомендованным 
писателям восторженные отзьmы даже за такие слабые и безала­
берные вещи, что будь они созданы кем-нибудь другим, б е з ы­
м я н н ы м  (выделено нами, И.С.) , то разве что в лучшем случае 
они могли бы рассчитывать на такаджиевскую (имя одного из 
учеников гимназии) тройку". Это замечание, психологически 
мало правдоподобное в устах 16-летнего гимназиста, будущего 
юриста, гораздо более подходит к Набокову, не ладившему с 
эмигрантской критикой. Не эдесь ли разгадка, если наша гипотеза 
правильна, псевдонимности Романа с кокаином? Не хотел ли 
Набоков, тогда уже зарекомендовшm:ый писатель, околпачить 
критиков, вьщав им безымянный роман? (Он это с успехом 
проделал со стихами, поймав на этой мистификации не любившего 
его Г . Адамовича) . 

4. В Романе с кокаином имеется энергичное порицание 
антисемитизма. Во всех или почти во всех своих романах* Набоков 
проходится насчет этой мещанской слабости некоторых русских 
кругов, особенно в эмиграции. У Агеева антисемитизм разобла­
чает русский, гимназист Буркеющ, в ответ еврею IIiтейну, слабо 
защитившемуся от антисемитской выходки соклассников. По 
острой своей афористичности эта отповедь заслуживает быть 
приведенной целиком: 

"Антисемитизм вовсе и не страшен, а только противен, жалок 
и глуп: противен, потому что направлен против крови, а не против 
личности, жалок, потому что завистлив, хотя желает показаться 
презрительным, глуп, потому что еще крепче сruючает то, что 
целью своей поставил разрушить". 

5. Набоков не скупится во всех своих вещах на язвительные 
замечания по адресу советского строя, который он, равнодушный 
к политике, ненавидел всеми силами своей души. (Даже во время 

* Особеюю в Даре. Но и в своем последнем романе Look а t the 
Harlequins Набоков возвращается к этой теме: "Му wife coming as she did 
from an obscurant Russian milieu was no paragon of racial tolerance: but she 
would never have used the vulgar anti-semitic phraseology typical of her friends 
charachter and upbringing" (стр. 121) . И в Паршивом народе, см ниже. 

170 



Второй мировой войны он не поддался на сусально-патриотические 
настроения столь многих эмигрантов) . Роман с кокаином не про­
шел мимо этой темы: в финале Вадима Маслеюшкова доставляют 
в бредовом состоянии в госпиталь. "Его могла бы спасти хорошая 
психиатрическая санатория, попасть в которую, однако, в нынешнее 
социалистическое время не так-то легко. Ибо теперь, при приеме 
больных, руководствуются не столько болезнью больного, сколько 
той пользой, которую этот больной принес, или на худой конец 
принесет революции". Нужна протекция, Масленников узнает 
случайно, что его участь зависит от бывшего товарmца по гимназии 
Буркевица, ставшего революционером и крупнь1м коммунистичес­
ким начальником (факт маловероятный, поскольку ему всего лишь 
20 лет, но Набоков редко заботился о правдоподобии развязок). Ма­
сленников немедщ1 обращается за помощью к Буркевицу, но тот 
ему отказьmает. Этот отказ - последняя и прямая причина гибели 
Вадима: он умышленно отравляет себя сверхдоэой. Последние 
слова, "нацарапанные скачущими буквами" на рукописи, остав­
ленной Масленниковым, "Буркевиц отказал", служат эпиграфом 
к повести. Так, несколько искусственно, что для Набокова обычно, 
конец связуется с началом, а заодно посрамляется советская власть 
с ее псевдогуманистическим идеалом и жестокостью на деле. Отказ 
Буркевица - иллюстрация проклятых "мыслей" Вадима, который 
приходит к заключению, что всякое движение к добру влечет за 
собой обратным ходом, как в качелях, еще большее движение 
ко злу. Тем самым, горе "Пророкам человечества", в частности 
социалистическим, но не только. 

6. Порицание пошлости, которое вкладьmается в уста Бур­
кевицу, почти дословно напоминает определение пошлости 
в английской монографии Набокова о Гоголе: 

" . . .  болезнь . .  , которая в нынешнюю эпоху технических 
совершенствований уже повсеместно заразила человека. Эта бо­
лезнь - пошлость. Пошлость, которая заключается в способности 
человека относиться с презрением ко всему тому, чего он не 
понимает, причем глубина этой пошлости увеличивается по мере 
роста никчемности и ничтожества тех предметов, вещей и явлений, 
которые в этом человеке вызьmают восхищение". Знаменательно, 
что единственное литературное имя, упоминаемое в Романе с 

1 7 1  



кокаином - Гоголь. Гоголь упоминается дважды, и оба раза 
по-набоковски. Сначала московский памятник Гоголю, что как раз 
характерно для набоковского письма: почти во всех его городских 
пейзажах стоит какой-нибудь памятник, который своим несоответ­
ствием живой жизни привлекает внимание героя. "Гигантские 
канделябры по бокам гранитного Гоголя тихо жужжали [ . . .  ] 
А когда мы проходили мимо, - с острого, с каменного носа отпала 
дождевая капля, в падении зацепила фонарный свет, сине зажглась 
и тут же потухла". (стр. 74) . Ср. в Подвиге "Мартын отметил, что у 
каменного льва Геракла отремонтированная часть хвоста все еще 
слшuком светлая . . .  " (стр. 213) . В конце своих записок Вадим 
Масленников сравнивает свое душевное состояние кокаиномана "с 
состоянием Гоголя, когда последний пытался писать вторую часть 
Мертвых Душ. Как Гоголь знал, что радостные силы его ранних 
писательских дней совершенно исчерпаны, и все-таки каждодневно 
возвращался к попыткам творчества, каждый раз убеждался в том, 
что оно ему недоступно, и все же 

-
(гонимый сознанием, что без 

этого радостного горения - жизнь теряет для него смысл) эти 
попытки, несмотря на причиняемое ими мучительство, не только не 
прекращал, а даже напротив, их учащал, - так и он, Масленников, 
продолжает прибегать к кокаину . . .  ", разве не слышится в этой 
блестящей, мастерски построенной фразе, обличающей нутряное 
знакомство с Гоголем, но и желание принизить его релиrиозную 
драму, голос не какого-то Агеева, похоронившего себя в Констан­
тинополе, а самого Набокова, поставившего все свое творчество 
под знаком автора /J/инели и написавшего о нем единственную 
свою литературоведческую кишу. 

7. Все поклонники Набокова знают, какое место занимает в 
его жизни и творчестве - спорт. Нет книrи, где не шла бы речь 
о велосЮiеде, боксе, теннисе, футболе . . .  В Романе с кокаином 
тема спорта подана гротескно в кошмарном сне Вадима Ма­
сленникова, произносящего перед аудиторией увечньхх и уродов 
красноречивую речь о пользе спорта и о пошлости обожания 
спортсменов и их здоровьхх ляжек . . .  

172 

* * 

* 



Эту иrру в тематические переклички мы могли бы продол­
жить (хотя одна специфичная набоковская тема - о бабочках 
- отсутствует, но по ней он бьm бы немедленно узнан) . Однако не 
только темы определяют беллетристическое произведение, но не в 
меньшей мере и их исполнение: приемы, стиль, язык. 

По крайней мере три структурных приема, использованнь1х в 
Романе с кокаином, носят безусловно набоковский характер: 

1) Разрьm между Соней и Вадимом обозначен вставкой длин­
ного, рассудочного письма Сони, занимающего целую главку: "Мне 
тяжко, мне горько подумать, и все же я знаю, что это мое последнее 
письмо к тебе . . .  " Точно к такому же приему прибег Набоков под 
конец �зни в английском романе Look at the Harlequins для 
обозначения разрыва между Annette и Vadim'oм.* Письмо Anette 
занимает главку, вьщелено курсивом и, что поразительно, начина­
ется буквально в тех же выражениях, что письмо Сони: "The step 1 
have taken, Vadim, is not subject to discussion. You must accept my 
d�parture as а fait accompli ". 

2) Кульминационной точкой в Романе с кокаином следует 
признать двойной кошмар Вадима Масленникова, в котором 
он, весь пронизанный слабостью и страхом, дважды вицит смерть 
матери, сначала от штыка стражника, приставленного к матери им 
самим, а затем через самоповешение. Как не вспомнить при чтении 
этого кошмара философию сна, набросанную Набоковым в романе 
Приглашение на казнь : * * "Я Д<tВпо свыкся,- говорит Цинциннат, ­
что называемое снами есть полудействительность, обещание действи­
тельности, ее преддверие и дуновение, то есть, что они содержат 
в себе, в очень смутном, разбавленном состоянии, - больше 
истинной действительности, чем наша хваленая явь . . .  " 

Вадим вицит смерть матери во сне, и только на последней 
странице книги мы узнаем, что мать его действительно умерла. Сон 
его бьш обещанием и преддверием действительности. 

3) Почти всю четвертую часть Романа с кокаином занимает 
изложение мировоззрения Вадима Масленникова. Это "ужасней-

* В цругих романах Набокова мы часто встречаем вставные Шl:съма, 
но более короткие, менее существенные для интриги. 

* * Сны вообще обычный прием Набокова. 

173 



шее" мировоззрение "состояло в том, что оскорбляло то светлое, 
нежное и чистое, которого, искренне и в спокойном состоянии, не 
оскорблял даже самый последний ·негодяй: человеческую душу". Не 
менее безнадежная философия героя изложена в Отчаянии : глава 
VI (и последняя) развивает увереююсть, что "небытие Божье 
доказывается просто", и хотя мысли Вадима как бы навеяны 
кокаином, а мысли Германа подсказаны душевным неравнове­
сием, за этими сходными рассуждениями чувствуется страшный 
метафизический пафос отрицания, присущий Набокову. 

* * 

* 

Свой основной прием, выражающийся прежде всего в языке, 
Набоков назвал в Даре "многопланностью мышления": "Смотришь 
на человека и ВИдИШЬ его так хрустально-ясно, словно сам только что 
вьщул его, а вместе с тем, нисколько ясности не нарушая, замечаешь 
побочную мелочь - как похожа тень телефонной трубки на огром­
ного слегка поднятого муравья и (все это одновременно) загибается 
третья мысль - воспоминание о каком-нибудь солнечном вечере 
на русском полустанке . . .  " Осязательность (хрустальная ясность) , 
метафоричность (телефон, как муравей) , психологизация через 
одновременное восприятие и через анамнезис, - таковы своеобраз­
ные черты набоковского стиля во всех его произведениях. Но те же 
особенности в изобилии рассьmаны и в Романе с кокаином. "Перелив 
многогранной мысли" влечет за собой многосоставные фразы с 
нагромождением причастий и деепричастий, с постоянным баланси­
рованием противостоящих или соседствующих восприятий ("с 
одной стороны . . .  с другой", "не потому, а поэтому", "вместе 
с тем" и т.п.) . И Набоков, и Агеев (да и впрямь, Агеев ли?) владеют 
этими сложными периодами в совершенстве (см. выше виртуозную 
фразу о Гоголе) . У обоих авторов (если только их двое) параграф 
в пол или в целую страницу составляет собою смысловую еди­
ницу, своего рода крохотную новеллу с завязкой, нарастанием 
и отчетливой развязкой в виде pointe. 

"Когда заботливо прощупав в кармане сторублевку, . . .  я 
вышел на улицу, - бьшо часов одmmадцать. Солнца не бьшо, небо 

174 



бьmо низким и рыхло бледным, но вверх нельзя бьmо смотреть 
- слезило глаза. Бьmо дуnшо и парило. Мое беспокойство все 
усиливалось. Оно владело всеми моими чувствами и уже даже 
болезненно ощущалось в верхней части будто портившегося 
желудка. По дороге в цветочный магазин, проходя мимо модной 
и дорогой гостиющы, я зачем-то решил зайти. Толкнув четырех­
створчатую карусель двери, в зеркальное стекло которой, дрогнув, 
поехал соседний дом, я зашел внутрь и перешел через вестибюль. 
Но в кафе бьmо так пустьппю, таким беспокойством путешествия 
пахли эти запахи сигарного дыма, крахмала скатертей, меди, 
кожи кресел и кофе, что почувствовав, что не высижу здесь и 
одной минуть�, сделав вид, будто кого-то разыскиваю, снова вышел 
на улицу". 

"Зайдя в писчебумажную лавку, он купил полдюжины откры­
ток и наполнил свое обмелевшее автоматическое перо, после чего 
направился в гостиницу Д., решил там прождать до последней 
возможности и уже прямо оттуда ехать на вокзал. Бьшо около 
пяти, небо затуманилось, - белесое, невеселое. Глуше, чем 
утром, звучали автомобильные рожки. Проехал открытый фургон, 
запряженный парой тощих лошадей, и там громоздилась целая 
обстановка, - кушетка, комод, море в золоченой раме и еще много 
всякой другой грустной рухляди. Через пятнистый от сырости 
асфальт прошла женщина в трауре, катя колясочку, в которой 
сидел синеглазый внимательный младенец и, докатив колясочку 
до панели, она нажала и вздыбила ее. Пробежал пудель, догоняя 
черную левретку; та боязливо оглянулась, дрожа и подняв согнутую 
переднюю лапу. "Что это в самом деле, - подумал он. - Что мне 
до всего этого? Ведь я же вернусь. Я должен вернуться". Он вошел 
в холл гостиницы. Оказалось, что Д. еще нет". 

Где тут Агеев, где тут Набоков, пусть разберется сам читатель. 

* * 

* 

От общестилистического анализа перейдем теперь к осо­
бенностям набоковского языка, к его семантическим полям 

115 



и своеобразным тропам (в основном метафорам) . И тут самый по­
верхносrnый взгляд, который силой ИН1)'1ЩИИ не уступает подсчетам 
электронных мапшн, выявляет поразительное сходство между 
Набоковым и псевдо-Агеевым. Возьмем, к примеру, глагол "морщи­
ться", употребляемый Набоковым и в прямом, и в метафорическом 
смысле (у него вообще предметы наделяются человеческими черта­
ми, и обратно - человек уподобляется предмету) . НаЧШiая сМашень­
ки ,  все персонажи Набокова только и делают, что морщатся. 

В Приглашении на казнь (далее сокращаю: П. К.) уже морщится 
темнота, а в Романе с кокаином (далее сокращаю: Р.К.) морщатся 
не только люди, но морщится и дом, морщатся цветы (тот же анализ 
можно проделать и с глаголом "моргать", не менее повторным у 
Набокова, чем у Агеева) . 

Набоков обращает пристальное внимание на тело, на его состав­
ные части: спину (лопатки) , руки (локти, ладони) , ноги (колени, 
ляжки, щиколотки, подошвы, особенно носки) . То же и у Агеева. 
Всех перекличек здесь не привести, ограничимся первыми попав­
um:мися примерами: 

" . . .  и тот горбатясь проворно отступил" (П. К., стр. 185) . 
" . . .  только СПШiа его еще больше сгорбатилась" (Р. К., стр.44) . 
" . . .  опираясь одними лопатками и ладонями" (П. К., стр. 57) . 
" . . .  пианист здорово работал локтями, лопатками и всей спи-

ной" (Р. К., стр. 1 1 1) . . .  
Характерны для Набокова неожицанные метафорические" фрук­

товые оттенки", но то же и у Агеева: 
" . . .  абрикосовую луну перечеркнула туча" (П. К., стр. 178) . 
" . . .  видны бьmи пузатые столбики балконной ограды, очерчен-

ные абрикосовыми отсветами" (Р. К., стр. 90) . 
А теперь пойците догадайтесь, у кого из двух авторов "перси­

ковая ляжка", "мандариновый огонек папиросы, "сливочный 
оттенок на щеках"! У кого "красное, как апельсин королек, 
солнце", а у кого "расплющенными апельсинами просвечивало 
горевшее в вагоне электричество"? 

Характерна для Набокова и его двойника Агеева фонетическая 
деформация с издевательской интонацией. В Приглашении на казнь 
директор тюрьмы говорит Цинциннату: "Будет, я тозе хоцу" (стр. 86). 
В Романе с кокаином (не того ли же автора?) сын за столом злобно 

176 



передразнивает заботливую мать: "ффкюсне" произнес я с отвраща­
ющей гримасой" (это "ффкюсне" потом отзовется в страпnюм сне 
Вадима Масленникова) . 

Характерны для Набокова и Агеева (неразлучная пара) воспро-
изведение звуков голоса или шумов: 

"- Бу, бу, бу, гулко бормотала она" (П. К., стр. 194) . 
" - Тук-тук, стучал штемпель" (Подвиг, стр. 2 13) . 
", . .  Тиштиштиштиш, - быстрым, сливающимся шепотом высви­

стывает Нелли" (Р. К., стр. 129) . 
" . . .  лихач . . .  отрывисто припевал кротким бабьим голоском -

пр " , пр " , пр " ." (Р. К., стр. 14) . 
Набоков и Агеев (водой не разлить) любят разнообразить 

выражения шумов, прибегая иной раз к неологизмам. Опять 
зададим загадку: у кого "начали тилибинить колокола", а у кого 
герой "заблябал с полным равнодушием" ; у кого "стрекотание 
колес", а у кого "сухо застрекотала струя"? 

Чутки Набоков и Агеев (и впрямь близнецы) к походке, к ша­
гам - к их разнообразному звучанию, - к спотыканию, то медленное, 
то быстрое движение ног то и дело натыкается на препятствия . . .  

Мы могли бы привести еще длинный ряд общих речений и 
семантических полей (гул, мускул, лоск, нервный, пятнистый 
и т.д.) или своеобразных сравнений (геометрические фигуры, 
например) , но сказанного достаточно, чтобы считать авторство 
Набокова установленным если не окончательно, то с такой долей 
вероятности, что мало оставляет места возражениям . 

Разве что мы эдесь имеем дело с безукоризненно-блестящим 
подражанием? Но кто из эмигрантских писателей бьm на уровне 
набоковского мастерства, кто и с какой целью на такое подража­
ние отважился бы? 

Последнее сомнение, если таковое еще имеется, должно 
исчезнуть после внимательного прочтения небольшого рассказа, 
Паршивый народ, подписанного тем же М. Агеевым и напечатанного 
в том же 1934 году в недолговечном журнале "Встречи" (всего 
вышло 6 номеров) .* Казалось бы по первым строкам - нет, это 

* Набоков обещал редактору М.Л. Кантору дать в новый журнал 
рассказ, но так ничего и не прислал, по крайней мере под своей фамилией 
(письмо от 10.03.34 - не опубликовано) . 

177 



не Набоков: "В годы 23-24 в Москве я бьш без работы". ОIШсание 
Московского губсуда, советского быта, которого Набоков не знал, 
наводит сначала на мысль о другом авторе . . .  Но вчитываясь, пони­
маешь, что на самом деле реального быта в рассказе совсем мало, а 
что и содержание, и исполнение его типично набоковские. В нем три 
темы сразу: на фоне жестокости советского режима - смертный 
приговор - обличение антисемитизма. Молодой еврей - "паршивого 
народа" - один испытьmает стьщ и жалость, когда приговаривают к 
смерти коммуниста Руденко, который в годы революции грабил 
крестьян и убивал евреев . . .  Но к тому же в рассказе мы имеем не 
то начало, не то зародьШI будущего романа Набокова Приглашение 
на казнь, как бы его первые и отброшенные страющы. В рассказе 
чтение приговора занимает центральное место; в романе ему 
отведено всего лишь три начальных фразы. В рассказе приговор 
произносит председательствующий, носящий странное, нереальное 
имя Синат, но оно становится понятным, благодаря роману, где 
приговоренный к смерти назван Цинциннатом . . .  Ономастически­
сюжетная инверсия - столь типичная для Набокова - основана 
на двойственном облике известного римского политического 
деятеля, после диктаторства вернувшегося к своим земледельчес­
ким занятиям (признак отрешенности) , что не помешало ему позже, 
снова в должности диктатора, одобрить убийство строптивого 
Мелия и велеть срыть до основания его дом. 

Теперь уж кажется излишним приводить и стилистические дока­
зательства в пользу авторства Набокова: весь рассказ испещрен его 
любимыми телесными речениями: "стражники . . . дернув спинами 
и локтями, выхватили шашки", "вытер ладонью лицо", "ладонью 
прогладил усы", "руки, которые он ладонями жал к бедрам, 
как бывает у сильных людей, не совсем разгибались в локтях" и 
т.д, и т.д. 

Остается рассмотреть два вопроса: почему современные кри­
тики не распознали в Агееве Набокова и почему Набоков, хотя 
бы в конце жизни, не раскрьш своего псевдонима? 

Что Набоков, печатая Паршивый народ, прибег к псевдониму, 
легко понять: он тогда еще прочно жил в Берлине (Nestor str. 22 -
Halensee) и апология еврейства могла навлечь на него крупнь1е 
неприятности. 

178 



В Романе с кокаином Набоков скрьmся под псевдонимом не 
по политическим причинам. 

По всей вероятности он хотел обличить предубежденность и 
недальновидность критиков. 

В каком-то смысле мистификация слишком удалась : Агеев 
остался малозамеченным и привлекать внимание к своей мисти­
фикации Набоков из самолюбия может быть счел излиIШiим. Уж 
очень Роман с кокаином по структуре, по общему смыслу похож 
одновременно на Подвиг и на Отчаяние: Подвиг - красочнее, 
автобиографичнее, Отчаяние - страпmее. К тому же в 1938 г . ,  когда 
Роман с кокаином появился отдельной книгой, вьшшо уже 
Приглашение на казнь, а в "Современных записках" печатался 
Дар: в обоих этих вещах мастерство Набокова взошло на новую 
ступень . . .  

Можно предположить, что игры ради Набоков хотел оставить 
после себя роман без имени, как бросают на авось бутьшку 
в море. Если так, то он оказался - прав. Из безымянных или 
малоизвестных произведений эмигрантской литературы Роман с 
кокаином полвека спустя после написания выпльш· наконец на 
берег известности. А завтра, смеем надеяться, он станет девятым 
по счету русским романом одного из самых виртуозных, но и 
жутких писателей ХХ века. 

179 



А. И. ВЕJШКАНОВА 

ОБ АНТИЛИТЕРАТУРЕ И ИНИЦИАЦИИ 

"Не следует давать имя искусства 
тому, что называется не так". 

А. Блок 

Давным-давно ПришвШI напомнил нам о рассказе Глеба 
Успенского "Выпрямила", отметив, однако, что уже во времена его 
молодости рассказ этот казался большинству его сверстников 
смепmым. С тех пор столько раз терялся, менялся и обретался в 
прежней нетерпимости готовый общий ответ на вопрос о смысле и 
цели �ящной словесности и искусства вообще, что, мне кажется, 
припmа пора снова подтвердить верность истине, в которую полнос­
тью (хоть и на свой, во многом чуждый нам лад) верил Глеб У спен­
ский и признавал лукавый ПришвШI, - "Красота спасет мир". 

Спасет - это сказано в будущем времени. Этому еще предстоит 
случиться. И это означает - в том случае, когда речь идет о красоте, 
сотворенной руками человека, об искусстве, - что спасение мира 
зависит от нас. Спасет, если будет существовать. Если сотворенное 
нами будет и с к у с с т в о м , оно спасет мир. Как же надо работать, 
чтобы это удалось? То есть - что такое искусство? Как отличить его 
от неискусства или от антиискусства, если проверка перенесена (все 
еще перенесена - ведь не сегодня конец света!) в будущее - когда 
спасет или нет? Я не стану даже пытаться ответить на эти вопросы 
в отношении искусства вообще. Но в применении к словесному 
искусству, к литературе и антилитературе попробую высказать 
несколько соображений. Ведь критерий необходим в наше время, 
Ш1аче мы потонем в макулатурном море. 

Обратимся снова к рассказу "Выпрямила". Там повествуется 
о переломном моменте в жизни некого человека, то есть о том, 
как "вьшрямилась его душа" под влиянием созерцания Венеры 
Милосской. Это не только аллегорическое утверждение веры в 

180 



будущее торжество красоты, это в первую очередь - история одной 
души. Речь идет в этом рассказе о том, как герой стал друrим 
человеком, то есть - об инициации. И это и есть одна из важней­
IШIХ, на мой взгляд, особенностей "большой" литературы. (Хотя 
сам рассказ Г. Успенского, разумеется, не принадлежит великой 
литературе - это, скорее, проект замечательного рассказа, а не 
написанное сочинение) . Она говорит об инициации, то есть о том, как 
человек становится взрослым, находит себя самого. Об этом много 
писали. Весь фольклор напитан образами, связанными с ин1Щиацией 
- мифы, легенды, волшебные сказки. Так же и великое искусство 
всех народов - трагедии,* эпические поэмы, эллинистический 
роман, европейский воспитательный роман etc. etc. - всегда 
как-то связано с инициацией. Юнr (прошу прощения, что так 
грубо и примитивно излагаю важнейшую его идею) полагал, что 
инициация (и мифы, и обряды) и з о б р а ж а е т  процесс взросления 
человеческой души. И то же самое делает и литература, так как 
каждого человека в сущности интересует только его собственное 
становление: об этом он думает, пишет и читает. Друrие люди 
(например, В. Я. Пропп) полагают, что литература связана с 

инициацией не прямо, а только через фольклор, особенно через 
волшебную сказку, породившую очень много произведений ис­
кусства (например, гофмановский "Золотой горшок" и "Генрих 
фон Офтердинrен" Новалиса - оба очень похожи на волшебную 
сказку и очень явно изображают инициацию) . Третьи считают, что 
литературу типа европейского романа XIX века объединяют с 
ИН1ЩИацией только законы повествования: уход героя (способ 
вьщелить его) , приключения, опасность, возвращение. Мне кажет­
ся, впрочем, что законы повествования все же чуть шире, чем схема 
инициации, и сюжеты "великих" романов развиваются именно 
по этой суженной схеме - спуск в преисподнюю, встреча с Друrим, 
выбор, смерть, подъем и возвращение-воскресение. Но это даже не 

* Пpoф. III, Пинес оказал мне честь прочесть эту работу в рукоmrси 
и указал на неточность отнесения к этому кругу сочинений греческой траге­
дии в целом. С благодарностью принимая это замечание, осмелюсь только 
добавить, что в греческой трагедии происходит часто нечто б о л ь  ш е е 
инициации, а именно, жертвоприношение, т. е. смерть и воскресение - прямо 
на сцене. 

181 



так важно. Главное, что связь эта несомненна, и не составляет труда 
в заинтересовавшем нас произведении - например, в "Евrении Оне­
rине" или в "Архипелаrе ГУЛаr" - вьщелить сюжетные повороты, 
восходящие к мифу и обряду иющиации. Не хотелось бы долrо 
останавливаться на этом первостепенном по важности, но вообще-то 
достаточно известном факте, но я боюсь, что дальнейшее будет 
не вполне поняnю, если не проитпострировать наудачу взятым 
примером, как именно иmщиация выражается в литературе. 

Обратимся к переломному моменту в жизни Алеши Карама­
зова, к ero духовной mпщиации. Это в применении к Алеше - важ­
нейшие стран1щы романа, следовательно - основное внимание 
Достоевскоrо обращено к mпщиации любимоrо rероя. Как она 
происходит? Сначала мы видим Алешу живущим при старце в 
ero келье в полном соrласии с духовным отцом. В данном случае, 
так как речь идет о духовном перерождении Алеши, а не о ero 
физическом взрослении, духовный отец заменяет физическоrо, и 
житье Але11Ш при старце соответствует пребьшанию подростка с 
родителями внутри племени до инициации. Смерть старца обрывает 
это "детство" Але11Ш, но незадолrо до нее старец уже указывал 
ему на необходимость странствий, "посьmал в мир", то есть ero 
инициация подrотовлена старцем и происходит в заранее опреде­
ленное время, как это и бывает в "примитивном" обществе. АлеШИII 
уход в мир сразу после смерти старца вызван ero сомнениями 
относительно святости о. Зосимы, что соответствует нарушению 
инициентами релиrиозных и социальных норм племени. Ero со­
мнения и выражаются в таких нарушениях запретов (колбаса 
и водка) , поскольку это ритуально подобает подростку. И сам ero 
уход в мир оборачивается спуском в преисподнюю - к блуднице 
Грушеньке. Он "идет поrибнуть", как сам rоворит Груше, и это 
напоминает путешествие подростка в инициации, коrда ero вводят 
в темную пещеру или в друrое подобное место, символизирующее 
смерть. Идет, кцк опять-таки бьшает всеrда в таком обряде, не сам, 
а ведомый проводником - Ракитиным, принадлежащим в равной 
мере тому и этому миру и поэтому хорошо знающим дороrу к 
Грушеньке, в ее "т е м н ы е" комнаты. Ракитин же, то есть про­
водник, требует свечей и подводит Алешу к Грушеньке, то есть 

182 



к тщу, встречаемому в обители смерти, ее ошщетворению, или 
- иначе говоря - к Другому. И момент окончательной смерти 
оказьmается вместе с тем начальным моментом воскресения. 
Грушенька, сидя на коленях у Алеши, произносит: "Господи, так 
умер старец Зосима!" И творит крестное знамение. Эта смерть, 
переживаемая Алешей как собственная, соответствует символичес­
кой смерти, переживаемой инициирующимся юношей. Кстати, в этой 
главе Алеша несколько раз назьmается безлично "юноша", и этим 
подчеркивается и возраст, и общечеловеческий характер происхо­
цящего с ним. А восклицание Грушеньки, ее священнь1й жест и 
то, что она соскакивает с Алешинь�х колен, напоминает начало 
нового этапа инициации - освобождения от смерти и постижения 
тайньIХ мифов племени. Миф не заставляет себя ждать: несколькими 
строками ниже Грушенька рассказывает Алеше "басню", то есть 
притчу о луковке. Эта притча затем вливается в видении брака 
в Кане, в евангельский текст, т. е. оказьmается связанной со священ· 
ным. И уже просветленный, защищенный сокровищем, которого 
еще не знает точно, но увидел во встрече с Грушей, Алеша начинает 
обратную дорогу - наверх. "Я потерял сокровище, - говорит он 
Ракитину, - (то есть детскую до искушения веру) и в душе 
этой (Грушиной) может быть сокровище". Выводит его тот же 
проводник-психопомп Ракитин, но оставляет, указав : "Вот твоя 
дорога!" - с его точки зрения и вообще, с "той" стороны, это все 
еще восхождение из преисподней - дорога во мраке. Но появляется 
уже и о б р а з  воскресения и "светлая хрустальная дорога". Придя 
в свой монастырь, то есть вернувшись к "племени", Алеша застает в 
келье гроб и чтение Евангелия. Гроб этот, с одной стороны, в плане 
инициации означает окончательный разрьm с детством: в этом 
гробу лежит не только старец Зосима, но и Аз:�еша - п о  с л у ш н и к ,  
не самостоятельный взрослый человек, а слушающийся старца 
мальчик. С другой стороны, "перед гробом этим он пал, как перед 
святьшей, но радость . . .  сияла в уме его и в сердце его". То есть он 
уже прикоснулся к смерти, знает ее, не боится и готов провидеть в 
ней воскресение - в этом и состоит смысл инициации. И читается 
Евангелие о браке в Кане. Это и формально легко связать с иници­
ацией, так как только после совершения всех обрядов инициации 
могут начинаться приготовления к свадьбе, и фольклорные образы 

1 83 



юпщиации обыкновенно заканчиваются браком. Но более rлубин­
нь1й смысл этоrо чтения раскрьmается в сонном видении Алеши. Этот 
брак, на который он призван, есть общее воскресение, брачная 
вечеря Агнца. И потому, что он луковку подал, то есть, сойдя в 
преисподнюю, не испугался ее лица и не поrиб, но, напротив, нашел 
там сокровище в другой душе (сам оживив ее) , нашел силы для 

воскресения, - он призван пережить во сне образ воскресения 
и получить благословение на дело своей жизни. Именно чтение 
еванrельскоrо текста, символизирующего (в данном случае - над 
покойником) воскресение, и сон о воскресении подготавливают 
Алешу к окончательному моменту, к "апофеозу" инициации. Он 
выходит из кельи, но не из монастыря, то есть остается как бы в 
пределах "стана", но не в отчем доме. И, оставшись наедине с 
землей, с миром Божьим, он переживает преображение, вызванное 
божественным присутствием, как это тоже бывает в инициации -
непременно участвует боr в маске, или божественный rолос, или 
какой-то особый звук и т.п" и как зто должно быть по самому ее 
смыслу - без божественного вмешательства человек, может быть, 
может еще умереть, но не воскреснуть. Иющиация же завершается 
воскресением. Алеша слышит что-то внутри себя: "Прозвенело в 
душе его", и это очень неясно, но это - прикосновение Боrа. "Кто-то 
посетил мою душу в тот час", - говорил он потом. И благодаря 
зтому становится окончательно самим собой. Никаких новых 
собьпий не происходит с ним в этот момент - вся инициация уже 
пpo11Dia. И никаких новых знаний он не получает, так как он их уже 
получил. Но острейшее переживание единства Вселенной и внезапное 
знание того, что у него есть место в этом единстве, полностью 
открывают Алеше его истинное лицо и ero назначение. "Какая-то 
как бы идея воцарялась в ero уме, и уже на всю жизнь . . .  " Описание 
Алешиноrо преображения завершается фразой, которая может 
служить сама по себе формулой, определением инициации: "Пал он 
на землю слабым юношей, а встал твердым на всю жизнь бойцом, и 
сознал, и почувствовал это вдруг . . .  " Это и есть "удачная" инициация, 
ее счастливый итоr - человек становится самим собой, взрослым, 
и осознает зто. (Дальше описывать ero душу, рассуждать о ней -
нечего.  Он "начинает дело свое" - выходит из монастыря, но не 
в начальном подростковом бунте, а в согласии с собой и с волей 

184 



старца, повелевшего ему пребывать "в миру") . Позволю себе 
привести целиком весь этот уже цитированный по клочкам абзац, 
изображавпmй, так сказать, апофеоз Алешиной инициации: 

"Он не остановился и на крьшечке, но быстро сошел вниз. 
ПоШiая восторгом душа его жаждала свободы, места, пmроты. Над 
ним uшроко, необозримо опрокинулся небесный купол, полный 
тихих сияющих звезд. С зенита до горизонта двоился еще неясный 
Млечный путь. Свежая и тихая до неподвижности ночь облегла 
землю. Белые башни и золотые главы собора сверкали на яхонтовом 
небе. Осенние роскопшые цветы в клумбах около дома заснули до 
утра. Тишина земная как бы сливалась с небесною, тайна земная 
соприкасалась со звездною . . .  Алеша стоял, смотрел, и вдруг, как 
подкошенный, повергся на землю. 

Он не знал, для чего обнимал ее, он не давал себе отчета, почему 
ему так неудержимо хотелось целовать ее, целовать ее всю, но он 
целовал ее плача, рьщая и обливая своими слезами, и исступленно 
клялся любить ее, любить во веки веков. "Облей землю слезами 
радости твоея и люби сии слезы твои . . .  " - прозвенело в душе его. 
О чем плакал он? О, он плакал в восторге своем даже и об этих 
звездах, которые сияли ему из бездны, и "не стыдился исступления 
своего". Как будто нити от всех этих бесчисленных миров Божиих 
соnтись разом в душе его, и она вся трепетала, "соприкасаясь 
мирам иным". Простить хотелось ему всех и за все, и просить 
прощения, о! не себе, а за всех, за все и за вся, а "за меня и другие 
просят", прозвенело опять в душе его. Но с каждым мгновением 
он чувствовал явно и как бы осязательно, как что-то твердое и 
незыблемое, как этот свод небесный, сходило в душу его. Какая-то 
как бы JЩея воцарялась в уме его - и уже на всю жизнь и на веки 
веков. Пал он на землю слабым юношей, а встал твердым на всю 
жизнь бойцом, и сознал и почувствовал это вдруг, в ту же минуту 
своего восторга. И никогда, никогда не мог забыть Алеша во всю 
жизнь свою потом этой минуты. "Кто-то посетил мою душу в тот 
час", говорил он потом с твердой верой в слова свои . . .  " 

Я процитировала этот отрьmок, несмотря на его широкую 
известность, чтобы подчеркнуть значение шшциации как факта 
в жизни отдельного человека и, соответственно, как момента 
изображаемого. Достоевский берет самые торжественные слова, 

1 85 



самые космические образы, чтобы передать состояние Алешиной 
души в те минутьL Вот что такое Ю1ИЦИация будущеrо "rероя" - как 
бы rоворит нам писатель. Вот какая это важная вещь, и дейст­
вительно, искусство не может оторваться от этой темы, как и 
человеческий ум не может оторваться от вопроса: "Как принять 
смерть, как победить ее, что дает нам силы жить в постоянном 
присутствии смерти?" Видно по этому отрьшку, что Достоевский 
с большой откровенностью раскрьшает нам этот секрет искус­
ства - о б р а з  воскресения, ложащийся в душу человека как 
завершение инициации, побеждает ф а  к т смерти, переживаемой в 
процессе ее. 

Итак, казалось бы, получен ответ. Он в сущности представляет 
собой развитие слов Пастернака: "Есть искусство. Оно интересу­
ется не человеком, но образом человека. Образ же человека, как 
оказывается, - больше человека. Он может зародиться только на 
ходу, и притом не на всяком. Он может зародиться только на пере­
ходе от мухи к слону". То есть в процессе созревания (Пастернак 
rоворит тут же об этом подробнее) , точнее rоворя - в Ю1ИЦИации. 
Доrоваривая за поэта, мы сказали - именно фаКтом смерти 
человека в процессе ero инициации и образом ero воскресения и 
занято искусство. 

Но тут есть заrвоздка, и она в том, почему так настойчиво 
мы сопоставляем слова "факт" и "образ", почему - только образ 
воскресения? Дело в том, что при всей почти литурrической, почти 
проповеднической открьпости "Каны Галилейской", все же иску­
шение и воскресение Алеши описаны не совсем одинаково. Старец 
умирает на самом деле, ero отпевают и хоронят. Грушенька в самом 
деле (при свидетеле Ракитине) сидит у Алеши на коленях. Правда, 
в самом деле происходит и разrовор между ними и Алешино 
возвращение, так что инициация ero во всяком случае действи­
тельна. Но "брачный пир" Алеша видит в о с н е, и окончательное 
преображение ero происходит в один о ч е с  т в  е ,  без свидетелей. 
И о божественном rолосе rоворится тоже в очень субъективных 
выражениях: "что-то" прозвенело в душе ero, "кто-то" посетил. 
Ощущаются даже в таком сочинении, как "Братья Карамазовы", 
скороrоворка и неуверенность. В друrих произведениях мировой 
литературы эта особенность выступает еще сильнее. Чаще всеrо 

186 



завершение инициации, воскресение героя отождествляется с его 
свадьбой, но брак почти никогда не описьmается. "Э, - сказал входя 
Муромский, - я вижу, у вас дело совсем уже слажено. - Читатель 
избавит меня от необходимости описывать развязку". 

Нечто подобное набmодается, осмелюсь сказать, даже в Еван­
гелии. В описаниях явления Христа ученикам по воскресении тон 
евангелистов (особенно это замеrnо у ал. Иоанна) меняется. Язык 
становится смазанным, неуверенным, торопливым. Грамматические 
конструкции, несмотря на вроде бы вневременный аорист, связан­
ные временем, ломаются при попытках описать вневременную 
ситуацию Воскресения Христова, произошедшего, тем не менее, в 
четко определенное время. Язык отступает перед тайной. И это 
несмотря на ·то, что пишет очевидец! Человек оказывается почти 
бессилен передать свой личный опыт в рамках нашего земного 
языка. 

Если же так трудНо о ч е в  и д цу говорить о факте воскре­
сения, то неудивительно, что искусство говорит об образе 
воскресения - · и тоже с· трудом. И миф и великая мировая 
литература рассказывают убедительно и подробно о смерти героя и 
сжато и туманно, часто в будущем времени или условно, о бр а з  н о  
- о его воскресении. И могло ли быть иначе? Ведь искусство - это 
творение человека, а человек с а м не может воскреснуть, воскре­
шает Бог. Если бы искусство могло адекваrnо изобразить воскре­
сение, чтение, скажем, "Войны и мира" бьmо бы литургическим 
занятием. Конечно, говоря грубо и просто : "все помрем". Смерть 
- это событие каждой жизни. С каждьIМ это случается - умирают 
близкие, и сам человек убивает, болеет смертельно, грешит 
смертно (умирает душа) и видит, слышит, читает ежедневно о 
смерти, болезнях, грехах. Поэтому нечего уди�ться, что мы 
можем так точно и подробно описать, как это бьmает - смерть. Но 
недаром поэт сказал: "у смерти очертаний нет", недаром плачет 
Церковь словами Иоанна Дамаскина: "вижу во гробех лежащую, по 
образу Божию созданную нашу красоту бесславную, безобразную, 
не имущую вида". У трупа - нет образа. Поэтому он не может 
быть достаточным содержанием искусства. Но ведь смерть - не 
единствешюе содержание нашей жизни. В нашей жизни есть и 
mобовь Божия к нам и наша mобовь к Богу. И наше творческое 

187 



содружество. И есть в нашей жизни Воскресение Христово и образ 
нашего собственного воскресения. Трудность тут в том, что смерть 
происходит внутри жизни, во времени, а воскресение (например, 
как приобщение к Христу в причастной Чаше) вневременно или 
в будущем времени, вне нашей жизни, нашей сшоминутности. 
Поэтому случаются с нами грехи и сомнения. Поэтому мы гово­
рим, что жизнь есть трагедия. Но так же - и в искусстве. Искусство 
не ограничивается описанием безобразного трупа человека, оно 
говорит и о воскресении его, данном п о  и с т и н е ,  но только 
в образе или в будущем времени. Поэтому мы ощущаем стыд, 
неуверенность и тоску, описьшая обновление, преображение 
человека или даже просто - сочиняя хороший конец, хотя 
знаем, что именно это есть истина нашего творчества. Поэтому 
искусство, литература - есть трагедия. 

А вот антиискусство, антилитература - нет, потому что говорят 
о смерти без воскресения, т.е.  о факте без образа. И оказьшается -
все попытки создать образ из смерти тщеmы. Сколько ни умножай 
насилия, пьпки, убийства, они не становятся чем-то б6льшим 

себя, они не указывают ни на что другое. Они говорят о нашем 
грехе или о нашей ограниченности и более ни о чем. Но если просто 
констатировать это, если в рассказе, изображающем инициацшо, 
оборвать вторую половину - восхождение, это еще будет правда, 
но не вся правда: Это просто неинтересно, как сообщение "все 
помрем", сделанное внезаmю и без комментариев. Это одно из 
излюбленных теперь общих мест. Но антилитература пытается 
идти не дальше этого сообщения, так как дальше смерти, по ее 
мненшо, ничего нет, кроме бани с пауками, а - вглубь его. Что же 
внутри смерти, распада, греха? НИ-ЧЕ-ГО. И не небо воздвигает 
антилитература над адом, а ложь строит над пустотой. У нее нет 
другого выхода - поскольку из смерти самой по себе ничего не 
образуется, - как объявить ложью воскресение (и это легко на· 
том основании, о котором только что говорилось) ; и утверждать, 
клясться, божиться, что смерть есть, а воскресения не будет. Но 
антилитература не может остановиться и на этом, так как она не 
хочет (и не может, так как сразу погибает от такого соседства) 
существовать р я д о м  с литературой, она хочет выступить бук­
вально "анти", вместо нее, вытеснить ее совсем. Поэтому она 

188 



следует литературе в сКDКетном повторении инициации, но заменяет 
ее антиинициацией: человек сходит в преиспQЦнюю, умирает или уби­
вает и узнает тайну, сокровище истины - смерть. Он причащается 
смерти и не возвращается в мир, но это и не нужно, так как, причас­
тившись смерти, он узнает, что никакого Божьего мира и нет -
существует только ад (или пустота, смерть, тление и распад) , и все 
смертники грызут друг друга в этом аду. Больше ничего нет. Таков 
ложный миф антилитературы. И настолько он неmюдотворен, 
настолько необходим искусству образ, настолько оно неотделимо 
от него, что даже этот дурной (и прямо неверный, если проверить 
его этнографически и историко-филологически) миф значительнее, 
чем художественные результаты антилитературы. 

Но - она читается. Почему? Можно бьmо бы просто сказать, что 
не все люди верят в воскресение и носят в душе образ Воскресения 
Господня, и те, кто не верят, предпочитают антилитературу в нашем 
понимании, считая ее литературой. Но на это легко ответить, что 
человек (любитель искусства) может быть, то есть считать себя, 
неверующим, и все же предпочитать в музыке баховские "Страсти 
по Матфею" гимну Советского Союза. На самом деле, конечно, 
все люди носят в себе этот образ и поэтому ждут от литературы 
подкрепления в нем, спасительной красоты, но пусть они делают 
вид, что не знают этого. В чем же причина того, что антилитература 
читается? Почему она существует? 

Чтобы понять это, обратимся сначала к самому верхнему, 
художественно нейтральному слою антилитературы - к газете. 
Довольно значительная часть человечества читает искmочительно 
газеты, вообще - периодику, и почти все человечество т а  к ж е  и 
прессу, хотя бы иногда. Газета простодушно и откровенно заменяет 
литературу. Как она это делает? Она сообщает нам (я оставляю 
в стороне важные политические и экономические сообщения 
и говорю только о "похождениях сыщиков, снимках mодей знаме­
нить�х ") обо всех смертях, насилиях и прочих преступлениях, 
которые произошли около нас, но мы их не видели. Теоретически 
мы знаем, что такие вещи происходят в нашем мире повсеместно 
и ежесекундно, и если мы не в силах помочь жертве, то незачем 
бы и читать, - тем не менее, мы читаем, и это нас задевает. Но если 
пойти дальше, то люди, которые не умеют читать и не читают даже 

189 



газет, любят слушать страuшые истории - например, слухи о 
маньяке, убивающем женщин в красном, или о блатном, проиграв­
шем в карты четырнадцать детей. И, наконец, в с е  люди, все мы, 

читающие, mnuyщиe, знающие, если мы идем по улице и видим, как 
QЦШi человек бьет другого, останавливаемся и смотрим. Нам это 
неприятно и нам это отчего-то важно, и это запоминается, и чем 
более жутко и отвратительно то, что мы видели, тем крепче оно 
запомШiается. Это закон человеческой психологии. Возможно, 
существует теория, и не одна, должно быть, объясняющая его 
убедительно или даже верно, - это несущественно сейчас. В дан­
ном случае важно только то, что к психологии творчества и 
художественного восприятия он не относится. Пресса же использует 
именно эту особенность человека. Но она не скрывает этого и не 
утверждает, что в ней содержится конечная истина. 

Антилитература более глубокого слоя, "художественная", по­
стоянно утверждает это, а межцу тем, основа ее популярности 
та же самая, что у газеты. Как бы безобразно и бессмысленно 
не бьшо описано - особенно внутри русской непривычной сло­
весности - житье матери с сьnюм, вампиризм и труположество, 
истязания и самоистязания детей в детском саду etc. etc., это 
привлечет, хотя бы ненадолго, внимание читателя и останется 
у него в памяти. Если же будут произнесены какие-то слова о 
свободе и тоталитаризме, или о смерти и правде и проч., то не 
очень искушенный читатель поверит, что перед ним поставили 
проблему (но не намекнули даже на ее решение, ибо их правда 
всегда состоит в безысходности) , ввели его в мир настоящих 
ценностей, что таково теперь искусство, ведь не может же rmсатель 
низачем изобразить, как в детском саду ребятишки матерятся и 
кощунствуют, сидя на горшках. И если некий автор от первого 
лица оrmсыват блуд в храме, читатель не в силах поверить, что 
это всего-навсего метафора его эмигрантского страха и сдачи 
перед лицом Запада. Он думает, что rmсатель научил его чему-то, 
открьm ему истину. Какую же истину? Все ту же ложь мещанского 
страха: все помрем, все люди - враги и т.д. и т.п. Только это и 
есть - антилитература: сюжет убийства вместо сюжета инициации, 
подробности ужасов, бьющие по нервам, и ложь о смерти взамен 
образа воскресения. 

190 



Очевидно, необходимо привести какой-то подробный пример, но 
очень трудно выбрать из моря антилитературы произведение, 
которое будет менее противно, чем друтие, и о котором все-таки 
можно что-нибудь сказать. Но после долгих колебаний я решила 
все-таки очень бегло и схематично разобрать одну кншу. Это 
старая книга, и не случайно я обратилась именно к ней. Эта кнша, 
точнее, ее русский перевод, ставший известным у нас на родине 
с середины тридцатых годов, поразила отечественную литературу 
и продолжает влиять на нее до сих пор. Я имею в виду "Путешест­
вие на край ночи" Луи Селина в переводе Эльзы Триоле. То, что 
впечатление, произведенное этой кншой, живо до сих пор, видно 
хотя бы из того, что наиболее скандальное сочинение эмигрантской 
антилитературы представляет собой по сушеству шарж на нее, 
даже не на всю, а только на описание путешествия Фердинанда 
в Америку. Критика, помнится, восхищалась тем, как талантливо 
передан в современном произведении страх советского эмигранта 
перед капиталистической Америкой. Но эти пассажи целиком 
навеянъ1 Селином, умеющим действительно мощно передать 
неприкрьпое чувство страха - основное душевное свойство его 
героя. Впрочем, по слову Цветаевой, "страх из всех душевных 
свойств - есть свойство физическое". Но не только по той 
причине мы останавливаемся на "Путешествии на край ночи", что 
эта книга - родоначальник тепереnшей антилитературы. Есть и еще 
две причины. Первая - Селин бьm талантлив, он - наиболее талант­
ливый антилитератор ХХ века, поэтому об этой книге можно 
говорить всерьез - она сушествует. Во-вторых, так как он бьш 
первым, он писал зачастую с полемической открытостью, его 
книга - манифест начинающейся антилитературы, поэтому все 
то, о чем говорилось вьШiе, в ней высказано очень прямо и ее 
легко обсуж.цать. 

Как она устроена? Сюжет ее развивается по антиинициационной 
схеме, но отчасти из-за слабости композиционного мышления автора 
и его неумения ограничиться в числе впечатляющих эпизодов, а 
отчасти из-за его стремления передать и в самом сюжете ощущение 
хаотической бессмыслицы и бреда, эта схема триждь1 повторяется 
преж.це, чем вполне завершиться. Первое инициационное путе­
шествие - спуск в преисподнюю - герой совершает, когда идет 

191  



на войну. Он десятки раз назьmает войну адом, ночью, кошмаром 
etc., так что это очевидно. Он проходит инициацию на войне в 
двух формах - неполную, коrда получает ранение (частичная 
смерть - например, увечье, ранение - обозначает в обрядах иници­
ации настоящую смерть) , и духовную, но отрицательную, коrда 
полностью проникается страхом смерти: "Внезапно война открьmась 
передо мной целиком. Я потерял девственность", - говорит 
Фердинанд, и спустя несколько строк - "'У меня хватило практич­
ности на то, чтобы стать окончательно трусом". Это классическая 
формулировка неудачной инициации; прикоснувшись к смерти, 
человек смоr постичь только ее - и ничеrо за ней. 

Дальше, собственно, ничеrо существенного не происходит. 
Второе путешествие Фердинанда, в Африку, то есть в "пекло", в 
ад, есть такое же неудачное инициационное путешествие. В аду 
очень жарко, и все люди там оказьшаются чудовищами, и если встре­
чается упоминание о хорошем человеке (сержанте Альенде) , то тут 
же добавлено, что племянница, ради которой он работал и страдал, 
ero забьmа. Хотя это ниоткуда не следует - просто таково убеждение 
автора. Вторая инициация rероя заключается в окончательной 
потере чести и достоинства ("Мое самолюбие меня покинуло, так 
сказать, официально") ,  а также в том, что он заболевает тропической 
лихорадкой (частичная смерть, как ранение в первой части) и его 
продают на галеру (превращение в вещь - это метафора смерти 
и такой же вариант инициации, как и превращение в животное, 
например, в "Золотом осле") . 

Третье путешествие - жизнь Фердинанда в Америке - не добав­
ляет ничего нового, это еще один вариант спуска в преисподнюю, так 
как Америка - это "тот свет". Окончательное падение третьей 
инициации состоит в том, что rерой становится альфонсом, а про­
ститутку, которая любит его самоотверженно, бросает, возвращает 
во Францию. Это возвращение, и особенно то, что он получает 
диплом врача, можно бы рассматривать как восхождение из пре­
исподней, но основная идея автора состоит в том, что это не так, и 
он говорит прямо : "В жизни идешь не вверх, а вниз. Она (мадам 
Анруй - А. В. ) не моrла опуститься ниже, туда, где находился 
я. Для нее ночь вокруг меня бьша слишком глубока". Именно 
теперь, в состоянии относительно социальном, в Париже, Фердинанд 

192 



проходит окончательную инициацию зла - совершает предательство 
и становится соучастником убийства старухи Анруй. Завершающий 
зrшзод книги завершает и сюжет антиинициации - от руки любов­
ницы гибнет некий полудвойник героя - убийца Робинзон, и это 
символизирует окончательную смерть мира вокруг героя и смерть 
его души. 

Разобрав кратко этот достаточно знаменитый сюжет, можно 
снова задаться вопросом, который ранее бьш поставлен примени­
тельно ко всей антилитературе: "В чем секрет воздействия этой 
книги?" Конечно, во-первых, уже говорилось, в том, что в отличие 
от подавляющего большинства антилитературных сочинений она 
хорошо написана. Несмотря на гиперболические красивости, иду­
щие прямо от "Отверженных" Гюго ("Все бессилие мира перед 
войной плакало здесь, когда жены и дети после свидания ухоцили, 
шаркая ногами по тусклому от газа коридору.") ; на утомительное 
нагромождение отвратительных картин и слабость основного 
сюжета, несмотря, наконец, на раздражение, которое вызывают 
у читателя смелые попытки философских обобщений, - эта 
книга талантлива, а талант действует непосредственно . .  Но влияние 
этой книги несоизмеримо с ее достоинствами. Десятки книг, 
наrшсанных в то же время и не хуже, не произвели такого впечат­
ления и не пороцили новой литературы. Значит, дело не только 
в этом. Во-вторых, она производит сильное впечатление тем 
способом, о котором я подробно писала выше. Автор изо всей силы 
бьет читателя по нервам. Некоторые сцены - например, описание 
истязания девочки из дома напротив - настолько страшны, что 
их невозможно читать. И забыть невозможно; хотя эта сцена, в 
частности, взята целиком у Достоевского, - просто разодрана 
детальней и жесточе, да и многие страшные образы Селина идут 
от него же, и старуха Анруй явно приходится родней старухе 
процентщице, только внутренняя жизнь героя ближе к свидри­
гайловской, чем к раскольниковской. Но ужас парализует нас 
независимо от того, непосредственен ли образ или вторичен. 

Третий и главный секрет воздействия этой книги, мне кажет­
ся, состоит не в этом, а в том, что ее дух (и дух сотен других 
таких же книг) , провозглашенный в ней антикультурный миф 
дает идеологическую опору п л о х  о м  у человеку. 

193 



В общем разборе антилитературы как явления я совсем 
упустила то обстоятельство, что книги читают и плохие, злые 
люди, не только добрые. И они, так же как и все прочие, ищут 
в жизни смысла. Солженицын, размышляя в "ГУЛАГе" над тем, 
откуда вдруг в середине ХХ столетия явилось разом в России 
и в Германии такое количество злодеев и палачей, "перед 
которыми Яго - ягненок", объясняет это преимуществами идео­
логии. "Идеология! - Это она дает искомое оправдание и твердость 
злодею". И не только злодею, но и самой обычной свинье, эгоисту 
нужна идеология, оправдывающая его. А в наше время никого 
внутренне не поддерживает ни коммунистический, ни нацистский 
миф. И вот антилитература предлагает негодяю свой новый миф. 
Она говорит ему устами, скажем, Селина: "Замолкла у нас 
музыка, ПОД КQТОрую плясала жизнь, вот и все. Вся МОЛОДОСТЬ 
умерла где-то там, в конце света, в протяжении истины. И куда 
идти - спрашиваю я у вас, - когда нет уже при себе необходимой 
дозы безумия? Истина - это бесконечное бессмертное гниение, 
истшrа - это мир смерти". (Кстати, забавно, что я, излагая в начале 
этой работы, в чем, по-моему, состоит кредо антилитературы, 
совсем не помнила этого селиновского абзаца и, натолкнувшись 
на него, поразилась совпадеmпо) . 

И плохой человек, прочитав такую книгу, ощущает облег­
чение - он живет, значит, в аду и поступает так, }\ак нужно 
поступать в аду, а те, кто поступают шrаче, просто сумасшедшие, 
откровенные клинические психи, и он еще даже лучше других, так 
как, подобно героям Селина, способен тосковать и проклинать 
этот мир, который подошел к самому краю ночи. Поэтому 
и существует антилитература - из-за подлецов. Она им выгодна, 
она - их алиби. 

На периферии этого рассуждения, как бы на полях его возни­
кает вопрос: "Что же, писатель не имеет права избра:rь основной 
темой своего произведения неудачную инициацию?" Нет, конечно, 
писатель может изобразить антиинициацию главного героя и при 
этом точно так же создать образ воскресения, только в трагической 
инверсии. "Вот чем ты мог стать и от чего отказался", - говорит 
он герою. И читатель вместе с автором плачет над этим героем. 
Так поступает, например, Гончаров в "Обыкновенной истории". 

194 



Он ОШfсьmает антиинициацию молодого Адуева так осторожно и 
ненавязчиво, что может показаться, что писатель и не хотел сказать 
ничего кроме: "Такова жизнь!" .  Все повороты судьбы молодого 
героя, его разочарования и падения, воспринимаются как совер­
шеюю неизбежные, как "естественная необходимость". Но парал­
лельно подробно обрисованному жизненному пути племянника 
Гончаров как бы пунктиром наметил жизненный путь дяди, и 
сопоставляя их, читатель сам делает заключение о том, чья 
инициация бьша истинной, кто из них двоих превратился из отрока 
в мужа, а кто - в чmювника. Выясняется постепенно, что дядя 
тоже "рвал желтые цветы", тоже утратил юношеские иллюзии, но 
вместо веры в выгоды службы приобрел веру в служение Делу 
(в то гончаровское время под Делом подразумевалось непременно 
практическое, серьезное дело, например, промышленное развитие 
России, но суть от этого не меняется, т.к. важно, что человек, веря­
щий в дело, живет не для себя; и когда приходится пожертвовать 
делом ради другого человека, дядя оказьmается способным к 
этому подвигу) . И в единственной сцене, уже в эпилоге, когда 
ШfСатель сталкивает дядю с племянником в реальном нравствен­
ном конфликте, он в двух репликах совершенно безмятежного 
диалога показывает нам, что душа Адуева млацшего умерла, а душа 
Адуева старшего, несмотря на то, что он прошел через страшные 
искушения, страдает и жива: 

"-Что вы, дядюшк!!! Ведь вам ньшешний год следует в тайнь1е 
советники . . .  

- Да видШIIЬ: тайная советница-то плоха . . .  " 
У читателя не возникает сомнений относительно того, кому из 
Адуевых больше сочувствует автор. 

Оправданием же и укреплением негодяя занят тот писатель, ко­
торый - именно это и происходит с Селином - до неразличимости 
сливается с антигероем и показывает, что его путь в ад был 
единственно возможным и правильным. 

Здесь я хочу еще отступить и сделать три замечания. Первое. 
Надо указать на еще одну особенность антилитературы: это - сло­
весность без инструмента. Она лишена языка - все антилитераторы 
пишут или на арго, или не своим языком, стилизуясь под 
кого-нибудь. И это не случайно. Язык сам по себе - больше мифа 

195 



анпшитературы, грамматические конструкции указывают на 
то, что выше их. Но останавливаться на этом сейчас я не хочу, 
так как, чтобы доказать это утверждение, надо долго и подробно 
ругать разных антилитераторов, цитируя их, а сейчас это не 
нужно. Второе - что при таком уничтожающем подходе к лите­
ратуре может выпасть из нашего поля зрения и некий особый 
ее раздел, который, перефразируя А. Белого, можно условно 
назвать "литературой мозговой игры". Действительно, "Золотой 
жук" Эдгара По не развивается по инициационной схеме, и, вместе 
с тем, его чтение доставляет в ы  с о к о е наслаждение. Но спе­
цифичность этого рода литературы требует специального же 
исследования. Сейчас разговор идет не о нем. И, наконец, третье 
замечание - о смерти. То, что я вывожу антилитературу из утверж· 
дения смерти без воскресения, может навести на мысль, что я со 
смертью связьшаю только нетворческие представления - распад, 
пустоту и т.д. Это не совсем так: как говорит митр. Антоний 
Сурожский,* "во всякой смерти есть трагедия: человек не рожден 
для того, чтобы умереть; но есть и дивная встреча - встреча живой 
души со своим Богом". Но труп, смерть без воскресения - это 
совершенно другая, действительно нетворческая картШiа смерти. 
Но сейчас я не могу говорить о такой необыкновенно сложной 
теме, как тема смерти вообще. Речь у нас идет только о лите­
ратуре. Сделав эти три замечания, которые, конечно, противо­
естественно сжаты (но я не считаю их случайными) , позволяю 
себе напомнить о том, с чего началась эта работа: смерть и образ 
воскресения. 

Но пусть все верно, что я утверждаю, пусть в искусстве 
непременно нужна смерть и образ воскресения, пусть инициация 
лежит в основе литературы - зачем напоминать искусству его 
задачи? Ведь "мы умираем, а оно остается. Оно единодушно и 

* Пользуясь беглым упоминанием его имени в этой работе, спешу 
исправить оWiошность в предыдущей. Из статьи "Соляной Столп" по недо­
смотру автора вьmала фраза ("Вестник РХД" № 143, стр. 214, внизу) , отно­
сящаяся к митр. Антонию. Весь абзац следует читать так: "Может быть, в 
детях воскреснет наша Россия? Вот, в эмиграции вырос и живет владыка 
Антоний Сурожский - живая наша надежда. Может, и мой ребенок сотворит 
такое же чудо: ведь "все матери - матери великих людей" . . . " 

1% 



нераздельно. Его конечные цели нам неизвестны и не могут 
быть известны". Подобно французскому королю, оно всегда 
поступает правильно. Для чего же это все написано? Я совсем 
не стремлюсь наставлять искусство на путь истинный, я верю 
в него, верю, что мир спасет красота. Цель моя гораздо скромнее. 
Мне хотелось только напомнить о различии между литературой 
и антилитературой, потому что, мне кажется, русская словесность 
переживает сейчас период исчезновения критериев .  Наступила 
такая эпоха, когда гениальное сочинение может всеми счита­
ться ниже сочинения вовсе бездарного, когда критики стали 
окончательно безразличны к истине, когда читатель и писатель 
совсем почти не влияют друг на друга, когда - говоря начистоту 
- совсем перестали писать хорошо. Конец века? Допустим. Но 
надо надеяться, молиться, стараться, чтобы не - конец русской 
литературы. 

Май-декабрь 1984 г. 

197 



'IE ========С=у=дь=б=ь=1=R=о=с=с=и=и========�I 

Русские новомуче1П1ки и исповедники 

ЕПИСКОП АРКАДИЙ (Осталъски:й) 

(По ВОСПОМЮiаниям К.) 

Епископ Аркадий (Остальский) родился около 1890 года в 
Житомире в семье священника. Отца звали Иосифом, мать - Софьей 
Павловной. Жили они по ул. Базарной в частном домике из трех 
комнат под соломенной крьШiей. 

Еп. Аркадий и в миру бьш Аркадием. Кроме него в семье 
Остальских росли брат и сестра (умерла в возрасте 3 лет) . 

Аркадий Остальский от юности имел призвание к монашеству, 
но по желанию родителей вступил в брак и принял священство. 

С фотографии, относящейся к той поре, на нас смотрит человек 
с приятным ЛIЩОМ, выразительными глазами. Высокий лоб свиде­
тельствует о незаурядном уме, нестриженная борода, ДЛЮIНЬrе по 
плечам волосы, симметрично разделенные пробором, подчеркивают 
благообразие православного священника. Он бьm невысокого 
роста, худощавым, голубоглазым - таким запомнился он тем, кто 
знал его . 

Брак оказался неудачным, жена оставила его и вышла замуж за 
офицера. 

О. Аркадий всю свою жизнь отдает созданию в Житомире брат­
ства, которое организовывается по типу дома трудолюбия о. Иоанна 
Кронштадтского. Помещалось оно по ул. Виленской, там же 
имелась домовая церковь. 

Служил он поначалу и в Серафимовской церкви, затем в Нико­
лаевской, что стояла неподалеку от Преображенского собора. 

Братство несло благотворительные функции, оказывало 
большую помощь больным, хоронило убогих. В братстве не было 

198 





бедных, всем оказывалась необходимая помощь. О. Аркадий лично 
принимал в деятельности братства самое активное участие. Вспоми­
нают такой случай: 

В ту пору в Житомире лежала парализованной некая Напорова. 
О. Аркадий составлял график дежурств у нее. Бьmало спро­
сит : "А кто сегодня у больной дежурит? Кто обед понесет?" 

Но после революции благотворительная деятельность о. Аркадия 
вызывала сильное недовольство у новых местных властей, и он бьm 
заключен в тюрьму. Приблизительно в то же время бьm арестован и 
его отец - священник Иосиф Остальский. Случилось так, что отец 
и сьш сидели в соседних камерах, но не подозревали об этом: если 
их выводили из камер, то в разное время. 

Так они просидели в заключен1rn два года. Отец умер в тюрьме, а 
сьша решили суднть. Привели из тюрьмы в суд, но о. Аркадий на 
суде спал. Ему вьшесли приговор - к расстрелу, а он спит. Разбудили 
его и сказали, что он приговорен к смерти. На это о. Аркадий 
ответил : "Благодарю Бога за все. Мне смерть - приобретение, я 
перехожу в иной мир!" 

Однако в братстве напmись ходатаи, поехали в Москву, и кому-то 
удалось изменить ход событий. В результате приговор был отменен. 

Освободившись из заключения, о. Аркадий принимает монашес­
тво, затем вскоре становится архимандритом. 

В ту пору он совершает поездку в Дивеев_о, где встречается со 
старицей Марией, предсказавшей ему: "Будешь епископом, но из 
тюрьмы не выйдешь." 

Вернувшись в Житомир, о. Аркадий весь уходит в духовную 
жизнь. Много внимания уделяет братству. Вместе с тем, ведет 
строгую монашескую жизнь. 

Перед нами несколько фотографий, относящихся к этому 
новому периоду его жизни, с них смотрит на нас то же доброе, но 
теперь уже более строгое лицо монаха. Глубокие складки между 
бровями свидетельствуют о пережитом. 

Вот фотография с дарственной надписью от 18  марта 1925 года. 
И тут же волнующие слова: "Христос - моя сила, Бог и Господь! 
Кого убоюся? С нами Бог! Кого устрашуся!" 

На другой фотографии дарственная надпись сделана через 
несколько дней - 27 марта 1925 года. И призыв : "Люби всяких 

200 



людей - добрых и злых, потому что все они - дети Божии, за всех 
них страдал Христос." 

Еще одна фотография из того же периода. На обороте дарст­
венная надпись от 28 мая 1925 г., а ниже приписка от 2 шоня того 
же года: "Не тот блажен, кто хорошо начинает, но тот, кто хорошо 
кончает подвиг свой. Посему подвиг покаяния и борьбы со страстя­
ми должен быть пожизненным." 

Наконец, фотография с надписью от 29 января 1926 г . : "В благо­
словение и молитвенную память К. Архимандрит Аркадий." 

Организованное о. Аркадием братство вызывает большой 
интерес не только у жителей Житомира - оно привлекает внимание 
и многих иногородних. Так, на жительство в братство приехали 
две видные особы из Киева - вдовствующая графиня Наталья 
Ивановна Оржевская и ее племянница княжна Наталья Сергеевна 
Ыаховская. В Киеве жили они в Липках, во флигеле одного из 
домов напротив ньrnешнего Госбанка. Работы в братстве хватало 
всем, и все работали вдохновенно, отдавая все силы больным и 
убогим. В это же время о. Аркадий некоторым послушницам из 
братства поручает переписывать воззвания епископов, письма 
из ссьmки митрополита Петра (Полянского) . 

Женщины знали строгость архимандрита Аркадия, знали, 
например, что он не любил, когда в храм заходили в шляпках, с 
важным видом, - таковых он нередко выгонял из храма. Это 
знали все и потому приходили в храм в платочках (в том числе и 
знатные дамы) . 

Когда одна из женщин осмелилась однажды войти в храм в 
платье с коротким рукавом, о. Аркадий тут же спросил ее: "Ты 
что, пол собралась мыть?". 

В ту пору архимандрит Аркадий служит не только в Житомире, 
он часто выезжает в Москву, в Киев. В Москве он любил служить в 
Пименовском храме, там он и проповедн свои говорил. В киевском 
Никольском монастыре, что стоял раньше возле нынешней станции 
метро Арсенальная, он ююгда говорил по 4 проповеди в день. Эти 
проповедн его бьmи необыкновенны, когда он произносил их, ему 
из толпы кричали: "Ты - Златоуст." 

201 



Исповеди его бьmи тоже необычны - они затягивались до 2-х 
часов ночи. При этом он, обращаясь к верующим, просил подойти 
к нему отдельно тех, кто чувствовал тяжесть на душе от грехов, 
чьи грехи не бьmи упомянуты им перед исповедью. 

У алтаря не забывал он поминать о здравии Софии, Ларисы и 
Михаила. Софья - мать, Лариса - бывшая жена, Михаил - ее муж. 

В этот период святая Церковь вступает в борьбу с живоцерков­
никами. Архимандрит Аркадий полностью разделяет точку зрения 
патриарха Тихона, но активно своих взглядов не выражает. 
Служивший в ту пору в Введенском монастыре о. Борис просит 
архимандрита Аркадия возглавить церковь тихоновцев в Киеве, но 
тот от предложенной роли отказьmается: "Пока нет благословения. 
Мы зорко следим за церковными событиями. Пока еще апостоль· 
ские правила не нарушены. Если мы проявим преждевременную 
активность, нас могут отлучить от Церкви." 

Однако временами эта сдержанность прерьmалась активным 
противлением насилию со стороны врагов Церкви. Так однажды 
его вызвали в органы и заинтересовались, как он относится к тем 
священнослужителям, которые во время богослужения не возносят 
своих молитв за мирские власти. По этому поводу архимандрит 
Аркадий четко и откровенно выразил свою позицию: "Издайте 
декрет, что вы обращаетесь к Богу и просите за вас молиться. Если 
же вы стремитесь уничтожить Церковь, значит, нам необходимо 
внести в ектенью новое прошение: "Об уничтожении самих себя 
Господу помолимся". 

Неизвестно, в силу каких причин архимандрит Аркадий вдруг 
впал в немилость у еп. Георгия (Делиева) , управлявшего в то 
время Киевской епархией вместо архиепископа Макария, нахо­
дившегося в ссьmке. Неприязнь владь1ки доходила до того, что 
о. Аркадию было запрещено служить в Киеве. Когда однаждь1 
о.  Аркадий появился в Введенском монастыре с намерением принять 
участие в богослужении, то о. Иоанн (Предтеченский) отказал ему 
в этом, ссьmаясь на запрет владь1ки. 

Положение бьmо явно ненормальным, и приближенные к 
о. Аркадию люди решили этот конфликт устранить. Активную 
роль в этом деле приняли Антонина Васильевна lllуварская (жена 
заведующего Октябрьской больницей) и о. Савва Петруневич. Они 

202 



решили послать к еп. Георгmо послушницу К., которая должна 
бьmа выступить с защитой архимандрита Аркадия. 

Послушница отправилась на прием к владыке, резиденция 
которого находилась тогда в Софиевском соборе. Узнав от 
нее, в чем дело, еп. Георгий воскликнул: "А, от моих врагов ! 
И вы - мой враг!"  

На эту реплику послупшица ответила, что полученные влады­
кой анонимные письма (он упомянул о них) - это дело . врагов 
Церкви, желающих поссорить его с архимандритом. Во время 
разговора К. стала просить епископа о прощении архимандриту 
возможных провинностей и о том, чтобы владыка согласился 
принять о. Аркадия. Владыка смягчился, и во время состоявшейся 
назавтра встречи они примирились. 

В 1926 г. о. _Аркадий едет в Москву, где митрополит Сергий 
(Страгородский) рукополагает его во епископа Лубенского. Однако 
епископ Аркадий знал, что до службы в Лубнах его не допустят. 
Тем не менее он в 1927 г. принимает решение отслужить пасхальную 
службу в своей епархии. Он тайно приезжает в Лубны и перед 
пасхальной всенощной в половине двенадцатого ночи входит в 
алтарь храма. Он бьm в пальто, в синих защитных очках. В этом 
одеянии он, конечно, мало походил на епископа, и неслучайно 
диакон тут же прогнал незнакомца, - мол, мы ждем епископа, а 
вы уходите отсюда. Но незнакомец настойчиво просил вызвать 
настоятеля, и когда тот, наконец, появился, еп. Аркадий открьm­
ся ему. 

Тут же епископ облачился и приступил к службе. Но не успел 
он отслужить пасхальную всенощную, как в церковь явились 
представители власти, и епископ Аркадий вьшужден бьш скрыться. 

Это бьmа единственная служба в назначенной ему епархии. 
Епископ Аркадий вскоре уезжает на Кавказ, где странствует 

в горах, общается с затворниками в течение двух лет. Странствуя в 
горах, еп. Аркадий сознавал опасность своего положения, понимал, 
что он в любой момент может погибнуть, поэтому в сапоге под 
подкладкой носил свою фотографию, с тем, чтобы в случае его 
смерти люди могли узнать об его участи. 

В 1928 г. еп. Аркадий пишет письмо в Киев знакомой 
послупшице, в котором просит купить для него в Лавре несколько 

203 



икон. Послушница отправилась в книжноиконную лавку Лавры, в 
которой книги и иконы продавал иеромонах Иеремия. Как бы 
между прочим о. Иеремия спросил послушницу, не знает ли она, где 
находится еп. Аркадий. В этот самый момент еп. Аркадий стоял, 
спрятавuшсь в этой же лавке, и слушал этот разговор иеромонаха 
с послушницей. 

Вдруг она усльШiала, что кто-то тихо окликнул ее по имени. 
Оглянувuшсь, она неожиданно увидела перед собой ел. Аркадия, 
который в этот момент вышел из укрытия. 

ЕIШскоп Аркадий выглядел очень больным. И на самом деле он 
бьш болен плевритом. И ноги у него бьши сильно отекшими. Его 
срочно надо бьшо лечить; послушница предложила ему остановиться 
в квартире, где жила вдВоем с матерью. Дом находился на террито­
рии Лавры, и еп. Аркадию это бьшо удобно. Чтобы не стеснять 
владыку, послушница на этот период перешла из квартиры к своей 
знакомой. Днем, однако, навещала больного, оказывала вместе с 
матерью необходимую медицинскую помощь. 

В этом доме еп. Аркадий пролежал три недели, здесь, благо­
даря забо�:е двух благочестивых женщин, поправился от своих 
недугов. 

Однако оставаться в Киеве, равно как и странствовать по 
Кавказским горам, он уже не решался. Он знал, что его ищут 
и, возможно, скоро выследят. 

И он решается отправиться в Москву и объявиться перед 
Е.А. Тучковым, что и сделал без дальнейшего промедления. 
Еп. Аркадий не оuшбся в своих ожиданиях - Тучков немедлеюю 
отправил его на Соловки сроком на 5 лет. 

Позже, многие годы спустя, еп. Аркадий рассказывал, что 
везли их из Москвы в телячьем вагоне, набитом доотказа заклю­
ченными. Даже стоять бьшо трудно - настолько тесно. Воздуху не 
хватало.  Иногда на остановках охранники отодВигали засов вагона 
и тогда выбрасывали задохнувшихся. 

На Соловках в течение многих трудных лет еп. Аркадий был на 
тяжелых физических работах, рьm дренажнь1е колодцы. Кормили, 
разумеется, очень плохо. К тому же часто делались обыски, каждый 
раз искали бумагу, карандаш, что ни в коем случае не допускалось 
иметь при себе. 

204 



К нему в Соловки приезжали мать Софья Павловна и Оржевская 
Наталья Ивановна. 

Жил еп. Аркадий в одном бараке с уголовниками. Влияние его 
на окружающих всегда бьmо велико, и здесь, в лагере, он также 
духовно влиял на тех, кто бьm рядом с ним. Многие закоренелые 
преступники, общаясь с еп. Аркадием, переосмысливали жизнь, из 
волков превращались в овец. 

Однажды, уже в конце срока, он решил отслужить с ними пас­
хальную заутреню (обедня не служилась - не бьшо антиминса) . Во 
время службы уголовники пели, по мере своего разумения помогали 
епископу отправлять праздничное богослужение. 

Однако этот случай не остался для еп. Аркадия безнаказан­
ным - ему добавили еще 5 лет заключения и перевели на гору Секиру 
в обществе 37 ксеНдЗов, также находивпm:хся в заключении. 

Освободился еп. Аркадий, пробыв 10 лет в лагере. Когда, нако­
нец, он бьm выпущен, ему запретили вернуться на Украину. Под 
запретом бьmи также 1 5  крупных городов в России. 

В конце концов позволили ему поселиться в г .Клин, за Москвой. 
Перед ним поставили ряд обязательных условий. Никто не должен 
к нему ходить (или приезжать) , и он не мог кого-либо посетить. 
В алтарь местной церкви заходить не разрешалось. Каждые две 
недели он должен бьm отмечаться в органах. 

В Клину видела его дочь киевского священника Саввы Петру­
невича - Зинаида. Хотела к нему подойти под благословение, но 
еп. Аркадий сделал предостерегающий жест, - он явно не хотел, 
чтобы его могли увидеть с кем-нибудь беседующим. 

И все же еп. Аркадий решается побывать в Киеве и Жито­
мире. Тайно появляется он в Киеве в 1938 г. Здесь побывал он 
у некой Скачковой Веры Владимировны, проживавшей тогда 
по ул. Подвальной, 14, кв. 70. Скачкова работала учительницей 
музыки и ритмопластики. Была она весьма благочестивой христи­
анкой. В Житомире имела свой дом, который бьш в пользовании 
братства. В этом доме, бывало, останавливались киевляне, когда 
ездили в Житомир по делам братства. 

Из Киева еп. Аркадий поехал в Житомир. Перед отъездом 
просил Скачков у В. В. о том, чтобы она предупредила знакомую 

205 



ему послуurnицу и ее мать о намерении епископа на обратом пути 
из Житомира посетить их. 

Еп. Аркадий съездил в Житомир, посетил могилы отца и 
матери, тоже к тому времени уже умершей. 

Вернувшись в Киев, еп. Аркадий не забьm исполнить свое 
обещание побьmать в доме, где когда-то провел больным три 
недели и где заботливые женщины выходили его. 

Послуurnица вспоминала потом, что в один из зимних вечеров 
в дверях появился человек в синих защитных очках, воротник его 
пальто бьm приподнят и прикрывал лицо. Это бьm еп. Аркадий. Он 
решил поздравить именинницу с днем ангела. Сел за стол, ел пирог, 
пил чай. И все. От домашней наливки отказался: "Сердце слабое, от 
кваса пьянею". 

Недошо пробьш он в Киеве, надо бьmо возвращаться в Клин. 
И он вернулся. Его кратковременное отсутствие осталось для 
местных властей незамеченным. 

Но оставаться в Клину он больше не мог и решил уехать. Купил 
билет .на поезд. Однако о его намерении уехать каким-то образом 
узнали в органах, возможно, от хозяйки дома, где он жил. Позво­
нили на вокзал и задержали поезд. Вместе с хозяйкой дома пошли 
в обход поезда и обнаружили еп. Аркадия в первом от паровоза 
вагоне. 

В тот же день хотели схватить и келейника, но тот скрьmся 
через окно в сад. Никто не знал его имени, поэтому вряд ли его 
тогда поймали. 

В том же 1 938 г. еп. Аркадия видели шедшим с котомкой 
из Бутырской тюрьмы. Куда его вели, неизвестно. Равно как 
неизвестно и то, в какой ссьmке или в каком лагере он умер. 

Епископ Аркадий бьш необыкновенно добрым, отзьmtЩвым 
человеком. Его доброта бьmа трогательной, порой несла в себе 
долю юмора. Так, будучи еще женатым протоиереем, мог отдать 
бедным носильные вещи из гардероба жены. Отдавал и многое 
другое. 

Однажды в Житомире близкие ему люди решили сшить ему 
шубу. Эту шубу о. Аркадий надевал всего два раза, не более, затем 
она внезапно исчезла. Оказалось, что он отдал ее одной бедной 

206 



вдове с двумя туберкулезными детьми. Матери сказал, что шуба 
висит в алтаре. А когда в церкви спросили, где же висит шуба, он 
ответил: "Она висит там, где нужно". 

Его мать Софья Павловна рассказывала, что в комнате у 
сьша ничего не бьmо. Однажды заходит о. Аркадий в комнату 
матери, увидел на стене ковер и осторожно спрашивает: "Этот 
ковер наш?" - "Наш, а не твой", - ответила ему мать, чув­
ствуя, как хотелось бы ему отдать этот ковер кому-нибудь из 
нуждающихся . 

Однажды о. Аркадий пришел из Житомира в Киев в лаптях. 
Оказывается, в пути какой-то бедняк попросил у него сапоги, и они 
поменялись обувью. 

Как-то сшили о. Аркадию красивый подрясник. Какой-то 
пьяница выпросил его себе. Через некоторое время увидели этого 
пьяницу, продающего подрясник. Может быть, отобрали или же 
выкупили его у пьяницы, и вернули о. Аркадию. 

В другой раз о. Аркадий снял с себя брюки и отдал их 
какому-то бедняку, сам же остался в белье. Чтобы никто этого не 
смог увидеть, попросил застрочить спереди подрясник, с тем, чтобы 
полы его не распахивались. 

Когда еп. Аркадий бьm в ссьmке, друзья, зная, что он все 
свое раздал другим, послали ему пальто, шапку и сапоги. Но неиз­
вестно, как долго он носил эти вещи. Возможно, следуя своему 
жизненному правилу, он и эти вещи отдал другим. 

Еп. Аркадий написал ряд трудов, вот названия некоторых 
из них: 

1 .  "О бытии Божием". 
2. "Правда ли, что ученые не веруют в Бога?" (В работе приво­

дилось мнение 140 ученых, подтверждающих бытие Божие) . 
3 .  "Правда ли, что религия мешает культуре, развитию и устрой­

ству жизни свободного народа". 
Некоторые из этих рукописей бьmи отданы упоминавшейся 

здесь послушнице на хранение. Та передала их другой женщине по 
имени Екатерина, но обратно их уже не получила. 

207 



(По воспоминаниям Н.) 

Архимандрит Аркадий (Остальский) служил сначала в семи­
нарском храме (на 2-ом этаже) , затем - в старом соборе, стоявшем 
рядом с кафедральным собором. Это бьш старинный храм, но 
вместительный. 

Около 1927 г. на Пасху еп. Аркадий приезжал в Житомир и 
отслужил несколько служб. 

Примечание: 

По сведениям словаря митр. Мануила Лемешевского "Русские 
православные еписко1Тh1", еп. Аркадий (Остальский) по окончании 
Волынской Духовной семинарии бьш настоятелем Св. Николаевской 
единоверческой церкви в Полтаве. 

В 1920- 25 гг. проживал в Житомире. После развода с женой 
принял монашество и возведен в сан архимандрита. Пользовался 
любовью житомирцев. 

15 сентября 1926 г. хиротонисан во епископа Лубенского, вика­
рия Полтавской епархии. Состоял в тайной оппозиции митрополиту 
Сергию, придерживался взглядов т.н. "мечевской груПIТh1", но 
заметно себя не проявлял. 

В 1937 г. назначен еп. Бежецким. Назначение не принял. Известен 
как замечательный проповедник. 

Скончался в 40-х годах неизвестно где. 
Имеются сведения, что он написал практическое руковод­

ство проповедника. Автор многих оригинальных богословских 
сочинений (в рукописях) . Особенно хорошо написана его работа 
о церковном красноречии. Большая часть его сочинений погибла 
при переездах. 

208 



Христианство в России сегодня 

Ирина КАIПОР 

АЩЕ ЗАБУДУ ТЕБЕ, ИЕРУСАЛИМЕ . . .  

1 .  

Положи меня, как печать, на сердце 
твое, как перстень, на руку 
твою: ибо крепка, как смерть, 
любовь, люта, как преисподняя, 
ревность; стрелы ее - стрелы 
огненные. 

(Песнь песней, 8,6) 

Когда бъuю мне не помню сколько лет, я спрапm:вала у отца 
моего: "Папа, а где Россия? Покажи мне Россию". Он подвел меня к 
большой карте Советского Союза и показал. 

- Нет, Россию покажи. Это не Россия! 
Тогда он показал границы Российской Федерации, РСФСР. 

Я задумалась. Если убрать непонятное слово "Федерация", то 
действительно, получится Россия . . .  Но все же это не она. Где же 
она? Я вглядываюсь в карту пристально, долго, тщетно. Где ты? 
Вот здесь, где леса? В глубине лесов? Или здесь, где поля, в этих 
селениях, деревеньках? Ну уж наверное не там, где города - слиш­
ком много шума, яви, а ты - в тайне. Где ты? Оглянись, оглянись, 
дай увидеть твое лицо хоть мельком, хоть на миг, хочу знать хотя 
бы, есть ли ты? А если тебя нет, а если есть только РСФСР, то 
мне не хочется жить, по тебе томится моя душа. Почему? Зачем 
мне это? Откуда я знаю само имя это - Россия? Это никому 
неизвестно. Ведь я - еврейка. Да, выросла здесь. Да, язык мне 
родной. Что еще? Что еще видела, знаю? Ничего. Сомневаюсь 
даже, бьmо ли то, что бъmо, о чем пишут в учебниках, говорят 
по радио. Может, никакой истории и не бъmо вовсе, все это 

209 



придумано, или бьша совсем другая? Не знаю я, спросить мне не 
у кого. Если бы найти Россию, - она бы сама мне ответЮiа . . .  Так 
чувствовала я, когда мне бьmо лет не помню сколько . . .  

Когда мн е  бьmо восемнадцать лет, у меня бьmа замечательная, 
любимая подруга. Назовем ее Лена. Всему-то она могла научить 
меня, все-то она умела, знала, чего не умела, не знала, слыхом не 
слыхивала я. Может, потому, что я росла без матери, я ничего 
и не знала, и не умела. А она бьmа немножко старше меня, она 
открьmала мне мир, который до той поры я воспринимала резко 
двумерно: да или нет, прямо или криво, полезно - бесполезно, -
других критериев, другой глубины у меня не бьmо, или бьmи 
глубоко затаенные от меня самой. Неожиданно для себя самой 
дрогнувшим и изумленным сердцем я начинала любить то, что 
любила она - а qна любила все, любила весь мир, - огромный, 
объемный, наполненный поэзией, музыкой, красками, запахами, 
прикосновениями, - чувственностью, бьющей через край. Так 
взволнованно бьmо тогда мое сердце, что я могла в один миг 
безумно, глубоко, и уже навсегда слюбиться, прикипеть сердцем к 
самым нем.ыслимым . предметам - к Созвездию Ориона, к букету 
флоксов, к древнегреческим вазам и амфорам, к кружевам, - ко 
всему, что раньше презирала, считала "излишествами". 

С Леной вместе мы много и ездили, в основном на попутных 
машинах - в юности это так нетрудно! Она занималась музыкой, 
иногда пела - не помню что, но волновали меня больше всего 
русские песни, народные, а она говорила, смеясь, что в этом я не 
могу ничего понимать. И тут мне пришла в голову замечательная 
мысль. Лена - покажет мне Россию, укажет мне путь в нее. Ведь 
она - чистокровная русская, по материнской линии из Тамбов­
ской, по отцовской - из Ярославской области, а выросла в 
Вятке. Она возьмет меня за руку и введет - ровно до той черты, до 
которой мне, чужанке, можно входить, через которую IVШe нельзя 
переступать, но и откуда будет хоть немножко видно, можно будет 
хотя бы увериться, что есть она - Россия, Родиной - дерзну ли 
назвать ее? 

И вот - у нас целый месяц остался от летних каникул, в 
который мы можем делать, что хотим. Мы твердо решили ехать на 
попутках. Куда - пока не знаем. Родители - в ужасе, но почему-то 

210 



поделать с нами ничего не могут. Что это? Совершеннолетие? 
Бунт? Упрямый поиск своей собственной правды, без которой 
жить невозможно, и которую родители от нас почему-то утаили 
(или сами не знают)? - Вернее всего - это, последнее. До 
совершеннолетия - еще ой как далеко, а бунт без цели - что-то 
несерьезное даже для нас, "небитых школяров". 

Я немедленно предлагаю Лене ехать в глубину России! Что 
это - я не знаю. Она - должна знать. Она приобщит меня к тайне. 
Или мы вместе приобщимся, это еще лучше, раздобыть бы тайну! 

И вдруг - она наотрез, категорически отказывается. Она 
намерена ехать "на Запад", только на "культурный Запад" - в 
Прибалтику, она хочет приобщиться к культуре, а к тайне все 
равно не приобщишься, да и грязно там . . .  

Я наотрез отказалась в Прибалтику. Бывали там, и я ,  и она, по 
одному разу, и хватит. Есть там и свои тайны, но все же они не 
для нас, не для меня, их я пока не чувствую. А культура . . .  Хоть и 
далека я от "культуры", но почему-то этот "Запад" у меня, что 
назьmается, "в печенках сидит". 

Мы рискуем поссориться. Поездка рискует провалиться. 
Решено - едем в Самарканд. 
Там служит в армии ее троюродный брат, а для меня и 

это - что-то. 
Об этой поездке можно писать особо, а лучше вовсе не писать. 

Одно только - Господь I;IaC хранил. Нельзя, конечно, глупым 
девчонкам шляться как бездомным бродягам со случайными попут­
чиками - шоферами и проводниками, пожарниками и торгашами, 
контролерами и мелкими жуликами. И это чудо, что вернулись 
невредимыми и чистыми, как и отбьmи. В пригороде Самарканда 
помню толпу подростков, от которой убегала, потеряв туфли и 
очки, босиком, ничего не видя, обжигая ноги, не зная дороги, по 
раскаленной почве, среди каких-то впивающихся в ноги колючек, и 
чудом оказалась именно на том месте, где и должна бьmа оказа­
ться, - у остановки автобуса, где меня давно уж ждала изрядно 
обеспокоенная Лена со своим троюродным братом-солдатом. 

Потом в Москве я всю зиму вытаскивала из ноr колючки, с 
содроганием вспоминая об опасности, из рук которой чудом 
вырвалась, и не зная, что есть Кого благодарить за это. 

21 1 



Но и против Самарканда не скажу худого слова - несколько 
раз после зтого побывала я и в Средней Азии, и в Казахстане, уже, 
конечно, более приличным и безопасным способом, - тянуло меня 
туда, а легкомыслия, как видно, Азия не терпит. 

И все же не к Самарканду, а именно к России я умудрилась 
приобщиться даже и в этой странной и дикой поездке. По дороге 
туда - Коломна-Кремль весь в лесах, и мы по этим лесам - под 
руководством какого-то J,Uтукатура или кровельщика - заби­
раемся, как он выражается, "до кумпола", чтобы уж оттуда, с 
купола, увидеть всю ширь. Потом - в сторону от Заранее 
намеченного маршрута, пешее паломничество на родину Есенина, 
Константиново, жадное городское поедание там вишен в чужой 
заброшенной усадьбе, ночное купание в Оке, рубль с души 
хозяйке за постой в одну ночь, ее незабываемое выражение "черт 
ненажорный! ", в адрес не то ребенка, не то поросенка, не то в наш 
адрес; и наконец, замечательный проезд "зайцем" на теплоходе 
по Оке. 

Туристами беспечными бьmи мы на этой земле, к тайнам так не 
приобщишься, не поливши ее своим потом, а может, и кровью, 
но отчего-то и по сей день ведь светлеет душа, когда вспомина­
ешь, - нет, - не хорошее, не ласковое, а вот: на обратном пути 
какая-то деревня, где нам нечего бьmо есть, не бьmо денег, никто 
не хотел нас подвезти, и даже, чумазых в дороге, не подпускали 
к колодцу, и все равно душа светлеет, потому что понимаешь, - да, 
такие мы и есть, - чумазые, вечно чумазые, хотя и белоручки, и 
подойти к Твоему роднику не так-то просто с налету. 

Но все же о тайне я не узнала. России я не увидела. Увидела 
только множество лиц, узнала, что вовсе они не страшные 
дикари, как нас пугали, а сложные, хотя и простые, люди, и 
запомнила твердо два названия - Похвистнево в окрестностях 
Бузулука, где нас с ветерком подвез молодой лихач-шофер, да 
Шарапова Охота на обратном пути, уже в Московской области, где 
нас, вблизи от дома, впервые за всю дорогу решили оштрафовать 
за безбилетный проезд - но брать с нас бьmо нечего - высадили, а 
мы сели в другой вагон. "Шарапова охота"" .  Стоило ездить в 
Самарканд, чтобы узнать название, которое у меня под боком" .  
Выходит, стоило . . .  

212 



2. 

Как это случилось? Мы - чужие, 
Все сюда приходим в свой черед . . .  

м. п. 

Россию я нauma. 
Как это случилось? Не энаю, не помню . Помню труп, еще 

живой, но уже смердящий, который куда-то везут подобные 
мне трупы. 

Помню русское лицо, русского свтцеюшка, который гово­
рит: "Сегодня крестим", и спрашивает, верю ли я в Воскресение. 
В Воскресении я . . .  сомневаюсь. Я боюсь сказать - не верю, - а то 
прогонят еще, не станут крестить, а я уж не могу больше, - для 
того, чтобы иметь возможность вместе с ними хотя бы просто 
перекреститься, я, кажется, готова поверить во что угодно. . .  Он 
напоминает мне тогда о воскресении души. О, это мне знакомо, 
знакомо, потому что слишком, слишком знакома с м е р т  ь 
души, неоднократная, но всегда последняя, всегда без всякой 
надежды на исцеление, на жизнь, и все же ведь я живу . . .  Может 
быть . . .  Поживем - увидим. Может быть, придет и новая, полная 
вера. Только бы сейчас не отчуждаться от нее, приобщиться 
к ней! 

Помню купель . . .  
Дальше много чего и так мало чего помню . . .  
"Христос воскресе . . .  ", поемый всем храмом, и храм - как 

корабль, плывущий неведомо куда с неведомым кормчим, а 
я - зритель. Зритель изумленный, но не отверженный . . .  

Необъяснимо прекрасные русские названия икон Матери Божи-
ей, одновременно сладкие и горькие, огнем жгущие и целящие . . .  

Житие преподобного Серафима . . .  
Мощи преподобного Сергия . . .  
Так вот ты где, Россия! Вот где твое сердце! Здесь - в толчее 

ставшей музеем Лавры; и там - в неведомой глуши; и в каждом 
клочке земли твоей, где только cтymma нога крещеного чело­
века, где вознеслась к небу его молитва; и - в каждом русском 
сердце. Здравствуй! 

213 



Народ, самым названием себе взявший слово "христиане" в 
твердом сплаве со словом "крест" - крестьяне. Народ, вскормленный 
Православием, как молоком матери, взращею1ый, воспитанный 
им. Народ, крестившийся охотно, из доверия к князю. Народ, у 
которого, кажется, никогда не бьmо другой святыни, кроме Церкви 
Христовой, другой Заступницы, кроме Царицы Небесной, другого 
Владыки, кроме Распятого и Воскресшего Творца мира, другого 
Утешителя, кроме Духа Святого. Не бьmо такого искушения 
язычеством, как у других народов - не успело оно вкорениться, не 
успело стать таким ярким, чтобы войти в плоть и кровь. В плоть и 
кровь вошел Крест, Крещение. 

Такой народ как будто специально, как некий дар Божий, 
уготован Им для других народов. 

Здесь и не может быть просто "хорошего человека". Здесь -либо 
христианин, либо - ничто. Здесь не бьmо никогда этого идеала "обще­
человека", идеала античности, идеала Европы, замешаююго на 
неизжитом язычестве, которое там вошло, кажется, и в плоть, и в 
кровь. Здесь спившийся, пропащий, может быть, и некрещенный 
уже человек, потому и пропадает, что вынуто сердце, выпущена 
кровь - отвергнут Крест, отпугнута благодать Божия, и никакими 
чернилами "гуманизма", клюквею1ым морсом "общечеловечности" 
их не заменить. Взамен изгнанной и оклеветаююй молитвы на 
устах и в сердце у него не "общечеловеческие идеалы", а матерное 
ругательство. 

И все же именно здесь, на пепелище, чудом или закономерно, 
не знаю, уцелевшая, явлена мне бьmа высшая, очищенная 
форма духовности, которая - в глубочайшем и непрерывном 
ощущении своей личной п о с л е дн е й  греховности, и следствие 
этого - нелицемерное сострадание к греlШ!ику - кающемуся, и 
некающемуся тоже. 

Здесь осязаемо бьmо мною поразительное свойство русского 
христианина - не заслонять собою Христа - быть некрасивым, 
неловким, неправедным, грешным, часто убогим, порою нелепым; 
словно не ведая ничего о возможностях личного человеческого 
совершенства, он не стремится к нему, но как бы отодвигает 
самого себя в сторону, чтобы беспрепятственно лился из глубин 
личности свет Самого Христа. Излюблею1ый и высокочтимый 

214 



народом подвиг юродства Христа ради становился мне поняп1ым 
из обьщенного общения с обычными mодьми. Этот подвиг - при­
жизненное принесение себя в жертву Христу, и отказ от всякой 
мзды, даже мзды праведности. 

Здесь есть и подвиг красоты, подвиг земного совершенства, 
как бы в напоминание о красоте небесной, но в нем всегда при­
сутствует некое подобие тоски, воздыхания, стремления, и русский 
человек законченностью, совершенством этой красоты как будто и 
не дорожит, словно зная, что это - до грехопадения, этого все равно 
не удержишь, ибо не умолкает искушение чувственностью. Только 
в нензреченной красоте православного богослужения, литургии в 
особенности, в непостижимо насыщенной о с м  ы с л е н  н о  с т  и 
этой красоты может в чистоте раскрыться этот подвиг. 

Высшим подвигом, - уделом святых - стяжанием красоты 
нетленной - мученичеством, терпением, раскрытием в себе подобия 
Божия, пронизан здесь воздух, напоена земля, им благоухают 
храмы - закрьпые и "действующие", разрушенные и уцелевшие. 

Такова Россия. Моя Россия. 

* 

* * 

Но как ощутить себя здесь? Жалеть ли, что кровью предков 
я к этому народу не приобщена? О, нет! Остаюсь с о с в о и м  
народом, хотя он уже и не считает меня за свою - выкрест! Но не 
высшее ли это благо - быть с о б о ю  и на с в о е м  м е с т е ?  
Понять, найти зто свое место, осознать всю глубину его смысла, всю 
красоту Замысла о нем, встать на него со смирением и уже не 
сходить с него? 

Но пока . . .  Кто знает, что будет завтра, и вот, мнится - движение 
за чистоту Православия может начаться или окончиться традицион­
ным еврейским погромом. И слышны, явственно слышны пока еще 
обрывки, пока еще шепотка: "Для чего жид крестился? Чтобы 
ожидовить изнутри нашу русскую святыню !" 

Что ж, Господи, Тебе суд творить. А пока, пока думается: "Здесь 
мое сердце, куда мне идти? Что ж, выведете из храма, - к ограде 
прильну, от ограды отгоните - издали глазами вопьюсь - там 

215 



осталось мое сердце - куда мне идти? Не подпустите, но тайком 
проберусь, к стене храма припаду, и за сладчайший этот поцелуй, 
соединяющий меня - со мною же, забирайте хоть жизнь - не 
страшно, радостно отдать!"  

И все же - как быть, как осознать себя здесь - перед лицом не 
толпы, не "мыслящих одиночек� а перед твоим лицом - мать, родина, 
Россия? Может быть, так: ты - кормилица, нянька, мамка, mобовно 
пестовавшая наряду со своими и нас, чужих детей, почти бездомных, 
почти подкидьnuей. Не делала ты различия между своими и чужими, 
не умела или не хотела отличить одних от других, одной любовью 
одаривала, к одной святьше приобщила. Никому не ставши мачехой, 
всем сумела стать матерью. У сьшовив каждого, кто так или иначе 
очутился под твоим кровом, не сумеешь ты и разлюбить никогда 
никого из усьпювленных тобою. И - уютно у твоих ног, тепло у 
твоей груди, светло у твоей святыни. И все же - подкидыши 
взрослеют, бездомные мужают, начинают поглядывать в окошки, 
озираться по сторонам, примериваться к посоху странника. Не 
д о л г  ли беспокоит совесть, гонит ее вон из дому, в неведомо 
куда, искать "своих", быть может, заблудших, не ведающих, не 
знающих, где святьшя? Иногда чудится, слышится, - тихо плачет 
где-то, молится одинокое еврейское сердце, не смея себе самому 
признаться в значении этого затянувшегося плача, этой запоздавшей 
молитвы: "Унесли Господа моего, и не знаю, где положили Его" . . .  

. . . Когда угодно будет Тебе, Господи, Ты Сам подойцешь, оклик­
нешь по имени, и, узнав Тебя, обомлев, навеки останется душа 
у Твоих ног, у Твоего Креста. 

3. 

Ибо когда мир своею мудростию не 
познал Бога в премудрости Божией, 
то благоугодно бьи�о Богу юродством 
проповеди спасти верующих. 

(1 Кор. 1, 2 1) 

Божественный Павел повелевает "не советоваться с плотню и 
кровию" (Галат. 1 ,  16) . Но сам же, призывая в свидетели "совесть 
свою в Духе Святом", желает быть даже "отлученным от Христа за 

216 



братьев моих, родных мне по плоти, то есть Израильтян" (Римл. 
гл. 9, 1-3) . Что это, как не очерециое, невместимое, свидетельство 
б е з у м и я  Священного Писания? И далее rnппет он: "Ибо сви­
детельствую им, что имеют ревность по Боге, но не по рассужде­
нию" (Римл. 1О, 2) . Знал о чем говорил. Не о той ли ревности, что 
"люта как преиспоцияя"? Сам побывал гонителем. Сам одобрял 
убийство первомученика. Сам дышал "насилием и убийством". Знал, 
о чем говорил. 

Но почему я все время, стоит заглянуть в глубину, вижу себя 
все на одном месте - там, на площади Иерусалима, заполненной 
народом так плотно, как ньше, наверное, заполняются только 
православные храмы в России в преддверии Пасхи. Но там - не 
то. Там я - среди беснующейся толпы, куда выводит прокуратор 
Иудеи Пилат Понтийский избитого, в багрянице, оплеванного 
и измученного· узника: "Се человек !", "Царя ли вашего распну?", а 
мы все - я среди них - беснуясь, выкликаем: "Возьми, возьми, 
распни Его!" . 

. . .  Почему я там? По личной греховности? По крови моей? 
Потому ли, что вступила Святым Крещением в Новый Израиль, 
в семьЮ чад Авраамовых, и не миновать мне теперь того страшного 
перекрестка, той площади, где происходило кровавое разделение 
Ветхого Израиля? И я еще не вырвалась из того плена? . . Или 
каждый христианин должен пережить себя там, в той тоl!пе, прежде 
чем начнет свой путь вслед за Ним, за Крестом, ко Кресту, на 
Крест? . .  

. . . Или потому я ощущаю себя в толпе тех - по выражению 
недавней проповеди "полузверей-полудемонов", что - решусь ли 
сказать - л ю б л ю их? 

. . .  Вчера еще, в детской доверчивости, в детском ликовании, 
захлебнувшись легкостью, восторгом, осуществлением такой 
труциой, непосильной человеку, такой несбыточной мечты, не 
боясь начальников, старейшин, не слушаясь их, беЖали за Ним, 
заглядывали в глаза, постилали одежды, душу свою постилали: 
"Сбьmось! Свершилось! Грядет! Осанна !" . . .  

Ах, почему тогда же не вырвалась душа, не разорвалась плоть 
от восторга, лучше бы тогда, тогда же, на пределе ликования, 
разлучиться им! 

2 1 7  



А теперь . . .  Что это? Это не разочарование, не обида, это что-то 
последнее, крушение всего, всего, пустота, мрак, погибель ! Такого 
еще не бывало! Мы не знали еще такого. Безверие - вот что 
это ! Можно ли жить без веры? Еврею - без веры? О нет ! Не 
бывало такого ! Легче когтями истерзать плоть свою, зубами 
изгрызть ее!  Пусть Римлянин равнодушно вопрошает: "Что есть 
истина?" - и не ждет ответа, но не Иудей! И если любовь крепка 

бьmа, "как смерть", то да будет ревность лютой, "как преисподняя" ! 
Поэтому - "Распни, распни Его!" Это он, он обманул! Обольстил, 
украл веру ! Не оправдал, не вернул! Как жить теперь? Как жить 
нам теперь без веры? Нам не дождаться уже Мессию ! Мы обману­
лись уже один раз, не сможем больше ждать, не сможем больше 
верить! Так "возьми, возьми, распни Его!" Варавву, Варавву нам 
отдай! Варавву, разбойника, убийцу, Варавву отдай нам, а того . . .  
Того? . .  обманщика ! - распни, распни Его! 

. . .  О, братья (я у ног ваших) , вы обманулись. Это Он приходил 
к вам. Он, Он - Упование ваше, Надежда ваша, Господь ваш и Бог 
ваш. Он, показавший вам свет, "к своим пришел и свои Его не 
приняли", "в мире бьm, и мир Его не познал". Зачем это ужасное 
отвержение? Зачем это новое пленение, хуже Вавилонского, хуже 
всякого - пленение неверием? Кто обольстил вас, кто нашеmал 
эту, так внятную любому человеческому уху, ложь о том, что "Царь 
неба и земли в зраке раба не бьmает"? Кто обманул вас? Дух злобы? 
Дух обмана, гордости, и - смертельной з а  в и с т  и ,  вошедший в 
Каиафу? 

Иудеи, евреи . . .  Народ незнакомый, но такой близкий . . .  
Я знаю, что проповедовать вам невозможно . . .  Здесь проповедовал 
первомученик. Здесь проповедовал небошественный Павел. Здесь 
проповедовал Сын Божий. Что проповедь? Здесь Он воскрес. 
Я знаю, что по Его Божественному смотрению вся жизнь ваша, вся 
история ваша - новая так же, как и ветхая, служат одной цели, 
являются одним делом - свидетельством о Христе. О Христе уже 
пришедшем. Сами вы того не знаете . . .  

Н е  проповедовать, а "вернуть сердца отцов детям". Сердца 
отцов - смирение, кротость. "Помяни, Господи, Давида, и 
всю кротость его". . .  Авраам, приносящий в жертву сына . . .  
Исаак, несущий хворост для жертвенника, кротко дающий связать 

2 1 8  



себя . . .  Иосиф, проданный братьями в рабство . . .  Сердца отцов 
- смирение, кротость . . .  Наконец, Иисус, приносящий в жертву 
Себя, дающий Себя связать, несущий Свой Крест, преданный 
учеником, видевший отречение друrого, оставленный всеми . . .  Не 
проповедовать, а - "вернуть сердца отцов детям". Стяжать кротость, 
смирение, "стереть главу змия", попрать свирепого левиафана 
н а д м е ни я ,  попирающего все и вся, тщащегося попрать Самого 
Бога, силящегося упраздни'fь Крест, скрежещущего яростно зубами 
при упоминании о смирении, послушании, кротости . . .  

Но кто же еще там, на площади Иерусалима? Не все же простой 
народ, доверяющий чувству? Есть там люди ученые, вожди, учителя, 
владеющие собой, повелевающие толпам? О, да. Вот они - Пилат 
Понтийский, умьmающий руки, и - первосвященник Каиафа, раз­
дирающий одежды при встрече с Сыном Божиим. Это знакомые 
персонажи. Они почти неразлучны со мной. Везде я их вижу, то 
в себе, то вокруr себя. Иногда в глазах рябит, - всюду - либо 
безвольный римлянин, которому наплевать на Истину, либо -
деятельный "праведник" Каиафа, которому надлежит убить Истину, 
чтобы остаться праведником. Иногда кажется, что - едва ли не 
каждый - этакий микро-Каиафа, местного масштаба, сам себе 
первосвященник, обладающий властью вязать, решать, отпускать 
свои грехи, творить суд над Владыкой неба и земли. 

Первосвященник Каиафа, на чем споткнулся он? На собственной 
праведности? На личных дарованиях? Все рассчитал, все продумал 
Каиафа. Не знал он личной корысти, все бьшо посвящено народу 
Божию, Богу. Как ступить, как восклониться, как глаза поднять, 
опустить - чтоб уrодно бьmо Сущему, - все знал Каиафа. Любви не 
знал он - она ослепляет ум, пленяет сердце, привязывает. Но и женил­
ся он наилучшим образом. Цель одна - первосвященство. Во главе 
народа Божия предстоять Богу. Народ избранный, посвященный 
Богу, народ священников - и первосвященника должен иметь 
достойного. А кто достойнее Каиафы? Кто более одарен, более влас­
тен, более знатен, более учен, наставлен в законе? Кто более друrих 
потрудился к славе Божией? Ни на кого не полагается Каиафа, но 
сам он - не знает ошибок. Он тончайте продумал каждый ничтож­
ный шаг, посвятил каждый свой шаг, и самый ничтожный, и самый 

219 



значительный - одной цели- служеншо Божию. Все пространство, все 
время своей жизни заполнил Каиафа собой, своей деятельностью. 
Куда бы ни взглянул он, куда бы ни двинулся, всюду видит с е б я, 
натыкается везде на себя, на плоды своей деятельности, своего 
хитроумия, своего служения, бескорыстия, власти. Нигде не оста­
лось места для Другого, хотя бы и для Бога, если бы вздумалось 
Ему явиться сюда. Куда ни взглянет Каиафа, всюду видит с е б я .  

Свою непреклонную волю. 
Свой неутомимый разум. 
Свой безошибочный расчет. 
Свой непререкаемый авторитет. 
Свою энергию. 
Свою власть. 
Бог должен быть доволен первосвященником Каиафой. Пока 

жив Каиафа, Богу нечего делать на земле . . .  

4. 

И благословятся в семени твоем 
все народы земли. 

(Бытие, 22, 18) 

Встречаются в православных храмах лица, которые изнутри 
освещены блаrодатию Божией. И пусть таким бьшает это лицо не 
всегда, а в момент какого-то особого умиления, смотреть на него 
почти больно - обжигает, а хочется смотреть неотрывно, - всегда. 
Такое лицо, такой человек, сам не ведая того, становится в этот 
миг для меня с в и д е  т е л е  м о б л а г  о д  а т  и Христовой - о том, 
что она истинно существует, существует везде, пронизала собою 
все ; и о том, что никому не возбраняется прикоснуться к краю 
ризы Христовой. Но мы не прикасаемся - не можем, потому. что не 
хотим. Слишком много у нас естественных сил - играют, бунтуют 
они, ищут применения, действуют - некогда оглянуться, незачем 
взыскивать к силам благодатным - на что они? А когда мало у нас 
естественных сил - в старости, в болезни, в печали - скорбим в 
ностальгии по утраченному естеству, по его энергии, которая 
давала нам возможность з а б ы т ь с я .  А тот момент, когда все 
естественные силь1 одна за другой насовсем уходят - с м е р т ь  -

220 



представляется нам подлшшо смертью, а не рождением к 

благодатной жизни. Да и каким может стать рождение к чисто 
благодатной жизни для человека, который не дал взойти семени 
этой жизни в себе, пока бьшо в р е м  я ,  - одна из естественных сил, 
которая также умирает для человека в момент его "смерти". Не 
человек умирает, но - время и пространство умирают для 
него, и то, что тогда от человека остается - приспособлено ли 
для жизни вне этих атрибутов естества? Этот вопрос должен 
бы стоять перед каждым, но не стоит, потому что ответ заучен 
с детства: вне времени и пространства от человека ничего не 
остается, жизни нет. И хотя чуть не каждый из личного опыта 
знает, что самое главное в его жизни существует именно вне 
времени и пространства - например, - любовь, например, - состра­
дание, например, - жажда истины, правды , свободы духа, однако 
личный опыт почему-то не принимается во внимание перед лицом 
опыта "коллективного", "научного", зафиксированного на плохой 
бумаге школьных учебНШ(ОВ. 

С каким вниманием, в01rnением и любовью начинаю я при­
глядываться к людям убогим - немощным, увечным, одиноким, 
робким, - "обиженным Богом", - к тем, естественные силы 
которых повреждены, которым недостает естественных сил. С кем 
ты - тихий, робкий, косноязычный, увечный человек, с кем 
коротаешь свои скудные дни, одинокие ночи, к кому взываешь 
в печали, перед кем проливаешь слезы? Сам Бог говорит с тобою. 
Тебя Он избрал, тебя возлюбил. Поведай мне, о чем поведал Он 
тебе в скорби твоей . . .  

В тех, изредка встречаемых, отмеченных, застигнутых благода­
тью лицах нет ничего, что привлекло бы внимание, что оттолкнуло бы 
его - нет в них натиска, напора, энергии, стремления; вспоминается 
невольно Исайино: "нет в нем ни вида, ни величия", "муж скорбей 
и изведавший болезни" (Ис. 53, 2-3) . Заметно, напротив, что 
в момент благодатного посещения силы оставляют человека, 
чувствуется некое изнеможение плоти и души под действием 
благодати Божией. Естество человека замирает, и уже не он живет, 
но живет в нем благодать Христова. И, как видно, невместима 
бывает порою эта благодать, словно несколько прежде времени 
дается она, - весьма велико бывает изнеможение человека. Святой 

221 



Иоанн Лествичник приводит молитву святого пустынножителя 
Ефрема Сирина: "Боже, ослаби на мне волны благодати Твоея". Так 
может быть, и каждая душа, осененная благодатью, хотела бы 
взмолиться: "Ослаби, Господи, благодать Твою, ибо я не в силах еще 
вместить ее!" Хотела бы, но не решается, ибо страшится. Страшится 
утерять это сладчайшее бремя, а вместе с ним утерять все, утерять 
смысл, жизнь, и только плакать вместе с Адамом: "О Раю мой, Раю, 
прекрасный Раю мой" ." 

Но и не вкусивший этого сладкого бремени может знать о 
нем, может плакать об утрате его, ибо у каждого в душе посеяно 
семя благодати, и никому не возбраняется прикоснуться к краю 
ризы Господней. И для меня тоже, как и для других, звучит - уже 
не "Полонез Огинского", а - в последнее перед Великим Постом, 
Прощенное воскресенье плач изгнанника Адама по утраченном Рае, 
и мои слезы смешиваются со слезами Адама. Итак - не тоска по 
Родине, а - воздыхание к Небесному Отечеству? Попечение не о 
земной отчизне, а о горнем Иерусалиме? Не забота о принадлежности 
к одному из земных народов, а стремление к Новому Израилю, 
народу богоизбранному, призванному из всех народов? 

Наверное, так. Но пока я еще с л и ш к о м  живу на земле, не 
смею о небесном рассуждать, и если это небесное люблю, то как бы 
для того, чтобы найти его здесь, на земле, здесь, в России, в ней, но 
как бы и со стороны наблюдая ее, наблюдая, как ее, может быть, 
лучшие люди бьются в стремлении вернуть, восстановить, вновь 
обрести Родину, я чувствую - Р о с с и я  у ж е  н е  т о л ь к о  с е б е  
п р и н а дл е ж и т ,  е е  заботы - уже не только ее заботы. И если 
суждено русскому народу столь чаемое в ы  з д о р о в  л е н  и е ,  
то - парадоксально это звучит, - но кажется, выздоровление это 
неотделимо от восстановления с л у ж е н и я . . .  Да какое уж там 
служение, кому, - если сами едва выживают? Тут уж, как гово­
рится, "не до жиру - быть бы живу". Но разве служение - "от 
жиру"? Когда ослабели все - вот тут-то бы, кажется, и помогать 
друг другу, вспоминать о ближних, в одиночку-то не выживешь. 
Всякая замкнутость неминуемо приводит либо к отчаянию, либо 
к гордости, затем к вырождению, к самоуничтожению. У нейро­
физиологов слышала я почти поговорку: "Нервные клетки работают 
вместе, а умирают в одиночку". Значит, и мы умираем, как нервные 

222 



клетки, раз мы так разъединились, и стремимся разъединиться 
еще и еще - по религиозным, национальным, семейным, личным, 
географическим, идейным, культурным, сословным и множеству 
прочих мыслимых и немыслимых критериев! Да я-то не умирать 
собираюсь, а жить! И кто не хочет жить? О соборности взыс­
кую. Живой церковности ищу. В себе ищу ее. "Оставь, позабудь 
все видимые и невидимые, существующие и несуществующие 
перегородки, отделяющие тебя от других людей, - обращаюсь 
я к себе, - переступи через них, позволь душе свободно излиться 
в чистой и горячей любви к к а ж  д о м  у - и обретена будет 
соборность. Научись просить, благодарить, ожид;�тъ милости как 
дара, помощи как благодати, научись не гневаться, а еще и еще 
благодарить, когда не получаешь ни милости, ни помощи, - и 
достигнута будет церковность". 

Когда начинаешь ощущать Церковь как Новый Израиль, 
народ богоизбранный, на nамять приходит предостережение 
святого апостола Павла: "Не гордись, но бойся. Ибо если Бог не 
пощадил природных ветвей, то смотри, пощадит ли и тебя" (Римл. 
1 1, 20-2 1) . Это ведь не к Римлянам только, но и ко всему Новому 
Израилю. "Они отломились неверием, и ты держшuъся верою". Каким 
неверием? Тем, что уверовали в с е б я, в свою избранность, в 
свою спасенность более, чем в Божие предназначение? Как понять 
свое и зб р а н и е, чтобы не отпасть от Бога, чтобы не случилось 
так, как уже бьшо раз - что в новом Своем пршuествии Он 
придет не к тем, кто считал себя избранным для спасения, а к 
другим - к мытарям, греIШiикам, блудникам - к отпавшим 
от Его благодати, от Его Церкви, и Сам введет их в Нее? 

Избрание не для спасения избранных, но - избрание для 
служения - вот осмысление избрания, вот правда. 

Избрание как назначение, как поручение, как обязательство 
перед Избравшим и перед теми, р а д и  которых ты избран. Избра­
ние как ощущение своей ничтожности, своего недостоинства. 

Избрание как ощущение того, что избраны как раз те, на 
первый взгляц "неизбранные", что возлюблены как раз те, на 
поверхностный взгляд "невозлюбленные", ради которых и ты 
избран, к которым ты п о  с л а н .  

223 



И збрание как ощущение своей непреходящей вины перед 
ними, "неизбра1rnыми", вины за то, что недостойный служить 
им, все же послан для такого служения, за то, что тебе не учить 
бы их, а поучатъся от них. 

Не за какие-либо дарования, не за какие-либо заслуги, не за 
какое-либо усердие дает ведь Господь благодать быть "избран­
ным", быть причастным к Его Тайнам. Скорее наоборот - тех в 
первую очередь Он привлекает к Себе, кто так слаб, так немощен 
духом по природе, что без этого вконец изнеможет, возгордится 
или отчается; замкнувшись в себе, зачахнет, погибнет. 

Так и служение Церкви нашей понимаю я для себя не как 
отделение от этого растленного человечества, а как служение 
этому несчастному человечеству, сохранение в недрах своих ради 
него и для неtо Света Христовой правды. 

Так и служение русской Церкви понимаю я для себя . И иногда 
кажется, - кто-то поморщится от этих слов, кто-то вздрогнет, но 
думается иногда: "Русская Церковь кончилась .. .  - дабы воссияла 
Церковь Вселенская . .. " Как некогда свет из недр слабеющей 
византийской Церкви осиял Россию, так ныне свет из недр на 
поверхностный взгляд ослабевшей русской Церкви да осияет 
весь мир. 

Но кто может знать, как это будет? Наверное,, только те, 
кто святостью своей стяжали это право, среди которых и вы -
уподобившиеся Первообразу своему великие Сергий и Серафим, 
уже, верю, не всея России только, но и всея вселенныя, всего 
мира чудотворцы; и вы - святые братья страстотерпцы, жертвы 
окаянства; и ты - священномученик - митрополит, обличавший 
нечестие православного самодержца, удушенный рукою холопа; и 
ты, убиенный царевич, cьrn грозного царя; и ты, - цесаревич, сын 
царя кроткого, убитый на руках у отца и вместе с ним мученичест­
вом своим положивший начало новому, неслыханному русскому 
мученичеству. 

Не даром ведь не только для России, но для всей Церкви, и 
для всего мира протекла эта тысяча лет русской Церкви, принесла 
она всему миру и новую святость, и новые осмысления. Как 
некогда Авраам стал отцом всех верующих, как Моисей бьm 
послан Богом, чтобы свидетельствовать mодям о Законе и о Земле 

224 



Обетованной, как Отроковица из Назарета стала Лествицей, 
ующенной Иаковом, по Которой восходят и нисходят Ангелы, по 
Которой сошел к нам Сам Господь; 

. 
как епископ Мир Ликийских 

вошел затем покровителем в каждый дом во всем христианском 
мире, как мученики раннего христианства дали свои земные имена 
и небесное покровительство детям всех народов, так и русская 
святость не даром сияет в мире. 

Церковь, как семья, rде каждь1й предназначен друг для 
друrа, один послан к другому; здесь младенцы вразумляют 
родителей, и родители научают младенцев. Здесь нет речи об 
особой "богоносности" того или иного члена семьи, ибо каждый 
- один для другого богоносец, один другому чрез себя несет 
Господа своего, Единого для всех. И если, как младенца из 
благочестивой семьи, с колыбели крещеного, наставленного в 
вере, послушании, кротости, угодно бьmо Господу от самого 
младенчества воспитать ради друrих народов русский народ в 
Своей Церкви, доверить ему Свою Церковь, да светит всем в 
мире, то дело здесь не в мнимой "богоносности". Да, богоносец 
русский народ, потому что - к аж д ы й  народ богоносец, как и 
к а ж д ы й  человек. Только не каждь1й еще зто в себе понял, не 
в каждом еще зто Господь раскрьm. Крещением во Христа 
раскрьmается в каждом личная, неповторимая богоносность. Ибо 
ко всем народам пр�шел Господь, к каждому человеку Он 
вошел. И всякий, кто просветился уже Его присутствием, будь 
то целый народ, или отдельный человек, самим просвещением 
этим уже услышал слово: "Неси. Не ставь под спудом. Не 
зарьmай в землю. И твердо помни предостережение: не гордись, но 
бойся". 

225 



* * *  

К "дЕЛУ" ИЕРОМОНАХА ПАВЛА * 

Сторож, сколько ночи? 
(Ис. 21, 1 1) 

4 декабря 1984 г. в Москве бьш осужден отец Павел Лысак, 
православный священник, иеромонах, кандидат богословия. Ему 
вменено злостное нарушение паспортных правил (закон о про­
писке, ст. 198 УК РСФСР) . 

Отец Павел взошел на свой крест. 
Возможно, слово о человеке, еще не завершившем своего 

подвига, преждевременно. Но о. Павел - в руках mодей, способных 
под покровом тьмы на все, а это обязывает нас спешить пролить 
свет, открыв все известные нам обстоятельства дела. 

Кроме того, нам, знавшим и любящим его, небесполезно 
попристальнее рассмотреть это дело, с целью осмысления его 
как серьезного духовного и гражданского опыта. Читающий да 
разумеет! Нам здесь жить и спасаться; подобные уроки недаром же 
попускает Господь. 

1 .  

Так да светит свет ваш пред 
людьми, чтобы они видели ваши 
добрые дела и проСЛllвля.ли Отца 
вашего Небесного. 

(Мф. 5, 16) 

Во всей жизни его мы найдем очевидные свидетельства 
обилия благодати Божией, силы веры и непоколебимой надеждь1 
на Бога. Батюшка родился 5 июня 1941 г. в Винницкой области на 
Украине, в селе Счастливое. И правда, Господь так щедро одарил его 

* Рукоrmсь получена "Кестон Колледжем" 30 апреля 1985 г. 

226 



счастьем: он возmобил Христа от юности и горячее желание служить 
Ему никогда его не оставляло. Тринадцатый ребенок в семье, он 
вынес из детства воспоминания о войне, голоде, ЛЮIIениях. Мать 
научила его молиться и трудиться; он рано стал ее опорой, не 
гнушаясь никакой работой. ( . . .  Многие знают, что приходя в 
гости, о. Павел любил что-нибудь поправить, прибить, повесить; все 
с радостью, которая надолго оставалась в доме вместе с батюш­
киными поделками . . .  ) 

Юколу он окончил с золотой медалью, которой, правда, не 
получил. Не бьm комсомольцем. 

Сердце горело к Церкви, и он готов бы сразу после десятилетки 
лететь в семинарию. Духовник благословил иначе - сначала 
послужить в армии, - и он смирился. 

В армии (тогда служили три года) батюшка не переставал 
молиться и ни разу не нарушил поста. Во всем, что касалось 
солдатской службы, бьm первым: быстрее всех бегал, выше всех 
прыгал, безукоризненно исполнял все приказания и молча терпел, 
когда издевались над его релиrиозностью. Заслужил 47 благо­
дарностей. Но когда его не отпустили в увольнение на Пасху, он 
ушел в церковь самовольно и потом, как положено, отсидел на 
гауптвахте. Божие и кесарево он не путал никогда. Увольнение 
его из армии специально задерживали, чтобы ушло время в тот же 
год поступать в семинарию - и он объявил голодовку, переполо­
шив всю дивизию; приезжал сам командующий и упрашивал 
снять голодовку. 

Поступив в Одесскую семинарmо, батюшка нес послушание 
в монастыре. До начала занятий он должен бьm подмести весь 
монастырский двор, и потому приходилось приступать к работе 
в 5 часов утра. После занятий трудился в саду у митрополита, 
потом на кухне, вечером читал на клиросе. А при всем том Нужно 
готовиться к занятиям, сдавать экзамены, посещать церковные 
службы и читать домашнее молитвенное правило . . .  Кто это выдер­
жит? Увы, многие из ньшешних и бывших учащихся духовных 
школ ищут во всем послаблений и облегчений, оправдываясь 
немощами. У этого могущественного "немощного" большинства 
о. Павел впоследствии просльm неуступчивым ревнителем церков­
ного устава. 

227 



В 1970 г .  он бьm пострижен в монашество и рукоположен 
в сан диакона; в том же году поступил в Московскую духовную 
академию и поселился в обители горячо любимого им препо­
добного Сергия. С каким благоговением батюшка относился 
к Лавре, Дому Святой Троицы! Он посьmал к Преподобному, как 
направляют к хорошему врачу, и твердое его упование всегда 
оправдывалось, очевицно по причине крепкой молитвенной его 
связи с Преподобным. Здесь, у Троицы, впервые с яркостью и 
силой раскрьmось главное дарование о. Павла: по возведении в сан 
иеромонаха в 197 1 г. он нес послушание духовника. 

Верующее сердце умеет различить пастыря от наемника. 
Верующее сердце жадно тянется к священнику, который готов 
понести наши болезни. И к батюшке пошел народ, молодежь, 
появились духовные чада, окружавшие его при всяком случае. Он 
не отказывал в совете, помогал своей молитвой. Из много­
численных даров, которыми наделил его Бог, в самой большой 
мере проявился дар рассудительност (выше других ценимый 
многими православными подвижниками) . Именно это, необык­
новенно дорогое в наше скудное время, качество поставило 
батюшку "на верху горы", "свечой на подсвечнике, да светит всем 
в доме". 

И проросло древо его креста, потому что те, "которые более 
возлюбили тьму" (Ин. 3, 19) тоже не дремали. Мы не знаем, 
сколько сотрудников (сотрудниц) КГБ присматривает за 
Лаврой, но существует непреложный закон: если к священнику 
на исповедь выстраивается длинная очередь - дни его пребывания 
в Лавре сочтены. 

О. Павел бьm удален из монастыря в 1975 г.* Как вообразить 
скорбь его и неутешность? Разве представить себя изгнанным 
из собственного дома? Его ожидали скитания, гонения, клеветы 
и унижения. И он явил в этих обстоятельствах образ христианского 
мужества, благоразумия, терпения и любви, которые украшают 
истинных слуг Христовых и неизмеримо возвышают их над 
окружающими людьми еще в здешней, земной жизни. 

• С 1 975 г. по настоящее время из монастыря изгнаШ! еще около 40 
крепких монахов-исповедников. 

228 



Из речи о. Павла на суде: 

Я монах. Когда меня постригали, мне дали четки и сказали: 
молись. Это работа монаха. Почему здесь говорят, что монах 
не работает? У нас 19 монастырей, в них живут монахи и 
официально заняты работой - молитвой за весь мир . . .  

2. 

Для чего, Господи, Ты попустШ1 
нам совратиться с путей Твоих, 
ожесточиться сердцу нашему, что­
бы не бояться Тебя? 

(Ис. 63, 1 7) 

Со всей определенностью следует заявить, что КГБ есть подстре­
катель, организатор и замаскированный исполнитель всех действий 
гражданских и церковных властей, которые привели о. Павла 
в следственный изолятор № 2, более известный в народе как 
Бутырская тюрьма. 

"Дело" зто родилось еще в годы пребывания о. Павла в Лавре, и 
именно стараниями его авторов он оказался за стенами монастыря 
без права прописки ( т. е. проживания и работы) не только в Загорске, 
но и во всей Московской области. Иеромонаха Павла под конвоем 
милиции привели в городской отдел внутренних дел, поставили 
в паспорте uпамп о выписке и отобрали подписку о выезде из 
пределов Московской области в 72 часа. Таким образом лицо в 
священном сане, человека с высll.ШМ богословским образованием 
мгновенно превратили в бродягу и бездельника "без определенного 
места жительства и рода занятий"; к тому же административное 
взыскание (подписка о выезде) делало его без пяти минут (в зави­
симости от резвости властей) уголовным преступником. 

Помощь близких помогла о. Павлу избежать уготованной ему 
участи. Прописка в г. Кимры (Калининской области) исключала 
статут бродяги, и, находясь там безвыездно, он не подпадал 
под "нарушение паспортных правил". Наивно бьmо бы, однако, 
полагать, что КГБ в этом случае оставил бы в покое человека, к 
которому за советом ехали верующие за сотни и тысячи километров. 

229 



Маленькие Кимры, несомненно, сделались бы ловушкой, и не 
только для о. Павла. Вместо "злостного нарушителя паспортных 
правил" творцами КГБ, весьма преуспевшими за последние годы 
в подобных инсинуациях, бьm бы изготовлен "спекулянт", "муж& 
ложник", "развратитель несовершешюлетних" или что-нибудь еще в 
этом роде. Последующие события отчетливо доказывают реальность 
таких намерений КГБ. 

Разумеется, о. Павел лучше других понимал, что пристальное 
внимание КГБ пропорционально числу его встреч с верующими. 
Конечно, он как никто ясно вицел предложенную ему альтернативу: 
сохранение личной свободы и (хоть и весьма относительного) бла­
гополучия - или исполнение пастырского долга. И он, как всегда, 
предпочел Божие человеческому (Мф. 16,21-22) . 

"Дело" становилось все толще по мере того, как росла извест­
ность о. Павла, любовь и доверие к нему верующих людей. Эти люди 
создали вокруг него плотную стену, неудобную для атаки "в лоб". 
Приходилось действовать привычным для "рыцарей плаща и 
кинжала" методом подкопов, но и тут большею частью случались 
осечки: то куда-то пропадал надежный осведомитель, то раскаивался 
и уклонялся свежезавербованный, то разоблачал такового сам 
о. Павел, который своей проницательностью доводил до бешенства 
организаторов травли. Результаты таких дорогостоящих мероприя­
тий, как прослушивание и запись телефонных разговоров, скрытая 
слежка, не оправдывали себя. За семь лет КГБ только и добьm, что 
кипу доносов о якобы "антисоветской" настроенности иеромонаха 
Павла и его подозрительной популярности среди евреев. Небольшой 
список некоторых его друзей также не представил серьезного 
оперативного интереса. 

Там, где не преуспели атеисты с погонами, помогли их еди­
номъшmенники без погон. Родственники некоторых молодых 
людей, приведенных о. Павлом к вере в Бога, задались целью 
вырвать их из рук "религиозного фанатика". Их сигналь� с помощью 
личных друзей в КГБ (и здесь понадобился блат!) бьmи доведены 
до сведения самого высокого руководства Московского управл& 
ния. И в "деле" появились одна за другой грозные, требующие 
немедленных действий, резолюции, начиная от начальника 
Управления генерал-полковника Алигина и кончая начальником 

230 



небезызвестного "религиозного отдела". Грозное начальство, как у 
нас водится, требовало "на ковер" виновника столь длительной 
пассивности КГБ в отношении о. Павла - и виновник немедленно 
отыскался: бывший начальник Октябрьского райотдела КГБ 
полковник Бугаев А.П., незадолго до того перебравшийся (с повы­
шением) в городское управление. За проявленную нерастороmюсть 
в отношении о. Павла, пользовавшегося для отдыха квартирой 
в Октябрьском районе, только что повысившийся Бугаев был 
направлен (для исправления?) на работу в милицию. Впоследствии 
его полковничьи погоны бьmи использованы КГБ для устрашения 
прокурора Октябрьского района, которому Бугаев нанес визит 
ради получения санкции на арест о. Павла. 

В 1983 г" "дело" бьmо поручено молодому, энергичному, 
подающему большие надежды оперуполномоченному Московского 
управления КГБ Макарову А. И.* Для начала он решил как бы 
"пристреляться", прощупать противника. С помощью студентов­
комсомольцев (заманиваемых к участшо в подобной деятельности 
обещ�ием быть пристроенными по получении диплома на высоко­
оплачиваемую работу в КГБ) он провел несколько мелких, типично 
"молодежных" вьmазок. В московской квартире, где о. Павел 
имел обыкновение отдыхать, дважды выбили стекла; бьmо 
взорвано подложенное под окно устройство (квартира на первом 
этаже) ; бьmи поставлены несколько раз хулиганские пикеты, 
которые цепляли о. Павла, чтобы вынудить ero на обращение к 
милиции, а там свести в отделение, а там, слово за слово, отобрать 
подписку и припугнуть ею.* * 

Но все ухищрения секретных сотрудников разбивались о невоз­
мутимое спокойствие и тихую стойкость о. Павла. И тогда Макаров 
(конечно, получив "зеленый свет" от руководства) решился на 
первую серьезную "операцию"; ее провели в начале Великого 
Поста 1984 r. 

* Макаров Алекса�щр Игоревич, 1955г. рождения, в органах КГБ с 
1978г.,  дом. адрес: Каляевская 5, кв. 135, дом. тел. 25 1 -88-50; разведен; имеет 
двоих детей от Надежды Олеговны Зеерrофер, адрес: Ленинградское шоссе 
3, кв. 64. Макаров А.И. закончил Московский Архитектурный институт; по 
специальности не работал. 

* * Согласно действующим законам, жители других областей СССР не 
могут оставаться в Москве и области без прописки более 3-х суток. 

23 1 



Накануне Макаров посетил прокурора Октябрьского района 
А. Н. Богомолова, связанного с КГБ "родственными" о:rноше­
ниями, * и заручился его поддержкой.. Затем он позаботился об 
официальном прикрытии готовящегося налета, насмерть напугав 
своим удостоверением немолодого служаку, участкового 96 отде­
ления милиции майора П.С. Гребенникова, который стал (вместе 
с "дружинниками" Макарова) бессловесным исполнителем указаний 
предприимчивого чекиста. 

Поздно вечером 9 марта, дождавшись в засаде прихода 
верующих в квартиру, где находился о. Павел, вся компания 
обманом ("я к батюшке . . .  " - робко произнес, позвонив у двери, 
юноша самого невинного вида - комсомолец, наверно?) вломилась 
туда. Разбежались по всем углам крохотной двухкомнатной стан­
дартной квартиры; лазили в шкафы, хватали какие-то вещи, 
книги, листки; что-то утащили с собой (санкции на обыск не 
предъявляли; ее, конечно, и не бьmо) . Макаров прикрьmся мили­
цейским удостоверением на имя Макеева, но, наслаждаясь властью 
при виде смятения застигнутых вpacIDiox ни в чем не повинных 
людей, он распоясался и выдал себя с головой: пугал людей писто­
летом, да и вообще его манеры, характер действий, указывающий 
на привычку к безнаказанности, наконец, его вопросы (с демон­
страцией знания, хотя и очень поверхностного, церковной "специ­
фики") свидетельствовали лучше всякого документа, что это 
кадровый сотрудник КГБ. (Окончательно же выдал Макарова 
прокурор Богомолов. Отмежевываясь от обвинений в свой адрес, 
когда к нему обратились по просьбе группы жалобщиков, незаконно 
задержанных в той же квартире, он сложил вину на "собратьев"* *  и 
сообщил данные Макарова и его служебный телефон (228-46-97; в 
настоящее время законсервирован) . 

Впрочем, Александр Игоревич и сам еще на опорном пункте, 
куда доставили батюшку и других, понял, что переборщил и излишне 

* Жена его - БОГОМОЛОВА Любовь Дмитриевна, адрес: Москва, 
Северное Чертаново 6, корп. 601, кв. 1 17, является негласным сотрудником 
КГБ в системе Министерства Обороны. Именно благодаря ее связям БОГО­
МОЛОВ, при недалеком уме и слабых способностях, получил назначение 
на должность прокурора района. 

* * Так, для конспирации, работники прокуратуры именуют КГБ. 

232 



раскрьmся, а потому, распорядившись отобрать подписку о 
выезде, удалился. Гребенников, оставшись с rлазу на rлаз 
с о. Павлом, сумел получить то, что требовалось. "Уедешь? - Уеду. 
- Подпишись вот здесь, и иди". О. Павел, как все люди, далекие 
от преступных побуждений, в юриспруденции не разбирался. Он 
подписал, где показали.* 

Последующие несколько месяцев ушли на проверку и допра­
шивание (по месту жителЪства, работы, учебы) задержанных 
вместе с о. Павлом его друзей. Им немножко уrрожали, им 
чуть-чуть намекали, с ними слегка заигрывали. Пусто! Никто не 
захотел опорочить о. Павла, никто не упал в распростертые объятия 
КГБ, испуrавшись грядущих неприятностей. 

И тогда неприятности настигли самого Макарова. Впоследствии, 
4 августа, он сам сказал о. Павлу: "Меня из-за вас чуть с работы 
не выгнали!" Как ни дико, он человека, им гонимого и трави­
мого, считал виновником своих бед** и проявил личную злобную 
заинтересованность в расправе с ним: даже на суде (об этом 
упомянул в "последнем слове" о. Павел) , улучив минуту, прошипел 
сзади: "Ничего тебе не поможет! Все равно посажу!" 

Начальство ли подгоняло, сам ли Макаров нервничал и спешил, 
но в начале августа "дело" надумали продвинуть к завершению. 
Понадобилась вторая подписка. *** 

3 августа, узнав о приезде о. Павла в Москву, Макаров вновь 
явился к прокурору Богомолову, потребовав, не много не мало, 
санкционированного постановления на обыск в квартире, где 
о. Павла задержали в прошлый раз . **** Александр Игоревич 

* Впоследствии на этом документе и выстроили обвинение и след­
ствие, и суд. 

**  Может быть, только кроме развода, который пришелся на то же 
время и конечно немало повредил в глазах начальства как признак мораль­
ной неустойчивости. 

*** Необходимым условием для привлечения к уголовной ответствен­
ности за нарушение паспорrnых правил является наличие двух подписок 
о выезде, отобранных у нарушителя. 

**** А.И. рассчитьmал отыскать в квартире какие-либо вещи, бумаги, 
письма, книги - все, что могло бы дать основания для привлечения к ответ· 
ственности по любой "подходящей" статье УК. 

233 



намекнул о какой.:rо "литературе" - и получил требуемое. На 
следующий день оrшть обманом (на этот раз женщина в платочке 
слезно просила у двери позвать батюшку) ворвались в дом и 
обшарили все шкафы. Улов - несколько экземпляров Нового 
Завета, два молитвослова и пластинка Апрелевского завода "Пасха 
Христова" - оказался настолько тощ, что санкцию на обыск 
предъявлять не стали. Однако не уходить же с пустыми руками! 
Макаров заверпnш этот день изготовлением двух фальшивых 
бумаг, которые вместе с подписками стали формальным основанием 
к обвинению по уголовной статье. 

Первый из этих "документов" - письменное объяснение подруги 
хозяйки квартиры, полученное известными методами: женщину 
несколько часов продержали взаперти, на нее кричали, угрожали 
посадить на rштнадцать суток, а в конце как будто сжалились: "ну 
ладно, напиши то-то и то-то, и езжай домой. Простая формаль­
ность". Деморализованная, утратившая ощущение реальности проис­
ходящего, почти теряющая сознание от стеной стоящего табачного 
дыма, она написала, что ей продиктовали; скорей бы только уйти 
отсюда . . .  Драма этой женщинь1 заслуживает специального рассказа 

и размышления. Куда только потом ни ходила она с жалобами - ее 
не слушали. Прокурор на нее кричал; в горкоме партии ей вежливо 
отказали ("свидетелей же нет, поймите . . .  ") ; в суде ее оскорбля­

ли (судья Кононенко: "Вы все врете! . .  "; "Этого не может быть! . . " 
И даже: "Вы верующая? Богу веруем, черту кланяемся! ") . 

Вторая бумага попроще. Она сочинена самим Макаровым или 
лицом, вошедшим в дом вместе с ним и назвавшимся Сергеем 
Медведевым, и гласит, что это лицо регулярно доставляло продукты 
для о . Павла в эту квартиру (т. е. косвенно доказывается, что он 
там постоянно жил) .  Случилась, однако, вопиющая неувязка, и будь 
наш самый гуманный суд в мире хоть для виду беспристрастен, ее 
одной хватило бы для прекращения дела или по крайней мере 
возвращения его на доследование. Видимо, Макаров не удосужился 
проверить местонахождение настоящего Медведева, под именем 
которого действовал провокатор. Впоследствии удалось узнать, 
что подлинный МЕДВЕдЕВ Сергей Евгеньевич, 1961 г. рождения, 
проживающий в г. Лобня Московской области, с января 1984 (!) года 
находился под стражей за кражу со взломом. 

234 



Эти показания сыграли роль последнего аргумента в решении 
вопроса об аресте* о. Павла. Прокурор и на этот раз не посмел 
ослушаться "собратьев". 

Дознание по "делу" поручили инспектору 96 отделения ми­
лиции А.В. Янчевскому, ** в недалеком прошлом сотруднику 
отдела по охране дипломатического корпуса, - учреждения, нахо­
дящегося под непосредственным руководством КГБ . Янчевский 
"честно" и "добросовестно" потрудился над состряпанным его 
бывшими начальниками "делом". Впрочем, слишком многое и не 
требовалось. Он всего-навсего совершил три обмана. Первый - при 
допросе женщины, ранее написавшей под диктовку Макарова 
объяснение о "прислуживании" о. Павлу; Янчевский отказался 
записать ее показания о том, как бьти получены ее объяснения на 
опорном пункте, сказав, что это не относится к делу. 

Второй - при допросе хозяйки дома в Кимрах, rде прописан 
о. Павел: он сознательно подменш� сообщенную ею дату (2 авгус­
та) на 3 1  июля (тогда до дня задержания - 4 августа - в Москве 
как раз истекает трое суток!) . Простая деревенская женщина 
подписала протокол не читая, не ожидая подвоха от столичного 
следователя. 

Третий - при выполнении требований ст. 201 УПК РСФСР, 
когда Янчевский подсунул о. Павлу для подписи протокол 
об ознакомлении с материалами дела под видом ходатайства 
о предоставлении адвоката. 

Таким образом, Янчевский подготовил все, чтобы судья 
Кононенко*** 4 декабря имел хоть какие-то, пусть и весьма 
шаткие, основания для вьшесения обвинительного приговора. 

* Арест по ст. 198, в особешюсти привлекаемого впервые, - случай 
абсолютно уникальный. 

** ЯНЧЕВСКИЙ Александр Васильевич, 1957 г. рождения, в МВД с 1979 ; 
в Москву приехал "по лимиту", теперь получил постоянную прописку, адрес: 
2-й Неопалимовский пер. 11,  кв. 6-а. 

*** КОНОНЕНКО Владимир Иванович, 1949 г. рождения, из Белгородской 
области, в Москве прописан благодаря женитьбе на москвичке. Проживает в 
квартире тещи Лесницкой Лидии Францевны, адрес: Ленинский проспект 24, 
кв. 44, дом. тел. 232- 38- 17; благодаря ее связям избран народным судьей 
Октябрьского района. Слывеr беспринципным и хитрым "законником". 

235 



Ради справедливости отметим, между тем, что если бы оснований 
и совсем никаких не было (а их, по правде-то, и не бьmо) , судья 
Кононенко все равно осудил бы кого велено и на сколько велено. 
Одна из родственниц о. Павла, впервые попавшая на суд, приняла 
его за прокурора. И действительно, он вел себя исключительно как 
обвинитель, пользуясь при этом правами судьи: покрикивал на 
неугодных свидетелей, спрашивал: "Вы тоже верующая?" - таким 
тоном, словно интересовался: "Вы из той же шайки?"; отметал 
притязания защитника и удалял подозрительных из зала.* 

Впрочем, А. И Макаров все время бьm тут, на всякий случай, и 
не он один. Грозное ведомство, вступившее в единоборство с 
бездомным монахом, победило, вернее, посадшю его. 

Из речи о. Павла на суде: 

. . .  Меня выгнали на улицу, а потом обманом посадили в 
тюрьму. За что? Я, священник, сплю на полу между двумя убий­
цами . . .  Думаю, в аду не хуже, чем где я нахожусь . . .  Сплошной 
мат день и ночь . . .  Почти ничего не ем : кусок хлеба, иногда кашу. 
Остальное все мясное, а я монах . . .  Кому я сделал зло? 

3. 

Никто не возвышает голоса за правду, 
и никто не вступается за истину. 

(Ис. 59,4) 

Но почему молчит Церковь? Патриарх, иерархия? В существую­
щей экономической ситуации бьmо бы не особенно затруднительно 
просто выкупить священника (как это обыкновенно делалось 
в периоды гонений) - ну, учитывая специфику данной эпохи, 
пожертвовав что;�ибудь немалое в фонд мира . . .  

* И з  2 0  мест в этом зале 16 были заняты задолго до начала заседания 
комсомольцами, которых вводил и инструктировал сослуживец Макарова 
ВЛАдИМИР ДМИТРИЕВИЧ. Остальная публика - шестеро родных и близких 
о. Павла, милостиво "отсчитанных" и впущенных в зал его повелением. 

236 



Так спрашивают не-христиане. Православные же, церковные, 
этого вопроса не зададут . . .  но они мучаются им втайне, в глубине 
сердца, которому Бог велит любить (и любим, любим!) Святейшего 
и епископов. 

С тех пор как батюшку арестовали, бродят и бродят в верующем 
народе слухи, направляемые умелой (не секрет - чьей) рукой. 
Постепенно они кристаллизуются в одно слово : антисоветчик 
(заменившее памятное враг народа) . Можно предположить, что 

церковные власти, сделав (неофициальный, по линии личных 
контактов) запрос об о. Павле, услышали в ответ это слово, и оно 
оказало на них парализующее действие. В политику Церковь не 
вмешивается . . .  

Между тем, какое удобное для всех объяснение и универсальное 
средство к облегчению совести. Он антисоветчик, и его гонят, а я 
буду спать спокойно, потому что я только молюсь Богу, потому 
что я - не антисоветчик.* Девять лет скитальческой полулегальной 
жизни о. Павла КГБ искало повод обнаружить в нем врага - закон­
чилась эта охота "паспортной" статьей. Потому и кажется, что 
ничтожных усилий Патриархии хватило бы вызволить его. Но слухи 
ползут и ползут.** 

Среди множества бед и болезней современной Русской Прав<r 
славной Церкви, наверное, самой первой надо назвать утрату 

* Любопъпно, что почти каждый будет понимающе кивать и не спросит: 
что значит антисоветчик? Бомбы делал? листовки разбрасывал? Анекдот рао­
скаэап? Как всЕ>-таки порой обидно, что ничему не учит нас наша история • . .  

** Благоприятной почвой для слухов является и самая, так сказать, 
ирреальность, непостижимость для здравого смысла, закона, карающего 
лишь за то, что ты живешь, где хочешь. Однако закон этот обычно всЕ>-таки 
не толкуется буквально. "Сами по себе проживание без паспорта или без 
прописки и наложение двух административных взысканий за это не могут 
служить основанием для привлечения виновного к уголовной ответствен­
ности, если не установлен злостный характер нарушения. Злостность 
предполагает наличие в действиях виновного упорной, продиктованной 
низменными побуждениями тенденции к нарушению паспортных правил. Не 
южет считаться злостным нарушением указанных правил при наличии у 
виновного уважительных причин или в тех случаях, когда он добросовестно 
заблуждался относительно своего права проживать или бытъ прописанным 
в данной местности". (Комментарий к УК РСФСР, ст. 198. "Юридическая 
литература", М., 1 971) . 

237 



доверия между ее членами. Потеряно сердечное, открытое, бесхит­
ростное отношение к ближнему, характерное в особенности для 
православных христиан. Место простоты во Христе, как это ни 
грустно, все больше и больше занимает дшmоматия: все вежливы, 
сдержанны, с виду доброжелательны - и, может быть, бездушны 
и жестоки на деле. 

О. Павел всегда и всюду, во всех обстоятельствах и со всеми 
людьми, прост и открьп; таков, каков есть. Это стало в нашей 
жизни настолько необычным, что казалось выэьmающим и дерзким. 
Более того, не способные поверить в его искренность зачастую 
готовы бьmи принять его прямоту за какую-то особую, доселе не 
виданную ими хитрость. 

А он бьm так прост, что не понимал, зачем люди усложняют 
себе жизнь такими запутанными взаимоотношениями. Он бьш так 
прост, что долгое время принимал все слова и обещания церковных 
властей за чистую монету. 

Когда наместник Лавры, ныне покойный архимандрит 
Иероним, сказал о. Павлу, что его не прописьmает милиция -
о. Павел. пошел хлопотать в милицию. Когда в милиции указали 
на лаврское начальство - о. Павел пошел к о. Иерониму. Когда 
о. Иероним написал на заявлении о. Павла "не возражаю" и снова 
покивал на советские учреждения - о. Павел все эти учреждения 
обошел. Он обращался буквально во все - государственные и 
церковные - инстанции, проявив чудеса настойчивости и терпе­
ния, и добился личного разрешения на свою прописку от самого 
А.И. Косыгина! И все-таки остался вне стен Лавры. Потому, что, 
как ни горько это сознавать, воля КГБ в этом случае совпадала 
с сокровенным желанием наместника избавиться от чрезмерно 
благочестивого монаха, который самой своей почти юродской 
искренностью тревожил и раздражал церковных вельмож. Не­
приязнь архимандрита Иеронима вышла даже за рамки простых 
приличий. Он приказал не пускать о. Павла в монастырь, а если 
приказ этот нарушался, терял всякое самообладание; гнев его не 
раз обнаруживался во время службы, при народе. 

После его смерти о. Павел попытался однаждь1 пройти на 
исповедь к духовнику. Бьmший келейник покойного наместника, 
ставший благочинным, · архимандрит Марк самолично вытолкал 

238 



его, сославшись на указание ВрИО наместника (ныне епископа 
Алма-Атинского) Евсевия. Два года правления ВрИО* не внесJШ 
изменений в судьбу о. Павла. 

Новый наместник, архимандрит Алексий, назначенный в апреле 
1984г. ,  сколько мог, уклонялся от встречи с о. Павлом. Но свое 
отношение к нему, можно сказать, проявил вполне, выставив из 
Лавры двух молодых монахов в сане иеродиаконов, о которых 
бьmо известно, что они духовные чада о. Павла. 

В Лавре и теперь помнят и любят изгнанного собрата, хотя 
некоторым и непонятна его неуступчивость, которую они назьшают 
"упрямством", намекая на духовный изъян - непослушание -
который с какой-то степенью внешнего правдоподобия можно 
приписать о. Павлу. Но намек этот лукав и двусмыслен; никто 
из знавших о. Павла не назовет монаха послушнее его. Он учил 
духовных чад, поступавших в монастырь, делать все что ни 
скажут, не рассуждая, и приводил пример из Патерика: заставят 
сажать дерево корнями вверх - сажайте! Но это - в монастыре. 
Тут все просто. Здесь все хотят спасаться, и здесь все - для того 
чтоб спасаться. Поэтому забудь о своей воле, о своем уме. Но ему 
приказали - выселяться; не потому, что нашли иное послушание 
вне монастыря, а потому, что власти отказали в прописке. 

Спасение - и прописка. Не правда ли, странное сочетание? Послу­
шание - и прописка. Церковь отделена от государства, какая же 
связь между спасением-'-делом Церкви -и пропиской-хитроумным 
изобретением государства? И о . Павел, всегда точно различающий 
Божие и кесарево, отважился бороться, добиваясь возвращения 
в Лавру. Проявил "непослушание" и "упрямство". 

Ах, да в этом ли только обвиняли его, в особенности те, кто 
мог и должен бьm помочь! Его обвиняли даже в лени : не служит, 
мол, потому, что ленится. Подвергались издевательствам (что так 
характерно в наше своеобразное время, когда, наоборот, мытарь 
превозносится над фарисеем) его строгость в посте и исполнении 
молитвенного правила, жесткие требования , предъявляемые им 

* Интересный сам по себе случай: архим. Евсевий, угодный КГБ, но 
неугодный Патриарху, наместником так и не стал. Властям пришлось найти 
компромисс в лице архим. Алексия, угодного и им, и Патриарху. 

239 



к нравствешюму облику христианина. Кто может его слушать? 
разве не видит он, какое тысячелетье на дворе, что вокруг 
творится? 

Да видел он, видел. Он понимал время получше других. Он 
жил на стогнах, к нему не стеснялись подойти и те, кто никогда 
не приблизился бы к блистающим ризами церковнослужителям. Но 
зрелище обезбоженного мира, торжествующего порока, растоп­
танной в грязи человеческой души не вызьmало в нем ни бурного 
протеста, ни брезгливого отвращения, ни ложного смирения. 
Потому что ничто не заслоняло от него Христа, Которого он видел 
перед собою еще явственнее, чем смрадные язвы века. 

Бьmали минуты, когда, задыхаясь в сгущенной атмосфере 
чужих грехов и страстей, изнемогая от духовной и физической 
усталости, он словно колебался; вспоминал об осторожности 
в бесправном своем положении; понимал ведь и то, что за каж­
дую обращенную к Богу душу беспощадно мстит враг нашего 
спасения. В эти минуты он закрьmал глаза и "исчезал", уходил в 
размьшmение, в молитву, а после твердо заключал: грядущего 
ко мне не изжену вон . . .  

"Огонь пришел Я низвести на землю, и как желал бы Я ,  чтоб он 
уже возгорелся", - говорит Господь (Лк. 1 2,49) . Этим огнем 
любви к Богу, рвения в беззаветном служении Ему, верности 
правде Божией и готовности стоять за нее до смерти пламенела 
душа о. Павла, и в ярком свете его огня сами собой обличались 
теплохладность и малодушие, честолюбие и корысть, суетность 
и нечестие церковных деятелей, чье христианство, страха ради 
и покорности, сузилось до отправления культа. Некоторых из 
них, у кого еще жива совесть, передергивает при упоминании 
имени о. Павла: находясь в беспрекословном "послушании" у 
КГБ, они уверяют себя и других, что иначе нельзя - и как же 
перенести человека, который смог иначе - и благодушествовал, и 
радовался, и бьm свободен, св1Щетельствуя личным подвигом слова 
Апостола: "Кто отлучит нас от любви Божией? скорбь, или теснота, 
или гонение?" (Рим. 8 ,35) . Все эти девять лет никто не протянул 
ему руку помощи; на праздничных службах, помазьmая о. Павла за 
всенощной и причащаясь с ним из одной Чаши,владьrки не узнавали 
его; теперь же, когда он в тюрьме, они "покивают главами своими"; 

240 



ну как если человек тонет, а толпа стоит на берегу и обсуждает это 
событие: один пожалеет, другой отвернется, третий скажет - "сам 
виноват".* И если сегодня IOIKTO из иерархов еще не помогает 
о. Павлу утонуть - значит, КГБ еще недостаточно "поднажал". 

Из речи о. Павла на суде: 

Судите меня не вы. За вами стоит более серьезная органи­
зация - КГБ. Она и судит меня. За что? За то, что я каждой 
клеточкой своего существа предан Богу. За то, что я бьш 
нужен людям, и OIOI IIDIИ ко мне за помощью и советом . . .  

4. 

. . . Горе пастырям, которые пасли 
себя самих! не стадо ли должны 
пасти пастыри? 

(Иез. 34,2) 

Высшее служеЮ1е, на которое призьmает Господь, есть, без 
сомнения, пастырство. Триждь1 вопрошает Он апостола Петра о 
любви к Себе и триж,цы предлагает - в подтверж,цение любви -"паси 
овец Моих" (Ин. 2 1 , 1 5-17) .  

О. Павлу щедрой мерой дарован бьm талант пастырства, "милу­
ющего сердца", и "овцы слышали глас его", и прилеплялись к нему 
всем существом, мучимым неутолимой жаж,цой истины в пустыне 
обездуховленноrо мира. Тот, кто шел к нему, как к имеющему 
власть примирять с Богом, бьmал удовлетворен и счастлив. Тот, кто 
лишь умствует и теоретизирует, а жить по Христовым заповедям 
пока не начинал, бьmал разочарован и уходил к более покладистым 
духовникам. Впрочем, и о таких батюшка продолжал молиться. Он 
не бросал никого. Для него не существует просто слов ; понятия 
"духовный отец", "духовное чадо" значат для него то, что они 
значат: "пастырь добрый душу свою полагает за овец". Он не мог 

* Один из характерных соблазнов нашего времени - сталкиваясь с 
фактом гонения, люди пытаются в самом гонимом отыскать духовную 
причину его несчастия, забывая, что гонимость - неотъемлемый (хотя и не 
единственный) признак подлинности христианства, как сказано: "'Все, желаю­
щие жить благочестиво во Христе Иисусе, буцут гонимы"' (2 Тим. 3, 12) . 

241 



бросить стадо и бежать, как того желал КГБ, потому что за каждую 
овцу отвечм Богу. 

В наше опрокинутое время стали повседневными перебра­
сьmания епископов и священников из епархии в епархию, из 
одного ко�ща страны в другой, из прихода в приход. Между тем 
отъезд от одной паствы к другой нужно приравнивать к прелюбо­
деянию: все равно как если бы семейный человек, переселяемый 
с места на место по работе, всякий раз обзаводился бы новой 
семьей, а о старой забьmал. Перемещения и преследуют эти цели: 
чтобы рвались всякие связи, чтобы опускались руки у пастырей, 
сорванных с возделанной и удобренной почвы, чтобы пресекать 
всякие попытки к единению верующих (возможному шш1ь вокруг 
пастыря) . Да ведь напрасно и беспокоятся: нынешние пастыри 
наши в подавляющем большинстве никого не пасут, т. е. не учат, не 
наставляют, не исповедуют (если не считать испов едью проход 
батюшки с епитрахилью "по головам") . Да, конечно, многолюд­
ство, утеснение, спешка - причины все объективные, однако 
заметно и то, что в данных обстоятельствах священники укло­

няются от общения с прихожанами, думается, не желая ответствен­
ности - ни здесь перед властями, ни там перед Богом. Батюшка 
о. Павел от ответственности не уклонялся и пастырскому долгу 
не изменил, решительно не пожелав добровольно расстаться с 
паствой, покинуть ее. И это тоже выглядит беспримерным 
фанатизмом в восприятии тех, кто готов на любое соглашатель­
ство с тьмою, бьuю бы указано свыше. Экуменические молитвы, 
панихиды по безбожникам, декларирование с амвона "мира и 
благоденствия" - этими уступками духу века сего не может 
не уязвляться сердце, преданное Православию. Батюшка учил 
ограждать душу от лжи и прочих тлетворных влияний и хранить 
бескомпромиссную ревность об истине, сам являя пример само­
отверженного и безбоязненного исповедания Православной веры 
в ее апостольской святоотеческой чистоте. 

Отец Павел по воле КГБ , при молчаливом согласии церковной 
верхушки, приговорен к 10 месяцам исправительно-трудовых 
лагерей. Срок, казалось бы, небольшой (особенно для тех, кто и 
близко к тюрьме не подходил никогда) , но вспоминается невеселое 

242 



присловие наших дней: когда на человека ничего нет, берут самого 
человека. Опыт последних лет показьmает, что из осужденных за 
убеждения, но, как сейчас принято, по уголовным статьям, редко 
кого выпускают на свободу по отбытии срока; разве тех, кого удает­
ся купить, устрашить, сломать. А для тех, кого приручить не удается, 
есть испробованное средство - убрать руками уголовников. 

О. Павла тоже взяли, чтобы попытаться сделать послушным. 
Послуumым, как вся . . .  Церковь? Безумные, ослепленные диаволом 
слуги его не понимают, что Церковь - отнюдь не только иерархия. 
Пусть наверху все окажутся Иудами, это не принесет КГБ победы, 
ибо есть еще мы ; пусть самые заметные, самые внешне красивые и 
яркие ее члены омертвели - Церковь жива! ибо жив Господь, Ее 
истинный Глава, и живы мы, греumые и немощные. Но как бы малы 
ни бьuш - мы можем молиться. Будем же молиться, православные, 
о дивном пастыре Церкви Христовой иеромонахе Павле, которого 
сподобил Господь тяжелого испытания в единоборстве с тьмою. 

Апостол призывает нас: "Помните узников, как бы и вы с ними 
бьmи в узах" (Евр. 13 ,  3) . Замечательные эти слова да исполним, при­
лежно молясь Богу о батюшке, который за всех нас страдает. Сатана 
борется с Богом за души человеческие, и его злобная энергия направ­
ляется на делателей на ниве Христовой. Слуги Божии, хранящие 
Любовь, неизбежно становятся воинами против Сатаны. А битвы без 
ран невозможны. "Мнози скорби праведным" (Пс. 33) . Скорбями 
и ранами благословляет Господь верных Своих. 

Глубока печаль наша, горько сиротство. Но не уньшаем, имея 
несокруnmмую надежду на Того, Кто сил ен извести батюшку из 
темницы; Кто, верим, сохранит его "посреде сени смертныя"; Кто и 
нас грешных не оставит без утешения. С нами Бог! 

Рождество Христово 1984/85 г. 

Москва 

Дополнение: 

1 1  января 1985 г. Московский городской суд утвердил 
беззаконный приговор. В тот же день о. Павел бьm этапирован 
в пересьmьную тюрьму на Пресне. 

243 



Летопись эмиграции 

П.Ф. АНдЕРСОН 

БЕРДЯЕВСКИЕ ГОДЫ 1922 - 1939 
(Из КНИГИ ВОСПОМIПlаний) * 

Моим коJUiегой по работе с русскими воеmюплеm1ыми бьш 
американец русского происхождения, методистский свящеmшк 
доктор Юлиус Ф. Геккер. Он начал свое образование в Санкт-Петер­
бурге и знал русский язык в совершенстве. Кроме того, он разделял 
некоторые радикальные взгляды студентов своего поколения. 
Работая в лагере, доктор Геккер организовал обучение чтению и 
письму русских солдат и крестьян, составлявших большинство в 
лагерях для военноIUiенных в Австро-Венгрии. Для зтой цели ему 
пришлось написать буквари и книжки для чтения. 

Приехав в Швейцарию, он столкнулся с русскими эмигрантами, 
жившими в Женеве, Лозанне и Цюрихе. Среди них он нашел много 
людей, способных помочь ему в организации настоящего издатель­
ства, вьmускающего научно-популярную литературу по естествен­
ным наукам, истории, этнографии и религии. Геккер бьш бесспорно 
честен и искренен. Он верил, что Россию можно превратить в страну 
не !олько поголовно грамотных, но и образовашiых граждан. Исхоця 
из этого, Геккер составил программу изданий переводов книг 
известного в свое время автора УМСА Гарри Эмерсона Фосдика и 
русского эмигрантского писателя Николая Рубакина, чьи научно­
популярные брошюры расходились в сотнях тысяч экземпляров. Из­
дававшиеся Геккером книги и брошюры печатались УМСА в Женеве. 

Предполагая, что русских военнопленных будут продолжать 
держать в европейских лагерях еще очень долго, Геккер разработал 
IUiaн заочной школы. В эту заочную школу плеmшки могли запи­
саться и начать заниматься в ней, еще нахоцясь в лагере, и затем 
продолжать свои занятия по почте, вернувшись в родной город или 
деревню. За образец бьша взята уже действующая заочная школа 
американской УМСА для американских солдат в Европе. В то 

* Р.В. Anderson: "No East or West", YMCA-Press, 1985. 

244 



время эта школа прекрасно функционировала. Отсутствие 
подходящих русских учебников и книг для такого рода занятий 
побудило Геккера привлечь к работе писателей и педагогов из 
среды эмигрантов. Среди них бьmо много квалифицированных 
людей, знакомых с американской учебной литературой для средних 
школ и технических колледжей. У них также нашлись отдельные 
экземпляры наиболее популярных в России учебников для началь­
ной школы. Заокеанский комитет УМСА из благотворительных 
побуждений выделил необходимые ассигнования и избрал группу 
русских специалистов, которые частично перевели, а частично 
написали учебники, начиная с букварей и кончая новейшими 
трудами по электротехнике, двигателям внутреннего сгорания 

и американским методам ведения сельского хозяйства. Но вслед 
за этим, под давлением Вашингтона, Геккера, вероятно, из-за его 
левых связей, сочли неподходящим для издательской деятельности 
и ему пришлось уйти из УМСА. 

Однажды, поздно вечером, я сидел за письменным столом, как 
вдруr вошел расстроенный, но не отчаявшийся Геккер. Убедившись, 
что я слушаю его дружески и непредвзято, Геккер подробно расска­
зал мне о своем опьпе общения и работы с интеллигентными русски­
ми эмигрантами в венгерских лагерях и в Швейцарии, а также об 
издательском плане, над которым они совместно работают. Он 
заговорил о том, что УМСА затрудняется в выборе достойного руко­
водителя для этой работы, и, внезапно повернувшись ко мне, сказал: 
"Вы возьметесь за это!"  Через два-три дня он зашел и сообщил, что 
он предложил мою кандидатуру Колтону и Колтон согласен. Так, во 
мгновение ока, Геккер ушел, а я вступил в должность. 

Заочная школа и издание учебников бьmи частями одной про­
граммы, но комитет разделил руководство между J;Щректором 
издательства и директором заочной школы. С января 1921 г. я занял 

пост директора заочной школы, а Джеймс Нидергаузер, только 
что вернувшийся из Софии, бьш назначен директором издательства. 
Будучи равноправными сотрудниками УМСА, мы вместе разра­
ботали по частям единую программу, и когда в 1924 г. Нидергаузер 
бьm уволен, комитет естественным образом передал мне его 
функции. 

245 



Знакомство с выбранными Геккером специалистами бьшо для 
меня замечательным переживанием. Все они занимали ответственные 
посты на государственной службе. Силуан Балдин, гражданский 
инженер, имел в русской гражданской службе звание, равное чину 
генерала. Борис Крутиков руководил расчетным отделом русской 
закупочной комиссии в CIIIA, оперировавшей миллионами дОJша­
ров. Николай Макаров имел глубокие познания в американском 
сельском хозяйстве. После того, как Геккер передал мне свой 

административный пост, эти трое бьmи переведены в Европу, где 
продолжили издательскую работу, начатую ими в Америке. Они 

подготовили к печати ряд рукописей и отпечатали три учебника для 

начальной школы в нескольких тысячах экземпляров, так как 
мы рассчитьmали на широкое распространение наших изданий в 
России. Мы привезли все эти материалы в Европу в 1921 г. 

Комитет решил, что нам следует организовать где-нибудь в 
Европе специальный центр, чтобы издавать более или менее дешевые 
книги и руководить работой Русской Заочной школы. 

Центр разместился в Берлине, поскольку в Германии осело 

много бьmших военнопленных и эмигрантов. Хотя к концу 

1921  г. военнопленные везде, кроме Гермаmm:, были освобождены 

из л агерей, мы предполагали, что курсы можно открыть и для 
бывших военнопленных, с тем чтобы они продолжали занятия 

по возвращении в Россию. К тому же, место военнопленных в 
немецких лагерях теперь заняли беженцы. Международный коми­
тет ассигновал 250.000 долларов, чтобы наладить дело, несмотря на 
то , что бьmо неясно, продержится ли наше предприятие год-два 
или укрепится надолго. Около года заняли поиски места для 

недорогого издательства, и затем мы с Нидергаузером организовали 
его в Праге под маркой УМСА-ТISK. Поскольку издательство 
находилось в Праге, а Заочная школа, где я директорствовал, - в 
Берлине, мне приходилось постоянно совершать 8 -часовые переезды 
между Берлином и Прагой, чтобы советоваться с русскими специа­

листами и разрешать с Нидергаузером организационные вопросы. 
Мне пришлось также торговать нашими книгами. Надо бьmо орга­
низовать продажу в тех европейских городах, где бьm спрос на 
русские книги. Сначала мы продавали в Берлине. Туда прибьmо 

246 



более 100.000 русских бежеIЩев. (К тому же Германия с довоенных 

времен издавала большое количество книг для российской империи. 
Берлин и ЛеЙIЩИг бьmи традиционными центрами печатного дела и 
книжной торговли. Берлинские издатели в основном вели до войны 
оптовую торговлю с Россией, но русский рьшок практически 
перестал существовать в результате революции и голода) . Книжный 
магазин Ганса Закса (самый большой магазин в Берлине) находился 
сразу же за углом от нашей конторы на Кохштрассе. 

К сожалению, в 1923г., под предлогом предоставления льгот 
отечественной продукции, бьmо наложено эмбарго на ввоз в Россию 
любых книг на русском языке. Эмбарго нанесло смертельный удар 
нашему типографскому предприятию в Праге, и сначала казалось, 
что нашей издательской деятельности пришел конец. Само собой 
разумеется, эмбарго стало неустранимым препятствием в про­
должении деятельности Русской Заочной школы в Советском 
Союзе. Мы оказались на грани катастрофы. Нам пришлось закрыть 
пражское предприятие, мы нуждались в помещении для хранения 
изданных здесь книг, а также в новом рынке сбыта для них. Книги 
мы отправили на наши старые склады, на свободную от пошлин 
территорию в Щецинской гавани, оттуда их пересьmали, куда 
нужно, по требованию. Затем мы арендовали магазинчик на 
Шющенштрассе, около Кохштрассе. 

В магазине бьmало очень мало местных покупателей, а у нас 
еще не бьmи достаточно налажены контакты с другими русскими 
книжными: магазинами в Европе и Америке, так что мы не могли 

просить их о помощи. В результате, через три месяца пришлось 
закрьпь магазин. К счастью, мы быстро нашли чеха, который 
купил у нас оборудование и здание. Благодаря резкому изме­
нению в ценности чехословацкой валюты, денег мы потеряли 
немного. После ликвидации пражской УМСА-ТISK, магазина 
на Шютценштрассе и пересьmки основного запаса книг в Щецин, 
Нидергаузер и все русские, которых он привез с собой из Аме­
рики, кроме Крутикова, бьmи уволены и вернулись в Нью-Йорк. 
В Европе осталось небольшое количество книг. Впоследствии 
их переслали в Советский Союз. Однако мы уже заложили основу 
будущей деятельности нашего издательского комитета. Комитет 
принял на себя ответственность за то, чтобы найти в эмигрантской 

247 



среде авторов, способных выразить ее религиозные и культурные 
воззрения. 

Мы чувствовали, что YМCA-PRESS - это творческое изда­
тельство, в отличие от УМСА-ТISK, которую мы рассматривали 
в основном как типографию, несмотря на творческую работу с 
учебниками. После отъезда замечательных сотрудников, наладивших 
и пустивIIШХ в ход типографию, я вьшужден бьш в одиночестве 
решать проблему издания книr. Я делал все: от чтения рукописей 
до распределения бюджета. Нужно бьшо сохранить равновесие 
между расходами, доходами от проданных книг и ежегодными 
пожертвованиями от Международного Комитета. Можно было 

ожидать, что Заочная школа и литературный отдел погибнут, не 
вьщержав смертельного удара, нанесенного советским эмбарго. Но 
случилось не так. Эти организации пережили кризис и извлекли 
пользу из пражского опьпа. 

В эти годы мы с радостью наблюдали бурное развитие общест­
веJЩой интеллектуальной жизни растущей русской эмигрантской 
общины, в частности, русской программы YМCA-PRESS. Местная 
русская газета "Руль" посвящала колонку за колонкой этой 
деятельности. УМСА открьша студенческий клуб в мезонине 
ресторана Ат Кпее и субсидИРовала организацmо студенческих 
групп по изучению р елигии. Так мы познакомились с ведущими 
представителями р усской интеmmгенции. Некоторые из них при­

ехали из беженских лагерей Польши, другие, профессора, ученые и 

писатели, бьши высланы из Москвы, Петрограда и Киева. Студенты 
радостно приветствовали вновь прибьmIIШХ, среди которых многие 
бьши пmроко известны в интеллектуальных кругах и могли стать 

руководителями для юношей, выброшенных за границу и не 
успевших закончить образование или найти свое призвание� 

Трое наших сотрудников бьши назначены работать со студен­
тами : Эберсоль представлял европейскую помощь студентам, он 
обеспечивал весьма ограниченное количество стипендий; Г. Г. Куль­
ман работал непосредственно со студентами, так как сам учился 
в Европе и имел превосходное философское и юридическое образо­
вание; Федор Пьянов, который не имел высшего образования, но 
работал в нашей организации (Маяк) еще в дореволюционной 

248 



России, должен был разыскивать русских профессоров, способных 
с нами сотрудничать. Эти люди познакомили нас с настоящей 

сокровищницей опыта, знаний и мудрости, привезенной в Берлин 
русскими изгнанниками. Постепенно мы поняли, что, по-види­
мому, рассматриваем проблему с неправильной точки зрения: 
м ы  обдумьmаем,  как бы им помочь, а надо просить их помочь 
нам. И мы стали серьезно обдумывать, как наилучшим образом 
использовать знания этих ученых. 

В это время, зимой l 922-23 г. ,  в YМCA-PRESS наступил 
кризис. Поскольку мы больше не могли посьmать книги в Россию, 
зачем бьmо их печатать? Более того, наши христианские чувства 
заставляли нас спрашивать себя, почему мы должны заниматься 
печатанием учебников, а не книг, расширяющих кругозор христиан, 
помогающих нам вникнуть в течения русской философской мысли, 

представители которой ньmе находятся среди нас? С помощью 
Кульмана, который бьт знаком с русским ученым миром, мы 
выяснили, что студенты хотят, чтобы русские профессора и 

здесь руководили их образованием. 

Пьянов, который не учился в 
университете и потому судил о 

профессорах по-своему, выбрал сре­
ди тех, кто ходил в студенческий 

клуб, человека, который, по его 
мнению, лучше всех подходил к 

нашим требованиям и был одним 
из mtдеров кружка эмигрантских 

философов. Это бьт человек лет 

сорока, Борис Петрович Выше­
славцев, до высьmки профессор 
философии в Московском универ­
ситете. Беседуя с ним, я узнал 
много нового об этих людях, об их 
знаниях и надеждах. По совету 

Кульмана, я попросил Вышеславцева придти ко мне вместе с 
Николаем Александровичем Бердяевым и Семеном Людвиговичем 
Франком обсудить, что следует делать. Когда все трое пришли, за 
чаем, я объяснил, какова ситуация УМСА, и спросил, что они 

249 



хотели бы сделать для скорейшего распространения своих идей 
среди студентов и других русских в Берлине? Затем Б ердяев 
рассказал об их московском опыте: когда его и его товаришей 

уволили из университета, они реrшши собрать студентов в "Вольной 
Философской Академии" и сняли для нее помещение. За короткий 

срок в Академию записалось более тысячи студентов. Это вызвало 

mев атеистически настроенных марксистов, занявIIШХ их место 

в университете, и они добились закрытия новой академии и 

высылки профессоров. План Бердяева и его коллег состоял в 
том, чтобы открьпь нечто подобное Академии в условиях свобод­
ного Берлина. Эта идея вполне совпадала с планами УМСА. Пьянову 
была поручена организация института, три наших гостя должны 

бьuш стать ядром преподавательского состава. Пьянов сумел 
арендовать для занятий помещение французской гимназии. Это 
бьmо очень удобно, так как давало возможность нескольким 
профессорам преподавать одновременно в разных классных комна­

тах. Профессора, студенты, представители русской православной 
иерархии и общественности решили торжественно открыть институт 
26 ноября 1922 г. На открытие прибыли виднейшие представители 
эмигрантской элиты: архиепископ Евлогий, глава Русской Право­
славной Церкви в Западной Европе, с несколькими священниками, 
госпожа Германова из Московского Художественного Театра, Борис 
Зайцев, к этому времени уже известный романист, и сотни других 
известных лиц. Просторный зал бьm заполнен до отказа. 

Центральным моментом вечера бьmа речь Бердяева. Он говорил 
о чудовищном кризисе, переживаемом русской культурой на 
родине, и о новом институте как о возможности сохранить живую 

русскую культуру в зарубежье. Местные газеты дали полный отчет о 
вечере, и Академия начала работать. Она не бьmа зарегистрирован­

ным учебным заведением, и профессорам не платили настоящего 
оклада, а только оплачивали каждую лекцию. Аренда помещения 

сэкономила нам расходы на покупку или строительство. Лекции 
пользовались большой популярностью среди людей всех возрастов, и 
УМСА приобрела известность как русская культурная организация. 

Появление архиепископа Евлогия на открытии "Свободной 

Академии" бьmо неслучайным. Мы однажды уже встречались с ним 

250 



по формальному поводу, поскольку работюtки УМСА, сотруд­
ничавиmе с АР А в помощи голодающим, уделяли особое 
внимаюtе представителям Православной Церкви. (Все годы, начиная 
с установления советского режима и до Второй мировой войны, 
Православная Церковь страдала не только от давлеюtя властей, но 

и от внутренюtх своих неурядиц. Разногласия захватиJD1 не только 
всю Россию, но и распространились на Русскую Православную 
Церковь в эмиграции. В зарубежье группа епископов, бежавших от 
большевиков через Черное море или через украинскую границу, 
образовала "Зарубежную Церковь". Сначала эту Церковь принял 

под свое покровительство Константинопольский, а затем Сербский 
патриарх) . Архиепископ Евлогий бьш епископом Холма, ныне 
находящегося в Польше . Когда он бежал от большевиков, поляки 

заключИJD1 его в монастырь у подножья Карпат, но вскоре выпус­
тили, благодаря вмешательству архиепископа Кентерберийского, и 

разреШИJD1 уехать в Берлин. В БерJD1не его радостно приняла 
большая русская община. Епископ 
Евлогий поселился в бывшем рус­
ском посольстве с церковью на 

Унтер-ден-Линден и стал de facto 

главой Русской Православной 
Церкви на Западе. Однако груШiа 
епископов в изгнании в Сремских 

Карловцах в Югославии оспаривала 
его право на эту роль. Во время 
одного из визитов Этана Колтона в 
Москву, патриарх Тихон попросил 
его передать устно архиепископу 
Евлогию, что патриархат считает его 
главой Церкви в Западной Европе. 
После этой встречи, вернувиmсь 

в Берлин, Колтон попросил меня , как сотрудника, лучше всех 

знающего русский язык и Церковь, сопровождать его при передаче 
сообщения. Впоследствии это сообщение бьшо подтверждено 
также и письменно, но в то время оно придало архиепископу 

Евлогию спокойствие и уверенность. Наша беседа бьша для 
архиепископа первой встречей с УМСА и он юtкогда ее не забывал. 

25 1 



Годом позже он переехал в Париж вслед за своим духовным 
стадом, русскими эмигрантами, перебравшимися на более зеленые 
пастбища Франции. В Париже он разместился в построенном за 60 
лет до этого Александро-Невском соборе и пробьm там в чине 
сначала архиепископа, а эатем митрополита вплоть до своей смерти 
в 1 946 г. Я посещал его часто и всегда с радостью. Иногда приходил 
по церковным делам, а иногда приходил к нему посетителем. Он 
бьm главным и самым терпимым церковным покровителем нашей 
деятельности и в УМСА, и в Русском Студенческом Движении 
в Зарубежье. 

Одновременно с новым русским институтом бьmо основано 
местное учебное заведение в благоустроенном лагере Вюсдорфе, в 
сорока милях от Берлина. Кайзеровское правительство держало в 
нем турок и других мусульман во время армейских сборов. Здесь 
бьmа построена мечеть. Когда война кончилась и мусульмане репа­
триировались, в лагере разместили бьmших русских военнопленных 
и беженцев. У одного из них возникла идея создать школу для 

подготовки землемеров, электриков и других технических специа­
листов. УМСА поддержала эту идею, назначив Гатфилда, бьmшего 
сотрудника волжской экспедиции УМСА, организатором дела. За 
несколько недель лагерь превратили в двухгодичную русскую 
техническую школу с русскими и немецкими преподавателями. 
IIlкoлa чрезвычайно успешно работала в течение трех лет. 

Из Симоновского лагеря на Балтике выросло к 1921  г. берлин­
ское отделение для школьников. Оно придало больше разнообразия 
работе УМСА и получило новое компетентное руководство, когда 
Мак-Наутен привез из Таллина Николая Федорова. Федоров много 
лет бьm директором Русского Клуба IIIкольников и организовал на 
его основе эстонское отделение УМСА. 

Таким образом, весь штат УМСА бьm теперь разумно распре­
делен. ЛОУГИ поехал сначала в транзитный лагерь в Риме, затем 
в Ленинград для помощи в АРА, а затем в 1923г. в Прагу для 
работы со студентами. Райал, Соммервилл и Галлиман работали 
втроем в Польше. Амос Эберсоль распределял стипендии вспо­
моществования, а Кульман помогал в организации студенческих 
дискуссионных групп и лекций. Берлин превратился в выдающийся 

252 



культурный центр русской эмиграции ; Прага же стала основным 
прибежищем для общественных и учебных учреждений. Так 
случилось в основном потому, что сам президент Томаш Масарик 

страстно увлекался русской фи­
лософией и бьm убежден, что 

в отношении истории, языка и 
общественного мировоззрения Рос­
сия и Чехия братские славянские 

страны. В Петрограде он обедал 

у нас в доме в месяцы, предше­
ствовавшие "Смольному", когда 
устраивал "исход" чешских легио­
неров и их возвращение домой. 
Теперь он способствовал вкладу 
русской эмиграции в живую мощь 

нового Чехословацкого государст­
ва. Президент Масарик поддерживал 
Земгор (Земский и городской 

союз) и старый русский Красный Крест в организации помощи 
нуждающимся. Он также старался поддерживать русскую культур­
ную жизнь. В одну из моих обычных поездок в Прагу я вместе 
с Д. Лоури смотрел блистательную постановку Московского 

Художественного Театра: "Вишневый сад" Чехова с участием вдовы 
автора. В Праге постоянно читались публичные лекции, издавались 
книги по литературе и искусству. Бьm создан официальный архив 
революции , в котором собрали много ценных рукописей и других 
материалов. Поскольку президент Масарик хорошо понимал, какое 
крушение надежд пережили тысячи юных эмигрантов, оторванных 
от России и не закончивших образования, под его руководством 

чешское правительство создало учебные заведения, дававшие и 
гимназические, и университетские дипломы. Студентов бьvm многие 
тысячи и полным-полно опьпных педагогов . И студенты, и препода­
ватели бьmи обеспечены и жильем, и стипендиями. Этим замеча­

тельным предприятием мя юношей бьm создан культурный мост 
между Россией и странами, в которых им приходилось жить. 

Подобную, хотя и меньшую помощь русским студентам и 
профессорам оказали болгарское и югославско е правительства. 

253 



В Софии бьmа русская гимназия, а русская служба УМСА 
организовала шестимесячные курсы по геодезии, жилищному 
строительству и электротехнике. В школе преподавали высококва­
лифицированные учителя, директором бьm Гарви Г. Смит. ( УМСА­
'ПSК напечатала несколько наrrnсанных для этой цели учебников) . 
Русский кадетский корпус основал гимназию в Югославии. Естест­
венно, студенты собирались друг у друга на квартирах, обсуждали 
пережитое и строили планы на будущее.  Некоторые из них собрали 
группы с формальным членством и регулярными собраниями. Они 
не имели ничего общего с распространенными раньше в России 
и среди старой эмиграции революционными конспиративными 
организациями. Новые эмигранты, на собственном опыте пере­
жившие последствия революционной деятельности, обратились 
к православию. Вскоре такие группы по изучению религии 
образовались почти во всех круШiых европейских городах. Пред­
ставители этих групп встречались с руководителями Всемирной 
Студенческой Христианской Федерации (WSCF) . С некоторыми из 
них русские студенты находили общий язык и общие цели. Поэтому 
двое русских - члены имковского Студенческого Христианского 
�ижения в Петербурге предложили, чтобы три западные орга­
низации - (WSCF, УМСА и YWCA) - вместе субсидировали 
конференцию и пригласили бы на нее представителей русских 
студенческих групп. Конференция состоялась в августе 1 922 г. в 
Пшерове, в Чехословакии. Кульман, Лоури и Геллингер помогли 
в организации встреч и участвовали в конференции. Стержнем 
конференции бьmи ежедНевные, утром и вечером, церковные 
службы. Они оказались самым важным моментом для всех 
участников. Отец Сергий Булгаков и отец Сергий Четвериков 
помогли студентам осознать необходимость серьезной духовной 
работы, дающей силы переносить грядущие испьпания. Все участ­
ники в конце конференции причастились Святых Тайн, многие 
впервые с самого детства. Студенты расставили перед бараком 
столы, расстелили на них чистые простыни и поставили иконы. 
Впереди установили престол и устроили занавес, который задер­
гивался и раскрывался в нужные моменты литургии. Благодаря 
этой "церкви" и серьезной настроенности студентов произошло 
объединение студенческих кружков в вере и молитве в Русской 

254 



Православной Церкви. Не бьmо поэтому ничего удивительного в 
том, что, собравшись снова в 1923 г., вся эта молодежь ре1Ш1Ла 
преобразоваться в Русское Христианское Студенческое Движение в 
Зарубежье и избрало Прагу центром для координации, с постояшюй 
конторой и сотрудниками. Председателем выбрали Василия Василье­
вича Зеньковского, профессора киевского университета (он пробьm 
председателем до самой своей смерти в 1962 г.) , отец Сергий 
Четвериков стал священником Движения. 

В старой России существовал некий зародьШI РС:ХД в Петербур­
ге и Киеве. По своей доктрине и молитвенной жизни он напоминал 
современное экуменическое движение, хотя этого слова тогда 
еще не существовало. Началом движения слщуеr считать приезд 
Мотта в Россию и его лекции. Затем руководил движением барон 
Пауль Николаи - финский лютеранин и петербургский чиновник 
высокого ранга. Теперь руководство осуществляли некоторые из 
эмигрировавших членов СХД. Один из них - врач, бежавший 
в 1919 г. · в  Сибирь, затем осел во Владивостоке; оттуда бьшшие 
члены СХД пригласили его в 1922 г. на конференцию WSCF 
в Пекине, после этого петербургская группа переехала дальше, осев 
сначала в Софии, а потом в Берлине. Они оказались, естественно, 
руководителями пшеровских конференций, и в конце концов 
их попросили стать ответственными секретарями движения 
в Зарубежье (под опекой трех вышеупомянутых западнь1х 
организаций) . Это были: доктор медицины Лев Николаевич 
Липеровский, педагог Александр Иванович Никитин и профессор 
Лев Николаевич Зандер. Обращение студентов к религии нашло 
свое отражение во взглядах русского издательского отдела русской 
службы УМСА. Отвечая на возросший интерес студенто� и вообще 
интеллиген.щш к религии и возрожцая основные духовные цели 
УМСА, наши сотрудники дополнили программу по изданию учеб­
ников книгами религиозного содержания. 

Однако мне бьm памятен дорогостоящий опыт Геккера, 
когда тысячи экземпляров переводных американских "протестант­
ских" книг остались лежать на складе в Щецине из-за отсутствия 
интереса к ним в русской читающей публике. Я почувствовал, что 
мы должны изменить стиль и содержание нашей работы. Поэтому 

255 



я спросил моего ближайшего совеnmка Бориса Петровича Вьпuе­

славцева, как он думает, какую книгу религиозного содержания 
подарила бы русская семья подростку на именины. Борис Петрович 
ответил : "Вероятно, выбрали бы Жития Святых". И добавил, что 
такая традиционная литература мало что могла бы дать юноше, 
перенесшему войну, революцию, голод и изгнание. Однако нам 

запала мысль ознакомить молодежь с теми русскими духовными 
людьми , чья жизнь и идеи могли бы послужить ВДОХНОВЛЯЮЩИМ 
примером. Поэтому мы решили попросту изменить характер этих 

книг и дать вместо "елейных сочинений" 
исторические биографии. Начали с того, что 

попросили известного русского романиста 
Бориса Константиновича Зайцева написать 
книгу о Сергии Радонежском, святом и 

национальном герое . Зайцев с жаром согла­
сился и за несколько месяцев написал не­
большую книгу, выдержавшую три издания 
в YМCA-PRESS. Затем, посоветовавшись 
с Бердяевым, мы решили издать сборник 

статей разных философов . Сборник предпо­
лагалось издать под названием "Проблемы 
русского религиозного сознания". Участво­
вать в сборнике пригласили людей, писавших 
на эти темы вместе с Бердяевым еще в Рос­
сии и прошедших закалку "революционным 
огнем". Это были : Булгаков , Вышеславцев, 
Карташев , Арсеньев , Зеньковский, Франк. 
Сборник вьnuел в издательстве УМСА в 
1924 г. и произвел большое впечатление 

на русскую читающую публику. Стало ясно, что УМСА ставит себе 
целью не протестантский прозелитизм, а выражение самобытной 
русской мысли и чаяний русского народа. Сборник дал тон 
дальнейшим публикациям нашего издательства. Позднее в Париже 

мы напечатали практически все значительные богословские и 
философские труды Свято-Сергиевского Богословского Института. 
Нашим лозунгом стало "Сохранить и развить русскую христианскую 
культуру! "  В первые дни нашей работы в Берлине, с 1920 по 

256 



1924 год, денег у издательства хватало на вьmолнение практически 
любого разумного проекта. (Мы еще находились в состоянии 
перестройки и передышки, не устрашенные потерей типографии 
в Праге) . 

Мы не сразу почувствовали, какое влияние оказала инфляция 
в Германии на русскую эмиграцию и деятельность УМСА, но к 
марту 1 924 г. стало ясно, что необходимо уехать из Германии. 
Русские эмигранты, потерявшие работу в результате краха немецкой 
экономики, искали спасения во Франции. Здесь послевоенное 
восстановление хозяйства требовало новой рабочей силы, вместо 
миллионов погибших на войне мужчин. Сначала ручеек, а затем и 
поток русских эмигрантов, одиноких и семейных, потек в Париж и 
� большой металлургический район между Лиллем и Греноблем. 
УМСА последовала за ними, прекратив все виды деятельности 
в Германии, кроме руководства подростковыми и студенческими 
группами, и перевезла в Париж всех сотрудников, мебель и обору­
дование. Это бьmо весной 1924г. 

Итак, 17 июня 1924г. я присоединился к шестидесяти с лишком 
тысячам русских эмигрантов в Париже. Я почувствовал, что настало 
время для постоянной работы. Так это и оказалось: я продолжал 
мою работу все нелегкое мирное время вплоть до 1939 г. Первый 
месяц в Париже я помогал сотрудникам устроиться в новом 
помещении на авеню дю Гран Шеи, 78, в предместье Сен-Мор де 
Фосе. Некоторые наши люди сняли квартиры в том же пригороде 
или поблизости в Шампиньи. Бердяев приехал с женой и свояченицей 
4 июля и снял квартиру временно вместе с князем Григорием 
Трубецким, в Кламаре; Борис Петрович Вышеславцев с женой 
Натальей Николаевной снял квартиру в Париже, недалеко от 
железнодорожной станции Бастилия. 

После провала в 1 924 г. заочной школы в Праге, сотрудники 
навели порядок в материалах, привезенных из Берлина, и, проведя 
разъяснительную кампанию в лагерях Германии и Польши, При­
балтике и на Балканах, набрали новых учеников. Сотрудники 
американцы к этому времени в большинстве своем уволились. 
Только Мак-Наутен, Кульман и я решились переехать в Париж. Мы 

257 



разделили между собой будущие сферы деятельности : Кульман 

избрал руководство работой со студентами. В результате роста 

РСХД и братства на Балканах эта работа давала наибольшие 

возможности прямого общения с людьми. После двух съездов 
РСХД в Пшерове, в 1 923 и 1 924 г. , РСХД избрала штаб-квартирой 

Движения Прагу. Однако переезд эмигрантов из Б ерлина и 

Польum во Францию, затем переселение русской службы УМСА в 
Париж привело к тому, что к 1925 г. руководители РСХД peurnли 

и свою штаб -квартиру перенести в Париж - отныне столицу 

зарубежной России. 

для меня бьmо естеств енно продолжать быть директором 
Заочной школы и попробовать вновь заняться издательским 
делом. Кульман избегал административной работы, так как имел 
философские и богословские склонности ; поэтому администри­

рование осталось на мне, вплоть до возврашения Мак-Наутена 
из СССР. По правде говоря, я вынужден бьm играть главную роль 
в администрации с самого начала, с Б ерлина, и по должности, и 
из -за почти постоянного отсутствия Мак-Наутена. для Заочной 
школы мы разработали систему студенческих "табелей", куда 

вносились и личные данные, и сведения об учебных успехах. 

Единстве1mым сотрудником YМCA­
PRESS, приходивumм в новую контору 

ежедневно, бьm профессор ВьШiеславцев. 

Ученый и философ - он был бесполезен 

в таких практических делах, как розыс­

ки типографии, заключение договоров 

с ними, продажа книг и т. п. Поэтому 
мне приходилось не только составлять 

издательские планы, но и договариваться 

с печатниками и торговцами в разных 

странах о сбыте нашей книжной про­

дукции. Заниматься всем этим, сидя на 
П. Ф. Андерсон заrородной вилле, бьmо крайне неудоб-

но, но мы относились к делу философски до тех пор, пока (в мае 
1 926 r.) не стало окончательно ясно, что надо устраиваться в самом 
городе. К этому времени нас стали посещать не только студенты 

258 



Сорбонны, но и вообще интеллигенция, и в единственной комнате, 
снятой нами на улице Дюmоитрен, стало тесно. Согласовав финансо­
вую сторону с представителями УМСА в Нью-Йорке, я выбрал 
большой двадцатидвухкомнатный дом, своего рода городской 
дворец, на бульваре Монпарнас, 1 О. Мак-Наутен вернулся с работы в 
АР А по оказанию помощи голодающим студентам в Советском 
Союзе в 1926 г. и снова занял свой пост старшего секретаря русской 
службы. Он принялся так:Же за дело, которым мы с Кульманом не 
занимались, а именно - усилил работу УМСА со школьниками и 
организовал сбор средств для них на месте. Он также основал новый 
американский фонд для поддержки русской УМСА. Так мы начали 
работать в разных направлениях. 

В основном мы общались с той частью русской интеллигенции, 
которую при царском режиме недолюбливали за либеральную рели­
mозную идеологию, а при советской власти поставили полностью вне 
закона. Кульман погрузился в русскую православную духовность; он 
помог русским найти для нее адекватное выражение, понятное 
Западу. Ддя этого нужно бьшо самоопределение, раскрытие собст­
венной личности и почти миссионерский подход к другим ветвям 
Мировой Студенческой Христианской Федерации, в основном 
протестантским и часто враждебным Православию. Студенческие 
груIПiы и конференции выделили и осветили общие задачи движе­
ния - интеллектуальные, духовные, практические; личного и обще­
ственного характера. Профессора, богословы, писатели, журналисты 
бьши приглашены читать лекции на эти темы. YМCA-PRESS издавала 
рукописи этих лекций с целью популяризации их идей. 

Светское крьшо нашей организации - Русская Заочная школа -
продолжало издание учебников. Поэтому моя работа бьша не фор­
мальной службой, но действенной помощью во всех делах, связанных 
с учебой. Кроме того я занимался книготорговлей в пользу РСХД и 
трудоустройством студентов. Я бьш "всем слуга". Руководители 
Движения и профессора считали меня коллегой и другом. 

Подготавливаясь к студенческим конференциям и беседам с 
людьми, ищущими работу, я узнал очень много, так сказать, из 
первых рук, о богословии, а также о бухгалтерии, электричестве 
и обо всем на свете. 

259 



Самым нужным и самым творческим сотрудником УМСА 
был Бердяев. Я помог ему при переезде Академии в 1924 г. в 
Париж и при открьпии ее заново в 1926 г. на Монпарнасе. Бердяев 
занимался издательством и бьm признан всеми выдающимся 
руководителем. Мы с гордостью записали его в шштежной ведо­
мости главным редактором. За ним следовал Вышеславцев, кото­
рый вместе с Бердяевым кропотливо отбирал авторов и сортировал 
рукописи, рекомендованные к печати. Коммерческим директором 
издательства бьm Крутиков, бьшший вместе с Тригольником 
издателем в Риге, а затем при Временном правительстве русским 
торговым атташе в Нью-Йорке. В Заочной школе, после того как 
профессор Ященко остался в Берлине, у нас не бьmо русского 
руководителя. 

Я бьm директором, занимался административной работой 
и имел штат компетентных сотрудников в области техники, 
сельского хозяйства и естественных наук : С. Ф. Балдин, С.П. Ка­
расев" П. И. Финисов, М. Головицин, Е. Туликов, С. Павлов, 
Уилфред Лера и г-н Жеран, приглашенный бьпь вторым директо­
ром, что требуется французским законом для каждого легального 
учреждения. 

Английский преподавала г-жа Александра IIIидловская, фран­
цузский - профессор Уилфред Лера, русский - профессор 
Попич из русской гимназии. Преподавание велось на высоком 
профессиональном уровне, что давало нашим ученикам возмож­
ность совместить изучение русских предметов с традиционной 
французской учебной программой и подготовиться к экзаменам 
на степень бакалавра. 

Некоторые православные церкви открьmи "воскресно-че­
тверговые" школы, в которых дети изучали русский JJЗЫК, 
знакомились с русской литературой и историей и Законом 
Божьим (предметом, обязательным в школьном образовании 
в России) . Важно отметить, что для русского национального 
сознания лн1вным было изу-чение религии. 

Русский Париж напоминал теперь не русскую провинцию, а 
столицу. Он стал убежищем для представителей самого высокого 
уровня русской культуры и самых сильных национальных чувств. 

260 



Старшее поколение бьmо привязано к России воспоминаниями о 
своей жизни и деятельности до революции, а молодое - врожденной 
любовью, даже страстью к былой славе российской истории. Старо­
модный русский национализм служил зашитой от страшной сущ­
ности нового коммунистического общества, которое, как казалось 
в двадцатых-тридцатых годах, не бьmо жизнеспособно. 

Стороюmки националистических политических теорий объеди­
нились вокруг группы евразийцев, напоминавшей панславистское 
движение XIX века. Возникла также монархическая группа 
младороссов, стремившаяся к восстановлению военно организован­
ного, обновленного, но не коммунистического русского народа. 
Каждая группа имела собственные печатные издания, проводила 
агитационные собрания. Однако ни эти движения, ни открытые 
монархисты не собрали большого количества последователей. Так 
сложилось, что я имел хорошие личные отношения с лидерами 
большинства русских группировок : с руководителем кадетов Пав­
лом Милюковым, впоследствии издателем "Последних новостей", с 
главой младороссов Александром Казем-Беком, с профессором 
Алексеевым - евразийцем и с А. О. Гукасовым - крайне правым 
националистом и крупнейшим капиталистом. Гукасов издавал 
книги, газеты, журналы, в частности "Возрождение". Однаждь1 он 
предложил мне совместное капиталовложение в прекрасное здание 
на бульваре Сен-Жермен для издательской работы. УМСА не имела 
на это средств, но мы стали личными друзьями, и меня часто 
приглашали на завтрак в его роскошные апартаменты на авеню 
де ля Гранд-Арме или в отель Берг в Женеве. Гукасов владел 
нефтяными танкерами, но говаривал: "Ну, у меня только три 
миллиона тонн, а у других десять, а то и тридцать". 

Самой характерной общей чертой русского эмигрантского 
общества бьmа приверженность к Церкви. Каждая мало-мальски 
крупная организация или учреждение имели собственную церковь, а 
часто и собственного священника. Приведу пример : "Галлиполий­
цы" - остатки уничтоженной русской армии, эвакуировавшейся 
в Галлиполи в 1920-21 г. Это была очень маленькая группа, но 
они арендовали виллу у Порт-Майо; одну комнату превратили в 
церковь и взяли священника на половинное жалование. 

26 1 



Главным местом богослужеюш был собор Александра 
Невского на рю Дарю; здесь служил архиепископ Евлогий. Собор 
был построен около ста лет назад как посольская церковь и вполне 
удовлетворял нужды нескольких сот православных русских, 
живших тогда в Париже. Теперь же, после приезда эмигрантов, 
число русских возросло до шестидесяти с ЛИIШIИМ тысяч человек 
и потребовалось открыть несколько церквей в разных районах 
города. И у нас на Монпарнасе устроили церковь. 

Заочная школа бьmа чрезвычайно полезна, так как давала 
возможность людям, живущим на большом расстоянии от Пари­
жа, учиться на дому, но ей не хватало условий для регулярной 
классной работы на уровне, достаточном для официального при­
знания французским министерством народного образования. В то 
же время в Париже жило множество инженеров и профессоров 
дореволюционных русских университетов, готовых и жаждущих 
применить свои таланты для обучеюш молодежи, которой револю­
ция помешала закончить образование. Кроме того, бьmо много 
людей, нуждавшихся в техническом образовании для получеюш 
работы. Поэтому возникла также нужда в вечерней школе, где 
эмигранты могли бы учиться после дневной работы. В результате 
был создан русский Высший Технический Институт. Основная 
заслуга в его организации принадлежала инициативе и энергии 
Павла Федоровича Козловского. 

В связи с этой разнообразной деятельностью перед руко­
водством УМСА встал вопрос - имеет ли смысл продолжать 
активную поддержку РСХД. Не следует ли работать с молодежью 
самостоятельно, отдельно от РСХД? Это сомнение особенно уси­
лилось, когда Федоров превратил летние лагеря для подростков 
в своего рода бой-скаутское движение "Витязей". "Витязи" были 
верны православию, но не хотели подчиняться идеям и программе 
РС:ХД. Мак-Наутен и другие руководители УМСА понимали, что 
РСХД и "Витязи" положкли основы дш1 будут_цего развитlf.я Россш1, 
но широкие экуменические и интернационалистские принципы 
УМСА не вполне согласовьmались с их деятельностью. 

Летом 1 927 г. бьmо организовано собрание для разрешения 
возникшего кризиса. На этом собрании обсудили все сложности 

262 



и проблемы и бьmо решено, что РСХД руководит всеми видами 
работы с русской молодежью в эмиграции, а УМСА оказывает 
Движению всевозможную поJJдержку не только в Заочной школе, 
Технологическом институте и YМCA-PRESS, но и во всех других 
начинаниях. Вопрос о будущей работе в России решили заранее не 
разбирать. 

Из "соглашения" с УМСА вытекало, что РСХД должно взять на 
себя всю работу с подростками. Федоров принял крайнее решение 
и откололся как независимая организация, не связанная ни с 
РСХД ни с УМСА. Для меня и Мак-Наутена его решение было 
очень тяжело, поскольку нам бьmо ясно, что именно РСХД есть 
подлинное и полное выражение русской идеи. Но мы сохранили с 
Федоровым близкие личные отношения. РСХД начал устраивать 
летние лагеря и работать с подростками. Создали четверговые и 
воскресные школы для маленьких детей. 

Лозунг РСХД "оцерковление жизни" звучал чрезвычайно актуа­
льно для впавших в отчаяние безработных и бедствующих русских 
эмигрантов. Многие русские эмигранты стали во франции рабочими, 
но в болышшстве своем - только под давлением обстоятельств. Их 
не волновали профсоюзные вопросы и они не вошли в социали­
стические партийные организации. Их тянуло к родной русской 
культуре и православной Церкви. Церковь стала и единственной 
реальной связью с драгоценным наследием русской культуры. 
В такой обстановке начала УМСА свою работу в Париже. 

Бьmо много общего в ней с началом работы в Америке, но 
бьmи и различия. Для американской УМСА девизом было : 
"создавать христианскую личность и развивать христианское 
общество". Русским этот девиз не нравился. Он звучал слишком 
секулярно. В нем не хватало упоминания о роли Церкви в жизни 
личности и народа. Оставаясь преданными константинопольскому 
принципу, что Церковь и государство - две стороны одной медали, 

русские предпочитали девиз : "оцерковление жизни". В то же время 
они не хотели, чтобы Церковь полностью руководила их духовной 
жизнью, и искали разумного равновесия между светским и духов­
ным руководством. Эмансипированная русская интеллигенция в 
Париже переживала периоды отчужденности от Церкви и нового 
сближения с ней, отталкивалась от консервативных взглядов 

263 



Зарубежного Синода и искала свободы самовыражения. В Париже 
бьmа возможность свободных дискуссий, встреч, обсуждений, 
печатных высказываний на темы веры, неверия, марксизма и 
революционного опыта. 

Жизнь в Париже бьша чрезвычайно плодотворной. Бердяев 
знакомил Запад с огромными духовными и интеллектуальными 
достижениями московской и петербургской интеллигенции 
начала века. 

После поражения в войне 1905 г. и событий 9 января видней­
пm:е представители творческой элиты начали собираться для "разго­
воров", особенно знамениты бьши беседы на "башне" у Вячеслава 
Иванова. 

Новые идеи увидели свет в журнале "Новый путь" и сбор­
нике "Вехи". Ведущая роль в них принадлежала Бердяеву и Сергею 
Булгакову. Эта творческая деятельность бьша прервана революцией. 

Однажды, в начале лета 1926 г" когда Бердяев, ВьШiеславцев, 
Кульман и я, как обычно, пили кофе в кафе на Плас де Терн, Бердяев 
высказа:г� давно лелеемую мечту о создании журнала, подобного "Но­
вому Пути". Такой журнал дал бы некоторым творческим людям 
в эмиграции возможность высказывать свои философские и рели­
гиозные взгляды. Очень многие из участников предвоенных "разго­
воров на башне" находились теперь на Западе. 

Идея сразу пpиlIDiacь мне по душе, но надо бьшо найти средства 
на издание. Тогда я вспомнил, что Мотт несколько раз предлагал 
найти фонды для по}JДержки русских православных начинаний. Мотт 
как раз приехал в Женеву на международный съезд УМСА. Лучше 
всего бьшо бы Бердяеву поехать к нему в Женеву, но Бердяев не 
имел визы для въезда в Швейцарию. Тогда мы организовали Бердяе­
ву поездку поездом до станции в десяти километрах от швейцарской 
границь1, а Мотта привезли на место на такси. Таким образом очень 
быстро мы зар:у"-mлись обещанием Мотта о фшщах на издание 
журнала "Путь". Журнал выходил вплоть до Второй мировой войны 
и прекратился только с началом военных действий. 

Бердяев бьш единственным редактором, но журнал был вклю­
чен в издательский план УМСА. Каждую среду собирался издатель-

264 



ский комитет, состоящий из Бердяева, меня и Лоури, сменившего 
уехавшего Кульмана. (Лоури времеmю ушел из УМСА и работал 
директором Американского Дома в ate Universitaire. Однако, 
связь его с русским языком и культурой, озабоченность делами 
русской эмиграции никогда не ослабевали) . 

Наши встречи по средам не ограничивались издательскими 
делами. Просмотрев статьи для "Пути" и "Нового града", мы 
начинали беседовать о текущих событиях по всей Европе. Бердяев 
вел обширную переписку и постоянно общался с множеством 
людей в эмиграции, я мог рассказать о своих впечатлениях от 
поездок по Восточной Европе. Мы все были крайне встревожены 
ростом фашизма. Среди эмигрантов происходил глубокий раскол 
в отношении к фашизму. Профессор Федотов, редактор "Нового 
града", придерживался резко антифашистской позиции, но YМCA­
PRESS не принимала на себя ответственности за его политические 
взгляды. Гукасовское "Возрождение" резко нападало на Федотова. 
Первого сентября 1939 г. спор прервался нападением Гитлера 
на Польшу и вступлением Франции в войну. 

Только однажды мы разошлись с Бердяевым в оценке полити­
ческой позиции митрополита Евлогия в бытность его епископом 
Холмским, членом Государственной Думы. Я не согласился с 
Бердяевым в этом вопросе, но не хотел нарушать его редакторской 
свободы. В печать попmа бердяевская точка зрения. 

Бердяев всегда настаивал, что он не богослов и не политик, а 
только "свободный философ", но в своих сочинениях не мог 
избежать этих тем. Он бьm православным, постоянно причащался, 
но отказался преподавать в Св. Сергиевском Институте. Широту его 
взглядов на христианство приветствовали и католики, и протес­
тантъ1, и англикане. С материнской стороны Бердяев происходил 
из знатной французской семьи. Его жена, Лидия, бьmа пьmкой 
католичкой, а ее сестра Евгения придерживалась православной 
веры. Бердяев мог бы, но не захотел извлечь выгоду из своего 
французского происхождения. Ведущие католические богословы 
и интеллектуалы Парижа бьmи его друзьями. Жак Маритен с женой 
были постоянными участниками воскресных чаепитий Бердяева, 

265 



напоминавum:х подлинно "фра�щузский" салон. В его домике в 
Кламаре Евгения разливала чай и все оживленно беседовали на 
жгучие интеллектуальные темы. 

В то время, при папе Пии IX, в Католическом Институте и 
вообще в Париже не бьшо и речи об "экуменизме". Фра�щузские 
протестанты тоже относились крайне жестко ко всем друmм 
вероисповеданиям. Бердяев, вместе с отцом Сергием Булгаковым 
и доктором Марком Бегнером, ведущим протестантским теологом, 
организовали ежемесячные, строго секретные, встречи в нашем 
Монпарнасском центре. На этих собраниях дюжина интеллектуа­
лов, представителей трех великих конфессий, читала, слушала 
и обсуждала свои статьи. Никаких сообщений об этих встречах не 
публиковали. Я сам присутствовал только однажды. Однако, 
через несколько месяцев архиепископ Парижский запретил эти 
собрания. "Рим высказался!" 

Ашличане взяли другой курс. Однажды представители 
католического издательства Sheed and Ward пришли на Монпарнас 
и попросили меня устроить им встречу с Бердяевым. Я устроил 
совместный завтрак, и они попросили Бердяева написать для 
них книгу о русской революции с точки зрения православного 
философа. Бердяев согласился, и вскоре Sheed and Ward опубли­
ковали на английском языке его книгу под названием "Русская 
революция". Так Бердяева узнали в ашлоязычном мире. Затем 
были опубликованы переводы и других его книг, принесum:е 
ему славу. На английский язык его переводил о. Ф. М. Френч, а 
издателем стал Джоффри Блис. 

Помимо работы в области финансирования издательства я 
постоянно занимался отбором и публикацией книг. После успеха 
первой изданной нами книги Бориса Зайцева о Сергии Радонеж­
ском, мы продолжили издание книг о русских святых: Серафиме 
Саровском, Паисии Величковском и др. Опубликовали мы также 

книгу Б.  Зайцева о горе Афонской. 

Самым больпmм напmм вкладом в поддержку русской рели­
mозной культуры я считаю публикацию трудов профессоров 
Св. Сергиевского Богословского Института. Со времени русской 

266 



революции и до конца Второй мировой войны никакие книги 
и учебники по богословию в Советском Союзе не издавались, так 
как власти боролись с религией. Одиночные экземпляры учебников, 
просочивиm:еся за границу, хранились в частных библиотеках. Бого­
словы, особенно институт Св. Сергия в Париже, православные церкви 
и семинарии в Варшаве, Кишиневе, Белграде, Софии, Нью-Йорке, 
эмигрантское священство и просто читающая русская публика остро 
нуждались в этих книгах. Первой богословской книгой, изданной 
УМСА, были "Отцы IV века" о. Георгия Флоровского; затем - его 
же "Византийские отцы". 

Изданы были многие курсы лекций, прочитанные профессорами 
Сергиевского Института. Кроме того, печатали талантливых мысли­
телей, работавиm:х в богословских заведениях Восточной Европы. 
Например, члена Святейшего Синода Вселенского Патриархата 
митрополита Геллиопольского, работавшего над проблемой взаимо­
отношений между Церквами. По моему предложению, его пригласи­
ли организовать симпозиум на тему христианского воссоединения. 
Симпозиум состоялся в 1 928 г., задолго до начала современного 
экуменического движения. 

Мы получали рукописи из CDIA и из Англии, от митрополита 
Сергия, главы православной Церкви в Японии, а иногда из Совет­
ского Союза. Некоторые священники отваживались присылать 
нам рукописи, отвергнутые на родине. В Париже даже мужчины 
и женщины, работавшие шоферами такси, швеями и т.п. проводили 
целые ночи за сочинением религиозных и философских работ, и 
приносили их нам для публикации. Так, один банковский клерк 
написал очень интересную работу о Платоне; некий таксист при­
езжал к нам советоваться с Вышеславцевым относительно своего 
философского труда; впоследствии мы его работу опубликовали. 
Напечатан также бьm философский труд Петра Константиновича 
Иванова, человека лет семидесяти, работавшего носильщиком 
на вокзале Сен-Лазар. 

Помимо трудов по богословию и философии, мы опубликовали 
также некоторое количество мемуаров, два-три романа и несколько 
детских книг. За редким исключением, мы не пытались конку­
рировать с другими издателями таких знаменитых писателей, как 
Бунин, Мережковский, Зинаида Гиппиус или Ходасевич. У нас 

267 



просто не бьшо средств на публикацию книг, не прямо относящихся 
к нашей основной теме. Но мы всегда оставались верны нашим 
основным авторам, сочинения которых часто вызьшали большие 
споры - Бердяеву и отцу Сергию. 

Бердяев бьш бесспорным лидером свободных философов 
эмиграции. Как я уже rшсал, еще весной 1924 г. мы пригласили 
Бердяева вместе с его Академией в Париж и предложили ему пост 
главного редактора нашего издательства и главного советника по 
издательским делам. 

В смежных пригородах Медона и Кламара еще до револю�щи 
имелась маленькая русская колония. Е. Ковалевский, бывший 
некоторое время министром просвещения, владел здесь виллой, 
куrшенной еще до Первой мировой войны. У князя Григория 
Трубецкого была в Кламаре небольшая городская усадьба с 
домовой церковью. Виллу, в которой жил Бердяев, ему передала 
ее прежняя владелица - англичанка. В этом доме он и умер, упав 
лицом на свой письменный стол с раскрытой Библией, с пером 
в руке. 

Бердяев родился в Киеве, в семье военного. Школу он не 
любил, а образование получил, читая множество книг и внима­
тельно прислушиваясь к бесконечным разговорам и спорам 
взрослых, столь характерным для культурных русских домов. 
Одно время он попал под влияние Карла Маркса и классической 
немецкой философии. Он написал множество книг и статей. Он был 
постоянным участником "сред" Вячеслава Иванова в Петербурге. 
Здесь он познакомился с Мережковским и его женой Зинаидой 
Гиппиус. (Здесь бьшал даже епископ Финляндский, митрополит 
Сергий, будущий Московский патриарх) . Здесь обсуждались 
всевозможные темы и идеи. Мережковский проповедовал некий 
мистический гуманизм, который Бердяев отвергал, так как при­
держивался учения отцов Церкви. 

У Бердяева не было никаУ-'LLХ "hobby", кроме привязанности 
к своей кошке. В детстве, в результате психической травмы, у него 
образовался тик, искажавший лицо, но это не мешало ему при чтении 
лек�щй и разговорах. Видевшие его часто настолько привыкали к 
этому тику, что совсем его не замечали. Тик усиливался, только 

268 



когда Н. А. бывал сильно взволнован. Он был всегда хорошо 
одет, с оттенком артистизма, на лысеющей голове сидел изысканно 
посаженный фра1Щузский берет. Немыслимо представить себе, что 
такой человек должен бьш бросить свою Вольную Академию и 
вместе с женой и свояченицей счищать снег с трамвайных путей, а 
вернувшись домой, ломать мебель, чтобы топить печку и согреть 
пищу! Он бьш личным другом наркома просвещения Луначарского 
и участвовал с ним в философских диспутах и собраниях. Несмотря 
на это, в 1 922 г. Ленин лично распорядился об аресте и последую­
щей высьшке за границу Бердяева и сотни других видных деятелей 
культуры, не желавших полностью подчиниться марксистской 
доктрине. Но нужно бьпь благодарным за то, что Бердяева выслали 
в 1 922 г. - десятью годами позже, при Сталине, он бьш бы попросту 
уничтожен. 

Ключевыми словами его сочинений бьши "свобода" и "творчес­
тво". В бердяевском понимании это бьши, конечно, богословские 
понятия. 

Многократно выражал он свое отвращение к марксизму в кни­
гах, статьях и лекциях в различных странах. Но когда стало известно 
о преступной деятельности немецких национал-социалистов, Бердяев 
стал говорить, что они не лучше, а то и хуже коммунистов. 

Георгий Федотов, издававший вместе с Бердяевым и Фондамин­
ским журнал "Новый град", умолял Бердяева вернуться к его преж­
нему бесповоротному осуждению коммунизма. Незадолго до смерти 
Бердяев, в разговоре за столом, сказал мне, что освобожденный от 
атеизма и от марксистско-ленинской этики социализм мог бы быть 
приемлемой формой общества. Всю свою жизнь он стремился 
определить место индивидуума в творении и пришел к тому, что 
стал говорить о "личности". Под "личностью" он понимал инди­
видуума со всеми его свойствами, проистекающими из связи 
с вещами, другими личностями, событиями, миром и Богом. 
Некоторые авторы называют поэтому философию Бердяева 
"персонализмом". личность самого Бердяева бьша наилучшей 
иллюстрацией его философских взглядов. Общаясь с ним, мы все 
постоянно чувствовали, что его личность - это не "абстрактный 
индивидуум", а неповторимое Божье творение. 

269 



Отец Сергий Булгаков, другой значительный мыслитель и 
rmсатель, в юности бьm экономистом, напечатал много книг и 
статей в журналах на эти темы. За несколько лет до революции 
1917  г. он вернулся к вере отцов и на церковном Соборе 17  года 
бьm одним из виднейпmх ораторов. Избранный Собором патриарх 
Тихон рукоположил его в священники. Булгаков перенес все 
мытарства гражданской войны, недолго священствовал на 
приходе в южной России, бьm выслан в 1923 г. в Константино­
поль и наконец добрался до Праги. Здесь его тепло принял 
президент Масарик, высоко ценивumй Булгакова как фило­
софа-экономиста. Из Праги митрополит Евлогий пригласил 
Булгакова быть профессором в Св. Сергиевском Богословском 
Институте в Париже. Булгаков имел огромное личное влияние 
на учащихся. 

Хотя он и бьm крупным богословом и философом, он отнюдь 
не бьm мечтателем в бaume из слоновой кости. Он был прежде 
всего свящешIИком и пророком в Храме Божьем. В отличие 
от больпm:нства священников, служащих равнодуuто и пропо­
ведующих по rmсаному тексту, отец Серrий каждую литургию 
превращал в подлинную Тайную Вечерю Господа Нашего. Когда 
он воздевал руки над хлебом и вином, прося соверпm:ться Чудо 
Пресуществления, казалось, это первая литургия после того 
четверга, когда Христос раздал ученикам хлеб и вино Причастия. 
В церкви на его литургии стояла мертвая типm:на, все прихожане 
молились на коленях, а многие простертые ниц, в полном 
смирении перед присутствием Христа. Соединение в нем интел­
лектуального и духовного дара с чисто русской преданностью 
Церкви и народу сделало его естественным вождем русского 
религиозного возрождения в Париже и вообще на Западе. 
Булгаков стал богословом (он был духовным отцом многих 
людей) , Бердяев - философом. 

Они постоянно встречались и работали вместе, исключая 
деятельности по объединению Церквей, которую Бердяев не 
считал своей областью. Оба придерживались строго христиан­
ского вероучения, как оно выражено в "Символе веры" и семью 
Вселенскими Соборами, и оба бьmи верны духу русского народа, 
выражешюму в Православии. 

270 



Отец Сергий Булгаков был главным делегатом и лектором на 
англо-русских съездах братства Св. Албания и Св. Сергия. В начале 
Булгаков стоял непоколебимо на позиции строго традиционного 
Православия, отстаивая его уникальность и превосходство, но 
постепенно пришел к признанию подлинности англиканского 
личного и церковного благочестия, и встал на защиту движения 
за объединение Церквей. Ту же позицию он занимал на съездах, 
предшествовавших созданию Всемирного Совета Церквей. 

Отец Сергий самостоятельно изучил английский язык, и к 
1930 г., когда он мне дал для редактирования рукопись своего 
выступления в Базеле, мне нечего было в ней править. В возрасте 65 

· лет он перенес операцию рака горла. Ему вставили в горло трубочку, 
и он продолжал служить и даже читал лекции в институте. 

Отец СерпЩ Булгаков перенес большие духовные страдания от 
травли, поднятой против него иерархами "карловацкого" Синода. 
Впервые с подобными преследованиями он столкнулся на Соборе 
19 17  г. в Москве, где он представлял умеренно либеральное крыло. 
Его противники ставили ему в вину "марксистское" прошлое и ранние 
богослов�кие статьи. Они подозревали Булгакова в "ереси". Булга­
ков много размьшmял и писал о Софии - Премудрости Божией, а 
его противники назьmали его мысли попыткой внести в Святую 
Троицу "четвертую ипостась" помимо Оща, Сына и Святого Духа. 
Отец Сергий не отстаивал свою точку зрения как догмат Церкви, а 
придавал ей значение свободного мнения. Архиепископ Серафим, 
живший в Софии, в Болгарии, написал толстую книгу, в которой 
поместил отца Сергия Булгакова среди еретиков отеческой эпохи. 
Издание книги благословил Синод "карловацкой" Церкви. 

Я извлек очень много для себя из чтения сочинений отца Сергия 
и личнь�х бесед с ним. В общении с ним я понял всю бесконечную 
ценность Православия, далеко перерастающую все раЗделения и 
споры внутри него. 

Отец Сергий не обсуждал своих идей о Святой Софии Премудрос­
ти ни в лекциях в Институте, ни в студенческих кружках. Он писал 
о ней, чтобы найты вь�ход свободной мысли в поисках углубленного 
познания Бога. Я чувствую, что Булгаков внес огромный вклад в хри­
стианское богословие именно потому, что он прочно придерживался 

271 



вероучительных установлений Никейского, Константинопольского, 
Халкидонского и Седьмого Вселенских Соборов. Булгаков показал, 

что истина и заблуждения иногда отстоят недалеко друг от друга, и 

чтобы быть честным и верным правильным понятиям о Боге, нужно 
просить о руководстве Божественную Премудрость. 

Лев Александрович Зандер, профессор Богословского Инсти­

тута и многолетний секретарь РСХД, написал и опубликовал в 
YМCA-PRESS двухтомный труд с изложением философских и 

богословских взглядов о. Сергия Булгакова :  "Бог и мир".  Можно 
видеть предопределение в том, что такое исключительное собрание 

вьщающихся богословов, прошедших через войну, революцию, 

гражданскую войну, бегство из России, Константинополь и прочие 
мытарства, бьmи собраны митрополитом Евлогием в Париже и 
создали там Православный Б огословский Институт. Многие из них 

стали хорошо известны не только в русской среде. 

Сидят слева направо:  диакон Г. Ьlумкин, Л. А. Зандер, С. С. Безобразов, 
проф. А. В. Карташев, прот. С. Булгаков, митр. Евлогий, еп. Вениамин, 
проф. И. К. Кульман, В. И. Ильин, П. Е. Ковалевский. 
Стоят слева направо: 1 -ый ряд : кн. М. Л.  Яшвиль, Е. Е. Ковалевский, 
В. И. Ржецкнй, А. В. Ставровский, диакон Т. Федоров, В. И. Евдокимов, 
Г. А. Бобровскнй, П. И. Евдокимов, Г. Л. Свечин, Л. Т. Хроль, К. П. Струве, 
Д. А. Клепинин, кн. д. А. Ьlаховской. 
2-<Jй ряд:  В. С. Палашковский, гр. И. А. Игнатьев, виконт С. А. Отманн-Вилье, 
В. В. Ревенко, Ф. Г. Спасский, А. Ив. Греве, М. А. Соколов, Д. В. Текучев. 

272 



Вьщающейся личностью был и Илья Исидорович Фондамин­
ский-Бунаков. Он был одним из самых творческих и ярких людей, 
rруmmровавшихся вокруг "Нового rрада". Он был известен как 
один из основателей и организаторов "Совреме1rnых записок". Как 

редактор, он бьm связан с Алдановым, 
Мережковским, Гиппиус и другими: 

®ндаминский родился в богатой еврей­
ской семье в Петербурге. Жена его строго 
соблюдала обряды иудаизма, а сам он 
духовно полностью разделял взгляды 

группы православных интеллектуалов, 
сконцентрировавшихся в богословском 
Сергиевском Институте, РСХД и YМCA­
PRESS. Его близость к Православию 
проявилась, когда он присоединился к 

Матери Марии (Скобцовой) , русской 
монахине, которая вместе с Федором 

Пьяновым, о. Сергием Шевичем и Георгием Федотовым организо­
вала "Православное дело" - учреждение социальной помощи 

православным эмигрантам. У него бьmа великолепная русская 
библиотека по философии и истории. Когда нацисты в 1 940 г. 
оккуШ1ровали Париж, они арестовали Фондаминского и забрали 
его библиотеку. Перед самой смертью в лаrере он крестился и умер 
православным. 

• 

Когда мы приехали в Париж (зимой 1924 -25 г.) , там было 

несколько книжных издательств и книжных магазинов. Самый 

старый и известный из них, "Поволоцкий & Cie", находился на рю 
Бонапарт. Поволоцкий был еврей и нисколько не интересовался 
православием. Большим книжнь1м магазином владел Сияль­

ский, бьmu.mй офицер русской армии и твердый консерватор. Его 
магазин находился в самом лучшем месте, напротив кафедраль­

ного собора Александра Невского, где была также резиденция 
митрополита Евлогия. Еще один русский книжный магазин 

находился на улице Дюпюитрен, близко от Сорбонны и Колеж 

де Франс. Его владелец был раньше служащим круIПiейшего 

273 



бер;шнского книжного магазина Генриха Закса. И наконец, 
имелся "Дом Книги", владельцем его бьm бьmший служащий 
Поволоцкого Г. Каплан. "Дом Книги" бьm парижским отделением 
советской "Международной книги". 

Все эти магазины находились в еврейских руках, кроме 
Сияльского. Бьmо также много маленьких книжнь1х лавок, но я их 
мало знал. Разрастание издательств и книжных магазинов привело 
к полному хаосу в ценах, рекламе и торговле. Однажды ко мне 
пршпел Поволоцкий с предложением создать объединенную органи­
зацию, способную к самоупорядочению. За несколько месяцев 
объединение бьmо создано. В нем участвовало около дюжины 
фирм, я бьm избран президентом. Но вскоре обнаружилось, что 
интересы и торговые привычки эмигрантских фирм слишком 
раз;шчны, и объединение распалось. Однако идея осталась и привела 
к объединению четырех ведуIЦИХ фирм: Поволоцкого, Сияльского, 
Коварского и YМCA-PRESS. На этот раз мы все четверо действова;ш 
всерьез, советова;шсь с юрисконсульством и компетентнь1м в делах 
управляющим YМCA-PRESS Борисом Михайловичем Крутико­
вым. Он помог выработать статус, приемлемый для Французской 
Торговой ПалатьL Коварский предложил название "Les Editeurs 
Reunis" (Объединенные издате;ш). Все мы должнь1 бьmи подписаться 
на равное число акций и действовать как четыре равноправных 
члена. Чтобы достичь соглашения в деталях, члены будущей корпо­
рации встреча;шсь вечерами обычно в кафе на Монпарнасе, чтобы 
никто не имел преимущесТ:ва перед другим, принимая у себя. Обычно 
встречи затягива;шсь до полуночи ИJШ даже позже, как это принято 
одинаково у русских и у французов. Иногда мне приходилось 
идти пешком домой, так как такси уже не работали. С огромным 
удовлетворением мы наконец подписа;ш статус и увиде;ш его 
официально опуб;шкованным в "Gazette" Торговой Палаты. Я вновь 
был избран президентом корпорации. Мы вьщелили на Монпарнасе 
одну комнату для склада (никто из нас в то время не издавал 
много книг) и приглас�пш доктора !I..иколая Саввича Долгополова, 
всеми уважаемого директора Земгора, работать у нас часть времени 
управляющим. Вскоре Сияльский вышел из корпорации под пред­
логом, что его фирма получает мало дохода. Он бьm человеком 
крайне неустойчивым; кроме того, он решил, что его русские 

274 



друзья и его собственные предрассудки не могут допустить, что он 
работает на равных с двумя евреями, несмотря на то, что я, как 
протестант, мог бы считаться ему ровней. Мы приняли его просьбу 
об увольнении и продолжали работать втроем - Поволоцкий, 
Коварский и я, в полном согласии. 

Наш арендованный особняк на Монпарнасе стал центром 
культурной и религиозной деятельности русского Парижа; отчасти 
потому, что в этом районе поселилось большинство русских 
эмигрантов. 

1926 год бьш отмечен глубоким кризисом в отношениях РСХД 
с Русской Православной Церковью. Точнее, кризис был внутри 
самой церковной иерархии, но рост РСХД бьш одной из причин 
кризиса. В Белграде образовалась группа РСХД на территории 
епархии Русской Православной Церкви. В свое время иерархи 
в Белграде (Сремски Карловцы) объявили, что поскольку в 
России свободное существование Православной Церкви запрещено, 
то именно они и есть подлинно Русская Православная Церковь 
(подобно правительству в изгнании) .  Затем они объявили, что 

любое мероприятие, чтобы быть истинно православным, должно 
быть им полностью подчинено. Переехав из Белграда в Париж, 
русские студенты-эмигранты подпадали под юрисдикцию митро­
полита Евлогия, гораздо более либерального, чем Карловацкий 
Синод Епископов. Митрополит Евлогий понимал стремление 
студентов к независимому мышлению и желание использовать 
в названии Движения слово "христианское", а не "православ­
ное". Митрополит Евлогий в Берлине и в Париже бьm постоянным 
другом и помощником РСХД и соглашался с желанием студентов 
влить новые силы в дело русского религиозного возрождения. 

Карловацкие епископы негодовали по поводу любой инициати­
вы, могущей понизить их авторитет и власть. Епископы считали, что 
именно это и делает РСХД. Они обвинили УМСА в том, что она 
помогает Движению на свой страх и риск уводить серьезных 
молодых верующих на боковую дорожку и разрушать Русскую 
Православную Церковь. Их взгляды представляли собой край­
нее проявление изречения Св. Киприана: "Где епископ, там 
Церковь". Особенно обидно епископам бьmо то, что Движение 

275 



возникло не по епископскому благословению, а выросло само 
в недрах студенчества. 

Студенческий кружок при Белградском университете про.явил 
лояльность по отношению к своим епископам, назвавшись 
Православным Братством. (Братство - это классическая форма 
деятельности мирян, поддерживающих епископа) . В то же время 
белградский кружок стал существенной составной частью РСХД. 

Движение гордилось своей молитвенной преданностью Церкви 
и Св. Писанию, но некоторые группы бьши озабочены позицией 
Карловацкого Синода. Центральный комитет на Мшmарнасе решил 
собрать летнюю конференцию, чтобы решить, будет ли Движение 
состоять из кружков, выбирающих руководителей из своей 
среды, или Движение обретет форму Православного Братства с 
ограниченным членством с подчинением епископу. Летом 1926 г. 
в Бьервилле, в пятидесяти километрах от Парижа, состоялась 
конференция, где бьши представлены все группы, в том числе 
из Белграда, бьmи и члены братства, и переехавшие в Париж 
стороцники свободного членства. Перед закрытием конференции 
стало ясно, что необходимо решить основной вопрос: кружки или 
братство? Попросили выступить доктора Льва Липеровского. Как 
положено православным, он сначала подошел к митрополиту 
Евлогию, преклонил колени и получил благословение. Затем он 
произнес короткую, хорошо аргументированную речь в пользу 
компромисса; надо сохранить название РС:ХД, а его компоненты 
могут быть кружками или братствами без всяких преимуществ для 

кого-либо. Он отверг требование карловацких епископов заменить 
в названии слово "христианское" словом "православное". Когда 
он кончил, все глаза повернулись к митрополиту Евлогию. Он 
внимательно прислушивался ко всем спорам на конференции 
и сейчас также выслушал заключительные слова доктора Липеров­
ского. "Что плохого в слове "христианское"?" - спокойно спросил 
митрополит. И этими словами вопрос бьm решен. Член Движения 
мог не подчиняться карловацким епископам и быть при этом 
православным, как митрополит Евлогий. 

В 1924 году не только организовался русский центр УМСА 
в Париже, но и открьmся Русский Богословский Институт Святого 
Серrия. Надо сказать несколько слов о роли УМСА и моей лично 

276 



в основании и финансировании института. Мотт был горячо 
заинтересован в этом предприятии. Впервые он узнал о необходи­
мости богословской школы для эмиграции, когда встретился на 
съезде WSCF в Пекине в 1 922 году с тремя русскими делегатами: 
доктором Львом Липеровским, АлексаIЩром Никитиным и Львом 
Зандером. Годом позже он встретился в Праге с группой русских 
богословов, которых поддерживал презпдент Масарик. Эта встреча 
произоumа в конторе Национального Комитета Чехословацкой 
УМСА. Дональд Лоури и я присутствовали как сопровождающие 
Мотта. Но осуществляться проект начал только в шоле 1924 года. 

Митрополит Евлогий, узнав, что Мотт проезжает через Париж, 
пригласил его, меня и Кульмана и сообщил, что продается 
подходящее для наших целей владение, но срочно нужны деньги. 
Мотт немедленно вьщал 5 тысяч долларов. На следующий день 
меня и Кульмана попросили вместе с двумя мирянами, графом 
Бутеневым и Михаилом Осоргиным, посмотреть владение, что мы 
с удовольствием и сделали. Один еврей, друг митрополита, пожерт­
вовал крупную сумму, и множество русских эмигрантов собрали 
понемногу, сколько бьmо в их силах. К концу года бьmи проделань1 
все необходимые для покупки формальности, приглашены три 
профессора, и епископ Иоанн был назначен председателем комитета 
по устройству академии Святого Сергия. Членами комитета были 
приглашены каноник Джон Дуглас, советник по иностраннь1м 
делам архиепископа Кентерберийского, и я. 

К 1924 году я был тесно связан с академией. Я начал понимать, 
чrо наши отношения с академией должны быть основаны не на 
простой симпатии, а на глубоком интересе к будущему русской 
эмиграции. Я чувствовал, что должен помогать институту в адми­
нистративных и финансовых вопросах в той мере, в какой этого 
захочет митрополит и декан института. Митрополит и сотрудники 
института привыкли доверять и следовать моим советам. 

Эмигрантские церкви, большей частью очень бедные, почти 
ничем не могли помочь институту. Во время нашей работы со 
студентами мы поняли, что многие молодые эмигранты имеют 
подлинное призвание к священству и другим формам служения 
Церкви. В кружках РСХД юноши готовились к изученшо бо­
гословия, а Св. Серг. Институт готовил множество блестящих 

277 



руководителей для студенческого движения. Мы в УМСА были 
убеждены, что эти организации должны стать краеугольным 
камнем для христианского влияния русского православия не 
только на эмиграцию, но и на все западные Церкви. 

Мы знали, что церковь Aнrmm, швейцарская и датская Еван­
гелические Церкви, шведская Церковь и Епископальная Церковь 
Соединенных IIIтатов глубоко потрясены трагическим положением 
Православной и других Церквей в Советском Союзе и настойчиво 
шцут путей для помощи Церкви в России и в Зарубежье. Исходя 
из этоп'. мы стали планировать способы изыскания средств 
для Богословского Института, РСХД и других мероприятий 
этого рода. 

Большое значение имело отношение английской Церкви. 
Английское СХД в предвоенное время имело примечательных 
руководителей: др. Тиссинrтона Татлоу, Зое Ферфилд, Роберта 
Мэки, Эрика Фенна и других, тесно связанных с университетами, 
теологическими колледжами и со всеми крупными интеллекту­
альными силами этой эпохи. Они смогли обратить внимание 
высшей церковной иерархии, начиная с высокопреосвященного 
Космо Лэнrа, архиепископа Кентерберийского, а также препода· 
вателей и студентов, что настало время для развития реальных 
и практических связей между анrликанами и православными. До 
сих пор только отдельные высокопоставленные ученые могли 
встречаться со своими коллегами других конфессий. Организация 
Св. Сергиевского Богословского Института открьmала новые пути. 
Теперь это бьmа не мечта, а дело, требующее серьезного изучения и 
практического обсуждения для выяснения различий и противоречий, 
мешающих объединеюпо. Студенты, богословы и ученые с обеих 
сторон могли встречаться и вести свободные дискуссии. Епископы 
обеих Церквей и руководители студенческих движений, и русско· 
го, и английского, нашли для себя много полезного во встречах 
и открытых дискуссиях с учеными и студентами. 

Основной темой этих встреч очень скоро оказались церковные 
службы. Договорились, что англикане и православные должны 
служить по-английски или по-церковно-славянски, не пытаясь 
устроить совместное и объединенное служение. Они чередовали 
англиканскую вечернюю службу и евхаристию на следующее 

278 



утро с православными вечерней шm всенощной и литургией. Сначала 
не было никаких попыток сделать письменный шm даже устный 
перевод, но в 1935 году братство св. Албания и св. Сергия смогло 
опубликовать английский перевод православной литургии. Совмест­
ного причащения не бьшо; но на одной из встреч, когда духовенство 
и студенты хорошо познакомшmсь с англиканской евхаристией и с 
православной литургией, бьшо сделано предложение поступить, как 

на аrапе: торжественно преломить хлеб вместе. Это предложение 
бьшо сразу же отвергнуто. "Агапа" создала бы ложное впечатление 
единства; Церкви должны установить идейное единство, прежде 
чем отдельные люди шm группы людей смогут предпринимать 
подобные промежуточные шаrи. Взаимное причащение должно 
следовать из заново открытого единства, а не из внешнего знака, 
независимо от того, как велики христианская любовь и братство 
межцу участвующими. 

Очевидно, присутствие на этих ежегодных недельных конферен­
циях и все более и более близкое Знакомство с Православием сильно 
повлияло на анrликан. Большой процент новых назначений в 
епископат англиканской Церкви бьш произведен, как выяснилось, 
среди людей, бывших активистами в Братстве. 

Некоторые американцы, в основном студенты и теологи, 
приезжали на каждую конференцию, и возникла надежда, что 
идея братства конфессий приживется в теологических кругах 
в Америке. В Нью-Йорке, Нью-Хевене, Кембридже, Вашингтоне 
и Чикаго были сделаны героические усилия и добьпы небольшие 
успехи, но не бьшо создано национального движения, подобного 
существующему в Европе. Возможно, неудача бьша связана 
с тем, что в Америке не было в это время достаточно видных 
представителей Православия, а также с недостаточной связью 
межцу местными православными и англиканскими приходами. 
Общение осложнилось также огромным количеством языковых 
и этнических групп православных : сербов, сирийцев, греков, 
русских и т. д. 

Большую роль в экуменическом анrликано-православном 
движении сыграла семья Зерновых, приехавшая в Париж в 1926 
году, во время расцвета деятельности УМСА и РСХД. Николая 

и Софью Зерновых моментально вовлекли в деятельность РСХД. 

279 



Николаю Зернову бьmо поручено редактировать журнал Движе­
ния "Веспmк", а Софью послали в Прибалтику помочь созданным 
здесь студенческим кружкам. (Владимир изучал медицину, а 
Мария принимала активное участие в церковных и общественных 

мероприятиях, но не была 'Шеном Движения.) Каждь1й член семьи 
обладал особыми талантами, но все они подчиюmи себя духу 
христианской общины и служения, который с самого начала харак­
теризовал Движение. Др. Липеровский и Софья Зернова бьmи 
в числе четырех, посланных УМСА по инициативе Мак-Наутена 
ознакомиться с церковной жизнью и методами религиозного 
воспитания в Америке. После этого Софья провела три месяца 
в Эстонии и Латвии, организуя работу РСХД. В отсутствие этих 
ведуIЦИХ деятелей огромную энергию и организаторские способ­
ности проявил Николай Зернов. Естественно, что он и его сестра 
Софья были выбраны делегатами от РСХД на съезд ВСХД в 
Ниборд Стренд в Дании летом 1927 года. Рассказ Николая и Софьи 
о деятельности РС.ХД и его месте в Православной Церкви произвел 
столь сильное впечатление на руководителей английского С.ХД, что 
др. Тисингтон Тэтлоу и мисс Зое Ферфилд решили организовать 
совместную англикано-православную конференцию. Конференция 
состоялась в Св. Албани в начале 1928 года. Большинство русских 
были студенты Св. Сергиевского Института в Париже. Годом 
позже на второй конференции Зерновы при поддержке о. Сергия 
Бушакова и Кульмана предложили создать Братство св. Албания 

и св. Сергия. После этого сэр Бернард Пейрс и майор Тюдор Поул, 
председатель и казначей фонда помощи русскому священству 
и Церкви (RCAF) , решили на год привлечь Николая к работе 
по сбору денег для RCAF. В то же время каноник Джон Дуглас, 
Роберт Мекки из английского С.ХД и я решили, что бьmо бы 
очень хорошо, если бы Николай мог пройти специалъны.е курсы 
в Оксфорде, чтобы стать вполне современным специалистом по 
ранним Отцам Церкви и Вселенским Соборам, знание которых 
столь важно в Православии. Изучив это, Николай Зернов мог бы 
помочь Братству вскрьпь глубокие основания, существующие 
для развития англикано-православных связей. Ддя этой работы 
Зернов должен бьm освоить греческий и латинский языки и изучить 
историю внутрицерковных отношений в недрах неразделенной 

280 



Церкви. Проработав год для RCAF, Николай взялся за эту задачу 
й блестяще ее выпоmrnл, получив звание доктора в Оксфорде. 
Поучившись в Оксфорде и поработав для RCAF, Николай Зернов 
написал несколько популярных книг для Братства о Восточной 
Церкви. Эти книги очень помогли Братству в достижении понимания 
Западом истории, традиций и богословия Православной Церкви. 
Николай начал преподавать в Оксфорде восточную православную 
культуру. Принимая живое участие в организации съездов вместе с 
английскими и русскими руководителями СХД, он естественным 
образом стал секретарем Братства. Хотя это отвлекало его от 
занятий патристикой, вероятно, это бьmо важнейшее, что он сделал 
за это время для развития анrликано-православных связей. Сначала 
в члены Братства принимали только студентов и школьников, но 
потом стали принимать всех, имеющих склонность и интерес к 
религиозному объединению. Некоторые вошли в Братство, побьmав 
на его съездах, или под впечатлением посещения православного 
богослужения. 

Тем временем его сестра Софья пропагандировала РСХД 
среди латвийской, эстонской и русской молодежи. Вернувшись 
в Париж, она стала необыкновенно активно помогать русским 
эмигрантам, обнищавшим во время кризиса тридцатых годов 
во Франции. Софья поняла, что главная проблема - это без­
работица. Период большого индустриального и коммерческого 
развития, последовавшего эа перемирием в 1918  году, подходил 
к концу. Вместо того, чтобы принимать иностранных рабочих, 
французские профсоюзы и министерство труда занимались 
поисками работы прежде всего для собственных французских 
граждан, что бьmо довольно естественно. В то же время некоторые 
эмигранты не умели держать в порядке и вовремя продлевать свои 
документы, в частности удостоверение личности и разрешение 
на работу, так что конторы по найму могли отказывать им по 
формальным причинам. Однако, гражданские власти организовали 
специальную Службу Помощи Эмигрантам, помещавшуюся на 
рю Вожирар. Сотрудники этой службы были в основном люди 
приятные, умевшие обращаться с впавшими в отчаяние эмигрантами. 
Но Софья Зернова чувствовала, что личная инициатива, которой у 
нее бьmо очень много, может сделать гораздо больше. С маленькой 

281 



группой русских друзей, при поддержке парижской женской 
организации "Американцы за церковь", она устроЮiа консультацию 
для безработных эмигрантов. Они помогали таксистам, фабричным 
рабо"ПIМ, жеюцинам в трудном положении и многим другим 
получить разрешение на работу или продлить свои удостоверешш 
личности. Она лично ходила в префектуру полиции и на своем 
хорошем французском улаживала проблемы с бюрократами на 
всех уровнях. Ее имя стало ·паролем для русских эмигрантов в 
общении с французскими гражданскими властями. Самые большие 
трудности наступили для Софьи Зерновой в 1939 году, когда 
французские власти решили эвакуировать всех детей из-за опас­
ности нацистских бомбардировок. Однако, в понятие "все" они 
включали только детей французов, но не русских эмигрантов. Что 
же делать с русскими детьми? 

Софья знала, что Русский Дом Престарелых в Сент-Женевьев­
де-Буа, где директором бьmа княгиня Мещерская, владеет также 
небольшим замком возле ВШiьмуасона. Она добыла разрешение 
поместить там детей русских эмигрантов. Подавле1шые горем 
родители-эмигранты привезли своих детишек в контору Софьи, и 
ее друзья таксисты бесплатно отвезли детей в ВШiьмуасон. Так 
бьmо положено начало Русскому Детскому Дому. После войны 
Детдом был переведен в другой покинуть1й замок в Монжероне, 
где созданный Софьей комитет, под ее личным руководством, 
поддерживал Русский Детский Дом до самой смерти С. Зерновой 
от рака в 1972 году. Софья Зернова приобрела много друзей и 
сторонников во Франции, Швейцарии, Англии и Америке. Ее имя 
вписано золотыми буквами в список благодетелей страждущей 
русской эмиграции. 

Тем временем христиане в Англии тяжело переживали поло­
жение Церкви в Советской России и атеистический курс, взятый 
компартией. В эти годы Русская Православная Церковь в Совет­
ском Союзе страдала в основном от трех бедствий: 1) большевики 
подцержива1п1 радикальное реформистское движение "Живая 
Церковь"; 2) они последовательно арестовывали всех иерархов, 
долженствовавших заменить патриарха Тихона, умершего в 1925 
году; 3) власти арестовали большинство епископов и тысячи 
священников и мирян. Эти антирелигиозные меры сопровождали 

282 



начало первой пятилетки. По плану партии, к концу первой 
пятилетки религия в стране должна бьша быть полностью уничто­
жена. Напьпценные антиреm1гиозные лозунги прикрывали жесто­
кости, разрушения церквей, высьmку самых работящих крестьян 
под ярлыком "кулака", все большее распространение лагерей, в 
которых были заключены миллионы людей "непролетарского 
происхождения", обреченные погибнуть в нечеловеческих условиях. 
Такова бьша ситуация в России. 

В Америке ответная реакция на события развивалась мед­
ленно, а в Англии возник бурный протест, происходили публичные 
митинги с суровым осуждением злодеяний, совершаемых в 
России. Эти выступления вызвали сердечную поддержку и 
денежные пожертвования со стороны русских, пребывавiuих 
за границей и старавшихся поддержать Русскую Православную 
Церковь где только можно. Они призывали к "крестовому 
походу" христиан против официального безбожного движения в 
Советском Союзе. Они созвали митинг протеста в Альберт-холле в 
1930 году. На этом митинге бьшо прочитано послание архиепископа 
Кентерберийского и выступаm1 главы Протестантской и Католичес­
кой Церкви и члены обеих палат парламента; все они осуждаm1 
атеистическую ярость большевиков и призывали к соблюдению 
свободы религии. Митропоm1т Евлогий, глава Русской Православной 
Церкви в Западной Европе, был на митинге и произвел глубокое 
впечатление на собравшихся. За выступление на этом митинге, несо­
мненно, по требованию коммунистической партии, местоблюститель 
патриаршего престола в Москве отлучил его от патриаршей юрис­
дикции.i Англиканские церкви организовали, как упоминалось 
вьпце, Комитет в Защиту Русского Духовенства (RCAF) , тесно 
связанный с движением протеста, и собирали пожертвования от 
богатых и бедных. Архиепископ Кентерберийский пршласил 
руководителей движения протеста в свою резиденцию в Ламбет­
Паласе. Каноник Дуглас попросил меня приехать из Парижа, чтобы 
ознакомить архиепископа с положением Русской Церкви. Каноник 
Дуглас знал, что наша маленькая группа в Париже внимательно 
следит за всем происходящим в PoccIOf; мы подписались на все 
выходящие в России антирелигиозные газеты и журналы, которые 
специально начаm1 издавать в СССР во время первой пятилетки; мы 

283 



также получали от советского представителя Международной 
Книги в Париже все, что печатали в Союзе по поводу антирелигиоз­
ной кампании: и книги, и брошюры. Один из напшх сотрудников 
сохранил юрисдикционную связь с Московской Патриархией 
и имел возможность постоянно быть в курсе действий местоблю­
стителя митрополита Серrия Нижегородского. Мы ежемесячно 
печатали на мимеографе бюллетень для всех членов западных 
Церквей, интересующихся русским вопросом. Вооруженный всеми 
этими видами информации, я смог представить архиепископу 
хорошо документированный отчет о ситуации. Архиепископ бле­
стяще использовал мои материалы в сделанном на следующий день 
докладе и бьm настолько любезен, что представил меня собравшимся 
как человека, прекрасно знающего положение верующих в России. 
Его рекомендация сослужила мне огромную службу на многие 
годы вперед, поскольку многие из присутствующих на встрече 
в Ламбет-Паласе играли впоследствии важную роль в американо­
православном движении и в создании Всемирного Совета Церквей. 
В связи с созданием после Ламбетского воззвания фонда помощи 
русскому священству и Церкви я познакомился с председателем 
комитета этого фонда сэром Бернардом Пейрсом. Он возглавлял 
отделение славянских исследований в Лондонском университете. 
Я также познакомился с лордом Чарнвудом, автором "Жизни 
Линкольна", с преп. Р.М. Френчем, секретарем Ассоциации Англи­
канской и Восточнь�х церквей, с преп. Х. Дж. Файнсом Клинтоном, 
вождем англо-католичества, с преп. каноником П. И. Т. Вндринr­
тоном, с преосвященным Гарольдом Бакстоном, епископом 
Гибралтарским и со многими другими. Прочие европейские 
Церкви проявили такую же энергию: руководили их деятельностью 
известный швейцарский экуменист Адольф Келлер из Цюриха, 
голландский пастор др. Ф. Кроп и французский кальвинист др. 
Марк Беrнер. Они организовали в Базеле встречу европейских 
церковных лидеров. На этой встрече происходил обмен инфор­
мацией и обсуж.дались способы организащrn различных форм 
протеста, а также изыскание средств для непосредственной 
финансовой помощи верующим в России. Отец Сергий Булгаков 
представлял митрополита Евлогия, я - группу "Изучение религии 
в России". Др. Ладыженский представлял Синод Карловацких 

284 



Еrm:скопов. Майор Тьюдор Поуль, казначей фонда помощи русской 
Церкви, попросил нашу маленькую группу превратить наш выходя­
щий от случая к случаю бюллетень в серию брошюр. Большинство 
членов группы согласилось на это, хотя это означало, что придется 
делать много безвозмездной работы. В группу входили: Иван 
Аркадьевич Лаговский, секретарь РСХД, Кирюm Юевич, вскоре 
постригшийся в монахи под именем отца Сергия, свящ. Поль 
Майо из Руссикума в Ватикане, Мишель Андан, финансист, и моя 
секретарша Ирина Окунева, позднее г-жа Алексис Гей. Все эти 
люди неутомимо добьmали материалы, приводили в порядок, 
переводили на английский, затем публиковали. Было напечатано 
10 выпусков, каждый под особым названием, указьmающим на 
главную тему данного выпуска. Мы печатали их в Париже и посылали 
500 экземпляров каждого вьшуска майору Тьюдору Поулю для 
распространения. Сэр Бернард Пейрс оценил нашу работу и 
попросил меня rm:сать "Хронику Советской России" для каждого 
выпуска ежеквартального "Славянского и Восточно-Европейского 
Ревю", издававшегося Лондонским университетом, что я и делал 
до начала Второй мировой войны. Я бьm редактором этой серии 
брошюр (работа трудная и не всегда приятная) . По долгу службы 
я получал и разбирал грубые и непристойнь1е материаль1, прибывав­
шие из Москвы. Количество книг и памфлетов, а также новой 
периодики, занимавшейся антирелигиозной пропагандой, все 
возрастало, варьируясь от гнусных карикатур и клеветнических 
статей до серьезных, хорошо аргументированных брошюр о 
крупнейших мировых религиях, имеющих адептов в России: 
римско-католической, лютеранской, англиканской, мусульманской, 
буддистской, иудейской. А также о староверах и о разнообразных 
сектах: молоканах, баптистах и о живущих в бьmшей Венгрии 
(в районе Карпат) кальвинистах. Наша группа собиралась еже­
дневно, чтобы распределить материалы для чтения и перевода. Эта 
работа давала замечательные возможности для исследования 
как природы и целей антирелигиозного движения, так и остатков 
религиозной жизни в Советском Союзе. 

Работы у нас бьmо очень много. Помещение, которое было 
снято для русского отделения УМСА, РС:ХД, издательской конторы 
YМCA-PRESS и классов Русской Заочной школы, к 1932 году 

285 



стало центром разнообразной интеллектуальной, духовной, 
спортивной деятельности русских эмигрантов в Париже. Богосло­
вы, инженеры, книготорговцы, студенты, мальЧШIIки, играющие 
в волейбол, и просто голодные, потерянные люди толпились у нас с 
утра до вечера. Это причудливое сочетание возникло в результате 
стараний УМСА и РСХД идти навстречу всем нуждам эмигрантской 
общины. Кроме Заочной школы и YМCA-PRESS, вся эта деятель­
ность бьmа непосредственным проявлением товарищеских чувств 
русской молодежи и ее старших соотечественников друг к другу 
и к бедствующему окружению. Социальная помощь развилась 
тоже благодаря человечности и изобретательности членов РСХД. 
Они не могли равнодушно пройти мимо нужды вокруг. Глубокий 
экономический кризис поразил Францию (также и Штаты) в 
начале 30-х годов. Безработица стала серьезной проблемой для 

иностранцев, в частности русских. Руководители и члены РСХД, не 
имея достаточных фондов для . помощи, взывали к имеющим 
средства людям и организациям и находили собстве1mые способы 
помощи нуждающимся. 

Одной из первых в этом бьmа г-жа Матео, еврейка, обратив­
шаяся в православие, приехавшая из Румынии с мужем и двумя 
юными дочерьми. Два года подряд она бьmа руководительницей 
летнего лагеря РСХД для девочек на Ривьере. Теперь она 
старалась найти способ очень дешево или совсем бесплатно 
кормить безработных и нищих эмигрантов. С помощью двух 
дочерей и множества добровольцев она устроила для них кухню 
в просторном подвальном помещении. Все РСХД бьmо вовлечено 
ею в эту деятельность. 

Неожиданно мы обнаружили, что многие русские люди 
находились в психиатрических больницах из-за того, что, не зная 
французского языка, не могли объясняться с окружающими 
и бьmи сочтены умственно неполноценными. Время от времени 
случалось, что навещающий больницу католический или право­
славный священник узнавал об этом и сообщал кому-нибудь 
из русских, а тот информировал митрополита. Понуждаемый 
митрополитом, Исполнительный Комитет РСХД поручил молодой 
женщине, Елизавете Юрьевне Скобцовой, разыскивать этих не­
счастных и помогать им. Она принадлежала к интеллигентной 

286 



среде, знала в совершенстве французский язык, бьmа одновременно 
отзьmчива и умна и пропитана духом социального реформаторства. 
Еще в бытность в Петербурге Елизавета Юрьевна была активным 
членом революционных кружков и одновременно дружила 
со знаменитым реакционером, обер-прокурором Св. Синода 
Константином Победоносцевым, старым знакомым ее семьи. 
В Париже она слушала лекции в православном Богословском 
институте, отец Сергий Булгаков стал ее духовником. Она бьmа 
одного духа с Бердяевым и его последователями. Ее первый муж 
стал впоследствии католическим священником. Она пожелала 
стать монахиней и бьmа пострижена митрополитом Евлогием. С его 
благословения она приняла на себя задачу розыска и спасения 
несчастных эмигрантов. Руководство РСХД бьmо убеждено, что 
она лучше всех подходит для ее выполнения. Я вспоминаю, как 

я слушал ее доклад исполнительному комитету после одной из 
поездок по французской провинции. Она находила людей в полном 

отчаянии, выясняла всю их историю и затем, с помощью местных 
французских социальных работников, добивалась их освобождения 
из бо.лЪницы, а во многих случаях находила им какую-нибудь 

работу. 
Затем она обратила внимание на необходимость жилья для 

русских и прибалтийских девушек, прибывших из Восточной 
Европы и не имеющих никакого жилья или стесненнЬrх в пере­
полненных комнатушках родительских квартир. Хотя наше 
помещение на Монпарнасе состояло из 22 комнат, но оно было 
настолько переполнено, · что не могло служить ее целям. Для 
того, чтобы снять помещение, Елизавета Юрьевна нуждалась в 
подцержке официально зарегистрированной организации. У Движе­
ния не бьmо средств для этой цели. Мать Мария (ее монашеское 
имя) решила создать "Православное дело" (Action O.rthodoxe) по 
образцу хорошо известного по всей Франции "Католического 
дела" (Action Catholique) . Она собрала небольшую группу 
друзей, озабоченных социальными бедствиями, и зарегистрировала 
их как социальное агентство. Затем она собрала некоторую сумму 
денег у частных лиц и сняла дом на Вилла де Сакс, возле Мон­
парнаса. Дом бьm достаточно велик, чтобы вместить 8-10 молодых 
женщин, но мать Мария решила использовать его и для другой 

287 



цели. Бедствия безработных эмигрантов все возрастали, некоторые 
оказались на грани голодной смерти. Для них мать Мария открыла 
столовую в том же доме. Денег на покупку пищи у нее не хватало, 
поэтому она с раннего утра обходила с ручной тележкой централь­
ные рьmки, и торговцы давали ей для ее голодных подопечных 

остатки, которые не могли продать. Скоро посетителей стало так 
много, что соседи начали жаловаться, поскольку дом бьm снят 
только для общежития, а не для столовой. Поэтому мать Мария 
репrn:ла переехать в такое место, куда нищие и голодные могли бы 
приходить без страха. 

И вот, однажды мать Мария пршnла ко мне и попросила 
сопровождать ее на рю Лурмель (в промыIШiенном районе, в 
котором размещались Ситроен и другие фабрики) , где сдавалось 
в наем помещение. Некогда здесь бьm просторный дом, теперь 
полуразрушенный, но после небольшого ремонта он мог вполне 
служить ее целям. Сколько будет стоить его содержание? Аккурат­
ная расчетливость бьmа редким украшением в эмигрантском 
быrу, но я все же спросил, как она оценивает стоимость? К моему 
великому изумлению, мать Мария извлекла из глубокого кармана 
своего монашеского одеяния лист бумаги с финансовой сметой. 
Мы сняли дом, и вскоре "Православное Дело" начало активнейшую 
помощь нуждающимся эмигрантам. 

Мать Мария с помощью "Православного Дела" организовала 
еще одно мероприяiие. При французском министерстве соци­
ального обеспечения имелся отдел, занимавшийся ' помощью 
нуждающимся. В некоторых местах открьmись дома, на содер­
жание которых министерство вьщавало суммы, достаточные для 

покрьпия всех расходов. Такого рода дом для бедствующих 
открьmо теперь "Православное Дело". Мать Мария, при великом 
множестве ее обязанностей, не могла бы одна организовать такой 
дом. К счастью, Федор Пьянов, бывший нашим секретарем по 
работе с русскими в Берлине, а позднее занявший то же место 
:в РСХД на Мшшарнасе, захотел уйти с этой должносп;: и стал 
директором во вновь устроенном доме. Размещался дом в 
Нуази-ле-Гран, самом южном предместье Парижа. Бьmо большой 
удачей, что выбор матери Марии пал на Пьянова, так как он бьm 
давно уже известен и ценим в кредитном обществе Бакстона в 

288 



Лондоне, а это общество, в свою очередь, занималось финансовой 
и иной помощью эмигрантским мероприятиям. П. Видрингтон, 
управляющий обществом, несколько раз приезжал в Париж 
наблюдать за деятельностью организаций, которые общество под­
держивало, в особенности за социальной работой "Православного 
Дела". Я тоже смог обеспечить некоторую финансовую поддержку 
из разных источников. На рю Лурмель пища телесная сочеталась 

с духовной и интеллектуальной. В отличие от Монпарнаса, где 
все комнаты даже по вечерам бьmи заняты кружками, классами, 
Заочной школой и аудиториями Технологического Института, в 
доме на Лурмель бьmа одна большая комната, которую постоянно 

использовали для бесед и лекций. В них принимали участие Бердяев 
и его сотрудники, но на Лурмель меньше уделяли времени чистой 
философии и больше социальным проблемам Франции и всего 

мира. По мере ожесточения гражданской войны в Испании и 

укреIШения позиций Гитлера в Германии, все чаще обсуждали 
вопрос о значении разных перемен во французском правитель­
стве, а также о том, в чем они скажутся в случае гитлеровского 

вторжения. Активное участие в беседах на Лурмель принимали 

о. Дмитрий КлеnиЮ1Н 

профессор Федотов с женой. 

При доме бьm постоянный свя­
щенник, отец Дмитрий Клепинин, 

вьшускник Св. Сергиевского Инсти­
тута и замечательный духовный 

пастырь. В конце двора находился 
маленький (на одну машину) кир­
пичный гараж. Отец Дмитрий 
превратил ero в часовню. Кроме 

утренних и вечерних служб, часовню 
особенно часто использовали для 
отпевания православных, умерших 
в "Отель Дье" или в других больни­

цах для безнадежно больных, так 
как в эту часовню не надо было 
карабкаться по ступенькам и 

нанимать специальных людей для 
несения гроба. Мать Мария давала 

289 



прощальный поцелуй каждому или каждой, внесенному в часовюо 
и покидающему ее для входа в жизнь вечную. Она повесила на 
стене часовIШ занавес из тяжелой ткани. На нем мать Мария выши­
вала имена всех усопших, которых здесь отпели. Священник 
мог, глядя на занавес, читать все имена, когда молился за ycoп­
lllliX - Иван, Мария, Марфа, Борис - "Помяни, Господи!" 

Чем хуже становил�ь экономическое положение странь1, 
тем строже делался полицейский контроль над раэрешеIШЯМи 
на жительство и на работу. Удостоверение личности стало почти 
столь же драгоценным, как сама жизнь. Мне рассказывали про 
жешцину, которая, отчаявшись, пошла на мост через Сену 
и бросила в реку свое удостоверение (Carte d'identite) , что 
бьmо равносильно самоубийству. Некоторые русские общест­
венные организации пытались помогать таким отчаявшимся 
одююким людям. Это были Земгор, управление бьmшего рус­
ского посла В.А. Маклакова, русский Красный Крест (старая 
организация) и французское правительственное агентство под 
назваIШем "Служба помощи эмигрантам". ИспоЛIШтельный 
Комитет РС:ХД непосредственно этого рода деятельностью не за­
IШмался, но агентство, организованное Софьей Зерновой, служило 
тем же целям. 

Чем больше работы для русских эмигрантов делалось в 
помещении УМСА на Монпарнасе, тем яснее становилось, что 
РС:ХД нужно иметь свое помещение. Вскоре ДвижеIШе нашло 
себе подходящее место, в связи с чем УМСА потеряла часть 
дохода - плату РС:ХД за содержание общего помещения. Александр 
Никитин, бывший в свое время членом Петербургского СХД, 
занял место Пьянова на посту местного парижского секретаря 
РС:ХД, а также главного секретаря всех отделений РСХД Он нашел 
подходящее для РСХД помещение и добьш финансовую помощь 
для его покупки в ВС:ХД и в создававшемся тогда Всемирном 
Совете Церквей. Помещение находилось на рю Оливье де Серр, 9 1 ,  
в довольно бедном русском квартале (XV arrondissement) . Оно 
состояло из двух зданий. В IШЖНем этаже главного здания 
имелась одна большая комната, пригодная для лекций и собра­
ний, и �е комнаты поменьше. С задней стороны дома прежний 
владелец пристроил крьпое стеклом помещеIШе во всю длину 

290 



здания, которое он использовал для типографии. На втором 
этаже бьmо 6 жилых комнат. Напротив через маленький дворик, 
выходящий на улицу, находилось еще одно одноэтажное здание 
с мансардой, пригодное только для конторы. В целом это бьmо 
очень удачное приобретение, РС:ХД смогло полностью разместиться 
и находится здесь по сей день. Связь с русской службой УМСА 
с этого момента, естественно, прекратилась, так как РС:ХД 
приобрело независимое положение. Переезд РС:ХД в другое 
место, начало его независимости от русской службы и наступление 
Второй мировой войны положили конец "Бердяевским годам". Эти 
"Бердяевские годы" были необычайно плодотворными во всех 
смыслах зтого слова - интеллектуальном, культурном, общест­
венном и богословском. Это были годы расцвета блистательного 
религиозного возрождения русской эмиграции. 

{Перевод с английского Т. /I/маин} 

291 



Письма в Редакцию 

1.  Еще о Феrе 

Началом дискуссии о Фете (Вестник №№ 1 39, 141, 142) яви­
лось, по сути дела, отстаивание его как человека для Бога или 

от Бога на основании его творчества. Именно на основании твор­
чества (оставляя в стороне его произведения на религиозную 
тему) Фета атеистом не назовешь. Трудно также согласиться 
с разъединением единой личности поэта на две, как это делает 
М. Макаров (Вестник № 142) , чтобы примирить всех, в том числе и 
себя. И если бы спор пошел еще глубже: любил ли Фет Бога или 

нет, - он не примирил бы мнений. Как и в самом Фете, в вопросе о 
нем всегда будет двойственность и разделение мнений на лагери. 

Действительно, Фет-IIIеншин представлял собой дом, разделив­
шийся сам в себе; и поскольку он устоял, то являет собой чудо, 
совершившееся не благодаря Фету, даже если бы он любил Бога, а 
тем, что Бог возлюбил его. И только божественной любовью к 
Фету-человеку можно объяснить, что в нем поэт, и поэт Божьей 
милостью, пережил помещика, что в нем самом - и прежде всего 
ради него самого - совершился этот перевес. 

Если душа его бьmа чутка и открыта веянию Божию, - а 
те, кому оно знакомо, не могут не ощущать какой-то особенной 
одухотворенности его поэзии, которую не осяжешь словом, - то 
неверующим, а тем более атеистом или материалистом в фило­
софском смысле слова Фета не назовешь. Одухотворенность не 
оставляла его творчество даже в период созидания материального 
благополучия и затем пожинания его плодов, когда зачерствелые, 
глухие души на его месте забросили бы творчество и продолжали 
бы стяжать, потому что жадность не знает насыщения и потому 
что в ней в кщще концов не остается места вдохновению. 

И еще в нем эта вечна.<! неудовлетворенность собой, эта отча­
янная тоска по тому человеку в себе, потеIЩИал и идеал которого 
он ощущал, особенно в моменты вдохновения, но осуществить или 
удержать не мог, не мог принести в жертву временное. Но если 
такая тоска и неудовлетворенность бьmи, то они свидетельствуют 

292 



о том, что до самого ко�ща Фет не мог примирить в себе или оправ­
дать свою раздвоенность, что его внутренние симпатии бьmи скорее 
на стороне поэта, чем благополучного помещика, и что к Богу его 
влекло непрестанно и бескорыстно. 

Фету бьm дан совершенно исключительный дар интуитивного 
ощущения Бога в тварном мире и передача этого ощущения, в 
котором он "достигал подлинного мистического переживания" 
(Н. Струве. Вестник № 139) . Грань между образом и тем, что за 
образом, у Фета необычайно тонка; IDioть его образов настолько 
прозрачна, что мгновенно вводит в мир за образом, возвышающим 
душу. Если же этот мир возвышает душу читателя (и я говорю 
о читателях, живущих и дышащих Богом) , то не на большую ли 
высоту возносилась душа поэта? 

Один человек оставил ради Бога мир и все, что имел в мире, 
включая немалую библиотеку. Удалился в последнюю глушь, 
взяв с собой только духовно-богословскую литературу и два-три 
томика стихов, прежде всего "Вечерние огни" своего любимого 
по:э,та. В прошлом, в годь1 тяжкого, редкого духовного испытания 

стихи Фета выносили его из безднь1 отчаянной скорби в область 
того света, который он любил и который бьш тогда для него 
закрыт. Если Фет-человек бьш нецерковен, то он воцерковлялся 
через этого человека. Если этот человек потерял церковь (я имею 
в виду мистическую связь с Телом Христа) , то он воцерковлялся 
через поэта. Пути Господни неисповедимы. 

2. Всемогущие проценты и русский вопрос (начиная с Вестника 
№ 135) 

В наш век статистика настолько прочно укоренилась в созна­
нии людей, так проникла все области человеческой жизни, что 
ей теперь отведена роль качественного определителя даже в такой 
области, как церковь, вера. 

7 % атеистов в России или только 7 % верующих - какое реша­
ющее значение это может иметь? Если, на худой конец, у нас только 
7 % верующих, но качественно равных или подобных евангельской 
двунадесятице, то Россия по существу является "божным" или, еще 

293 



точнее, христианским кошинешом (заимствую очень удачное 
определение России как коIПИНента у А.И. Солжеющына) . И как 
ни велик этот континеш, заключая в себе шестую часть земли, 
он все же меньше всего мира, а 7 % в российском масштабе 
намного превышают 12 едиющ. Если слово Божие сильно бьmо 
про1mкнуть весь мир, включая и Россию, верой всего лишь 
двенадцати простых, "некнижнь�х" рыбаков, то вера 7 % святого 
остатка, который Господь сохранил в России, способна, в полноту 
времени, как закваска, поднять все российское тело. 

Тысячу лет назад Россия начиналась прежде всего как дом 
Божий, как Церковь, и только в этом смысле к ней приложимо 
название Святая Русь. В этом заключается завет Христа с нашей 
родиной и народом, в этом - первостепенное назначение России 
и россиян. А затем, для нас, перероспmх себя в Боге, в нем 
заключено наше мессианское назначение, т. е. христоподобная 
универсальность, без которой никакое подлинное христианство 
немыслимо. 

В основание России как дома Божия легла двоица (всего лишь!) 
пришлецов, варягов-мучеников Феодора и Иоанна, задолго до того, 
как оформилась в национальное, но многоплеменное, государство 
с определенным именем. Заслуга св. Ольrи, кончина которой на 
несколько лет опередила исповеднический подвиг ее единопле­
меНШ1ков, состоит прежде всего в личном влиянии на будущего 
крестителя Руси, т.е. тоrда еще Киева. Исторически наша родина с 
оольшим, казалось бы, правом могла бы называться Киевания, 
Древлянин или даже Словения, а вот, определено ей быть Россией. 
Именование ее, очевидно, вышло не случайно, символизируя 
ее надисторическое, сверхэтЮ1Ческое начало и назначение. Этот 
момеш никак нельзя упускать в напmх сегодняшних поисках себя, 
своего отечества, своих корней, иначе мы замкнемся и замкнем 
наше призвание - и, таким образом, Россию как дом Божий - в 
пределах в лучшем случае благополучного национально-этнического 
континента, rде церкви отведен почетный "красный" угол, а не роль 
всепроникающей и возводящей до небес закваски. 

Сегодня такого понимания России нет, судя по голосам, дохо­
дящим до нас оттуда, и не раздалось еще слово духоносного 
пастыря, опирающегося в определении и призвании России не на 

294 



светские литературно-религиозно-философские авторитеты, а на 
авторитет Евангелия, на авторитет Христа, сказавшего о Себе: 
"Я есмь путь и истина и жизнь ; никто не приходит к Отцу, как 
только чрез Меня" (Ин. 14: 6) . 

Ранняя Церковь, по образцу которой закладь1вался наш рос­
сийский дом, жила этим Путем, шла им и достигала не только 
пределов вселенной и сердец всех народов, но и восходила к Отцу. 
Сваливать нашу немощь и наш церковный и государственный позор 
на инфантилизм нашей церкви неправомочно. Бьm ли церковный 
опыт у апостолов до Христа и Пятидесятницы? Бьm ли вообще "исто­
рический" христианский опыт или "навык" у языческих народов 
первых столетий, сознательно и добровольно шедших на пытки, на 
крест, на костер, на усечение мечом, в звериные челюсти? 

Но можно и lle заглядывать в такую глубь веков и истории, 
если над чьим-нибудь сознанием довлеет фактор времени. Святые 
страстотерпцы Борис и Глеб и многие другие стоят у истоков 
российской церковности и государственности. У этих же истоков -
люди различнь�х племен и народов, в том числе святые братья 
Георгий, Ефрем и Моисей, венгры. То есть, наша родина поистине 
начиналась, как дом Божий, rде стиралась грань между "эллином 
и иудеем", где н е  б ы л о м е с т  а национальному вопросу, хотя 
Моисей Уrрин оставался венгром, а первый митрополит св. Миха-
ил - болгарином. 

' 

Уж если искать себя, свои корни, то придется вернуться к 
церкви исповеднической, к церкви крещальной. В создавшейся 
обстановке на нашей родине другого вь�хода нет. 

Наши боль и позор начались не 70 лет тому назад, а за несколь­
ко столетий до этого. С 17-го года мы только пожинаем плоды 
религиозно-нравственного упадка, хотя на фоне его всегда были 
и теперь есть истинные сыновья и дочери Христа и Церкви, и святой 
остаток в России никогда никому не удавалось искоренить. Вот 
найти и осознать себя как этот остаток, ощутить этот дар Божий 
и, таким образом, ответственность за него перед Богом, перед 
своей совестью, перед всем миром, начиная с России, в этом -
заново возводимое здание нашей родинь1, в этом - осмысленный 
творческий труд каждого российского христианина, и в этом - наше 
и вселенское православие. 

295 



Говоря о России, невозможно говорить исключительно о 
русском народе, минуя другие большие и маль1е народы, теперь 
составляющие с нами одну семью и разделяющие нашу судьбу. На 
нас лежит забота и ответственность за них перед Боrом. Наша 
мессианская роль должна прежде всеrо найти выражение у себя дома 
в братской любви, уважении и участии ко всем народам России, не 
говоря уже о совершенном искоренении высокомерного, презри­
тельного отношения к маль�м народам, хотя бы в форме шутливого, 
беззлобного высмеивания или кличек, которые, как мы знаем по 
себе, могут ранить очень больно и глубоко. 

"Господня земля и что наполняет ее". Господу угодно было 
избрать Россию Своим уделом, и она никогда не переставала им 
быть, даже в молчании, даже в видимом (но только видимом) 
истреблении. И если Ему возможно из камней воздвигнуть детей 
Аврааму, т. е. Себе, то это совершилось на наших глазах, когда 
дети закоренелых, законченных атеистов и богоборцев, этих бес­
словесных камней (и даже иные из этих камней, чудом Духа 
вернувшиеся к жизни), жизнь полагают за Христа и Его· Царство, 
ложась в основание созидаемой сегодня России. То есть наши 
сегодняшние страстотерпцы и исповедники христианской совести 
и жития, не говоря уже о мучениках, добиваемых в лагерях и 
психушках,  и есть наша Российская Православная Церковь. Инсти­
тут РПЦ с его иерархией никак ее не отражают. Как \такие же 
институть1 во всем �ре, РПЦ редко бывала на высоте своего 
призвания. Как ни парадоксально это звучит, но овцам суждено 
на своих плечах вьmосить пастырей, потому что чаще всего 
овцы, будучи свободнее во Христе от власти кесаря, получают дар 
нравственно-духовной силы. И первое заботливое слово о России и 
ее церкви сказано сегодня пасомыми, а не пастырями. 

Начаток этой силь1 стал проявляться у нас в последнее десяти­
летие. Однако есть опасение, что, с одной стороны, она еще не 
оценена, а с другой - что эта сила может бьпь растрачена целиком 
на аполоrетичесI<яе отпоры клеветникам России, которые как бы 
намеренно отвлекают на себя умственнь1е и духовные силь1 от 
нашей главной задачи. Им нечем больше жить и нет иного способа 
бьпь в центре внимания, как устраиванием скандалов. В последнее 
время бьmо произнесено мноrо умных, справедливых слов в ответ 

296 



клеветникам. Но нельзя не учитывать при этом, что мы имеем дело 
с людьми, не знающими и часто ненавидящими Христа, и наши 
апологетические отпоры в лучшем случае скажут "нет" на их пред­
намеренное или в силу заблуждения утверждаемое "да". Закрыв 
одну брешь, нам вскоре придется в спешном порядке бросать силь1 
на новую брешь - и так без конца, ибо жизнь, культура и духовные 
сокровища великого народа многогранны и многоаспектны. Вместо 
этого хотелось бы, чтобы· наши сегодняшние дарования, которые 
все же немалы хотя бы пропорционально общемировому оскуде­
нию, обратились к творчески-созидательному "да", к положи­
тельному утверждению подлинных ценностей в каждом аспекте 
нашей жизни, культуры и мысли. Это бы явилось лучшей отповедью 
нашим отрицателям и лучшей проповедью для тех, кого вводят 
в заблуждение. 

России изначала бьm дан исключительный дар : знание Бога, 
Христа. Этот дар и теперь есть самое ценное, чем мы обладаем 
и что должны были бы отстаивать прежде всего. Выразительные 
таланты, т. е. культура во всем ее объеме, которые Господь "не­
завистно" излил на наш народ, есть лишь средства выражения 
нашего духа, наши уста, а не сам дух, которым в большей степени 
может изобиловать праведная "бездарь" (хотя таких не бывает) и 
выражать его "всего лишь" подвигом жизни, а не блестящим 
литературным или другим даром. 

(Иные острословы, великолепно владеющие нашим языком 
и литературой, упрекают некоторых из нас, проживших долгие 
годы, а то и родившихся вне стихии родного языка, в неумелом 
владении им, в нерусскости оборотов. Стоит ли, в озможно ли 
возражать им, когда всякому, обладающему здравым смыслом 
/не говорю уже - сердцем/, очевидно, что нельзя требовать от 
человека того, чего он не по своей воле лишен.) 

Но и выразительный дар никогда у нас не иссякал. Если на 
родине наши уста бьmи запечатаны смертной мукой, то вне России 
миссия русского христоносца блестяще осуществилась и по сей 
день совершается и словом, и делом. 

Мы еще не осознали до преобращающей глубины, что нам дан 
гораздо лучший дар выражения духа, чем слово. Это дар подвига 
страдания, терпения и покаяния, дар ношения оплеваний и заушений 

297 



от всех, кому не лень бросить в нас камнем, - т. е. дар приобщения 
самому Христу, если мы не отказьmаемся от него по недостатку 
знания его превосходства или из малодушия, проистекающего от 
маловерия или недоверия силе Христа. И тут мне придется возвра­
титься к статистике и недооценке нами как силы Христа, так и славы 
креста, а в двух последних заключена вся наша трагедия, начиная, 
возможно, с основания прочной государственности. 

Если полагаться на цифры, то верующих до революции, а тем 
более задолго до нее, у нас бьmо тотальное большинство, и, следова­
тельно, духовно мы бьmи благополучны. Тогда чем объяснить наше 
громовое падение, от которого мы до сего дня не можем придти в 
себя? Чем объяснить страх перед мучителями и мучениями, до сих 
пор обладающий нашим сердцем и сознанием? 

Грустно читать жалостливые обращения к мировой общест­
венности, или к политически сильной в мире церкви, или просто 
к гуманистским организациям от наших христиан. Кто эта 
всесильная "мировая общественность"? Почему такая надежда 
на е� предстательство и защиту? Ведь она по существу не является 
:христианской, хотя инь1е ее организации могут носить христианское 
имя; ее методы защиты -правовые, законнические, путем внешнего 
давления - не согласуются с духом Евангелия. Это значит, что 
гонимые христиане, чтобы любым путем сбросить свой крест, 
согласны принять услугу мира помимо Христа. Но разве они не 
слышали у крещальной купели и затем постоянно повторяемое в 
церкви: "крестящиеся во Христа облекаются во Христа" ( т. е. прежде 
в Его поругание и затем в Его славу) , "Я есть путь" (т. е. через 
прижизненное презрение и Голгофу - в Царство) , "ученик не выше 
учителя", "если Меня гнали, будут гнать и вас", и - страшное, как 
Божие осуждение, для всякого сознательного христианина: "кто 
не берет креста своего и не следует за Мною, тот не достоин 
Меня"? Миллионы российских мучеников пролили кровь, чтобы 
нам сегодня дана бьmа передышка для набирания большей 
духовной силы, чтобы продолжить их подвиг и таким образом 
приобщиться к ним. А мы хотим на их страданиях и крови 
устроить свое религиозное благополучие, безбедно процветать 
полезной деятельностью в условиях антирелигиозного террора 
и считать себя христианами, т. е. и с п  о в е д  н и  к а м и  веры 

298 



во Христа и воскресеЮ1е: ведь исповедание воскресеюш есть 
сознательное приятие какой бы то ни было смерти. Слова Еван­
гелия "все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, гонимы 
будут" (2 Тим. 3 : 12) оправдываются на к а ждо м, желающем 
идти за Христом: в гонимой России, на по видИМости мирном 
и благополучном Западе, среди единоверцев. Иное "мирное" испо­
ведничество может оказаться нравственно болезненнее и уж 
несомненно продолжительнее открытого rонеюш, не говоря о 
том, что этот род креста почти никогда не отмечается в сознании 

окружающих, т. е. он JПШiен поддержки и ореола славы. 
О том, как мучают нaumx братьев и сестер на родине, о страда­

ниях нашей церкви и народов РоссШI говорить необходимо. Но 
говорить без жалоб и приниженности, вручая наше кровное дело суду 
людей, которых в лучшем случае может интересовать протестный 
аспект дела, а не судьба людей. Тут нужно вспомнить о своем 
христианском достоинстве. Замечательно сильное обращение 
диакона В. Русака к ВСЦ (Вестник № 140) подает надежду, что 
христианское достоинство у нас начинает пробуждаться. 

Одиноко пока стоит и тем ярче выделяется исповедническая 
судьба Зои Крахмальниковой и ее семьи. Она и ее муж сознательно 
начинали христианское дело, зная о неизбежных последствиях. 
Арест не застал их врасплох, как нечто неожиданное, не смутил 
их. Впервые прозвучало обращение к х р и с т и а н а м  в с е  г о  
м и р а  не о ходатайстве об освобождении, а о м о л и т в е .  Т.е. у 
нас зарождается христианский подход к событиям. Хотелось бы 
знать о судьбе таких исповедников и просить их молитв о нас и 
о церкви. 

В целом же мы носим язвы Христа, как наказание и позор, а 
не как славу, а ведь мы - народ повоскресный, для которого 
крест должен бы бьпь честью, а не поруганием. Никто не может 
взойти на крест, если ему не дарована сила от Бога: сами мы, при 
всем нашем искреннем благочестии, этой силы не имеем. И тем, кто 
не ощущает в себе крестного огня, никто не бросит упрека, если 
они в смирении, со-болезнуя, взирают на испытания сильных, как 
благочестивые жены - на крест Спасителя, делая посильно то, что 
им доступно, и внутренне воспитывая себя к исповеданию. 
Если же крест връmается в нащу жизнь, то значит прШllел час 

299 



испъпания нашей веры: не для тоrо, чтобы унизить и раздавить 
нас, но чтобы явить ее в мире, хотя мир ее может не оценить и 
попросту не заметить. Но ведь наша жизнь надмирна и сверхвре­
менна. Ранние мученики и исповедники свицетельствовали о вере 
в сверхвременность жизни и в лучшее будущее своей жизнью. 
Их подвиr, собственно, бьm свицетельством не для них самих 
и их единомьшшенников, а для их мучителей, являясь, таким 
образом, апостольским служением по призванию и обращению 
слепых, глухих, свирепых сердцем. А в России в настоящее время 
слепых, глухих, свирепых сердцем и умом подавляющее большин­
ство: не только среди атеистов, но и среди "верующих", которые 
нуждаются в свицетельстве праведной крови. 

Россия, как церковь, накануне революции бьmа плохо подго­
товлена к такому свицетельству, которое обрушилось на нее 
неожиданно, "как тать в нощи". Большинство христиан в период 
первых погромов полегло в чине "младенцев в Вифлееме от Ирода 
избиенных". И это еще слава Богу, что тЗк случилось, потому что 
нас веками готовили к мирному преподобию, делая ударение на 
венцах, минуя страдания или окружая их легендой. Ну, а если 
сподобимся мученического венца, то тут - одно блаженство и 
никакой боли: ни телесной, ни душевной. Четьи Минеи нам говорят 
почти исключительно о "теплой прохладе" в кипящем котле или на 
раскаленной докрасна. сковороде; если водят обнаженными на 
народе, то "позор" (в сознании аrиоrрафа) завуалирован либо 
временным ослеплением зрителей, либо еще каким-нибудь чудом. 
Получалось, что Сьm Божий, наш Путь, не оставил нам ничего от 
Своего пути, предоставив лишь венцы и теплую прохладу. Где же 
тут уподобление Христу? апостолам? подлинным, а не легендарным 
страданиям мучеников (хотя за легендой осталась неповеданная 
нам драгоценная правда) ? 

Спаситель страдал нравственно до кровавого пота, а потом 
так болел на кресте, что неестественно рано скончался, к удив­
лению Пилата. Свицетельствс апостола Павла совершенно трезво 
перечисляет все "мирные" скорби исповеднической жизни (2 Кор. 
1 1 :  23-29) . Но мы теперь и сами имеем 70-летний опыт того, 
что крест - не теплая прохлада, что огненная печь естественно 
жжет тело, но что д у х  наш, окрьmеннь1й силой Христа, п р е-

300 



в о з м о г  а е т телесное страдание до того, что мученик может 
благодарить Бога за крест и благословлять мучителей и даже 
способствовать их обращению и вступлению в подвиг. Во втором 
томе материалов "Новые мученики российские" есть потрясающее 
житие мученицы Лидии, свидетельствующее обо всем, что здесь 
сказано. 

Все благовестие Евангелия заключается в возвещении победы 
духа над IШотью. Вся сила Христа и Св. Духа дана имеюю на 
обновление духа, оставляя земле и времени биологические, природ­
ные законы плоти до конца мира. В том-то и чудо силы Христа, что 
нашу веру и радость нашего призвания в Царство не может 
омрачить ни болезнь, ни беспокойства и лшпения, ни нравствеш1ые 
муки, ни даже смерть. И в этом - слава креста и лучшая проповедь 
для тех, кто имеет быть призван в Царство, хотя сегодня он еще 
может гнать Церковь. 

И еще мы должны помнить о нашей солидарности с миллионами 
безымянных, брошенньIХ в общую могилу, имена которых никогда 
не дойцут до нас и до мировой общественности, потому что они 
проuти прямо в небо. 

Мать Юлиания 

301 



ВЕСТНИК Р:ХД №144 1, 11 - 1985 

СОДЕРЖАНИЕ 

Стр. 
От редакции . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3 

БОГОСЛОВИЕ, ФИЛОСОФИЯ 
Таинство Святого Духа - Пр<>r. А. Шмеман . . . . . . . . . . . 5 

Размышление смиреююго сердца (Х:V в.) - перевод 
и публикация архим. Амвросия Поrодина . . . . . . . 45 

"Смерть! Где твое :жало? Ад! Где твоя победа?" -
о. Матта Эль-Мескин . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93 

Малые слова - Прот. Георгий Бениrсен . . . . . . . . . . . . . . 109 

Письма С.И. Булгакова к М.К. Морозовой 
(публикация и примечания Н.А. Струве) . . . . . . . . 1 23 

ЛИТЕРАТУРА И ЖИЗНЬ 
Стихи - Юрий Кублановский . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136 

Глава 66 нз "Марта Семнадцатого" (Узел Ш) -
А. Солженицын . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141 

Поэзия Бодлэра - Н.С. Гумилев (публикация 
проф. С. Грэхэм) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 54 

Переводы из Бодлэра - Н.С. Гумилев . . . . . . . . . . . . . . . 160 

К разгадке одной лкrературной тайны: "Роман 
с кокаином" М. Агеева - Н.А. Струве . . . . . . . . . . 165 

Об антилиrературе и инициации - А. Великанова . . . . . . . 180 



VESTNIK №144 1,11 - 1985 

SOММAIRE 

А nos lecteurs - N. Struve . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3 

ТНEOLOGIE, PlПLOSOPНIE 
Le Sacrement de l'Esprit Saint - Р. Alexandre Schmemann 5 
Rejlexions d 'ип creur contrit (manuscrit byzantin du XV s. 

traduit par le Р. Ambroise Pogodine) . . . . . . . . . . . . . 45 
''Мort! Ой est ton aiguillon? Enfer! Ой est ta victoire?" -

Р. Matta-El-Meskin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93 

Les courtes parolesde 1а Liturgie - Р. Georges Benigsen . . . . . 1 09 
Lettres de S. Boulgakov а М. Мorosova (puЫication et 

notes de N. Struve) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 23 

UТТЕRА TURE ЕТ VIE 
Poemes - Iouri KouЫanovski . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 36 
«:Mars 1917» (extrait : chapitre 66 - 26 fevrier) -

Alexandre Soljenitsyne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 4 1  
La poesie de Baudelaire - Nicolas Goumilev (puЫication 

du prof. S. Graham) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 54 

Poemes de Baudelaire traduits du russe par N. Goumilev . . . . . 1 60 

Une mystification litteraire : «:Roman avec cocaine» de 
М. Agueev - N. Struve . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 65 

Antilitterature et initiation - А. V elikanova . . . . . . . . . . . . . 1 80 



ВЕСТНИК РХД №144 1,11 - 1985 

СУДЬБЫ РОССИИ 
Епископ Аркадий Осrалъский (самиздат) . . . . . . . . . . . . 198 

Аще забуду тебе Иерусалиме - Ирина Кантор (Москва) . . 209 
К "делу" иеромонаха Павла - :ХХХ (самиздат) . . . . . . . . 226 

"Бердяевские годы" ( 1922-39) - П.Ф. Андерсон 244 

Письмо в Редакцию: 
Еще о Фете - мать ЮлиаIШя . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 292 



VESТNIK №144 1,11 - 1985 

DESТINEES DE LA RUSSIE 
Monseigneur Arcade Ostalski (samizdat) . . . . . . . . . . . . . . . . 198 
Si je t 'ouhlie, Jerusalem - Irina Kantor . . . . . . . . . . . . . . . . 209 

L'affai.re du hieromoine Раи/ Lyssak - ХХХ (samizdat) . . . . . . 226 

Les annees Berdiaev ( 1922-39) - Paul Anderson 244 

Courrier des lecteurs : 
А propos d'Ath. Fet - Mere Juliana . . . . . . . . . . . . . . . . . . 292 



··••lqfff//111•····1111111111111' ИзддтЕльство 

-
= = 

= 

-
= 
= 

-
= 

:;;; 
� = 

1 1 ,  rue de la Montagne Ste Genevieve 

н о в и н к и ! ! !  

Серия "ИНРИ" (Исследования Новейшей Русской Исrории) 
ФЕЛЪЫТИНСКИЙ Ю.Г. - Большевики и левые эсеры 

В предлагаемом исследовании делается еще одна попытка 
опровергнуть укореЮ1вшееся в советской историографии мне­
ние о том, чrо германский посол граф Мирбах был убит левыми 
эсерами с целью сорвать Брестский мир. ЛеЮ1н использовал 
убийство Мирбаха (вероятно спровоцированное Дзержинским) 
с целью покончить с левыми эсерами, больше ему не нужными, 
и установить однопартийную диктатуру. 

В КЮ!ге подробно изложены зарождение большевистско­
левоэсеровской коалиции, формирование правительства, созыв 
и разrон Учредительноrо собрания, Брестский мир, убийство 
Мирбаха и разгром левых эсеров. 

290 стр. Цена : 120.- фр. 

Серия "ВМБ" (Всероссийская Мемуарная Библиотека) 
ГЕРАСИМОВ А.В. - На лезвии с террористами 

Увлекательный рассказ началЬЮ1ка генерального Петербург­
ского розыска о борьбе с волной терроризма, охватившей 
Россию после первой русской революции (1905 - 1909) . 

Ближайший сотрудник Столыпина, А. Герасимов стал 
одной из жертв краЙЮ!х реакционных сил и бьт отставлен от 
должности. С необыкновенной яркостью описаны жалкая 
судьба Гапона, тонкая игра Азефа, разрушившего эсеровский 
терроризм, ряд удавшихся или неудавшихся покушений. 

208 стр. Цена : 100.- фр. 

ФИЛАТЬЕВ Д.В. - Катастрофа Белого движеиия в Сибири 
Только в Сибири удалось создать правительство всероо­

сийского масuпаба, на свободной территории, с нормальной 
армией. И тем не менее Бе..1ое движеЮ1е потерпело т-ам катао­
трофу. Генерал Д.В. Филатьев (1866-1936) , участник этих 
событий, старается понять причины этой катастрофы: он 
считает, чrо адмирал Колчак - выдающийся моряк и рыцар­
ский характер, оказался не на высоте ни как сухопутиый 
военачальник, Ю1 как государственный деятель. � 

� 144 стр. Цена : 60.- фр. 

�11111 
1111111 111111111 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 11 1 1 1  

З а к а з ы  н а п р а в л я т ь : L E S  E DI T E U R S  R E U N I S 



Ym ca - P ress '111111111111111"11111/flf/1111•• 

75005 Paris, France - Tel. 3 5 4 - 7 4 - 4 6  

Николай БЕРДЯЕВ - Собрание сочинений (т. 2 )  

СМЫСЛ ТВОРЧЕСГВА 
"Основную свою икrуицию о человеке, о нужде Бога в твор­

ческом акте человека, я выразил в самой значительной кииrе 
своего проumого "Смысл творчества" • . •  Книга создана целост­
ным творческим порывом, в ней обнаружена тема всей моей 
жизни". 

"Смысл творчества" переиздается впервые после 1916г., 
с приложением более поздней статьи "Спасение и творчество", 
с разночтениями и доrюлиениями. 

440 стр. Цена : 150 фр. 
в переплете : 230 фр. 

ФЕДОТОВ Г.П. - Свяrые древней Руси 
Строгий научный метод, унаследованный от болландистов, 

необыкновеююе историческое чутье, любовь к Церкви и писа­
тельский дар - совокупность этих качеств позволяет сказать, 
что книга Г. Федотова лучшее, что когда-либо было написано 
о русской святости. 

Сергей КЛЫЧКОВ 
КНЯЗЬ МИРА 

241 стр. Цена : 100 фр. 

428 стр. Цена : 120.- Фр. 

Мифолоrизированный роман о Добре и Зле, сопоставимый 
с "Мастером и Маргаритой", В нем Клычков мифотворец и бы­
тописатель достигает верuшны своего искусства - фантасти­
ческого реализма. 

К этому переизданию прилагается неизданное резюме про­
должения романа, с отрицательным отзывом испуганного клы� 
ковской tантастикой Лунача�ского, который тем не менее 
пророчил Князю мира" войти прочио в нашу литературу". 

ИЗБРАННАЯ ПОЭЗИЯ 184 стр. Цена : 54.- фр. 

С. Клычков - один из самых видных прозаиков 20-х годов. 
Но он не переставал писать стихи. Для Есенина он "истинно 
прекрасный народный поэт". Ддя Ахматовой "поэт своеобраз­
ный". В "Избраниое" вошли многие стихотворения, публику­
емые впервые. 

Юр":о?:=��98�-=ск 
70 стр. Цена : 42.- фр. l 

,,,,11:F-
1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 111111111Jill 
1 ,  rue de la Montagne Sainte Genevieve, 75005 Paris, France . 



POSS EV-VE R LAG 
Flurscheideweg 15, D-6230 Frankfurt a m  Main 80 

КНИГИ И ЖУРНАЛЫ 
НА РУССКОМ ЯЗЫКЕ 

Российские и зарубежные авторы 
Художественная литература. Проза и поэзия. Социально-поли­
тическая литература. История , философия , религия , мемуары, 
свидетельства. 

Каталог высылается бесплатно. 

ПОСЕВ 

Ежемесячный общественно-политический журнал. 64 стр. боль­
шого формата. Подписка непосредственно в издательстве :  72 нм 

ГРАНИ 

Ежеквартальный журнал литературы. 288 стр. книжного форма­
та. Подписка непосредственно в издательстве: 48 нм 

НАдЕЖДА 

Христианское чтение. Составитель 3 .  Крахмальникова (Москва) . 
Религиозный Самиздат. 2 раза в год. 400 стр. карманного форма­
та. Подписка непосредственно в издательстве : 50 нм за три 
номера. 



ACH EV� D'IMPRIMER 
LE 4 J U I LLEТ 1 985 
PAR L' I M P R I M E R I E  
D E  L A  MANUTENTION 

А MAYENNE 
№ 9 148 








	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021
	0022
	0023
	0024
	0025
	0026
	0027
	0028
	0029
	0030
	0031
	0032
	0033
	0034
	0035
	0036
	0037
	0038
	0039
	0040
	0041
	0042
	0043
	0044
	0045
	0046
	0047
	0048
	0049
	0050
	0051
	0052
	0053
	0054
	0055
	0056
	0057
	0058
	0059
	0060
	0061
	0062
	0063
	0064
	0065
	0066
	0067
	0068
	0069
	0070
	0071
	0072
	0073
	0074
	0075
	0076
	0077
	0078
	0079
	0080
	0081
	0082
	0083
	0084
	0085
	0086
	0087
	0088
	0089
	0090
	0091
	0092
	0093
	0094
	0095
	0096
	0097
	0098
	0099
	0100
	0101
	0102
	0103
	0104
	0105
	0106
	0107
	0108
	0109
	0110
	0111
	0112
	0113
	0114
	0115
	0116
	0117
	0118
	0119
	0120
	0121
	0122
	0123
	0124
	0125
	0126
	0127
	0128
	0129
	0130
	0131
	0132
	0133
	0134
	0135
	0136
	0137
	0138
	0139
	0140
	0141
	0142
	0143
	0144
	0145
	0146
	0147
	0148
	0149
	0150
	0151
	0152
	0153
	0154
	0155
	0156
	0157
	0158
	0159
	0160
	0161
	0162
	0163
	0164
	0165
	0166
	0167
	0168
	0169
	0170
	0171
	0172
	0173
	0174
	0175
	0176
	0177
	0178
	0179
	0180
	0181
	0182
	0183
	0184
	0185
	0186
	0187
	0188
	0189
	0190
	0191
	0192
	0193
	0194
	0195
	0196
	0197
	0198
	0199
	0200
	0201
	0202
	0203
	0204
	0205
	0206
	0207
	0208
	0209
	0210
	0211
	0212
	0213
	0214
	0215
	0216
	0217
	0218
	0219
	0220
	0221
	0222
	0223
	0224
	0225
	0226
	0227
	0228
	0229
	0230
	0231
	0232
	0233
	0234
	0235
	0236
	0237
	0238
	0239
	0240
	0241
	0242
	0243
	0244
	0245
	0246
	0247
	0248
	0249
	0250
	0251
	0252
	0253
	0254
	0255
	0256
	0257
	0258
	0259
	0260
	0261
	0262
	0263
	0264
	0265
	0266
	0267
	0268
	0269
	0270
	0271
	0272
	0273
	0274
	0275
	0276
	0277
	0278
	0279
	0280
	0281
	0282
	0283
	0284
	0285
	0286
	0287
	0288
	0289
	0290
	0291
	0292
	0293
	0294
	0295
	0296
	0297
	0298
	0299
	0300
	0301
	0302
	0303
	0304
	0305
	0306
	0307
	0308
	0309
	0310

