




LE MESSAGER 

ВЕСТНИК 
РУССКОГО ХРИСТИАНСКОГО 

ДВИЖЕНИЯ 

121 

ПАРИЖ - НЬЮ- йОРК - МОСКВА 
№ 121 Т R I М Е S Т R I Е L 11 - 1977 



© Copyright Le Messager. Paris 1977. 

COMMISSION PARITAIRE 
№ d'lnscrlption 29.425 



ОТ РЕДАКЦИИ 

КАКИМИ СРЕДСТВАМИ БОРОТЬСЯ ЗА ЦЕРКОВЬ ? 

Споря с «Вестником», безымянный автор из России 
утверждает, что не следует бороться за Церковь, за ее сво­
боду средствами «Мирскими, человеческими, самостными», 
причём под мирскими средствами он разумеет не насилие, 
а словесные публичные выступления, вроде письма А. Сол­
женицына патриарху Пимену, и свою точку зрения под­
крепляет ссылкою на апостола Павла (см. раздел «Судьбы 
России».) 

Эта точка зрения, как будто довольно широко распро­
страненная в Советской России, нам представляется никак 
не соответствующей ни букве ни духу учения апостола 
Павла. 

Да и сама постановка вопроса страдает богословской 
неопределенностью: разве можно отождествлять «Мирское», 
«Человеческое» с «Самостным»? Самость - это грех само­
любия, себялюбия, отделенности от Бога и от ближнего. 
Грешит и страдает самостью даже тот, кто почти не сопри­
касается с миром. Отождествление «человеческого» и «гре­
ховного» мы находим в гностических учениях или у край­
них сектантов. Работа, творчество, брак, чадорождение, 
искусство, устройство жизни, а оно начинается с утвари 
и завершается социально-политической организацией, все 
это - занятия «мирские», «человеческие», но нисколько 
не «Самостные». А вот страсти безусловно относятся к 
проявлениям человеческой самости. Горделивый постник 
или молитвенник, проявляющий малодушие, более самост­
ны, чем смиренный отец семейства или христианин, жерт­
вующий собой для ближнего. 

В вопросе государства наш оппонент впадает в не ме­
нее разительное противоречие. С одной стороны, он счи­
тает, что тягаться с властью относится к недолжной, мир­
ской области, а с другой, вслед за апостолом Павлом, 
признает, что «Всшшя власть от Бога», т. е. исполняет функ-

3 



цию, порученную ей Богом. Ясно, что если власть происхо­
дит от Бога, то это для чего-то, для определенной цели. 
И просто фактически неверно, что апостол Павел как бы 
игнорировал власть, «Не питая относительно ее никаких 
иллюзий» (вероятно, тут наш оппонент переносит на Павла 
свой собственный пессимизм) . Наоборот, Павел неодно­
кратно выступал как гражданин римского государства и 
требовал от римских властей строгого соблюдения закон­
ности и его, апостола Павла, наизаконнейших прав. 

Именно у апостола Павла мы находим ясный ответ на 
вопрос как, какими средствами бороться за Церковь, за 
предоставление ей свободы. Обратимся к 16 главе «Деяний 
св. апостолов». Апостол Павел и его спутник Сила, нахо­
дясь во Филиппах, были по ложному и корыстному доно­
су арестованы, биты воеводами и в колодках брошены 
во внутреннюю темницу: 

«Около полуночи Павел и Сила, молясь, воспевали 
Бога... вдруг сделалось великое землятресение, так что по­
колебались основания темницы ... » В ответ на их молитву 
- не просьбу, а славословие - Павел и Сила получили 
чудесное освобождение от Бога, но ... темницы не покинули. 

«Когда же настал день, воеводы послали городских 
спужителей сказать отпусти тех людей ... 

«Но Павел сказал к ним: нас, Римских граждан, без 
суда всенародно били и бросили в темницу, а теперь тайно 
выпускают? Нет, пусть придут и сами выведут нас ... 

« ... воеводы испугались, услышав, что это Римские граж­
дане, и придя, извинились перед ними, вывели их, прося 
удалиться из города» (16,22-3). 

Получив от Бога освобождение по благодати, а от вла­
стей разрешение на тайный уход из темницы, апостол Па­
вел, без внешней к тому нужды, прибег еще к «Мирским» 
средствам: стал требовать от воевод буквального исполне­
ния закона и вышел из тюрьмы, лишь добившись этого. 

Этот случай из жизни апостола Павла имеет норматив­
ную силу для христиан. Да, на первом месте должны быть ду­
ховные средства, хотя слово «Средство» неподходящее, ска­
жем правильнее, жизнь духа: воспевание Бога, бескорыст­
ная молитва, славословие. Это - полуночное делание хри­
стиан. Но не менее существенны, хотя и вторичны, днев-

4 



ные действия: требовать от власти, чтобы она исполняла 
свое Божие назначение, соблюдала законность и осущест­
вляла справедливость. Молитва нисколько не противоречит 
стоянию за право и закон, в которых весь смысл, всё назна­
чение власти: «Начальствующие страшны не для добрых 
дел, но для злых» (Рим. 13,3). Но мы знаем, власть далеко 
не всегда отвечает этому назначению от Бога. Бывают пе­
риоды в истории, когда власть становится страшна для 
добрых дел и благосклонна ко злым. Тогда, согласно «От­
кровению» она перестает быть «ОТ Бога», превращается в 
богоборческого «Зверя» ( 13, ) , притязая завладеть всем 
человеком и всем человечеством. 

В самые страшные моменты единственным исходом 
бывает или отречение или мученичество. Но часто смесь 
закона и беззакония позволяет проявлять по отношению к 
власти, правда не без риска, некоторую степень активности. 

Этой активности, этой ответственности за власть и 
учит нас словом и делом апостол Павел. Всякий человек 
пользуется в той или иной мере властью и тем самым яв­
ляется её соучастником. Если гнушаться миром, то нужно 
быть последовательным до конца, как некоторые сектанты: 
вообще не соприкасаться с «вне�иними», отказываться от 
употребления денег и т. д. А пользующийся властью должен 
себя чувствовать ответственным за нее. Ни к чему не обя­
зывающая отрешенность, слишком уж удобное, комфор­
табельное гнушение мирскими средствами, не имеют осно­
вания в Писании и не соответствуют подлинно христиан­
скому, творческому отношению к миру. Полностью ника­
кая власть не станет христианской. Но содействовать тому, 
чтобы власть максимально исполняла (а в некоторых слу­
чаях хотя бы минимально!) ту функцию, которая ей опре­
делена Богом, может и должен всякий. 

Н. Струве. 

5 



ОТ ЧИТАТЕЛЕЙ 

В РЕДАКЦИЮ ЖУРНАЛА «ВЕСТНИК РХД». 

Глубокоуважаемая редакция ! 

Примите мою глубокую блжодарность и признательность за 
ваш неоuени:.1ый подвиг - издание «Вестника». Для �шогих из 
нас, живущих в России, Ваш журнал является подлинным голосом 
русского Православия, ·обращенного к миру. 

Журнал удивительно созвучен настроениям и запросам до­
вольно широкого круга современной русской интеллигенции, как 
тех, для которых религиозная жизнь стала неотъе:.шемой частью 
�1ироощущения, так и тех, кто относится к религиозным пробле­
мам с интереса�� и сочувствием. Правда, нередко приходится 
сталкиваться с недоу�1ениюш и даже недовольство�� в связи с пу­
бликацией в «Вестнике» статей политического ·содержания, иногда 
довольно острых. Такая реакция возникает не из-за несогласия 
с позицией журнала, а в основном по двум следующим причинам. 

Во-первых, существует точка зрения, согласно которой не 
следует объединять в одном сборнике проблемы религиозные и 
проблемы сугубо политические, социальные.  Во-вторых, даже 
если так·ое объединение само по себе и допустимо, то в наших 
условиях оно резко усугубляет так сказать нелегальность жур­
нала и одновреыенно неизбежно снижает его проникае�юсть к 
читателям. 

В возникающих в связи с этими возражениями дискуссиях 
автор отстаивает право и ·обязанность верующего человека, хри­
стианина, не отгораживаться от насущных проблем нашего вре­
мени, а живо и искренне на них реагировать, по возможности 
свободно, не приспосабливаясь ко вкусю1 господствующей в на­
шей стране партийной идеологии. 

Чрезвычайно удачное сочетание демократизма и широты в 
подборке публикаций с четкой собственной линией журнала пред­
ставляется прекрасным о·бразцом для подражания. Такое сочета­
ние, столь редкое, и вместе с тем столь необходимое, возможно 
станет тем семенем, из которого разовьется будущее русское 
демократическое сознание. 

6 



Особо хочется сказать о дискуссии, происходящей на  стра­
ницах Вашего журнала л1ежду А. И. Солженицыным и о. Алек­
сандром Шмеманол1. Целикоы разделяю ту высокую оценку, ко­
торую дает о .  Александр нашему великол1у писателю, которого 
он очень точно назвал экзорцистом русской души. Действитель­
но, служение А. И. Солженицына несомненно пророческое. Его 
жизнь - редкое чудо. Человек, который столько раз находился 
на краю гибели, - на фронте, в концлагере, в больнице, от рака, 
- храним Богом, чтобы стать едва ли не самым известным про­
поведником правды во второй половине ХХ века. У нас нередко 
приходится слышать упреки в адрес Солженицына в том, что он  
слишко�1 резок, слог его странен и т. п .  И это даже со стороны 
людей, в общем ему сочувствующих. На все это можно с уверен­
ностью ответить лишь одно, - все это не имеет значения в оцен­
ке человека,  который п е р в ы й з а с т а в и л л1 и р у с л ы­
ш а т ь п р а в д у о Советском Союзе с его тайной полицией, 
его лагерями, услышать правду о лшогих миллионах невинно 
за�1ученных людей, о всей его античеловеческой сущности. «Сила 
и правота» А. И. Собжениuына в его бескомпромиссном стремле­
нии к правде, и его призыв «жить не по лжи», обращенный ко 
всему человечеству, услышан уже многими и приводит к заметно­
му изменению политического климата. 

В то же время, как мы знаем, каждый пророк все-таки всего 
лишь человек, и, как чел·овек, ;\ЮЖет, увлекаясь, в чем-то заблуж­
даться. Эти увлечения есть и у А. И., в том числе и в его «Письме 
из Америки» ( «Вестник», No 1 16 ) .  И отрадно видеть, с какой 
блестящей эрудицией и с каким тактом снимаются эти ч е л о­
в е ч е с к и е увлечения, в данном случае в статье о .  Алек­
сандра «Ответ Солженицыну» («Вестник», No 1 1 7 ) .  Здесь, как 
впрочем и в большинстве других статей, мнение о.  Александра 
для многих из нас есть свое!"о рода эталон в оuенке тех или иных 
мнений или явлений. Его разумная, жизненно-церковная позиция 
на страницах Вашего журнала блестяще дополняет и корректи­
рует страстные призывы А. И. 

Еще раз огромное Вам спасибо за журнал. Желаю Вам nо­
лющи Божией во всей Вашей деятельности. 

А. В. 

Москва, март 1 977 г. 

7 





..................••..•.........................•.....................................................•.•............................. .....................................•.•.•...................•..•......................................................••.•...•.•.•... i···································································································································1 
1 Богословие j ...................................................................................... " .................................•.. ·-··­·-·-··-······················-···························································································­...•••.•••.•••.•..........••••........•......................................•...................................................•..... 

Епископ ИП-IАТИЙ Брянчанинов ( 1807- 1867)  

ИЗ НЕИЗДАННЫХ ПИСЕМ 
1. 
J{ игу�1ену ИЛЛАРИЮ, Настоятелю Нико.10-Угрешского �юнастыря. 

Писыю Ваше от 2-го октября получил, - и сердечно пожа­
лел я Вас, - те�1 более, что Вы испиваете ту чашу, которую 
пришлось �1не пить, если бы Про�1Ысл Божий не отклонил :-1еня 
от Угрешской обители. Но, Вы са�ш знаете, где ни жить на земле, 
а искушение сносить должно. Повидюю�1у, и скушают нас ч елове­
ки ; но они без мановения Про�1ыслителя и коснуться бы нас не 
могли. Так будем в скорбях наших предавать себя воле Творца 
нашего и себя почитать достойньши скорбей - почнем. Исхож­
дение из искушения не есть пере�1ена � 1ест, но предание себя 
воле Божией, и самоукорение, и от сих терпение. Когда будем 
очень унывать от искушений и роптать на оные, то опасность 
та предстоит, чтоб не сделаться Богоборцами, сказал один Св. 
Отец, как явно ·вооружающимися против попущений Промысла 
Божия, к нашей великой пользе и врачеванию попущающего ню1 
искушаться. Простите, Батюшка ! Я Вам, как себе, говорю : ибо я 
весьма часто скорблю, от своих похотений и страстей влеком 
и прельщаем, и заченши рождаю грех ропота, и �1а.тюдушия, и 
гнева, - и тогда только обретаю покой, когда предам себя все­
цело воле Божией. Когда же забуду славословить Господа за все 
благодеяния Его и предавать себя Его в сесвятой воле и Промыслу, 
- тогда паки подымается буря и душа опять находится в опас­
ности потопления n волнах малодушия и боязни. Если Вы скор­
бите, то недалече стезя Ваша от стези угодников Божиих, кои, 
шествуя посреди многих скорбей и окровавляя ноги свои, достигли 
Града Небеснаго Иерусалима, в коем не слышатся ·воздыхания 
скорбящих, но раздается глас непрестанного радования Наслед­
ников Царствия Небеснаго, наследовавших оное скорбями многи-

9 



ми.  Отложим, отложю1, Батюшка, желание безвременного покоя 
на земле, дабы получить оный во вреыя, т. е .  по смерти. Уготовим 
сердце восприять, как от руки Божией, со благодарением и сла­
вословием. И еще : потерпите в Вашей Настоятельской должности, 
доколе будет �южно. В совести Вашей Вы чувствуете, что мона­
стырь не вы разорили, а напротив, сколько было сшт Ваших и 
у�1ения, поправили . . .  

. . .  Если вы  увидите по са�юй вещи, что невозможно Вам оста­
ваться Начальнико�1 Угрешской обители, то ворота в Сергиеву 
Пустынь Вам отверсты и о. Петру, - если Господь потерпит 
грехам �юю1 и буду еще Сергиевски�1 Настоятелем. Но лучше мой 
совет и еще потерпеть, доколе �южно, - и обновлением и устро­
ением монастыря оправдать Ваше избрание. Знаю малым моим 
опыто�1, каково разоренные �юнастыри поправлять . . .  

2. 
К игумену ВАРЛААМУ 

Честнейший Отец Игуыен ВАРЛААМ! Нет ! не гнушаюсь я 
а рестантами, как Вы пишете в письме Вашем, зная, что и я во  узах 
греха нахожусь. А таковой арест, т. е. греховный, е сть самый по­
носный, - только о таковом аресте монаху тосковать и заботиться 
�южно и должно, яко срам его и 1'1уки его вечны, аще ч еловек 
покаяние�� уз греховных не расторгает заблаговременно. 

Притом - Вы в Оптиной не под арестом, а в числе братства . 
Господь, питавший вас на Валааме туне, и здесь питает; а возлюб­
ленный б рат о. Иоанникий сообщил мне, что как чаю, так и про­
чих потребностей Вы не лишены, и о .  игумен Моисей по с .вой­
ственной ему мудрости Вами отнюдь не  отягощается. Единое 
остается Вам - оставя все зе�1ные попечения, приготовлять душу 
ко и сходу от телесныя хрюшны в жилище небесное. Паки изво­
лите писать в письме Вашем : хочется узнать - на время, или 
навсегда Вы посланы в Оптину пустыню? Отвечаю:  в Указе Си­
нодском ничего не сказано о времени. То за достоверно известно, 
что где ни будем на зе�1ле, на Валааме ли, в Оптиной ли, повсю­
ду гости, повсюду странники, повсюду пришельцы, повсюду на 
вре�1я. Иное же в с е г д а ожидает нас в вечности ; там все­
гдашняя радость или всегдашняя мука. 

Советующие Ва�1 опытнейшие старцы, весьма здраво сове­
туют оставить земные хлопоты и тяжбы судебныя, в кои когда 

10 



увидит сатана впадшего монаха, то вельми о нел1 радуется, яко 
о презрителе Заповеди Христа Спасителя, который чрез Апостола 
Своего вопиет : «уже отнюдь вам срам есть, яко тяжбы иматъ 
между собою, почто не паче обидю1ех есте, почто не паче лишени 
бываете» ( I  Кор. ) . 

И тот совет сю1ый �1удрый, что Вы против воли в Оптину 
высшим начальсшол1 посланы, а пото�1у благо и полезно Вам 
волю свою прелошпь и, воле Божией отдавшись, с благодарением 
переносить малое и скушение Ваше, если только оно и скушения 
имя заслуживает. Неужели Вы думаете, что рука человеческая, 
как-либо утаившись от Промысла Божия, могла что-либо с Вами 
сделать?  Сохрани Боже от такой хульной и нечестивой мысли ! 
Сего ради св. Петр Дамаскин противящихся находящим против 
воли и скушению� называет Богоборцюш, от чего да сохранит нас 
Господь. Если спросит кто от здравоыыслящих, от кого пришла 
начальству �шсль пере�1естить Вас в Оптину ? Ответствуйте : от 
Бога. Самые в России опытнейшие старцы ню1 теперь сожитель­
ствуют и �югут Ba;\t подать назидательный совет и обильное уте­
шение. Следовательно, кто как не са�1 Господь, мог Вас ,поместить 
к и сточнику спасения? Но увы ! Велика слепота наша ! Промысла 
Божия не усматриваел1, и с человеками препираемся, и время дра­
гоценное, на покаяние нам данное, всуе из·нуряем ;  сего ради мир  
и от него прозябающие духовные дарования удаляются от серд­
ца нашего. А 01ертный час вблизи от нас !  - ожидает нас нели­
цеприятный суд, на коем правды наши - судимы будут. Святые 
присно зрят делание свое недостаточным, и, как некто из них 
сказал, вменяют себя не исполнителями, а сквернителями святей­
ших заповедей Господних; сего ради, егда искушение придет, ра­
дуются, яко скорбию невольно пополняется недостаточество их 
деяния и убеляются их ризы для непостыдного вшествия на брак 
духовный дверию смерти. Довольно, довольно о земном попек­
лись, довольно времени утратили, - нынешний день единонаде­
сятый час для приготовления к нечности употребим ; ропотли­
вые и хлопотливые гласы наши изменим, в гласы благодарения 
и хва.�ения, яко неведол1ьши судьбю1и Господь спасение наше 
содеевает, и ыалыми скорбями, ниже имя скорби зас.�уживающими, 
ошряет нашу выю, и за единое прело�шение слепотствующей 
воли нашей и покорность Его всепрему дрому Про;\tыслу венчать 
нас хощет. Помня, возлюбленный о Господе отец Варлаам, лю­
бовь Вашу и простоту, как Вы у нас пребывали в Сергиевой пу­
стыни, сии скудные строки Вам написал в утешение, а себе в 

11 



обличение; глаголю бо и не 1 ворю. Примите от �1еня небольшой 
подарок на память, который пересылаю Ba�r чрез о. Иоанникия. 

Прошу Ваших св5пых молитв и остаюсь навсегда с любовию 
п реданный многогрешный Архимандрит Игнатий. 

3. 

К о.  МАКАРИЮ Оптинсктrу . 

. . .  в с е  письма Ваши для меня драгоценны, и при одном зрении 
почерка Вашего прежде чтения салюго писы1а уже чувствую в 
грешной душе моей утешение. )Келая, чтобы мысленное сребро -
библиотека св. Отцов, собранная Голландом, - ·не  лежала под 
спудом, но давала лихву богоприятную, обращаясь между людь­
ми способными заниматься ею, я рассудил лучше отдать это среб­
ро на руки человеку, нежели приковать его к како;-.rу-либо месту, 
в коем оно очень легко может попасть под спуд - в шкаф, и 
сделаться та;-,,1 пищею �юли, мышей, ·без всякой пользы для людей. 
Было время, когда Белые берега обиловали благонамеренными 
иноками, были в ремена, когда обиловала Пестуша, обиловала ими 
в свое время Площанская Пустынь; теперь наступило время цве­
та для Оптиной; время цвета пройдет своей чередой, - процве­
тут другия �1еста также на свое время ; посеi\!у приковать книгу 
1< �rесту я счел �1енее надежньш, нежели поручить ее человеку. 
Надеюсь, что о. Ювеналий, попользовавшись ею и поrюльзуя ею 
Христианство, когда достигнет седин и изнеможения, то поручит 
ее благонадежному иноку, который опять будет держать в обо­
роте �1ы сленном сребро . . .  

4. 
К Афонско�rу люнаху СЕРАФИМУ. 

Сердечно благодарю Вас, что Вы на святой горе Афонской 
·вспомнили о иноках, живущих близь шумной столицы, в мона­
стыре, который тщетно называется Пустынею.  О постигших Вас 
скорбях я слышал отчасти от Отца Архимандрита Иоанна, Ин­
спектора здешней духовной Академии .  И кто из преплывающих 
житейское �юре не бывает орошен волнами его ? Особенно если 
пловец -- безответный инок Когда Вы были в Санкт-Петербурге, 
я с ердечно желал видеть Вас наедине;  потому что наедине надеял­
ся побеседовать с Вами о глубинах монашеского жительства, ве-

12 



роятно, имеющего еще достойных делателей на горе Афонской, 
несмотря на общее ослабление, которому подве рглось монашество 
все и повсюду. Но я не сподобился сего : Вас сопровождало об­
щество такого настроения, при которо�r должно, по наставлению 
некоторого великого Опtа, скрывать таинственное .\IОНашеское со­
кровище. Вы молчали, потупя взор, как Израильтянин на реках 
Вавилонских, а тот, кто сказал, хотя и сказал немногое, увидел 
впоследствии, что сказал излишнее и неуместное.  По сей причине, 
хотя я и имел счастье видеть Вас лицем к лицу, но знаю Вас 
единственно по прекрасной книге Вашей и столько, сколько Вы 
захотели показать себя всей вообще читающей публике. Такое 
н еудовлетворительное сближение с Вами меня огорчило; но  я 
утешил себя :-.rыслюо, что Божий Промысел часто не  допускает 
и сполняться и таким желаниям нашим, которые по наружности 
кажутся благими. В заключение этого длинного предисловия, дол­
жен я сказать само собою вытекающую истину, изве стную всем, 
сколько-нибудь внимательным инока�, � : причина откровенности о 
предметах духовных - доверенность к наставляющему лицу, а 
доверенность к лицу внушается точным познанием лица .  «Господи ! 
к кому идем, - говорит Святой Петр Спасителю, - глаголы живота 
в ечнаго имаши, и мы веровахом и познахом, яко ты еси Христос, 
Сын Бога живаго» (Ио. 6,68, 69 ) .  Напротив того : «Кому не изве­
давается сердце, тому не открывай его», говорит великий настав­
ник иноков Преподобный Пимен, Египетский Пустынник. Суди­
те ж са.\rи : зная Вас так ��ало, какую .\Югу я иметь степень дове­
ренности к Вю1 ? Итак, первый .\!ОЙ недуг, который я должен  
обнажить перед Вами, е сть мое маловерие - маловерие н е  к 
самой умной молитве, нет ! Это таинственное небо, на которое 
выходят одни чистые с ердцем для Богозрения, видится очами ума 
моего, хотя и пребывает для них невидимым: оно скрывается от 
них чудною, прозрачною, непостижимою синевою своею, в кото­
рой они мнят видеть его. Я страдаю маловерием к Вам. Исцелите 
.\1еня от этого недуга. Такое исцеление дело возможное .  Многие 
маловерные обратились u ревностно верующих :  в семогущая исти­
на совершила их обращение. И не обидьтесь моим признанием в 
.\Iаловерии к Вам! Лествичник говорит в 4-й степени : «Ищуще о 
Господе выю свою подклонити разу�rом, убо и словом смирен­
номудрия, и известие спасение наше, иному о Господе вверяти, 
прежде всхода убо, аще кое лукавство и разум у нас есть, кормча ­
го  онаго истязуем и и спытаем, и ,  за  тако реку, искусим: да  н е  на 
корабленника яко на кормчия, и на недугующаго яко ·на врача,  

13 



и на встраственнаго яко на безстрастна, и на пучину яко на при­
станище нападше, готово обяще�1 себе и стопление». Если это 
дозволяется и советуется Святьши Отцюш вновь вступающему 
в люнастырь, то теы более оно позволительно и даже необходимо 
для укосневшаго значительное время в монашестве. . .  Опасен 
н едостаточный наставник при обучении новонача;rьного ·благим 
нравам и первьш правилам монашеского жительства : тем опаснее 
он для дерзающаго слышать учение о великом таинстве умной 
молитвы, ведущей Христианина к сокровенному, вместе сущест­
венному и вполне ·ощутимому соединению с Богол1. Имеете ли 
Вы, возлюбленнейший Отец, в виду опытного Старца в обителях 
Святой горы, на духовный разум котораго Вы могли-бы поло­
житься ? Слово духовный употребле'Но мною здесь не слегка, 
как оно употребляется в новейших писаниях, но в тол1 смысле, 
как оно употреблялось Святьш Апостолом Павлом, а за ним и все­
ыи аскетическими писателями нашей Церкви, из которых Препо­
добный Григорий Синаит говорит : «Не всех бо е сть наставити 
и имах, но им же дадеся Божественное разсуждение, по Апостолу, 
разсуждение  духов, отлучающее горшее от лучшаго мечем слова. 
Кийждо бо свой разум и разсуждение естественно, или деятельно, 
или художественно ш1ать, а не все духовное». ( Смотри статьи о 
прелести, идеже и о иных многих прещ1етах) . Хотя �1ы и крайне 
омрачены по причине 'Нашего слабого жительства, но признаем и 
и споведуел1, что ни естественное, ни деятельное, ни художествен­
ное рассуждение не ыогут поднять выше чина душевного разума, 
как 6ы они ни были сильны и блестящи, даже благонамеренны и 
благочестивы ( сыотри св. Исаака Сирскаго слова 26,27,28-е ) .  Итак 
имеете ли в виду духовного Старца ? вот тот вопрос, который,  
по �шлостивоыу дозволению Вашему представлять Вам мои вопро­
сы, считаю начальным и первым из всех вопросов. И святые Отцы 
признают таковьши этот вопрос. «Прежде всех, говорят они, -
избери себя с совершенньш, по священному тайноучению, отре­
чениел1 и повиновениел-1 непритворным и совершенным, сиречь 
потщися обрести ·наставника и учителя непрелестна. (Калист и 
Игнатий гл. 1 4 ) .  Тоже говорят почти все аскетические православ­
ные наставники ; но большая часть из них жалуется на скудность 
и стинных ·наставников. В 1 5-м веке, когда жил наш Преподобный 
Нил Сорский, посетивший Афонскую гору 11 заставший тал1 рас­
садник умных деятелей, 'Насажденный Преподобным Григорием 
Сианитом, тогда уже истинный наставник у�1ной молитвы приз­
навался важною редкостию, что ж сказать о нашем времени? Серд-

14 



ца всех привлечены, как и Вы находите, и чему пример Вы виде­
ли в нашей пустыни, к внешней красоте ; внутренняя духовная 
красота, а потому филокалия, содержащая учение о приобретении 
сей красоты, остаются в стороне. Впроче;м, некоторые �10нашест­
вующие у нас в России занимаются умною молитвою, и не б ез 
успеха. Таковых случалось мне видеть и беседовать с ними. Слу­
чалось видеть - увы ! - прельщающихся и прельщенных, совле­
каемых с прямого и истинного пути страстями душевньши и те­
лесными. Хотя я и должен сознавать себя прельщенным, убеж­
даясь в таковом бедственном состоянии, многими во мне дей­
ствующими страстями, которым очевидно для совести моей, ра­
ботаю явно делами и словами, неявно помышлениями и чувства­
ниями ; однако признаю справедливьш опасение впасть, а что еще 
хуже, самопроизвольно вдаваться в большую прелесть. Свойст­
в енно тому, кто поражен �шогюш болезнями, опасаться впадения 
в тягчайший ·недуг !  свойственно то�1у, кто по шею погряз в бо­
лоте, стремиться, чтоб не уйти в него и с головою ! Затем -
предложив Вам первый �юй вопрос и понуждае�1ый самым окон­
чание�� листа к окончанию письма, прошу Ваших святых молитв 
на подкрепление �1ногочисленных немощей моих, - буду ожидать 
Ваших назидательных строк, которых не лишите Вашего покор­
нейшего послушника. 

5. 

К БРАТУ, занимающемуся умной молитвой.  

Призываю на тебя и на ·начинания твои благословение Божи е !  
Да содействует тебе �шлость и по�ющь Божия ! Удивляюсь просто­
те твоего сердца и утешаюсь ею ! Повторяю сказанное в 4-м 
письме �юем: «Ничем наружным не  связываю тебя. Делай, ч то 
признаешь за лучшее для своих обстоятельств : на всем, что ни 
предпринимаешь с благою целью, - буди благословение Божие». 
Разумеется :  сюда принадлежат отношения твои к ближним, а в 
числе их и к отцу Н. Дело, принадлежащее собственно мне с 
тобой - наблюдать, чтоб шествие твоего ума и сердца было по 
пути святых Евангельских заповедей, чтоб по этому пути ты 
взошел в разум Истины, в ·видение духовное. В стране видения 
- неизреченная, чудная простота заставлена, заслонена миро­
держателями от человека, подчинившегося ю1 грехопадением -
бесчисленными обольстительными лжеобраза�ш Истины. И здесь­
то я особенно нужен к услужению тебе по ыилости и избранию 

15 



Божию, предопределившю1 тебе опытное познание этих предме­
тов во славу Бога, для пользы ыногих человеков. Если бы не было 
этого предопределения, я был бы тебе нужен и полезен несрав­
ненно :11еньше, ты удовлетворялся бы очень немногим, к убогому 
слову 1v10e�1y не �шел бы ты такого извещения, от всея души, этой 
несытой жажды. Попущено встать против тебя такиы иноплемен­
никаы, которые иначе не �югут быть низложены, как ·видением. 
К этому же видению направлены все твои естественные свойства . 
Бог даст : все это узнаешь и ясно увидишь. Человечик! твое наз­
начение - не себе принадлежать, а ближним ! Потрудись доста­
вить ю1 стяжание чистое, святое !  - Получив твое письмо от 
25-29 ноября, я не поторопился отвечать на него : ответ на вопрос, 
всего более тебя заниыающий, ��ною уже дан в посланно�1 к тебе 
последне�1 письме. А я ·в то вреыя лежал : лекарство целит �rеня, 
но по в ременам крутит, лишая сил и способностей ко всякому 
занятию. Ты желаешь иметь от �1еня подробнейший, точнейший 
отзыв об отношениях твоих к старцу Н . ?  Вот он - не следствие 
слов твоих, но, как подобает, извещение недостойного сердца 
люего, извещающегося и просвещающегося святым миром. Избра­
ние твое вполне одобряю. Оно - избрание не ветренное, избра­
ние не сверстника юного, а человека уже в некоторых летах, 
имеющего в глубине своего сердца чувство «хранить тебя» Этот 
человек так устроен и по природному своему праву, что может 
служить для тебя, по природе пылкого, преполезньш ограничением 
в твоем наружном поведении. 

)Келаешь, чтоб я утвердил ваше расположение о Господе 
1v10им убогим благословением ? И призываю на вас бла·гословение 
Божие, призываю благодать Божию, немощное врачующую, не­
достаточное восполняющую, споспешествующую всем святым на­
чинаниям, без которой никакое истинное доброе дело совершать­
ся не ыожет. Да творит Господь над вами святую волю Свою, да 
изливает на вас святую благость Свою ! - Во всем этом обстоя­
тельстве нехорошо только то, что ты в порыве горячности давал 
слово пред Крестом. От чего бы не дать этого слова со страхо�1 
Божию� и ошрением, как ·велит в таких случаях поступать Свя­
той Апостол Иаков; он завещевает говорить так :  «аще Господь 
восхощет и живи будем, и сотворим сие и «оно» (Иак. 4, 1 5 ) .  
Не  думаешь ли, что обещание о т  клятвы и порыва получается 
твердость? Нет! - от них-то оно и делается хилым. Давал Свя­
тый Апостол Петр на Тайной нечери клятвенное обещание уме­
реть со  Христо�1, и какое же было последствие этой клятвы ?" .  

16 



Господь встретив клятвенные обещания, сказал, спо «они от не­
приязни». Точно, «они от неприязни»! В них - самонадеянность, 
устранение Бога, оживление самости, плотское мудрование !  в них, 
как за:v1ечает Св. Апо.::то.� Иаков, гордыня, хвала, т .  е .  самохваль­
сгво ! -- Да стяжут слова наши твердое� ь от крепкого Господа! 
да будут они тверды, как основанные на кю1ени заповедей Еван­
гельских. Вот как я хочу, чтобы ты вел себя в таких случаях, а 
прошедшее да простит тебе Бог! Вникни : ничего нет чудного, 
необыкновенного, что '1ы впадаем в погрешности, что в нас дей­
ствует грех ! Это,rу удивJiяются, эти:vr оrущаются одни неопытные. 
Мы все - в падении ;  зачинаемся уже в беззаконии, уже родимся 
в грехах. Должно с терпением и долготерпением носить «ярем 
Навуходоносоров», т. е .  действие в себе греха, - и с '1илостию к 
себе очищать себя покаяниеы, повергая немощь свою пред Бого:н, 
непрестанно показуя Е:1,1у ее. Всякое нарушение закона очищает­
ся покаяние:vr, дело неправильное получает правильность, когда 
его выправят по Евангельскю1 заповедям. Так очищаются и по­
правляются обещания клятвенные, данные в явное противоречие 
закону Божию. Опять превосходным прюrером нам может служить 
Св. Ап. Петр. Нарушив кшпвенное обещание свое, от порыва 
нрава, обещание умереть за Христа, он оплакал свои клятвы 
плачем горьки:v1 ; впоследствии, уже водимый Духоы и разумом 
Истины, вкусил 01ер1 ь за Христа - и с какюr ошрением ! -
вкусил ее не как приносящий дар Богу, но как приемлющий дар 
от руки Божией, как вполне недостойный такого дара. Желаю, 
чтоб ты у совершился в .тюбви к ближне,1у, о чип ив себя от двух 
крайностей, от двух друг другу противоположных недугов, кото­
рыми заразило падение любо1Jь человеческую: от вражды и от 
пристрастий. Этого достигнет сердце, когда почиет в Боге. -
Христос с тобою ! Он да причтет тебя к людюr «Своиш>, да да­
рует тебе ту крепос гь, которую приемлю·� от Него люди - точно 
E'ry «Свои». 

Дек. 1 4. 1 847. 

П.С. Со вниманием прочитывай :110и недостойные письма, не  спеша. 
Моли Бога, чтоб даровал мне слово истинное, духовное, а тебе 
разу:нение этого слова. Слово духов,1 -юе, точно невещественное, 
неудобоеш1е,10, ус1<0,1ьзает от y:vra ветхого. От того и случается, 
что перечитывающий его встречает в не,1 'шого нового, усколь­
зающего при первом чтении и чтениях. Ты - хотя и человечик -
но у:11 у тебя, как обращавшийся лишь в вещественно:vr, еще ка-

17 



кой-то толстый, духовное переделыnает на вещественное. И яв­
ляется у н его забота, как у Никодима : «како человек �южет ро­
дится стар сый? Егда �южет второе внити no утробу матери 
своея, и «родитися ?» (Иоанн 3,4) . Мне тебя - )1ученичька -
жаль, у тебя столько разнородных С1 раданий ! Не мучься забота­
ми Никодима ! - Душа моя ! Мне бы хотелось - только утешать 
тебя ! Что же У!Не делать, когда чаша обильного утешения, пода­
емая из страны духовной в страну вещественности, для самого 
вкушения ея требует распятия. Привыкший к вину ветхому, н е  
«абие хочет нового», сказал Спаситель. 

6. 

К БРАТУ, занимающе�1уся у�1ною молитвою. 

Мир тебе !  Благодать Божия да сопутствует тебе, да хранит 
тебя, да устраивает твое внешнее положение. Будь спокоен : все 
совершающееся с тобою совершается как бы с рабом Христовым, 
которому должно «ыногюш скорбюш внити в Царство Божие», 
·которому должно «пройти сквозь огнь и воду и в едену бысть 
в покой», которого с ердцу предназначено «возвеселиться утеше­
ниями Божиими по множеству болезней его» . При утешениях -
за верное, за непрелестное, за Божие принимай одно вполне не­
nещественное духовное действие, являющееся в мире сердца, не­
обыкновенной тишины е го, в какой-то хладной и вместе ,пламенной 
любви к ближнему и всем созда·ниям, любви, чуждой разгоря­
чения и порывов, любви в Боге и Богом. Этот духовный пламен­
ный хлад, этот всегда однообразный тончайший пламень - по­
стоянный характер Спасителя, постоянно и одинаково сияющий 
из всех действий Спасителя, из  всех слов Спасителя, сохра·ненных 
и передаваемых ню1 Евангелием. В этот характер облекает Дух 
Снятый, при производю'iых Им утешениях, служителя Христова, 
с нимая с души его одежду Ветхого Адама, облекая душу в одеж­
ду Нового Адю1а и доставляя, таким обраЗО;\!, существенное по­
знание, вполне таинственное и вполне явственное. От всего ве­
щественнаго отвращайся - явится ли оно очю1 телесным, или 
воображению. Оживить чувства, кровь и воображение старались 
западные ;  в это�1 успевали скоро. скоро достигали состояния пре­
лести и исступления, которое иш1 названо святостью. В этой 
стране все их видения. Читающий их непре�1енно заражается ду­
хо�1 прелести, любодействует в отношении к Святой Истине -
Христу, ·подвергает сам себя роковому определению Божествен-

18 



ного Писания ;  оно говорит:  «Удаляющие себе от Тебе погибнут : 
потребил еси всякаго тободеющаго от Тебе» (Пс. 72) .  

Восточные и все  чада Вселенской Церкви идут к святыне 
и чистоте путеl\1 совершенно противоположньш вышеприведенно­
�1у : у�1ерщвлением чувств, крови, воображения и даже «своих 
�шений». Между у�юм и чистотою - страною Духа - стоят 
сперва «образы», т. е. впечатления видимого мира, а потом ·мне­
ния,  т. е. впечатления отвлеченные. Это двойная стена между 
умом человеческим и Богом. Из жизни образов в yll1e составляется 
плотской, а из мнений душевный разум, неприемлющие  веры,  не­
способные к живой вере, являемой делами, вообще всем поведе­
нием, и рождающей духовный разум, или разум Истины. Потому­
то нужно умерщвление и воображения и �1нений. Пони;о.1аешь ли, 
что мнение - прелесть. Эту прелесть Писание называет «лже­
именным разумом» (Тим. 6,20 ) ,  т. е.  произвольным ложным ум­
ствованием, присвоившим себе имя разуыа. Точное и правильное 
понятие о Истине е сть «знание», знание от видения, в идение -
действие Св. Духа. Когда ·нет знания истинного в уме, оно заме­
няется зна·нием сочиненным. Люди часто сознаются в этом не­
вольно, не  пониll1ая са;о.ш, какое глубокое значение имеет их со­
знание; они говорят : «мы 'Приняли так понимать», т .  е .  составили, 
за неимением знания точного, :чнение, чуждое всякой точности. 
Итак llIНение - п релесть ! Избавляемся от прелести заповедан­
ным в Евангелии самоотвержением, погублением души своей. По­
губление�� души названо отречение от своих мнений, от своей 
воли, от нестяжательности, от кровяных движений, от чувств -
словом сказать, от всей вместе взятой п релести, обнявшей всего 
человека, все части его, все существо его. Прелесть так усвоилась 
нам, что сделалась как бы жизнью, как бы душой нашей, совер­
шенно заглушила естество наше, как заглушают плевелы хлеб на 
поле, чрез:v1ерно удобренном. Устранение у себя прелести назва­
но Богомудрым Писанием с чрезвычайною правильностью : само­
отвержение��, ненавидение�1 , погублением души своей и проч. 
Выслушай и следующее : ч еловеческое повреждение состоит 1в 
01ешении добра со злом ; и сцеление состоит в постепенном уда­
лении зла, когда начинает в нас действовать более доб ро .  Совре­
;11енное отделение добра от зла, чистое  действие одного доб ра 
бывает в одних совершенных, и то на время и по временам. Место, 
где действует одно чистое добро - небо ;  на земле - смешение. 
При наших духовных утешениях продолжает действовать это сме­
шение, только количество}! добра превозl\югается количество зла, 

19 



- оттого и утешение. Следовательно, при утешении надо наблю­
дать крайнюю осторожность, зная, что грех, падение, прелесть 
близ нас. «Работайте 1·осподеви, - завещает Пророк, - со стра­
холr и радуйтеся E�ry со трепетО)!» .  Отвергай с тихостию, как бы 
отказываясь, как недостойный, всякое изображение, являюще­
еся уму или телесным очюr, света ли или какого Святого и Ан­
гела, са;уrого Христа и Божией Матери, всего, всего. Старайся 
иметь улr твой единственно внимающи;у1 словаы молитвы, безвин­
ньш незапечатленньш никакюr образолr (как бы этот образ тонок 
ни был) ,  незаняты:-.1 ·никаки�r )1нением, в полнтr самоотвержении. 
Мы пали отвержение)! Божиего, оживлениелr своего ; а свое у 
нас ничтожество, небытие ;  ведь все, что имели �rы до бытия, 
начиная с которого, включая которое, все получили мы от Бога. 
Устранив из себя Божие, оживив в себе свое, )!Ы родили «смерть». 
Провести себя в небытие мы не в силах;  но исказить свое бытие, 
сделать его худшюr небытия ; родить оrерть - мы )!ОГЛИ ( разу­
)Iеется, оrерть душевную ! телесная пред душевной малозначитель­
на, результат ее, и была бы еще отрадою, если бы не давала 
большего развития вечно-существующей смерти душевной) . -
Чтоб у:чертвить смерть, надо устранить из себя все свое, привед­
шее и хранящее смерть; в сю10ул1ерщвленного проникает Дух, и, 
как Создатель дарует ему «пакибытие».  - Когда действия чисто 
духовные уыножатся в душе твоей, тогда всякое чувственное яв­
ление потеряет цену на весах твоего у1.1а и сердца. - Хорошо 
делаешь, что приходящих к дверюr твоей душевной клети про­
сишь подождать до свидания с твою� привратникоы. С этой же 
целью храню пзои письма ; большую часть писем, получаемых 
лшою, истребляю по прочтении и отвечаю. - Несколько раз ты 
слышал от меня слово «определителъность», и не совсем ясно 
для тебя, ч то я хочу высказать этим словом. Определительность 
от «знания», - неопределительность - непременно чадо «мне­
ния». Определительность есть выражение знания в себе мыслями, 
для других словалш. Ей свидетельствует сердце чувстволr �шра. 
Мир - свидетель истины, плод ее. - Мне очень не нравятся 
соч11нения: «Ода Бог», преложения Псаюrов, все, начиная с пре­
ложений Сиыеона Полоцкого, преложения из Иова Ломоносо­
ва, все, все поэтические сочинения, заюrствованные из Священ­
ного Писания и Религии, написанные писателя1'IИ светскими. Под 
юrенем светского разул1ею не того, кто одет во фрак, но кто 
водится :-.ry дрование)! и дух О)! )!ира. Все эти сочинения написаны 
из )Iнения, оживлены «кровяньш лвижениещ>. А о духовных пред-

20 



�1етах надо писать нз «знания», содействуемого «духовным дей­
ствием», т. е .  действие�� Духа. Вот ! этого-то хочется мне дождать­
ся от тебя! «Оду Бог» слыхал я, с восторгол1 читывал один дюжий 
барин после обеда, за которьш он отлично накушивался и напи­
вался. Бывало, читает и слюна брызжет изобильно на всех и все, 
как картечь из крупнокалиберного единорога . . .  Приличное чтение 
после сытого обеда ! Верен, превелик восторг, производимый оби­
лием ростбифа и шюшанского, пт1естившихся во чреве ! Ода на­
писана от  движения крови, -·- и �1ертвые зани�1аются украшением 
�1ертвецов своих ! Не терпит душа �юя смрада этих сочинений ! 
По ��не уже лучше прочитать, с цеJiью литературною, «Вадима», 
«Кавказского пленника», «Переход через Рейн». Там светские 
поэты говорят о свое��, - и в свое�� роде прекрасно, удов.r�етвори­
тельно. БJiаговестие же Бога да оставят эти �1е ртвецы ! Оно не их 
дело !  Не знают они - какое прес1 упJiение преоблачать лухов­
ное, искажать его, давая е�1у 01ыс.1 вещественный!  Послушались 
бы они веJiения Божия «не воспевать песни Господней на реках 
Вавилонских». Кто на реках Вавилонских, и н е  отступник от Бога 
Живаго, на них тот будет плакать. Не унывай !  Будь мирен, и со 
спокойствие��, с душевною беспопечительностью предайся води­
тельству веры. Обстоятельства сами покажут, что должно делать. 
Трудности да научат тебя вере, которую да подаст тебе Податель 
всех бJiаг видю1ых и невидимых - Христос !  

21 



Прот. Иоанн МЕV!ЕНДОРФ 

ЧТО ТАКОЕ ВСЕЛЕНСКИЙ СОБОР ? *) 
Второй Ватика :но1<1ий Собор вызва,1 в западном хрио1и,анстве 

большое оживление экклезиологической �rысли. Бесчислен:ные 
работы, и 1научные и популярные, о соборнолr институте, его 
про 'И схождени'И, 'И·стории ·И ·Современ:но�r знач·ении, были изданы 
во �r·нюгих странах. Но с тех пор интерес к экклезио·логи�и, и 
особенно к теме ·соборнос'Ги, уже успел утихнуть на Западе. На 
смену еыу пришло ,направление, отб ра·сывающее все формы «ин­
ституционизJ1.1а» ;  экклезиология перестала быть популярной. 
«Секулярные» интерпретации хри·ст11а1нства и ,  в более неда'Внее 
в ремя, разнообразные фор�!Ы харию1а11из�1а ·сделали экклезиоло­
гию, как та1ко1вую, по-види�юму, ·ненужной. Церковь ·стала ра·с-
01атриваться почти ·как идол и, FIO всякт1 случае, как помеха и 
для п ризна:ния за человеком его призва!НIИЯ в истории, и для не­
посредственного восприятия им духовных даров. 

М ежду те��, в Пра·вославной Uеркви идут приготовления к 
«ВелИJКому Соб101ру», так что тема соборности вполне остае11ся на 
богословской повестке дня. Мне кажется, что J1.1ы, правосла'Вные, 
- да и 11-шогие из западных хрис11иа'н тоже - сейчас нака1Ну.не 
возвращения к традиционной те�1е Церкви как Тайны и храма 
Св. Духа. Ибо, если недостаточность секулярного христианства 
осознае11ся довольно широко (особенно той чжтью молодого 
поколения, которая ищет опытной веры ) ,  недостатки и опасности 
внецерковного харию1атизма постепенно становятся 'Столь же 
очевидными. 

«Церковь есть место действия Духа, а Дух е·сть в ней прин­
цип жизни и делания» 1 - этот пневматолоrический подход к 
Церкви, недавно выраженный пра'Вославньш богооюв·ом, слиш­
ком часто забывался или слишкол1 узко ограничивался понятия­
ыи власти или ин�ституцио�нного авторитета. Он должен вновь 
обрести свою п1о:лную значююсть. Только здоровая церковность 
может прюшрить в себе опыт и ответственность, преемегнен-

* Доклад, прочитЗJн�ный на Stiftunsfonds Pro Oriente, Вооа, АJв,с'J1)ия, 
5 мая 1 972 г. Заключение д:Оlклада 1со:ста1влено зruново. 

1 Прот. Н. Афа.на;сье-в. Церковь Духа Святого, Па,риж, 197 1 ,  стр. 283. 

22 



ность и пере.\lены, авторитет и свободу. И п римирение это -
постоянный процесс, осуществляемый Св. Духом. 

Целью этой статьи является попытка определения экклезиоло­
гических идей, стоявших за соборным институтол1 п рошлого, с 
тем чтобы и на·стоящее и, 'южно надеят1>ся, будущее могли рас­
сматриватнся в свете «того же Духа» (ер. 1 Кор. 1 2  : 1 1 ) .  Ибо 
собор - это прежде всего церковное событие, и лишь как та­
ковое он люжет получить историческую значимость. Функция 
и миссия соборов становятся понятньши только в рамках эккле­
зиологии. 

!. Основания соборности. 

Первые церковные соборы не были «организованы» или «под­
готовлены». Никакой библейский или церко1З;ный авторитет их 
никогда не «учреждал» ·и не давал указаний о порядке их п ро­
в едения. Ранние оо6'оры ·выросли из самой природы христиан­
ской �веры, как она понииалась ранним·и христнанами. Следст­
вием служения Христа и ·св•идетельства апо·столов об этом слу­
женаи было основание �1ессиа•нской общины, которая приняла 
Св. Духа в Пятидесятницу, по•няла и в1озвестила значение дела 
Христова ·в мире. В общине и для общины созда·в·али•сь но:воза­
ветные писания. Эта же община, после серии доктринальных 
кризисов и дебатов, сохранила то, что Тертуллиан назвал «пра­
вилтr веры». 

В жизни церКоВ1ной о·бшины был изначальный этап, описа-н­
ный 1в первых двенадцати главах книги «деяний» : общи·на была 
сораз�1ерна Иерусалимской церкви и ру�к·оводили ею «двенад­
ца·ть», возглав·ляемые Петром. Это была эсхатологическая общи­
на, свидетельствовавшая об исполнении в Сионе мессианских 
пророчеств. Соборность, объ·единявшая «множество учеников» 
(Деян. 6:2), созываемых «двенадцатыо», уже была практикуе­

ма во всех •случаях, когда надо было принять важное решение, 
такое, напрю1ер, как избрание «се,rи». Этот образец корпора­
тивных решений :в каждой поместной церкви, был формой со­
борности, остававшейся .неию1енной в ра1ннем христианстве. Она 
позднее найдет выражение в избран11и епископов «всем наро­
дом» (Ипполит, Апост. пред. ! ,  2) -и в Киприановол1 принципе :  
episcopus in ecclesia et ecclesia in episcopo ( «Бпис1юп в 
церкви и церковь в епи·скопе» ) .  

23 



Тог �10мент, когда э 1 от образец соборности, существ·овав­
ший в Иерусалим·ской 'rатери-Церкв1и, приняли и христиа1нские 
общины вне Иерусалюrа, был очень важны:-.r переходным пунк­
ТО}! в И•стории ра1н!-l'его христиа!-l'ства. Когда Евангелие, благодаря 
служению Павла, начало ра•спро·страняться среди язычников, по 
всс,1у ри�1ско,1у �1 ·иру были основаны новые общины. Каждая из 
этих общин должна была стать тою же самой Церковью. В каж­
дой из н·их соверша.тась та же са:1101я евхаристическая трапеза, 
преобр::J.жая общи1ну в Тело Христово. В писа'Н'иях апостольских 
отцn'в, исобенно св. Игнатия Антиохийского, каждая из этих по­
'rестных церквей рассматривалась как кафолическая церковь, 
т. е. всякий раз, когда «двое или трое собраны» во имя Христа, 
Он пребывает с ними вполне, «собрание» - это не «часть» Тела, 
но Самое Тело, caput et согриs. 

П ереход от первоначального по.�оже.ния дел, когда «Цер­
ковь» бы.па церко1выо только в Иерусалиме, к новой ситуации, 
когда Церкви суждено было стать тою же самой и в А1нтиохии, 
и в !{ори·нфе, и в Рю1е, опи ·сывается в повествовании об «апо­
стт1ь·скт1 соборе» в Иерусалиме (Деян. 15 ) .  Это собрание не 
только приняло важнейшее решение, провозве·стив вселенский 
характер христиа:Нскоr<о Евангелия, но и 'юлча·ливо признало 
радикальное из,rенение в структуре - а следовательно, и в 
значении - са:11ой Иерусалюrок·ой церкви. С тех пор, как Петр 
«пошел в другое :-rесто» (Деян. 12:17 ) ,  руководство матерью­
Церковью перестало бы 1 ь исключи гельно руководство�1 первона­
чальных «свидетелей». Воскресение Христа фактически уже и 
на этом собрании «двенадцати» бо.1ьше не упоминается и ру­
ководство принадлежит «апостолам и пресвитерам» (Деян. 15 :6) ,  
- поз;щее оно определено еще более  точно как руково·дство 
«Якова и пресвитеров» (Деян. 21 :18 ) .  2 

Эти детали важны для нашей цели, та·к как они хорошо ил­

люстрируют две раз.1ичные экклезиолоr<ические с 1пуац·ии. Пер­
вонача.пьно собрание, или собор «двенадаатю> в Иерусашше 

2 Вюююсть Деян. 12 :17 для по1нима:ния ·служе1ния Петра хорошо по­
казана в J(IН1ИГе: Oscar CuJimann, Peter, Disciple, Apostle, Maгtyr, PhiJa­
delpbla, 1962; о значен1пи Деяний для по1ни�1а,ния раннехристиан1ской 
экклезио;юrоrи см. ·мою 1ш1игу: Orthodoxy and Catholicity, New York, 
Sheed and Ward, 1966, пр. 8-10; ·ер. таюке : J. Zizioulas, «The Develop­
ment of Conciliar Structures to the Тime of the First Ecumenical 
Couпcil», Councils and the Ecumenical Movement, World Council of 
Churches Studies, 5, Geneva, 1968, стр. 36-37. 

24 



бы:r высшю1 и верховньш свидетельством истины Воскресения 
Христо·ва : совмесnньш возвещение-:11 Евангелия саыи�1и очевидца­
�rи. Позднее, однако, когда очевидцы рассеиваются, «апостоль­
ская» вера, ю1 11 возвещенная, должна бы.та сохраняться цсрква­
�!'И. Поэтому возникла нужда поддержи1Вать консенсус, единство ,  
тесную связь �1еж:tу по:-1естньши церквюш. Эта задача и будет 
осуществляться собора:-� и. 

Господствующей экк:ю:то.:югией пос.гrеапостольской цер-
кви, как это обнаруж1шается из писаний свв. Игнатия и Иринея, 
была евхаристическая экклезиология. Где бы перк•о:вь ни нахо­
дилась, - в Иеруса.1ю1е или в любт1 другом уголке мира, -
она была понстине Церковью Божией, потт1у что каждое вос­
кресение свидете.тьствова.1а о присутствии Христа н таин·о�ве 
Общей Тrапезы. Только 1 акая экклезиология и позволила св. 
Игнатию сказать : «Где Иису·с Христос, та•:-� и кафолическая Цер­
ковь». (Посл. к смирнянам, 8 :2, р. пер. Преобrаженский, «Писа­
ю1я ��ужей апо·стольсю1х», Спб, 1895, стр. 305). Эта, и только 
эта, экклезио.1огия 'южет объяснить тот факт, ч1 о так назы­
вас:-1ый «:-юнархичсский» е1111скопат -- ол.ин е 1 1 11скоп в каждой 
евхаристической общине 1 1:111 церкви - стал общепринятьш без 
каких-либо зна'штельных споров.  Была бы по,11ная воз·�10жно1сть 
для коллективного иJrи коллегиального руконод:ств·а в каждой 
IJ.еркви (и, действительно, преовитерство п риняло на себя эту 
руководящую ро·ль во в·сех областях церковной шиз1ни, кроме 
са•крю1енталыной) ,  если бы не существовало внутренней необхо­
днлюсти кому-либо, а ю1ен·но -� епископу «председательствовать 
на '1есто Бога». а пресвитерю1 «занил1ать �1есто собора апосто­
лов» ( св. Игнатий Антиох. Посл. к магнезийцам 6: 1; ер. Посл. 
к траллийцам, 2, 3:1-2. Р. пер. П. Преображенский, «Писания 
��ужей апостольских», СПб, 1895, стр. 281, 186). 

Совершение Евхаристии предполагало, что во главе  Собра­
ю ш  находился «пре;тстоятель». Из книги «деяний» ( гл. 1-1 О) 
.1·егко люжно заключить, что Петр исполня.1 эту роль в началь­
ной общине Иерусали1ма, где позд!нее его преел1 :ник·т1 стал Яков.  
Во всех других церквах, однако, епи 1скопы избирались на л1есте 
и зате:-1 облекались апостольской функцией ,сохранения изна­
'Iа;rьной веры. Евхаристия повсюду была той же сююй, пото •\1у 
что был один Христос, одна Церковь, одна «апостольская» вера 
и один, тот же сю1ый, Св. Дух, ведущий Церковь в полноту 
Истины. 

25 



АпО1стол Петр получил от сююго Господа торжественное 
обетование :  «Ты - Петр, и на сем ка��не Я созда�1 Церковь Мою» 
(Матф. 16:18) .  Эти слова Христа были сохранены для на.с в 
Евангелии Иерусалимской церкви, где Петр предстоятельствовал 
евхаристии и был поэто�1у го.лосо�1 Церкви, которую «врата ада 
не од:О1леюr». Но Церковь, та же ·самая Церковь, позднее была 
основа.на и в других местах, и другие тоже должны -были насле­
довать обетование, данное Петру. 

Уже у св. Игнатия Антиохийского образ епископата а·ссо­
u;и�ируется с обравом ка��ня (Посл. к По1Ликарпу 1 :1 ) . А у Ки­
приа1на Карфаге:нского идея, что каждый епископ, как глава и 
пастырь своей помес"Гной церкви, является преемником Петра и 
«калшеш> веры, выражена вполне ясно. Для Киприана - соглас­
но большинству ученых - прее�1ственность Петра вовсе не огра­
ничивается Рюю�1 : каждая по�1естная 11ерковь - есть Церковь и, 
как тако•вая, наследует обетова:ние, данное Петру : «Бог один, -
пишет он, - и один Христос, одна Церковь Его и вера одна и 
оди·н народ совокупленный в еди1нство Тела союзом согласия» 
( «0 единсгве кафоличе:ской Церкви», 4; р. пер. часть П, Киев, 
1891, стр. 197 ) .  Это пmJ1Има1ние неизбежно следует из « евхари­
стичеокой» ко1нцепции Церкви ; если каждая помес11ная церковь 
- это Церковь в ее полноте, «кафолическая Церковь», она 
должна быть тождественна этой Церкви, упоминаемой Самш1 
Иисусом (Матф. 16:18 ) ,  Церкви, осно·ванной на Петре. 

Тщательное прочтение святоотеческого преда·ния, и греческо­
го, и латинского, убеждает в том, что такое пО1нимание вовсе не 
было при•суще толъко Киприану, но вообще госпо·д:ствовало1 в 
ранней Церкви. Однако эта идея не получила формальной раз­
работки, так �как эккЛ"езиология никогда не тракт•о1вала1сь систе­
матически. Так, св. Григорий Ни�сский говори т  о «влас11и клю­
чей», переданной Петром епископам (De castigatione, Р G 
46:312 С ) , и даже псещп:о-Дионисий ·видит в Петре прообраз 
«первосвященника» (Церк. иерарх. 7 :7) .  В более 1юз•д:ний пе­
риод, особенно после 1204 г.,  когда латинский патриарх бьIJI 
утверж·ден папой как �пископ Константинополя, византийские 
богословы стали использовать тот же самый а ргумент против 
Рима : папа ·не является единственным прее�1нико:-.1 Петра, но нее 
епископы в равной "ере причастны Петрову до·стоинст�ву. 3 

3 И. Мейендорф, "Апо.стол Петр и его преем•с11в·о •в виза11пийско.м 
боmс,товни" ,  Православная Мысль, XI, Парюк, 1957, •стр. 139-157. 

26 



Идея поместной церкви, возглавляемой епископом, К'Оторый 
обьР-rно избирается своей церко·вью, но облекает1ся при этом ха­
ризматической и апостольской функциями, как преемник Петра, 
- еrсть доктринальное основание соборности, как это вошло в 
практику ·с третьего века. Ибо евхаристическая экклезиология 
предполагает, что каждая поместная церковь, хотя ей и при:над­
лежит поJiнота кафоличности, всегда находится в единении и 
содружестве со все�1и другилш церквами, причастны1111и той же 
нафоличносги. Еrтскопы не только несут нра1вственную ответст­
венность за эту общность : они соучаствуют в едино�� епископ­
ском служении. Опять-таки, и в это�r вопросе опре1деляющей ста­
ла форл1улировка Киприана : «Епископство одно и каждый из 
епископов целооно в нем учжтвует» (Episcopatus u11us est, 
cujus а singulis in solidum рагs tenetur, - О единстве на­
фоличесной цернви, 5, р. пер., стр. 1 80 ) .  

Каждый епископ совершает свое служение с другими ешк­
колами, потт1у что оно тождественно служению других и пото­
�1у что Церковь одна. 

Древнейшая церковная традиция требует соборности в мо­
мент епископского поовящения, которо1е совершае-гся в присут­
ствии и при уча•стии нескольких епи.сколов ( ер.  Ипполит, Апост. 
пред. 1 ) .  Подо•бно этому, согла•сие нескольких епис!<'опов в спо·р­
но�f вероучительнол1 или д·исциплинарном вопросе долж�но было 
ра<со1атриваться как более убедительный признан «веры Петро­
вой», чеы свидетельство одного еrпископа. Gв. Ириней уже по-
1ка·зал, что предание апостольское, передаваемое непрерывно 
преемством епископов, являет·ся решающим критерием истины. 
Но к этому консенсусу «во времени» он прибавил еще и кон­
сенсу•с «в пространстве». Одно и то же предание было и1спове­
дуемо всеми епископами. «Все желающие видеть и стину могут 
во в сякой церкви узнать п реда•ние  апостоло1В, открытое во всем 
�шре» ( « tmditionem apostolorum in toto mundo manifes­
tatam in omni ecclesia » ,  - Против ере•сей, Ш. 3, 1 ;  р .  пер. П. 
Преображенского, М.01сква, 1871, стр. 2 1 5 ) .  На1иболее ло!'ичным 
и •непосредственным способом проверки такого консенсуса, по 
крайней �1ере отчасти, был по�1естный собор. 

Наибольшее количес1во сведений относительно соборов, от 
третьего века, остави.:rа на� �  Африканская церковь. Но эккле­
зиологические предпо·сылки ·соборного института были повсюду 

27 



в Кафолической Uеркви ощни и те же :  л1ы знаем, что соборы со­
стоялись в Малой Азии, Антиохии и других местах. И к 325 г. 
Никейский Собор сде.ттал эту практику всеобщей, в рамках но­
вой юшерской си стел1ы : собор епископов должен бы:1 созываться 
в каждой провинции дважды в год, ч1 обы обсуждать нерешен­
ные экклезиологические вопросы, действовать в качестве «су­
да», разрешать конфликты (Первый Вселенсний Собор, правила 
4 и 5 ) .  

Однажды «институциализированная», эта регулярная собор­
ность одних JГишь епи·скопов таила в себе опасность уничтоже­
ния того са.�юго принципа экклезиологии, на кото·ром она была 
осно'Вана : местную соборность, включающую в себя каждого 
спи·скопа, его пресвитерство 11 народ. Пт1естный собор или «Си­
нод» епископов неизбежно ю1ел тенденцию дейсгвовать как 
власть над пол1естньши епископю1и. Очень скоро поместные со­
боры нача.1и прrшенять юри•дичеокие прецедуры римских судов, 
приняв, напрю1ер, прИ'нцип п реобладания бо:.т1ьшинства над �1ень­
шинствол1 (Первый Вселенский Собор, правило 6 ) .  Эта эволю­
ция, начавшаяся еще и до Константина, была, может быть, неиз­
беж1Ной и полезной ·с пра·ктической точки зрения. Но она создала 
внутреннюю напряженность между экклезио1логическим идеалом 
консенсуса,  ос:но·ванного ·на charisma 1;eritatis каждого епи1ско­
па и юридическими и практическими требованиями формального 
«Синода», устроенного в соответствии ·С правилами �шрского об­
щества и наделенного юридической властью. Надо отметить, од­
нако, что влияние мирского легализма на собо•рные  процедуры 
распространялось, главныы образом, на вопросы це'РКО'В1ного 
устройства и дисциплины. Решения вероисповедалъных проблем 
по-прежне�1у и1скали в харизматическом консенсусе : каждый 
епископ да.вал свое собственное ·свидетельство, и полное едиlН­
ство в вере и евха ристическом общении было обязательным усло­
вием д:rя принятин ;i в·r оритетного соборного по·ста.новления и для 
того, чтобы ·са·�1ый ·собор �южно было считать подлинным собо­
ром Цер1ши. «Общение в евхаристическом собрании являлось 
той почвой, на которой соборность ·нашла свое raison d'etre».4 

4 Zizioulas, ор. cit" стр. 41. 

28 



11 .  Вселенсние соборы. 

Каков бы ·ни был взгляд соврел1енных и·сториков на импера­
тора Константшна, из �шогочисленных доку�1ентов, имеющихся в 
нашел� распоряжении, явствует, что он сделал все для него во:�­
�южное, чтобы исполнять недавно принятую на ·себя роль по­
кровителя Церюви те�1 путе�1, который был бы в согласии с тра­
дициями самой Церкви. Он не хотел создать новую церковь. 
Отсюда его постоянные попытки побудить Церковь использо­
вать ее  собственный авторитет для разрешения ·спорных вопро­
сов дня. Он знал об авторитете соборов, но понимал их п рагма­
тически - как собрания церковных сановников, компетентных в 
своей обла·сти и, следовательно" пригодных для того, чтобы за­
нять авторитетные позиции .  Харизматичесная приро·да соборов, 
как таковая, не была поня11на римскому государству (да и ника­
кому другол1у государству вообще) .  Г·осударство требовало от 
соборов единства и порядка, но церковные порядок и единство 
не были для Церкви целью в себе, но ценностями низшими, чем 
верность апос'Голъско:1-1у преданию и истине.  Константину каза­
лось правильньш использовать соборный институт как при:1-ш­
ряющую процедуру для разрешения донатистского спора в Аф­
рике : «Мне заблагорассудилось повелеть, чтобы этот Цецилиан, 
1щесте с десятью епископю1и, которые обвиняют его, и с дру­
гюш десятью, которых саы он найдет нужными для защищения 
своего дела, прибыл на корабле в Рим и тю1" .  был выслушан, по 
крайнему ,вашб1у разу;-.1ению сколыко можно согласнее с свя­
щеннейшю1 законю1" .  Почтение �юе к законной кафолической 
Церкви". заставляет меня желать, чтобы вы ни в о:дном реши­
тельно �1есте не оставили ни �1алейшего ра·скола или разделе ­
ния» (Евсевий, Церк. ист. Х,  5, 1 5-22 ;  р. пер. СПб, 1 858, том 
!, стр. 531 ) .  

Ни у одного рюккого юшера1'ора не было столько уваже­
ния к определенной религиозной группе и ее  традициям, но не 
один из них не был столь часто введен в заблуждение насчет то­
го, как себя вести в отношении к Церкви. Его попытки и по•пыт­
ки его наследников принудить Церковь выражать себя в грани­
цах законов юшерии, ее порядка и единства - никогда не увен­
чались успехом. Рю1скол1у государству хотелось, чтобы соборы 
функцио•нирова.тш и при•нимали по·становления с ю ридической 
ясностью и регулярностью римских судов, но  это никогда не  

29 



было достигнуто. Неоютря на то, что его попытка урегулиро­

вать донатистский кризис бьша неудачной, Константин, по совету 

Осия !{ордобского" нача·л еще более к ру�пное пред:прия11ие :  со­

зыв вселенского собора в Никее. Идея эта вполне согла·совыва­

лась с развивающи11шся понятиюш о соборности : консенсус, до­

стиnнутый между всеми епископа;\l'И 111и ра,  был действительно· вы­

сочайшим и·з •нсех возможных свидетельств о единстве епископа­

та, проповедуе.мом св. Киприаном, и ,  следовательно, наиболее 

а·вторитетным 1путе:1с1 про·возглашения подлинно христианско·го 

вероучения. Gно·ва, однако, две непримиримых логики - логи�ка 

Государства и логи�ка Церкви - отразились на и стории этого и 
последующих вселенских соборов. Для И;-.шерии вселенский со­
бор созьnвал·ся императором, чтобы онабдить его постановлением, 
которое могло бы стать имперским законом. Для Церкви же  со­
бор не имел э11ого утилитарного значения, но· должен был стать 
свидетельством об Истине. При всем влиянии эллинистической 
идеи «императора-бога» на сознание христиан, никогда никто 
- морально или богослоноки - не принуждал их  «верить, что 
император имел власть определять и христианское вероучение».5 
Ни императорский созыв, :ни императорское утвержщение 1Не были 
автоматической гарантией непогрешимос11и. Не удивительно по­
этому, что императоры созыва·ли много· и «псевдо-соборов». 

Поучительна уже история «Никейского определения»,  впо­
следствии отвергнутого самим Константином и не получившего 
всеобщего при31нания до 3 8 1  г. История «принятия» или «ОТIВер­
жения» других ·соборов иввестна и сторикам, но она про:цолжает 
при·водить в замешателыство тех богословов, которые ищут опре­
деленных, «внешних» критериев непогрешююсти Церкви. 

Бсть rри положения, иллюстрирующих историю соборов и 
очень важ1ных также и для нашего времени : 

1 )  Слово «всеJJенокий» - .в том -01ысле, в каком оно упо­
треблялось ра·нни11>ш христиана·ми, а также на ·всем протяжении 
Средних веков, - имеет значение лишь в контексте византий­
ской «СИ!Мфони•и» между Церковью и И11юерией. Однако его не­
uозможно пере·вести просто как «юшерский», пото;-.1у что в во­
просах веры Империя приз1наваJ1а компетентность епископов и 

5 См. : J. Meyendorff, «Justiniaп, the Empire and the Church», 
Dumbarton Oaks Papers, vol. 22, 1968, стр. 50-51. 

30 



силу общественного �шения : бесконечные доктринальные споры 
о Троице и о Лице Хрипа доказывают, что императорские указы 
бьгли бессильны разрешить их и что созываемые импера1'О'РОМ 
«пселенсю1е» соборы не обладали аптоматической непогреши­
�юстью. Византийское общест1во никогда не приняло той идеи, 
что Тайна Церкви может быть сведе;на к юридическим принци­
па�� pacis romanae. Краткое ,о·пределение вселенского ·собора у 
виза•1-ггийского историка Кедрина (одиннадцатый век) отражает 
это двойственное, и политическое, и духовное, сознание  визан­
тийцев :  « [Соборы] были названы вселенокими, потому ч·го епи с­
копы всей Римской Империи приглашались на них императорски­
�ш указа�ш, и на каждо�r из них, а особенно на этих шести со­
борах, шло обсуждение вероучения и были приняты решения, 
т. е. были обнародованы догматические формулиро•вки» (Hist. I, 
3, ed. Bonn, 1 838, р. 39) .  Поскольку виза•нтийский император 
считался по·кровителем нсех хри·стиан, вселенские соборы имели 
вероучительную законность даже и за пределами Империи. Од­
нако ни в Империи, ни вне е е  их принятие не было а·втомати­
ческим : вселенские соборы, созванные в Сардике (343 ) ,  Римини 
(359 ) ,  Ефесе ( 449 ) ,  Константинополе (754) и др. в конце кон­
цов были либо 011вер11нуты, либо приняты лишь ·как «местные со­
боры». Всегда оставался разрыв между э·кклезиоло·гическим зна­
чение,лr универсального епископского консенсуса, которы й  нсе­
ленские соборы до,1ж•ны были олицетворять, и политическиы 
управлением церковными делами в рамках римской oikoumene. 
Са;\Ю слово «вселенский» отражало ·византийский взгляд на об­
щество : в этом 01ысле патриарх Константинопольский именовал­
ся «вселенскюr» из-за своей ответственности в Иыперии. То же  
самое звание принадлежало и «вселенскоыу» главе имперского 
университета.6 

Поэтому простое перенесение византийских критериев «все­
ленокости» на наши в ремена было бы явно невозможным. С ис­
чезновение�� И;\шерии, неизбежно должны были и счезнуть и эти 
критерии. Толы�о· ищея епископского консенсуса, которую все­
ленские с оборы отражали, поскольку они были признаны Цер­
ковью, оста·ется в силе. 

6 Ом. ·исчерпЬ!lвающий обзо·р проблемы •в: J. Anastasiou, «What is 
the meaning of the word «ecumenical» in relation to the Councils?», 
Councils and the Ecumenical Movement, World Council of Churches 
Studies, 5, Geneva, 1968, С'Гр. 27-31. 

31 



2 )  Второе наше положение относительно истории вселен­
ских соборов связано с проб.:1е:1юй 1 1х предста 1�ител1::1ности. Ни­
какой собор прошлого никогда не вкточа.:1 всех епископо•в Uер­
кви и даже не приближался по своечу представ·ительному ха­
рактеру к все:11ирньш а·ссалrблеюr нашего времени, и:неющим в 
свое:11 распоряжении удобства совре:11енных средстн сообщения. 
В 430 го·ду, напри�1ер, инператорские приглашения были посла­
ны «л11прополитю1» провинций Восточной И:1шерии и,  по доволь­
но произволъному выбору, - западньш епископам ( ер. Mansi, 
IV, 1 1 1 2- 1 1 1 6 ) .  Подразу��евалось, что предстанители Римского 
па•пы непременно должны прИ'сутствовать на Вселенских Собо­
рах. Однако на Соборе 381 г. Запад вовсе не был представлен, 
а в 553 г. Юстиниан созвал Пятый Собор, неоютря на отказ 
папы Вигилия участвовать в нем. Юридически «вселенско·сть» 
была фор:11алыно обусловлена только императорски�1 созыво:11 и 
одобрение:11 .  Эюшезиологически, однако, авторитетность собора 
зависела от того, был ли он подлинны:11 голосо:11 епис-копского и 
церковного консенсуса. Отсюда важность одобрения Римом,  чей 
«прио·рите1 » в церковных делах был общепризнанньш факто\\!. 
Одобрение Запада было желательным и с точки зрения визан­
тийского юшерского уни:версализ��а : теоретически Запад являл­
сн частью Империи. 

3 ) Наше третье положение касается свнзи :11ежду вселен­
скиы ·соборо·м и церковньш единством. Совершенно я·сно, Чl'О, 
по крайней :11ере в перво:11 тысячелетии, н селенский собор не 
:11ыслился как «объединительный собор» ·между разделенньши 
церква:1111, а предполагал до·ктринальное единство и евхаристи­
ческое общение :11ежду нюrи .  Поэттrу есть явнан разница :11ежду 
основньш употребление:11 слова «вселенсю1й» сегодня и те:11 зна ­
чением, которое оно и•меJ10, к·огда относилось к собо·рю� преж­
него вре:11ени. Легко в связи с этю1 припо:11нить взгляд св. Ки­
рилла Александрийского на Нестория в 43 1 г . ,  Диоскара на 
Флавиана в 449 г., римских легатов в Халкидоне на Диоскара в 
451 г. 

В 1<аждо:11 из этих случаев доктринальные расх·о·ждения 
требовали, чтобы православные епископы были членами собора ,  
а заподозренные в ереси заню1али :11еста «на середине», т .  е .  
как ответчики. Так и на Велико:11 Соборе,  созванно:11 при патри­
а рхе Фотии в 879 - 888 гг . ,  приз•нан1 1е Фотия законньш патриар­
хо:11 и «сослужю е.1ещ> :1 егата:11и папы Иоанна VIII должно было 

32 



быть торжественно провозглашено, прежде че;v1 заинтересован­
ные С1 ороны согласились пронести сою1естный собор. 7 

Идея «объединительного собора», т. е. совещания между 
I Lсрквю1и Восюка и За·пада, бывшш1и в состоянии раскола, в 
конце Средних веков поддерживалась греческой стороной в 
целях восстановления единства. Папство не желало принимать 
этой идеи. Так, о:но доби·валось Римского вероисповедания и по­
лучило еГ>о от императора Михаила VIII  Палеолога до Лионского 
Собора ( 1 274 ) .  

В четырна1дцато·;v1 столетии многие греки приписывали не­
удачу попыток объединения ю1енно 1 ол1у, что не была соблюде­
на соборная процедура. Со сторо·ны византийцев предложения 
об «объединительном соборе» делались затем не однажды : они 
включали не только проект, представленный папе Ве�недикту ХП 
Варлаамом Калабрийце�1 в 1 339 г" R но и несколько· предложе­
ний, вносившихся консервативным люнашески:-.1 руководством, 
одержавшим верх в Византийской Церкви после 1 347 г .  В 1367  г. 
император- монах Иоанн Кантакузин, выступивший от имени Гре­
ческой Церкви ,  пре1дложил папсктму легату Павлу устроить «ка­
фолический и вселенский собор» ,  чтобы «епископы находящиеся 
в ведении вселенского патриарха, в ближних и дальних странах, 
т. е .  �штрополит Руси с некоторыми из его епископа.в, митропо­
литы Трапезунта, Алании и Зикхии, ;\ЮГли собраться в Констан­
тинополе, а также другие патриархи, Александрийский, Антио­
хийский и Иерусалю1ский, а также католикос Иверии (Грузии ) ,  
Тырновский (Болгарский) патриарх и архиепископ Сербский, и 
чтобы приехали представители папы».9 Проект бы,11 официально 
одобрен СИ'нодом и патриархами Александрийским и Иерусалим­
ским ;  патриарх-и сихаст Филофей Коккин известил об этих 
новостях архиепископа Охридского и сообщил e;v1y, что «было 
достигнуто сог.1ашение с посланцами папы, что если наша док­
трина ( т. е. доктрина Восточной Церкви )  будет показана на со-

7 С�1 . :  Dvornik, Тlie Plzotian Scliism, History aml Legend, Cam­
bridge, 1 948, стр. 184- 1 85. 

8 См. :  С. Gianelli, «Un progetto di Barlaam per l'unione delle 
C11iese», Miscellanea G. Mercati, / Il, Studi е testi, 123, Citta del Vati­
cano, 1946, стр. 185-201. 

9 См.: J. Meyendorff, «Projets de concile cecнmenique en 1367: 
ш1 dialogue inedit entre Jean Cantacuzene et le legat Paul», Dumbar­
ton Oaks Papers, 14, 1 960, стр. 173. 

33 



боре как высшая доктрина латинян, то они соединятся с нами 
и будут испо:Ве:довать ее» (Miklosich-Miiller, Acta. Patriarchat­
us Constantinopolitani, I, 492) . 

Отвергнутый папой Урбант.1 V в 1369 г. ,  этот проект был 
возобновJiен пocJie торжества «коюtилиаризма» на Западе и в 
конце концов следствием его был Флорентийский Собор. Мо­
нашеско-консервативная партия Византии ,  возглавJiяемая св. 
Марком Ефесским, оста:валжь верной сторонницей идеи «объ­
единительного собора». И, очевидно, с самого начала он был 
назван вселенским, ибо действительно отражал виза:нтийскую 
идею oikoumene Востока и Запада. 

БыJiа ли и1дея «объеди:нителыного ·собора», т. е. собора, со­
эванного tПри отсутствии  воз.\южности для нсех его членов иметь 
евхаристическое общение друг с другом, оправдана эккл'езиоло­
гически? Это вопрос, на который современная бо·госvювская мысль, 
безусловно, должна 01�ветить. Неудача во Флоренции очень ослаб­
ляет позицию тех, кто был бы сторонником подобного подхода 
сегодня. Во 1всяком случае, эта проблема, по ·существу, экклезио­
логическая : для того, чтобы ·быть п о д л и 1н н ы м, собор дол­
жен быть собором Ц е р к в и. Но возыожна ли Церковь вне 
евхаристического единства ? И возможно ли евхаристическое е�ин­
ство без объединенного и сознательного 1принятия единой, и стин­
ной апосто1ль·ской веры? Эта диле;..ша остается неразрешенной, и 
поэто;.,1у идея «объединительного» всеJiенского собора вряд ли 
:1южет быть принята без серьезных ого'ворок в наше время. 

Византийская Церковь 'Принимала имперокую идею 1Вселен­
скости и 1признавала роль вселенских соборо1в как высшего ·сви­
детеJiьства о христианской исти·не, но при этом она никогда не 
мыслила этих соборов единственны:11 источником христианского 
в ероучения и единственньш критерием �действия Свя-гого Духа в 
Церкви. Кажется даже, что, в течение веков раз.деJiения с Запа­
до;..1 ,  идея «вселенскости» постепенно приобретала более мирской 
и поJiитический 1сыысл : «все1ленский» собор рассматривался как 
собор с Западом, восстанавливающий древнеримскую «эку.\1ени» 
� как своего рода «экуменическая конференция» ·в совре;1.1ен:ном 
с1:11ысле слова. Но виза·нтийцы никогда не считали, что такое со­
брание н еобходилю для сохранения истинно 1правосJiавного хри­
стианства, так как оно быJiо полностью выражено в учении епи­
скопов, в литургической традиции и, конечно, на Восточных собо­
рах, которые не претендоваJiи (и  не могJiи претендо:вать) на по­
литичес,кую «вселенскость», но те.\1 не .\1енее рассматриsались как 

34 



подлинное свидетелыство и стинного и нера·здельного Священного 
Предания. Многочисленные веро·учител1>ные  постановления, при­
нятые по�1естньши соборю1и Восточной Uеркви, были включены 
в «Синодик» первой недели Великого Поста ( «Недели Правосла­
вия») и, таким образо�1, стали частью литу ргического опыта 
Uеркви ,  хотя они и не были •провозглашены «вселенскими» со­
борами. 

Ш. Кан быть с собором в наше время? 

Всем должно быть ясно, что и византийский, и послевизан­
тийсК'Ий пери•о1ды церковной истории окончены бесповоротно. 
Проблема осуществления «соборностю> - жгучий вопрос и для 
Пра:восла·вной Uеркви, и для христианства в целом. Всем хри­
стианю1 должно былu бы быть точно ясньш, что только в опыте 
ранней церкви, скорее, че;\t ·в более поздние (византийский и ·сред­
невековый) периоды ее развития, ;\ЮЖНО обнаружить постоян­
ные  экклезиологичес·кие элементы, позволившие Uеркви оставать­
ся тою же са;\ЮЙ «апостольокой» Uерковыо. Разумеется, опыт 
Средневековья невоэ:можно полностью отвергнуть, а ситуацию 
пред-Конста1нтиновского периода ·невозможно просто репродуци­
ровать; но постоянную тождественность Uеркви легче обнару­
жить ·в Uеркви первоначальной, а1постольокой и 1послеапос-го·ль­
·окоА. 

Пытаясь проиллюстрировать проблему конкретно, я коротко 
остановлюсь :на трех ·практических и взаимосвяза:нных в опросах, 
встающих перед со·вре,1енной правосла·вной �1ыслыо : 

1 )  Совре�1енная правосла.вная ;\tысль должна освободиться 
от идеи, что собор - будь то вселенский или нет - обладает 
а в т о ;\I а т и ч е с к о й непогрешимостью, потому что эта идея 
оказывает па раливующее ноэдейс-гвие. Было так ;vшого сказано 
и написано о Пра·вославной Uеркви как о церкви «соборной» и 
о семи вселенских соборах "';как о единственном критерии Право­
славия, что ·;\ШОгие из ·совре�1енных православных церковных дея­
телей просто испуганы идеей Собора,  ибо они энают о своей 
со:бст.венной 1не способно·сти действовать «непогрешимо». Это пре­
пятствие должно быть преодолено. Соборная деятельность тре­
бует мужества и предполагает «риск веры» .  Подлинные соборы 
всегда были духовньши с о б ы т и я �1 и ,  когда Дух Божий 
превосхо·дил человеческую ограниченность членов, и Собор ста-

35 



навился Голосо;vr Самого Бога. Но, разумеется, подобное событие 
требует духовной и богословской готовно с rи. Ес1 ь ли эта готов­
ность у ·нас сегодня? 

К счастью, аерковная соборность :\IОЖет выражаться и вне 
соборов. Что бы ни говорилось о гегелианских корнях некоторых 
выражений А. С. Хо:\rякова, его мысль дала ·пра,вославному миру 
новое осознание того факта, что Истина в церюви не  зависит 
ни 'ОТ какого непогрешимого учреждения, но что опыт ее  всегда 
доступен Церкви как духовной о б щ и н е ,  в ерной преданию 
и 011крытой к вое-приятию воли Божией. 

Но теория соборноспr, как она выражена Хоыяковым и его 
учениками,  ставит и новые ·проблемы. Относительно самого со­
борного института, о:на привела большинство русских богосло­
вов к утверждению, что соборы требуют активного, п рямого и 
ответственного у ч а с т и я м и р я н. Однако .возникает 
вопрос, в че:\1 же тогда состоит особая роль епископата? С 1 9 1 7  г. 
в Русской Церкви миряне допускаются как члены с правоы ре­
шающего голоса на полrестные соборы, но за епископами сохра­
няется коллективное пра·во veto. Московский Собор ( 19 1 7- 1 9 1 8 )  
был фактически единственным собором, созванным н а  этих усло­
виях. На грани революциО'ННЫХ перемен, он  явился значитель­
ным и подлинным выражение1.'1 соборно,сти и во много,м со·дей­
ство,вал тому, что Церковь оюгла �пережить последующие тра­
гические десятилетия. Но поистине чудесная роль Московского 
Собора 1 9 1 7- 1 9 18 г.r. в истории Русской Церкви не должна по­
>rешать нюr ставить вопросы, связанные с составо>r и процедурой 
э11ого собора. Например :  были ли принятые в 1 9 1 7- 1 9 1 8  г.г. прин­
ципы «де>юкратического представительства» епископата, духо­
венства и :vrи рян как раз·личных «классов» христиан действитель­
но адекватным выражением православной экклезиолоrи и ?  Не пред­
полагала ли структура «:местной соборности» раннехристианской 
церкви ( ��аленькие епархии, >I е с т н а я евхаристическая со­
борность епископа и пресвитерства, полная ответственность ;\IИ­
рян в жизни ыестной евхаристической общины) ,  что поместные 
и вселенские со,боры - это соборы одних лишь епископо·в? Од­
нако, с тех пор как местной соборности не существует, не  явля­
ется ли соборность на более высоко:\1 уровне - поместном или 
вселенскО:\I - приемлемьв1 (хотя, :\южет быть, и вре�1енны�1 ) суб­
ститутом по·длинной соборности ? 

Эти вопросы требуют ответа в плане подготовки ·следующего 

36 



собора. Во всякт1 случае, никто пока ясно не определил, каков 
будет состав членов Всеправославного Собора.  

2 )  С другой стороны, волрос об авторитетности и аначении 
в с е л е н с к и х с о б о р о в ставится ·в связи с 'Перегово­
рами Православной Церкви с не-Халкидонски�1и Восточными Цер­
квю1и. Совершенно ясно, что э1 и церкви приню1ают учение ,  
которое было фор)1ально осуждено соборал1и, п ризнанными Пра­
вос.1авной Церковью как все.'Jенские. Но, в то же время, недав­
ние исторические исследования и богословский диалог, по-види­
)IО)Iу, показывают, ч то соглашение о с у щ н о с т и христо­
логии, которая считается причиной раско,ла, )IОЖет быть легко 
достигнуто. Другой парадокс ситуации состоит в том, что н е­
Хапкидонские церкви исповедуют 11 практикуют экклезиологию, 
гождественную экклезиологии ПравосJ1авной Церкви, они тоже 
признают авторитет вселенских соборов, но откааываются «при­
нять» Халкидонский - позиция, подобная той, которую ааняли 
виаантийские православные по отншению, наприл1ер, к Риминин­
скоыу и Флорентийсктrу соборю1, --- с той рааницей, что сегод­
ня правосла.нные отвергают и в е р о у ч е н и е, одобренное в 
Рюшни и Флоренции, в то вре)rя как не-халкидонцы, по-видиыо­
му, согласны ·с тем, что суть ( если не яаык) Халкидонского Со­
бора о ртодоксальна. Поэто�1у путь к вааиыопо'Ниманию, кааалось 
бы, должен предпо,1агать обоюдное принятие «сjюр)1улы соглаше­
ния» (подобной принятой в 433 г. ) ,  которая была бы в духе Пя­
того Со•бора ( 553 ) ,  канониаировавшего христологию св. Кирил­
ла, хотя по·дтвердившего и Ха·лки:донскую веру тоже. Но этот 
подход ставит такие проблемы, ·ка•1с ( а )  непрерывность и после­
довательность Предания, и ( б) соотношение между словесным 
выражением ;вероучения и его подлинным содержанием. Очевидно, 
что 'Содержание, а не  фор)1а соборных постано'Влений покрывается 
авторитетом соборов. 

3) Третий вопрос, ставящийся некоторыми перед со'Времен­
ньш православным соананием, таков : возлюжно ли проводить все­
ленский собор при настоящел1 ·состоянии рааделения христианско­
г о  мира ? Мне кажется, что такой вопрос столь же  двусмыслен, 
как и значение слова «вселенский». С одной стороны, ясно, что 
н и к о г д а не было такого в рел1ени, когда хри стианский л1ир  
был в салю�� деле единьш : в с е  «вселенские» соборы прошлого 
в действительности приводили и к рааобщению, а некоторые из 
см"1ых важных - как Халкидонский - дают •повод для рааобще-

37 



ния и по сей день. Надо помнить также, что самое служение 
Христа и Его учение стало :причиной раскола между Израилем 
и Церковью и было поистине «разделением» (Лук. 1 2 :5 1 ) .  Един­
ство во Христе, а н е  просто « единство», является подлинным осно­
ванием «соборных» действий.  Именно в этом пункте римская им­
перс,кая идея «вселенс·кости», с поыощью которой стремились к 
социально-по.1итическому объединению мира, используя религию 
как ·ору:дие, ни·когда не может совпасть с христианским универ­
сализмом. 

Одна из самых основных предпосылок православной экк·ле­
зиологии состоит в том, что единство Церкви - 0не дело рук 
чело1JЗека, но е·сть дар Божий, к·оторый люжет быть лишь принят 
или ( если он утрачен) обретен вновь. Оно не зависит, поэтому, 
ни от византийско-рю1ского, ни от современного «панхристиан­
ского» универсалию1а. Право·славная Церковь "южет, конечно, 
избежать использования слова «вселенский» для обозначения сво­
их соборов, из-за прошлых и настоящих двуо�ысленностей, свя­
занных с его употребление"'' но она не может ( без ·отречения от 
всей своей традиции)  согласиться с те"�, что авторитетное и 
«истинное» христиане-кое учение уже невозможно (как это было 
обычно) 'выражать ·на соборах после расколов пято·го и один­
надцатого веков. Церковь Божия не может перестать ·существо­
вать и она продолжает быть причастной Св. Духу, «научаюшему 
в сему» (Ин.  1 4 :26) .  

Заключение. 

К чему может привести подготовка «Великого Собора», на­
чатая под эгидой Константинопольского патриарха еще ·в начале 
60-х годо·в и ныне возобновленная ·на ·особо"' Совещании право­
славных церквей, ю1евше�1 место ,в Швейцарии 'В ноябре 1 976 г . ?  

Сююе большое - и вполне очевидное - препятствие к со­
зыву настоящего собора - это политические условия, господ­
ствующи е в Восточ:ной Бвропе. Не говоря уже о России (возмож­
но ли представить свободный выезд за границу СССР настоящей, 
сво-бодной и предста·вительной 'делегации Русской Церкви, ·вклю­
чающей в е с ь епископат ? ) ,  сами Восточные патриархи - и 
особенно Константинополь - зависят всецело от давления мест­
ных условий, созданных неустойчивьш положением на Ближнем 
Востоке. Интересно, что при свое.\1 недавне"1 посещении А"1ерики 
Архиепископ Брюссельский Василий (Кривошеин)  сказал публич-

38 



но, ( будучи епископо"\! Мооковско·го Патриархата ) ,  что в насто­
ящее время единственной православ:ной церко'Вью, свободной от 
государственных давлений, является автокефаль'Ная Американская 
Церковь !  

Н о  что ж е  то·гда? Должны л и  м ы  - признав очевидную 
фактическую невозможность созыва настоящего собора в наше 
вре�1я - просто перестать думать и о соборе, и о ·со·борности ? 
Конеч:но,  нет. Даже жалкие и несовершенные попытки Константи­
нополя, нес�ютря на все препятствия, все же созывать Совещания, 
учреждать !{о·миссии и публиковать документы, могут принести 
положительные результаты в форме некоего православного кон­
сенсуса в практических во-просах. Свободные православные силы 
должны этим 1попьпкам посильно с·о�действовать. 

Беда только в то•м, что этих сил очень мало и что для свобод­
ного обсуждения сю1ых насущных те�1 - например, вопрос о 
каноническом устройстве в За•падной Европе и особенно ·в Аме­
рике - препятствия возникают со стороны самых мелких форм 
нацио·нализма, преи1мущественно греческого и балка·нского. 

Во всяко�� случае, все эти препятствия �югут быть преодо­
лены только через возврат к серьезному богословию, серьезно�1у 
подходу •к экклезиологическю1 темам : что е сть ·С>Обор ?  Ка1ков его 
идеальный состав ?  Как он ыожет стать истинны�� отражение�� 
Церкви Божьей? 

Ка·к ни тратичны обстоятельства, в которых живет современ­
.ное  правосла1в1ие, ег·о судьбы в ру;ках Божьих, н е  человече ских. 
А если так, то и собор когда-'Нибудь, 11де-нибудь, как-нибудь 
все же  ·воэможе'Н. Ка·кое бы прилагатель:ное ни >было и спользова­
но для его обозначения - <�вселенский», «великий», «поместный» 
- его конечная по1длинность зависит от присутствия Духа Божия, 
обетованного Ц е р к в и. Как часто в течение истории Дух 
Божий действовал вопреки отсутствию таких внешних усло·вий  
человеческого благополучия, как свобода, •богатство· и ·в·нешняя 
власть !  Так он действует и сейчас Изуче'Ние и стории ·помогает 
нам распознать многообразие тех путей, которыми Св. Дух гово­
рит церквам : через вселенс·кие ·соборы или помимо них, несмотря 
на все человеческие ошибки и неудачи. Величайшая и фа·ктически 
е д и н с т в е н н а я христианская надежда состоит ·в то�1, 
чго· Бог сильнее «за.конов и стории».  Дух Божий никогда не бывает 
в плену у истории, но как ветер, «дышит, где хочет» (Ин. 3 : 8 ) .  
И, говоря словами Св. Иринея : «Где Церковь, там и Дух Божий ; 

39 



и где Дух Божий, тю1 и Uерковь 11 всякая б.1агодать». (Против 
ересей III, 24, 1 ;  р .  пер. стр. 398) . 

Поэто:-.1у, не капитулируя перед историей, не закапывая наш 
тала·нт в зе�1то, - но и не сдаваясь ни в че�1 основно•ы и главнт1 
- ыы, православные христиане, живущие в двадцато·м веке, обя­
заны предстаБить �шру «ответ о нашем уповании» ( 1 Петр. 3: 1 5 ) .  
За церковную ·соборность надо бороться, и тоJiько при усло�&ии 
этой борь6ы благодать Божия сделает и невозможное - воз­
�южным. 

40 



Про г. ГЕОРГИй Клингер ( 1 9 1 8- 1976)  

ВТОРОЕ ПОСЛАНИЕ АПОСТОЛА ПЕТРА 
I. Вступление. 

Послание, входящее в состав Нового Завета под название�� 
Второго Послания Апостола Петра, не пользуется, быть �южет, 
среди ученых столь глубоки�� вни�1аниеы, насколько оно заслу­
живает. Ни специалисты в области Нового Завета, ни и сторики 
догыатических учений не замечают в нем основного пункта раз­
вития христианского вероучения, в котором оказалась мысль Церк­
ви в непосредственно послеапостольский век, создавая первые 
основы как догыатики, так и христианской морали. Настоящее  
исследование ставит себе задачей выяснение основного значения 
этого произведения в рамках вышеназванной двойной перспек­
тивы. Для этого требуется несколько новый взгляд на сююе 
содержание всего Послания, как и новый опыт ответа на некото­
рые, не до конца выясненные, затронутые в нем вопросы. Потому 
предлагаю пока не останавливаться на весы1а спорном вопросе 
об авторе Послания, как и о времени его возникновения. Эти 
вопросы станут более рельефными на фоне анализа его содержа -
ния. Тогда, быть :\IОЖет, самый этот анализ поможет дать более 
уверенный ответ на кажущиеся трудно разрешимыю1 проблемы 
и среди гипотез выбрать ту, которая полнее всего свяжет в одно 
мыслимое целое содержание, которое без этого кажется ��ало 
ПОНЯТНЫ.\!. 

!! . Основные те�1ы Послания. 

Послание внешню1 образо.\1 делится на три главы, и эти три 
главы обозначают собой три главные темы. 

Первая глава почти целикол1 говорит об авторе Послания, 
который выдает себя за Апостола Петра . Уже Оскар Кулы1ан в 
своел1 столь кратком, но  глубоко содержательноы Введении в 
историю книг Нового Завета1 справедливо за:-.1ечает, что столь 
детальное представление личности автора является лучшим дока ­
зательство.\! его апокрифичности, ибо подлинные авторы священ-

1 Oskar Culman, Zarys historii ksi:=tg No'vego Testamentu ( польский 
пе·ре,во·д) , Рах 1968. 

41 



ных книг никогда так ��ного не говорят о себе.2 Но как самое 
главное, бросается в глаза факт, что весь авторитет Ал. Петра 
в этой главе построен не на том, на чел1 он строится в евангель­
ских рассказах (напр" «Ты еси Петр» Мф. XVI, 1 8, или «Паси 
овцы Моя» Ис. XXI, 1 5- 1 7, или «Я ыолился о тебе, чтобы не оску­
дела вера твоя» Лк. ХХП,32) , но на совершенно новом мотиве 
или, вернее, сопсе�1 ло-ново�1у представленном, а именно мотиве 
Преображения, которого Петр является одни�� из «очевидцев» 
(II Петра I . 1 6 ) .  Терх�ин en6nт(Xt взят из элевзинских мистерий, в 
которых обозначает высшую степень посвящения,3 заключающего 
в себе всю полноту знания, или знание «всеобъемлющее»4• И все 
описание Преображения изложено во Втором Послании Ап.  Петра 
на языке ��истерий. Это особо важно, и к это�.1у мы вернемся. 
Таким образол1, вся оригинальность обоснования авторитета Ап. 
Петра в приписываемом ему Второ�1 Послании базируется не на 
его личном отношении ко Христу Спасителю во время Его земной 
жизни и не на особо�� явлении ел1у Воскресшего Господа, о че�1 
имеем уптшнания у Ап. Петра (I Кор. XV,5)  и Луки (XIV,35) ,  
н о  на участии его в числе  трех тайнозрителей в Преображении, 
понятом как высшая степень посвящения в христианские мистерии. 
Этот мотив окажется распространенным во II веке, по крайней 
л1е ре ,  встречается у Климента Александрийского и Тертуллиана. 
С этим соединяется мысль об и сключительном значении Писания 
и о его богодухновенности : «Ибо никогда пророчество не было 
произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии 
люди, будучи движимы Духом Святым» (П Петра I,2 1 ) ,  как равно 
и первые следы значения Предания, ибо «никакого пророчества 
в Писании нельзя разрешить самому собою» (П Петра I ,20) .  

Все это говорит об относительно позднем происхождении 
нашего Послания, когда «Писание» является уже чем-то закрытым 
и возникает потребность Предания. Мы знаем, что канон книг 
Ветхого Завета окончательно был закрыт собранием раввинов 
rз Ялшии в 90 году, ·но Второе Послание  Ап. Петра знает также 
уже часть новозаветного канона, по крайней мере Послания 
Ап. Павла, о которых вспо�шнает ·в III главе  ( 1 5- 1 6 ) ,  которые -
согласно известной гипотезе Goodspeed'a - как «собрание», как 

2 Ор. cit. с. 114. 

з Ср. Д. М;1рто1в, Нра•всrnенное уче•НJие Кл�им,ента Ал1жса11t.щшйокоrо, 
С.-Петербурr 1900, стр. 209. 

4 Ibld. с. 195. 

42 



Corpus Paulinum, также не были известны до 90 года, п когда 
уже, конечно, Ап. Петра не было в живых. 

И вот, если автор начинает говорить о Предании, что «ника­
кого пророчества в Писании нельзя разрешить са:.юму собою», 
то есть, собственньш изложением, то это относится, конечно, 
не  к Ветхому Завету, но к те�� «ложным учителям», которые 
«будут» теперь «у вас», подобно то�1у как были и в древности 
«лжепророки в народе» (П Петра П, 1 ) .  

И вся последующая П глава заключает в себе пламенное обли­
чение каких-то «ложных учителей», чтобы потом в III главе перей­
ти к объяснению причин все вре�1я откладывающейся парусии и 
здесь войти в непосредственную, хотя осторожную, полемику с 
Ап. Павлом. 

Ш. Вопрос ложных учителей. 

Но кто такие «ложные учители», борьбе с которыми посвя­
щена вся II глава ? 

Иыенно в этт1 пункте - как �ше кажется - большинство 
кош1ентариев не дает достаточно исчерпывающего и углублен­
ного объяснения. Однако без этого объяснения все поню1ание 
Второго Послания Ап. Петра остается как бы висящим в воздухе, 
ибо полемика с «лжеучителями» составляет его центральную тему. 
Понять, кем были «лжеучители» Второго Послания Ап. Петра, по­
�юему, гораздо ·важнее, чем уяснить себе, кем были «лжепророки» 
Дидахи, потому что Дидахи - сочинение компилятивное, не пред­
ставляющее единого хода мысли, тогда как Второе Послание Ап. 
Петра монолитно и составляет единый ход �1ысли, который, �.ше 
кажется, совре�1енными колшентаторами не до конuа раскрыт. 

В новейшем католическом комментарии Нового Завета в 1 2  
то��ах, выходяще�1 в Польше трудами Католического Люблинского 
Университета и цитирующе�1, в обще��, новейшие заграничные 
издания, в XI томе, посвященном Соборным Посланиям в обра­
ботке о. Ф еликса Григлевича, нет даже :\1алейшей попытки рас­
шифровать, ке/.1 могли быть «лжеучители», хотя комментарий П 
главы заню1ает целых 1 3  страниц.6 Нет также удовлетворительного 

5 E.J. Goodspeed, « Tl1e First collectioп of Paul's Letters » ·В 

lntroduction to the New Testament, Loпdon 1937. 
6 Katolicki Uпiwersytet Lubelski, Pismo Swiete Nowego Testa­

mentu w 12 tomach : Тот XI. Listy Katolickie, Opr. ks. dr Feliks 
Gryglewicz. Pallotiпum, Poznan 1 959, с. 284-297. 

43 



объяснения, кел1 бы;1и «.r1жеучители», в цитируе�ю�� мною кратком 
введении Кулы1ана. Единственно ценное его при;\1ечание, относя­
щееся к этой главе, это то, что поле�шка II главы Второго Посла­
ния Ап. Петра весы1а напо�шнает поле�шку единственной главы 
Послания Ап. Иуды. Те же выражения по-видиыол�у обращены к 
те�� же  адресатю�. Из того, что Послание Иуды IJ.итирует еврей­
ские апокрифы, которые не вошли затем в ветхозаветный канон, 
установленный в Я�1нии в 90 году, чего нет во Второл� Послании 
Ап. Петра, Кулы1ан делает справедливое заключение, что П глава 
этого Послания является более поздней ( после 90 года ) перера­
боткой Послания Ап. Иуды. Но кто является прею1етт1 полемики 
обоих посланий ? Кулы1ан уклоняется от прялюго ответа.7 

Единственно правильный ответ, но как-то �1ююходо�1, как 
'1Не каже1 ся, .тан в известно�� колшентарlfи Ганса Виндиша, по 
которо��у это �югут быть радикальные ученики Ап.  Павла,8 с ко­
торьши ca�i Павел не соглашался ( ер. обличения Ап. Павла в 
1 и П Послании к Коринф. или к Колос.  П,23) и которых Виндиш 
отождествляет с рождающейся гнозой (каиниты, карпократиане, 
��аркиане ) 9, впроче;\1, ни с кем из определенных групп их также 
не отождествляя. 

Мне кажется, что ;\\Ысль эту можно было бы провести с 
гораздо большей уверенностью, базируясь на самом тексте на­
шего Поспания. 

Прежде всего архаический ха рак� ер по.пе�шки, являющейся 
переработкой более древнего Послания Ап. Иуды, устраняет вся­
кую �1ысль о воз�южности поле�шки с более поздню1и гностичес­
кю�и школю1и.  Пото�1у  также бо.1ее позднее происхождение По­
слания, чем начало 1 века, �!Не кажется сомнительны��, неоютря 
на сигна.1изируемое �rногю1и ученьши сходство его с такими апо­
крифю�и II века, как Евангелие и Апокалипсис Ап. Петра.10 

Но главное то, что в салю�� ходе поле�шки с «лжеучителями» 
�южно уоютреть известные свойства, которые, будучи, конечно, 
преуве.;шчены, что неизбежно в ходе тогдашних полемик, все же 

1 Ор. cit. с. 110-112. 
s Handbucl1 zum Neuen Testament. 1 5. Die Katolischen Briefe 

von Hans WindiscЬ, I II  Aufl. TiiЬingen 1951, с. 99. 
9 На тему этих теч·еНiИй •С•р. В. В. Бооото•в, "Лею.11ии по •ОСТОJ)И!И древ­

ней Церкви".  1 .  С.-Петербург 1907, с. 187 ·и след. 
10 Wil11elm Michaelis, Einleitung in das Neue Testament, Bern 1945, 

с. 295. 

44 



каким-то образом оказываются созвучны с теми чертами, кото­
рьши совре:11еннан :11ысль наделяет образ эллинистических церк­
вей, основанных Ап. Павлом. 

Если отбросить всю по:1е:1шческую риторику, то основной 
упрек, поставленный «nжеучителю1и», сводится к дву:11 обвине­
ния��, что они «идут вслед скверных похотей плоти» и «прези­
рают начальства, юр�6т1Jто<;' » ( I I  Петра II, 1 0) .  В этом последнем 
выражении :1южно видеть поле:1rику с постоянньши предостереже ­
ниш.rи Ап. Павл::�, усвоенньши, по- видю10:11у, его церквами против 
культа ангельских начал, которые все подчинены Христу (I Кор. 
XV,24 ; Кол. I, 1 6 ;  П, 1 0, 1 5 ;  Евр. I, 1 3 - 1 4 ;  особенно Кол. П, 1 8 ) .  

У :11еня нет сейчас возможности входить в детали сложного 
вопроса ангелологии Ап. Павла и того сдвига, который в области 
ангелологии ввело христианство. (Могу только сослаться на за­
мечательное исследование Даниелю11) .  Однако ясно, что при под­
чинении всех начал Христу, Который должен упразднить «всякое 
начало и власть», конечная цель всего :11ироздания представляется 
в виде известного :110низ�1а, когда Бог «будет всяческая во всех» 
( I  Кор. XV,28 ) ,  что впоследствии дало повод александрийской 
школе Оригена, как и нео-александрийской школе о. Сергия Бул­
гакова, воспринять концепцию апокатастазиса.12 Всякий монизм, 
в сущности, выводит за пределы разграничения доб ра и зла . 13 
Потому, полемизируя с этой тенденцией, Второе Послание Ап. 
Петра так силыю подчеркивает не:1rинуе:110сть суда для беззакон­
ников, говоря, что «знает Господь, как изба·влять благочестивых 
от искушения, а беззаконников соблюдать ко дню суда для нака­
зания, а наипаче тех, которые идут вслед скверных похотей плоти, 
презирают начальства . . . » (П Петра П,9 - 1 0 ) .  И:11енно тут мне пред­
ставляется центральный пункт расхождения между радикальной 
тенденцией учеников Ап. Павла и продолжателей в универсальном 
:11асштабе Церкви иудео-,христианской традиции :  вечно ли нера­
венство, то-есть, вечно ли зло ?  Потому что если даже понять 
зло в :11ысли позднейшего учения как :v1 еньшее добро, то оно коре-

1 1  Jean Danielou, Les Anges et leur missio11. Coll. Irenikon, 5, Che­
vetogne, 2 ed. 1953. 

12 Прот. Сргий Бу�л0гакО1в, "Невеста А�нца " ,  Имка-Преос, 1945. 
13 О1х:юда те1нде1Нция Шестова ста1в1ить в одном ряду Ап. Павла, 

б.1аж. А0вгуст,�11на, Лютера и Нитше. Ср. "До-бр·о ·в уч·ен�И!и гр. To.rncтoro и 
Фр. Нитше",  I изд., С.-Петербурr 1900. Лев Ш·е<его�в, Достое•в:сюий и Нит­
ше, 1 изд. С.-ПетеJрбург 1903; "АфИJны и Иеруса,�1им" ,  Им·ка-Пресс, Па­
риж 195 1 ;  So!a Fide, Имка-Преос, Париж 1966. 

45 



нится именно в неравенстве, то-есть, в началах, в начальствах, 
об упразднении l(Оторых говорит на:-1 Ап. Павел, а в защиту l(ОТО­
рых становится Второе Послание Ап. Петра. 

Но посl(ольку в �1ысли позднейшей традиции, не только 
псевдо-Дионисиевсl(ОЙ, но уже проступающей у св. Игнатия Бо­
гоносца ,  14 начала ангельского 1rшра отражаются в церковной иерар­
хии, то естественно, что н.еркви, основанные Ап. Павлом, не имели 
никакой постоянной иерархии,15 тогда l(aK противоположная тен­
денция, как раз в начале 1 1  в ека (Игнатий Богоносец) ,  в то в ремя, 
к которому относится и наше Послание, старалась необходимость 
иера рхии внедрить в церковное сознание. И в этом второй пункт 
расхождения, вызвавший такую бурную поле�шку 11 главы. 

Но са1>1ая основная полеш1ка вращается вокруг понятия хри­
стианСl(ОЙ свободы. Разве за словами : «ибо произнося надутое 
пустословие . . .  обещают им свободу, будучи сами рабы тления» 
( 11 Петра 11, 1 8- 1 9 )  не чувствуется прююго укора последователю� 
того, кто сказал : «Все мне позволительно, но не все полезно» 
(I Кор. VI, 1 2 ) .  

Быть может, такой укор был необходим, и вся полемика 
была не без воли Божией. Принадлежность Послания к новоза­
в етно'1у канону ставит вопрос о его богодухновенности - факт, с 
которым православный богослов должен считаться. Ведь са1>1 Ап. 
Павел не раз обуздывал своих неумеренных последователей, не 
умевших найти правильное  соотношение �1ежду христианской сво­
бодой и духовной пользой. И кто его ул1еет найти ? Быть �южет, 
каждое поколение христиан его должно наново и скать и всегда 
быть подвержено известньш искушению� ? Быть 1rюжет, в и стории 
православной �1ысли та!( называеыое «новое религиозное сознание» 
в начале ХХ века было еще одню1 такю1 опытол1, всегда нужньш 
и нсегда неудачным? 

Но чтобы лучше понять те условия, в которых родилось 
Второе Послание Ап. Петра, быть �южет, нужно обратиться к 
известной гипотезе Кнокса. 

IV. Иллюстрация гипотезы Кнокса. 

Известный протестантский богослов Кнокс, разделяя гипо­
тезу Goodspeed'a о позлне1'1 собрании (на переломе I и П века) 

н Посл. к Тралл. V,2. 
15 Из хрупных 1соврем1енных 'Каrолич1еских богосло1вов с эт�им ·согласен 

Hans Kting, Ср. L'Eglise, Desclee 1968. 

46 



Corpus Paulinum и ассюшляции его Uерковыо, считал, что перво­
начально на них ссылались главньш образоы еретики, так что 
дошло до того, что нужно было или самого Ап. Павла счесть 
еретико�1 или провозгласить его полную ортодоксальность, отры-
1Jая его таки.\! образо�1 от ложно понявших его учеников и пере­
брасывая те�1 сю1ьш всю ответственность на учеников, неправиль­
но понявших своего учителя. Это весьма 01елая концепция, но 
она одна �rне представляется до конца объясняющей весь ход 
мысли нашего Послания. )!{ивьш подтверждением этого является 
известное место 1П главы, где автор называет Павла «возлюблен­
ным братом», говоря, что «долготерпение Господа нашего почи­
тайте спасение��, как и возлюбленный брат наш Павел, по  данной 
е�1у премудрости, написал ва�1 ,  как он говорит об этом и во всех 
посланиях, в которых есть нечто неудобовразу;1-штельное, что не­
вежды и неутвержденные, к собственной своей погибели, п ревра­
щают, как и прочие Писания» ( lI Петра Ш, 1 5- 1 6) .  

Здесь даже не видно того, чтобы на Павла ссылались наро­
читые еретики. Это просто ученики Ап. Павла, которые плохо 
поняли своего учителя, тем более, что в его писаниях есть �1еста 
«неудобовразумительные» по �шению автора Послания. 

Это, �южно сказать, даже как бы опыт психологического 
объяснения, как из правильных, но туманных предпосылок могли 
выйти неправильные заключения. Еретиками эти люди становятся 
ех post, если будут упорствовать при своих заключениях. Потому 
и о «лже-учителях» сказано в будуще�1 вреыени, что такие «у вас  
будут» ( II, 1 ) ,  «явятся» (Ш,3) ,  как бы автор Послания знал напе­
ред, что такие люди появятся, хотя в начале II века это уже было 
«Vaticinium ех eventu» .  

Но какой должен был быть критерий, по которому можно 
было бы рассудить, какое объяснение учения Апостола языков 
правильно, а какое ложно? Этот критерий Послание усматривает 
в том, что «никакого пророчества ·в Писании нельзя разрешить 
сююму собою» ( I,30) , иньши словами - в решающем голосе 
Uеркви. 

Такил1 образо�1, II Послание Ап. Петра является основньu� 
документом, в котором уже в зачаточном, но весьма определен­
ном виде проступает та же тенденция, которую мы находим в 
посланиях Игнатия Антиохийского, Иринея Лионского и Тертул­
лиана. Правда, функция епископата еще не названа по Юiени. 
Послание не �югло ввести такого анахронизма, относя свое воз­
никновение ко вре�1ени Ап. Петра. Однако нарочитое подчерки-

47 



нание необходимости почитания начальства и связь этого требо­
вания с ангсльскю1 начало1;1 по существу выражают ту же тен­
денцию, что и пос.'!ания Игнатия Богоносца. 

V. А�поритет, равный Павлу. 

Если бы дело ка салось из:11Ышлений каких-нибудь только «лож­
ных учителей», даже бродячих «лжепророков» в 01ысле Дидахи, 
или возникновения новых гностических сект, предостережение 
·1'югло бы ограничиться требование;-.� держаться местного епи­
скопа или поместного епископата - все равно, под каким назва­
нием образ церковного «начальства» бы ни появился. Но посколь­
ко дело касалось придания «ортодоксальной» интерпретации уче­
нию Апостола народов, авторитет того или другого епископа или 
местного пресвитериума не мог иметь решающего значения. Ведь 
ученики Ап. Павла :110гли иметь свое предание, свой способ объяс­
нения неясных 1;1ест в его посланиях. И никакой �1естный автори­
тет не :1юг равняться вселенскому авторитету Апостола, которо­
го его ученики хотели понять по-своему. Для того, чтобы доказать 
ошибочность их понимания, нужно было противопоставить ему 
соборное предание всей Церкви и найти авторитет, равный все­
ленскому значению великого Апостола. Таким авторитетом мог 
быть только авторитет Ап. Петра, и потому его посланиям (как 
бы в противовес частньш посланию� Ап. Павла ) усвояется назва­
ние «соборных посла·ний», то есть, как бы обращенных уже к 
целой Церкви. 

Но 1'1ОЖНО спросить, поче:11у иыенно здесь понадобился авто­
ритет Ап. Петра, а не, скаже:11, Ап. Иоанна, послания которого, 
как и все другие не-Павловы послания, принято называть также 
соборными?  Ответ не возбуждает затруднений. «Соборное посла­
ние» Ап. Иоанна, как и его Евангелие, также сыграло известную 
роль в борьбе с гностициз1'1ОЫ. Но Ап. Иоанн не мог назвать Ап. 
Павла «возлюбленным братом» в то;-.1 01ысле, в каком это мог 
сделать Ап. Петр. Их пути не так скрещивались, как пути Апосто­
;юв Павла и Петра. И кро:11е того, Павел сам старался, чтобы его 
учение было признано Ап. Петром (Гал. 1, 1 8 ;  11 ,7-9 ) .  Ответом 
на это явилось как бы 11 Послание Ап. Петра, конечно, уже не 
им лично написанное, но отвечающее новыы запроса1;1 и недоуме­
ниям начала П века. 

Вот самое простое объяснение того дидактического приема, 
который мы находю1 в Ш главе анализируе;\IОГО нами Послания. 

48 



И не только в этой главе. Произведение, именуе�юе Вторьш По­
слание)! Ап. Петра, является, на наш взгляд, первьш докул1ентом, 
отображающим в зачаточной форые идею главенства двух перво­
верховных Апостолов Петра и Павла, принятую вселенской Цер­
ковью со !! века, которую рю1ская Церковь с IV века в своем 
богословии теряет, ограничиваясь идеей главенства Ап. Петра, 
но сохраняет и дальше в своем литургическом сознании ( общий 
праздник двух Первоапостолов ) , а Восточная Церковь хранит 
по сей день, как в свое�� :штургическоы, так и в богословско�1 
сознании. 

Если �юе предположение касательно цели ll Послания Ап. 
Петра справедливо, тогда ясно, насколько важньш этапол1 в раз­
nитии христианской �1ысли является это Послание и как ни  в 
коем случае нельзя считать его стоящю1 на второл� плане среди 
книг Нового Завета . 

Vl. Глас от велелепной славы. 

Однако )Южно высказать предположение, что ! !  Послание Ап. 
Петра является доку�1енто�1, который не только среди первых на­
�1ечает двуединый авторитет двух первоверховных Апостолов Пет­
ра и Павла, но который содержит в себе скрытую тенденцию, 
чтобы Ап. Петру отдать некое предпочтение перед Павло�1. Это 
проявляется не только в у�1еренной критике, которой подлежат 
«неудобовразумительные» ��еста в посланиях «возлюбленного бра­
та» Павла, но и в друго1'r, гораздо более основно�� элеыенте 
Послания. 

Я уже говорил о то�1, что авторитет Ап. Петра в Послании 
построен на одно��, необычайнол1 для всего Нового Завета, аргу­
�1енте. Этот аргул�ент заключается в то�1, что Ап. Петр вместе 
с дву�1я другюrи избранньши Апосто.1юrи (об этшr �rы знае�r 
только из синоптических Евангелий;  П Послание здесь употреб­
ляет только неопределенное <01ы») был «очевидцеш> «величия» 
Христа, «будучи с Ню1 на святой горе» ( I, 1 6- 1 8 ) .  Гора не названа, 
как 1 1  в трех Евангелиях, но из всего описания видно, что речь 
идет об участии в тайне Преображения Господня. Тер�rин tп6n't"<X� 
взя.т из �!Истерий. И все описание Преображения носит на себе 
нарочито �rистериальный характер. 

Возникает вопрос : откуда такая аргу�1ентация?  Является ли 
это внешню� влияние�� тех условий, которые на фоне синкретиз-

49 



�ia П века оказали воздействие  и на наше Послание, или в сююм 
Послании есть достаточные предпосылки для того, чтобы именно 
этот а ргумент употребить? Не являлось ли участие Ап. Петра и 
других Апостолов в тайне Воскресения познанием еще большей 
тайны, чем e7t07t"\'LIX Преображения? 

Ответ на это кажется один. Свидетелями Воскресения были 
все  Апостолы и некоторые другие ученики Х ристовы. Один из 
текстов говорил о явлении Христа даже «более, чем пятистам 
братий» (I Кор. XV,6 ) ,  и наконец, сю1 Ап. Павел явление Христа, 
бывшего е�1у, не отделяет от явлений Воскресшего другим Апо­
столам :  «А после всех явился и мне".» (IЬid. 8) .  И хотя тот же 
Ап. Павел говорит, что Воскресший Христос первому «явился 
Кифе» (IЬid. 4), но  ставя себя в ряду также очевидцев Воскре· 
сения, тем самы"'1 подчеркивает свое равенство с други"'ш Апосто­
лами : «Не Апостол ли  я ?  Не свободен ли я ?  Не видел ли я Иисуса 
Христа, Господа нашего ?» (I Кор. IX, 1 ) .  Тайна Воскресения, в 
общем, являлась как бы более распространенной тайной и не 
давала Ап.  Петру как бы никакого преимущества перед Павлом. 

Совсем другое дело тайна Преображения, в которой не только 
Павел не участвовал, но не участвовали и другие ученики Христо­
вы и Апостолы, кроме двух, которых здесь Послание У"'1ышленно 
не называет, концентрируя все внимание на Ап. Петре. Их одних 
ввел Господь на «гору высоку единых», и Послание подчеркивает, 
что только они одни были таинственными очевидцами Его в ели­
чия. Ибо Он принял от Бога Отца ч есть и славу, когда от в еле­
лепной славы пронесся к He"'IY такой гла с :  «Сей есть Сын Мой 
возлюбленный, в котором Мое благоволение». И этот глас, про· 
несшийся с небес, �1ы слышали, будучи с Ним на святой горе» 
(П Петра 1, 1 6 - 1 8 ) .  

Если Ап. Павел в сю  силу своей проповеди почерпал и з  факта 
Воскресения ( «если Христос не воскрес, то и проповедь наша 
тщетна, тщетна и вера ваша» I Кор. XV, 14 )  и эту веру разделял 
с Ап. Петрол1, то наше Послание как бы старается подчеркнуть, 
что Ап. Петр уже и до факта Воскресения наперед знал «че сть 
и сла,ву», которую Господь «принял от Бога Отца». 

Но е сли скрытый смысл этого места заключался в том, чтобы 
обосновать как бы преимущество Ап. Петра, а ю1есте с тем и его 
учения, тогда �1ожно спросить, почему Послание н е  цитирует 
скорее знаменитого эпизода на пути в Кессарию Филиппову, на 
который ссыJiаются последующие защитники первенства Ап. Пет­
ра ? И на этот вопрос, быть �южет, ответить не трудно. Дело в том, 

50 



что эпизод на пути в Кессарию Филиппову в той форме, в какой 
он записан в Евангелии от Матфея (XV, 1 3-20 ) ,  имеет нарочито 
иудео-христианский характер. Отождествление Иисуса другими 
учениками сперва с иудейскими древними пророками, а Петром -
с Христо�1, то есть с Мессией, и одновре�1енный корректив Хри­
ста, показывающий, в че�1 разница �1ежду Ним и ветхозаветным 
представлением о Мессии, кроме того, такие выражения, как «вар 
Иона», «вязать и решить», «ключи Царствия Небесного» ( ер.  
«Горе вам, книжники и фарисеи,  что затворяете царство небесное 
человекам".» (Мф. ХХШ, 1 3 ) ,  наконец exx/,'Y)cr[oc то есть еврейский 
qahal - все это говорит о предназначении этого �1е ста, как и 
всего Евангелия от Матфея, для христиан из иудеев. Но  не  тако­
вы были адресаты 11 Послания Ап. Петра, которое, в едя борьбу 
с крайню1и последователюш Ап. Павла, должно было говорить 
на языке эллинизма. И здесь представления, взятые из мистерий, 
оказались более подходящими. 

В это�1 01ысле 1! Послание Ап. Петра открывает новую доро­
гу, ведущую к христианско�1у гнозису, согласно которому Спаси­
тель не открыл всеы полноты Своего учения, но лишь некоторым, 
которые были способны его воспринять. Ввиду этого Спаситель 
учил народ в притчах, а тайный 01ысл Своего учения раскрыл 
только двенадцати, от которых знание получили семьдесят учени­
ков. Но всю полноту гностического предания получили только 
тро е :  Петр, Иаков и Иоанн. Впоследствии к ню1 был присоединен 
также Павел.16 

Насколько прочно укоренилась идея христианского гнозиса 
как высшего и всеобъемлющего знания, которое получили сперва 
только три Апостола, бывших тайнозрителями Преображения, в 
первый раз высказанная Вторьш Посланием Ап. Петра, доказывает 
известный фрагл1ент зню1енитого произведения Тертуллиана De 
praescriptione haereticorum, направленный как раз против гности­
ков, но построенный в категориях именно христианского гнозиса, 
положившего основание идее апостольского предания. 

Вот этот фраг�1ент, восполненный в первый раз ссЫJI·КОЙ на 
Мф. XVI, 1 3-20,  но, в обще�1, весы1а напоминающий интересующий 
нас отрывок 11 Послания Ап. Петра. «Какой здравомыслящий че­
ловек люжет гово рить, чтобы чего-нибудь не знали те ,  которых 
Господь сделал учителями, которые были неразлучно с Ним в 

1в Ср. КЛJИМбНТ Алекса'Н1д:ийокий, Strom. I, 1 .12;  VI, 15. Д. Мирто1В, 
ор. cit. с. 191. 

51 



пути, в учении, в жизни, которьш отдельно разъяснил все темное, 
говоря, что им дано знать тайны, которые народ не �юг понять. 
Было ли что-либо сокрыто от Петра, который был назван ка�ше�1, 
на которо�1 должна быть основана Церковь, который 1 10.'lучил 
ключи царства небесного и власть связывать 1 1  разрешать на небе 
и на земле ? Было ли что-либо сокрыто и от Иоанна, который был 
возлюбленным учеником Господа, который nозлежал на персях 
Его, которо)1у о;:що)1у только Господь указал на предателя Иуду, 
которого ю1есто Себя усыновил Марии?  Хотел JIИ Господь, чтобы 
чего-нибудь не знали те, которы�.1 Он показал даже славу Свою, 
и Моисея, и Илию, и, кро)1е того, голос Отв.а с неба ? Прочих 
учеников Он как будто бы отверг, но потол1у только, что при 
трех свидетелях твердо стоит всякое слово».18 

В этоы фрап1енте, неоютря на новые подробности, поражает 
та же связь с идеей Преображения, которую мы находим как 
основание приписывае)ЮГО себе авторитета автором II Послания 
Ап. Петра. 

VII. Вместо Закона - добродетель. 

Остается ответить на вопрос, какой результат в развитии 
христианского учения ю1ело соединение в одно нелое образа 
двух Первоверховных Апостолов, «разделенных телесы, но сово­
купленных духош> (по выражению стихиры их праздника ) ,  сое­
динение, проведенное - как )!Ы видели - в первый раз, быть 
может, !! Посланием Ап. Петра, хотя с я вным предпочтением, 
отданны�1 это)1у Апостолу. Последствия этого соединения про­
явились более всего в области христианской �юрали.  

Ап. Павел, как л1ы знае�1 ,  проповедуя спасение чрез веру 
в Господа Иисуса Христа, но «не от дел закона» (Рим. Ш,28 ) ,  
разрушил ветхозаветное понятие Закона. Однако то, против чего 
восстало наше Послание, была идея беззакония, проповедуемая 
в некоторых кругах «ложных учителей», ложных последователей 
Ап. Павла, которых ложность наше Послание 1-шенно старается 
доказать. Но как доказать эту ложность ? Прн�ю вернутьсн к идее 
закона было невозлюжно, ибо это значило бы идти уже не против 
учеников, а против самого Апос1 ола, которого аrпор Послания 
называл «возлюбленньш брато)1». Такую попытку предпринял 

1s De praescr. haer. 22. 

52 



автор ИJIИ редактор I ПосJiания Ап. Иоанна, 19 который прямо гово­
рит, что «всякий деJiающий грех, деJiает и беззаконие ;  и грех 
есть беззаконие» (Ш,4 ) .  

Иньши словюrи, это значит, что беззаконие есть грех, т о  е сть, 
прямая противопоJiожность учению Ап. ПавJiа. Так, конечно, н е  
�юг говорить автор II Послания Петра, ста раюшийся, так сказать, 
обезвредить кажущиеся ел1у крайности в учении Ап. Павла, но 
сохраняя его авторитетность. И о каком «законе» )!ОГла быть речь?  
Ведь иудейство после разрушения Иерусалима переживало глубо­
кий кризис. И те, с которьши Послание поле�шзирует, по-видимому, 
в большинстве не происходи.ти из иудейства. Потоу1у  и понятие 
закона никогда для них не было близким. 

И автор II Послания Ап. Петра поступает иначе. Апостол Па­
вел проповедовал «спасение через веру, а не от дел закона». Автор 
II Послания Петра, ни в чем не нарушая положительную часть 
формулы Ап. Павла «спасения через веру», исправляет как бы 
только ее отрицате.:�ьную час1 ь, вводя обратно, хотя под другим 
наил1енованиел1, понятие закона. И ч1 обы это не походило на 
прю1ую поле�шку с Ап. Пав.10)1, автор вводит новое понятие, у 
Павла почти не встречающееся, а именно, понятие «добродетели», 
&.ри�, но делает это такюr образт1, что сразу видна определен­
ная тенденция, то есть, желание исправить то «неудобовразуми­
тельное, что невежды и неутвержденные, к собственной своей по­
гибели превращают".»  (П Петра Ш, 1 6 ) ,  а ю1енно, призыв, в кото­
ро�1 говорится : «вы, прилагая к сему все старание, покажите в 
В е р е Д О  б р О Д  е Т е Л Ь, titL;(<Xp�O"OC't"e: tv 't"� it[Иe:L uµwv 't"�V &.pe:-r�v 
(II Петра I ,5 ) .  Это значит, что вера должна быть не одна, но с 
верой должна соединяться добродетель. 

Понятие &.ри� - не библейское, но греческое, корнями 
уходящее в греческую философию. В Новом Завете, кроме I I  По­
слания Ап. Петра, в стречается оно всего два раза (Ф илип. IV,8 ;  
I Петра II, 9 ) .  Остае1 ся выяснить, содержит ли в себе это  новое 
понятие, употребленное здесь ю1есто закона, также другое со­
держание, или же под другю1 названиеы, заиыствованным из дру­
гого культурного контекста, оно в основе заключает в себе то же  
значение. 

19 в богатой JЮаJНIНОJЮГ•ИЧ>еСКОЙ JllJПepaтype о Н'е•СК'()IJIЬКИХ а1вторах, или 
редакторах 1юаJн•1ювых твор·е;н1ий го:ворят J. Welhausen, W. W. Hartke, 
М. Boismard. 

53 



Хотя в настоящее вре:v1я кажется вполне очевидным факт, что 
;ша эти понятия возникли совсел 1  в другой культурной и религиоз­
ной с реде и носят в себе совершенно разное логическое и э�ю­
циональное содержание, но 13 большинстве своем христианская 
писы1енность П века старается дока.зать совсеы обратное, то есть, 
что основные истины греческой философии проистекают из того­
же источника, что и ветхозаветные книги. В этом отношении 
огроыное значение сыграла ;\\Ысль Ф илона, что греческие фило­
софы черпали из откровения Моисея.20 И христианские апологеты 
П века, и Клиыент без конца повторяли, что тот же Логос, 
который дал закон иудеям через Моисея, дал также греческую 
философию21 и даже астральную религию халдеев.22 

В этом контексте христианской �1ысли П века для меня нет 
никакого стшения, что требование «показать в вере добродетель» 
по существу есть не что иное, как требование ·ввести обратно 
закон 13 практику христианской жизни. И 13 этт1 01ысле опять II 
Пос.панне Ап. Петра ил1еет основное значение. 

Но  :vюжно спросить, какая ю1енно людель добродетели стано­
юпся законо:v1 в сознании христиан П века? Колоссальное влияние 
стоической фИJюсофии n лисьменности Климента, Афинагора, Тер­
туллиана и - дальше - Оригена, вплоть до Афанасия Великого, 
Амбросиастра не оставляет здесь :чалейшего сомнения. Но даже 
и в саМО)-1 П Послании Ап. Петра есть столько эле�1ентов стоичес­
кой философии, что кажется ясным, что не только космология, 
но и вся внешняя форл1а У!Орали взята непосредственно оттуда. 

В конечной Ш главе Послания под образо;-.1 оттягиваюшейся, 
но неминуемой парусин заключена стоическая идея циклич еских 
пожаров ;чира. Уже в «Тю1ее» Платона говорится о ТО;\!, что мир 
проходит очищения поперелхенно от огня, благодаря схождению 
с пути небесных светил, и от воды, б.т�аrодаря цикличе ски;-.� пото­
па:.1.23 И н ТОУ! же духе наше Послание говорит, «что внача.nе 
слово:v1 Божии:.1 небеса и земля составлены из воды и водою :  
потол1у тогдашний мир погиб, быв потоплен водою. А нынешние 
небеса и земля, содержил1ые тем же с л о в о ;\I, сберегаются 

20 Gp. К:н. С. Н. Трубецкой, "Учен�ие о Логосе ·в его астории" Т. I в 
"Учен. Заш11сжах Имп. Мо•ск. Ун.иверситета" . Отдел •и�стор.-фи,тос. Вып. 27, 
Мо·сюва, 1900, •стр. 91-92, 158. 

21 Strom. VI, 17. 
22 Ор1И11ен, De princ. III, 3, 2 ; Contra Cels. I, 10 ; Ср. Danielou, 

ор. cit. с. 30. 
2з "'Ги.мей", Ш. 

54 



огню на день суда и погибели нечестивых человеков» (Ш,5-7 ) .  
«Теы ж е  словщ1». В стоической философии основой всего веще­
ства •видимого мира ·был Логос как тонкая огненная энергия, все 
проникающая, к которой все возвращается в конце мирового 
цикла. Таким образом, конец мира представлялся как всеобщее 
уравнение. «Возникший путе�1 естественной эволюции из боже­
ственного естества, �шр должен вновь, по истечении положенного 
времени, возвратиться в его недра в общем воспламенени и ;  и уже 
одно сознание этого единства естественного порядка, единства 
всемирной судьбы, доставляет стоику ве.l!икое утешение» (Сенека, 
de prov. с.5) .24 

Но уже и теперь мудрец должен быть безразличным к кон­
фликтам жизни, так как он ближе всего к природе всеобъемлюще­
го Логоса. И в таком виде II Послание Ап. Петра представляет 
ю1енно христиан, делая их «причастньши Божеского естества», 
( &e:(oci;- x.ыvc»vot <puo-e:(J)i;' ) (31 ,4) ,  откуда произошла знаменитая 
идея «обожения», &e:01tof·1Jo-Li;' сделавшая такую карьеру в восточ­
нщ1 богословии и особенно развитая св. Иринеем Лионским25 и 
св. Афанасием Великиы.26 По существу своеыу это идея стоичес­
кого происхождения. И опять мы видим, что первая попытка е е  
ассимилирования находится во  I I  Послании Ап. Петра. 

Но если так, то �южно ли соыневаться, что весь идеал пред­
.тrагае:.юй этим Послание�� «добродетели», с которым соединяется 
«рассудительность», «'воздержание», «терпение», «благочестие», 
e:oo-f�e:Loc - понятие тоже известное античной �rудрости, также 
связан с стоической философией. 

Я этим не хочу сказать, что в нравственно�1 идеале II Посла­
ния Ап. Петра совсем отсутствуют чисто евангельские эле�1енты. 
К этю1 элбrента;\1 относится, прежде всего, «братолюбие» и «лю­
бовь», q>LЛoc8e:Лqifoc и &yoc1t1J. Но эти элементы поставлены так, что 
к ню1 можно дойти, идя по ступеням добродетели стоической 
� ry  дрости (П Петра 1 ,5-7 ) .  

Н о  ;\ЮЖНО спросить, почему я считаю, что автор П Послания 
Ап. Петра, желая противопоставить какой-нибудь н равственный 
образец ложной свободе неу�1еренных последователей Ап. Павла, 

24 Кн. С. Н. Трубецкой, Ор. cit., с. 47. 
25 Арх•им. КиприаJН, "Антроl!!'ол·оrия св. Г.р•иrория Пал•а'Мы",  Париж 

1950, ·стр. 101.  
2в IЬid. с. 143. 

55 



должен был обратиться к стоической л1удрости, а не непосред­
ственно к евангельскому учению?  Прежде всего, я констатирую 
сю�ый факт, который - как мне кажется - оспаривать невоз­
л10жно. Слишколr большое колиt1ество стоических элементов в 
Послании делают очевидньш, что для того, чтобы противостоять 
либерализму ложных учеников Ап. Павла, к евангельскому идеалу 
прюrешивается идеал стоической лrорали ,  безразличный для чув­
ственных удовольствий. Что же касается объяснения этого факта, 
то кажется мне, что и в сюю�r Евангелии нужно различать его 
Божественную богодухновенную основу и внешнюю сторону 
тех обстоятельств, в которых живое с:rово Христа было произне­
сено, как равно и литературный прие�1 и язык, при поыощи кото­
рых оно было записано. «Слова, которые говорю Я вам, суть 
дух и жизнь» (Ио. VI,64) . В этих словах Христа таится самая 
жизнь, сюrо дыхание жизни. Но д.1я того, чтобы э1 и слова стали 
руководящей норлrой в конкретных обстоятельствах, в христиан­
сктr сознании появила сь очень рано неу�rолилrая тенденция. что­
бы придать юr плоть некоего закона, который всегда является 
продукто�1 человеческого творчества, по- с в о е �1 у прелом.1яя 
богодухновенные истины. 

Особенно в период торжества Рюrской юшерии, когда идеал 
закона стоял так высоко в сознании язычников, мо.лодая хри­
стианская община чувствовала потребность иметь также свой 
закон, чтобы стоять не ниже, но выше всеобщего языческого 
сознания. Путь спасения совершается через веру. В этом вся его 
несказанная красота и святость. Но к этой вере требуется доба­
вить еще нечто от с е б я, дабы, так сказать, не пасть лицолr 
в грязь в глазах других, кто не способен к ощущению тонкого 
веяния благодати. Это тел1 более объяснимо, что именно со сто­
роны язычников христиане подвергались бесчисленньш обвине­
нию� 11 безнраnственности, которые требовалось рассеять. 

Но это лrне напт1инает позицию, которую в недавнее в ре�rя 
занял, быть �rожет, сю1ый выдающийся соврел1енный протестант­
сrшй богослов Пауль Тиллих, который всецело разделял тради­
ционную точку зрения Лютера о спасении только одной верой, 
но, с лругой стороны, 1 1  :\IОраль признавал полезной, однако юrе­
ющей не религиозное, но светское происхождение.27 То, что :-.южет 
казаться парадоксапьньш в �1 1-1 ении крупнейшего совре�rенного бо-

2 1  Georges Tavard, Initiation а Paul Tillich, ed. Centurion, Paris 
1 968, с. 184. 

56 



гослова, ��не кажется вполне обоснованньши на анлизируемом 
нюш Послании. 

Из русских выдающихся богосJiовов подобного же мнения 
придерживался М. Тареев. Он был убежден, что христианство в 
са�юл1 начале ассюшлирова:ю основные устои языческой жизни, 
дав ю1 только сишюJ1ическое освещение, необходимое в той мере, 
в какой вся естественная жизнь в язычестве была посвящена язы­
ческим бога��. Именно отсюда потребность экзорцизыов и сюшо­
лического освящения. Но в сущности своей такие эле�1енты, как 
б рак, се�Iья, понятия власти, госуда рства - остались тем, чем 
были, то есть, впоане языческю1и институтю1и, получив только 
сюшолическое освещение." Этот процесс стал особо ощутим в 
эпоху Константина. Но наше Послание показывает, что и гораздо 
раньше для этого создавались предпосылки в присоединении к 
вере устоев стоической )!Орали. 

Этот процесс гораздо легче коне rатировать, че�1 дать е�1у 
справедливую оценку. В са �ю�1 деле, 1<ак определить границу 
между религиозной 1 1  светской �юралыо ? Ведь по ��нению исто­
риков религии, са�1ые сакра.:�ьные правила ре:1 игнозного закона 
не  раз имели в основе светское, даже утилитарное происхождение. 
А с другой стороны, �1нение Филона 11 христианских апологетов, 
что тот же Логос был творцо�1 закона и вдохновителе;-.� греческой 
философии, весы1а созвучно совре�1енноыу религиозному созна­
нию. !{онечно, еврейский закон и античная философия выросл11 
из совсе�1 иной религиозной и культурной среды. Но сознанию 
совре�1енного христианства весы1а близко убеждение, что не толь­
ко античная философия, но и вся последующая и совре�1еннан 
наука - плод того же Логоса и «обоюдоострый �1еч», данный в 
руки самого человечества. Проф. Olivier Clement, повторяя мысль 
гениа.тьного Федорова,29 - даже развитие  совре)1енной техники 
поставил в особую связь с идеей Воскресения,30 разрушая эти;-.1 
всякую преграду �1ежду sacrшn и profanum. А в грандиозной пер­
спект1ше о. Тейяра де Шарден всякое благородное усилие со­
действует собиранию Царства Божьего и выявлению Х риста в 

28 Проф. М. М. Тареев, "Основы христианства" т. IV, Христиа1Нская 
свобода, Сергиев По·са•д, 1908. 

29 Фило•софия общего дела, 1906. 

30 Olivier Clement, Questions sur I'Homme, Stock , 1972, с. 162 
11 след. и особен1Но с. 168- 171 .  

57 



Его 1<0ошческой перспективе как конечного пункта целого про· 
цесса существования.31 

В этой перспективе введение во II Послание Ап. Петра, как 
приложения к вере, светского понятия €non-r(a: мне кажется впол­
не обоснованньш. То, что в результате проведенного нами ана· 
JIИЗа остается относительным, это не самая возможность такого 
введения, но ю1енно эта его историческая относительность. Быть 
может, во врел1я возникновения II Послания Ап. Петра нравствен· 
ный идеал стоической люрали был лучшим образцом, который 
�южно было противопоставить аморализму некоторых экзальти· 
рованных христианских кругов. Но достаточен ли этот идеал в 
наше время ? Самый прием безусловно 'был правильным. И в этом 
богодухновенный характер Послания может быть образцом для 
подобных поисков. Однако отделяя вре}1енное от вечного, мы 
ю1ее�1 право спросить, достаточен .11и идеал добродетели, прояв· 
ляюшийся в «рассудительности», «воздержании», «терпении» и 
«благочестии» ( I I  Петра I,5 -6)  в период, когда сила зла уже не 
заключается в одних «похотях плоти» и в «презрении начаJ1ьств» 
(П Петра П, 1 0 )  и ·в каком-то индивидуально�� «своеволии», но во 
всеобщем стре�шении к неудержимому потреблению все возрас­
тающего количества жизненных благ, к лихорадочному ритму 
жизни ч еловеческих �1асс, к открытиям, грозящим нарушить на­
чала уже не индивидуальной, но коллективной и космической 
жизни всего человечества ? Достаточно .1и к вере современного 
ч еловека приложить прежний стоический идеал, и где найти но­
вый практический идеал, в котором бы могла полнее проявиться 
евангельская истина в п ериод не только религиозного кризиса, 
но также кризиса всех философских систем ? 

Ответ на эти вопросы вьшел бы нас далеко за пределы дан· 
ного исследования . 

VIII. Заключение. 

Подводя итоги нынешнего исследова·ния, представляется воз· 
можность заключить, что главной проблемой П Послания Ап. 
Петра является, в противовес некоторьш либертенистическим тен­
денцию�, появляющимся в ранне�1 христианстве, воздвигнуть прак· 
тическую �юдель хрис1 ианской �юрали. Это центральная тема 
Послан11я, вокруг которой вращаются все остальные темы. Отсю-

з1 Напр. : Mon Univers, 1924. 
58 



да в Послании ощущается отсутствие некоторых других, основ­
ных для раннего христианства тем, но не имеющих прямой связи 
с вопросом морали. Например, те�1а Воскресения, столь распро­
страненная в посланиях Ап. Павла, странным образом отсутствует 
во П Послании Ап. Петра - факт, который �юг бы казаться 
трудно объяснимым, если учесть, что Воскресение явилось пря­
:-.1ым действием всемогущества Божьего, н езависю1ьш ни от каких 
ч еловеческих условий, тогда как Преображение, столь детально 
представленное как посвящение в высшую тайну христианства 
требовало особого подготовления, как и посвящение в античные 
мистерии, и потщ1у не все, а только некоторые могли его видеть. 
Это ставило вопрос для христиан необходимости духовного очи­
щения, заключающего в себе «воздержание», чтобы быть участ­
ника�ш христианс1<ой «эпоптии». 

Самая модель нравственных предписаний заимствована из 
с1 оициз�1а - фи.1ософии, попьзующейся глубокю1 уважением в 
языческом �1ире и пото�1у �югущей быть равносильной базой 
ветхозаветно�1у закону. Чтобы эту равносильность доказать, авто­
ры II ве1<а будут изощряться в доводах, что самое tlенное в гречес­
кой философии происходит из того же источника, что и все ветхо­
заветное Откровение. В это�1 - �1не кажется - II Пос.1ание Ап. 
Петра является первым на христианской базе до1<ументо�1, 1<ото­
рый еще этого не говорит, но создает предпосылки для будущей 
аргументации. 

Второе Послание Ап. Петра настолько пропитано стоициз­
�юм, что не только нравственные, но и космологичес1<ие элементы 
принимает оттуда, христианизируя их и попутно вводя в область 
христианской догматиI<и. К ню1 относится эсхатологическая идея 
огня, занявшая зате�1 столь видное место в учении Оригена, но 
вошедшая прочно также в си�шолику Вос1<ресения и даже в право­
славное ощущение Евхаристии ( «да вый в пищу мне плоть Свою 
волею, о г н ь сый да не о п а .1 и ш и �ше, Содете.тпо мой . . .  » )  и 
позже в общее мироощущение исихастов. Затем идея «обожения», 
ста·вшая через св. Афанасия Великого центральной идеей восточ­
ной сотериологии, но  в принципе своем выводящаяся из стоичес­
кой идеи участия всего сушествующего в божественной природе 
( II Петра I ,4) . Это все показывает, 1<ак в сущности трудно в по­
добно�� документе и во  всем последующем 'предании отделить 
чисто Божественную основу самого Откровения от внешних ра­
м ок его восприятия и от языка эпохи, на 1<отором оно запечатлено. 
Это ставит задачу также перед совре�1енньш богословски:\1 созна-

59 



ние�1 ,  чтобы, с одной стороны, у�1е гь свято хранить салю Божест­
венное предание, но, с другой сторо·ны, различать категории мысли, 
свойственные разньш эпохю1, и у�1еть, по воююжности, перево­
дить их на понятия современности. 

Можно определить нашу эпоху в области богословия, как 
эпоху искания богословского синтеза. Но другие эпохи также 
такого синтеза искали, и 1 1  Послание Ап. Петра мне представляет­
ся древнейшю1 опьпо�1 ю1енно богословского синтеза на грани 
ыежду завершениеы новозаветного Откровения и началом разви­
тия церковного предания. Синтез учения Петра и Павла : синтез 
христианской свободы и новых уз, добровольно воспринятых, в 
поисках добродетели. В своем литургическо-доп1атическом изы­
скании на те:-.1у происхождения спора об эпиклизисе32 я старался 
показать, что в течение II века произошел литургический синтез 
эсхатологически-пневматологического понимания Евхаристии иеру­
салимско-антиохийской апостольской Церкви и более мемориально­
христологического пони�1ания в общинах Ап. Павла. Настоящее 
исследование пытается показать, что подобный синтез, прибли­
зительно в то же вре�1я, произошел в области формирования основ 
христианской �юрали. Моим ·намерением не было ни в коем случае 
воскрешать старые идеи тюбингенской школы, которые сегодня 
можно отнести к области архивных позиций и притом протестант­
ского богословия. Они грешат известной натяжкой, приспособ­
ляя факты к готовой схе�1е идей. Но оставляя в стороне всякую 
схему, мне кажется, что известных фактов понять невозможно, 
если не учесть в саыом начале воз�южности диалектических кон­
фликтов между иудео-христианским направлением, выдвигающим 
авторитет Ап. Петра, и эллинистическим направлениы церквей Ап. 
Павла. 

Быть �южет, э1 от конфликт и до сих пор не до конца изжит 
в христианстве. Он проявляется не только в известной диалектике 
«веры» и «добрых дел», поднятой Реформацией. В самом право­
славно�� сознании �1не представляется известная несогласован­
ное гь �1ежду пасхальньш ликова-ние�1 Церкви и «пенитенциарным» 
направлением школьной эсхатологии и связанным с этим тоно�1 
учебников Нравственного богословия. 

Но без принятии этой диалектики в самом начале и необхо­
дююс ги какого-то синтеза нельзя поня 1 ь всей важности II Пост�-

32 Ks. Jerzy Klingier. Geneza sporu о epikleze. Eschatologiczny 
а memorialny aspekt Eucharystii w kanonie pierwszych wiekow, War­
szawa, 1969. 

60 



ния Ап. Петра, которое, войдя в новозаветный канон, является 
как бы живы�� вопросо�1, поставленньш богословско�1у сознанию. 
И этого вопроса православное богословское сознание не может 
обойти. 

Если настоящее исследование нвитсн хоти бы небольшн:-.1 
вкладо�1 в пробле:\1у диалектики �1ежду неоспори�юй верой в от­
кровенный характер всего новозаветного канона и возможностью 
критического подхода к историческим его аспектам, цель его 
будет вполне достигнута. 

61 



Евгений БАРАБАНОВ 

РАННЕХРИСТИАНСКАЯ ЭСТЕТИКА 
(Окончание*) 

111. ПРАКТИЧЕСКИЙ ЭСТЕТИЧЕСКИЙ ИДЕАЛ 

1. «Афины и Иерусалим». 

Христианство выступило на арену истории не тоJiько как но­
вая « религиозная доктрина», но и как стройное педагогическое 
учение, призванное радикальным образом изменить человека ста­
рого УIИра. Учение о зрении - лишь один из элементов общей 
теории научения и воспитания. Возможность достижения «Образ­
цового» совершенства, «идеала» через педагогику и школу -
характерная черта всего эллинистического �шра. И в этом -
существенное отличие поздней античности от эпохи ранней клас­
сики,  где героями, философами или политическими вождями рож­
дались, становились и были, а не у ч и л и с ь ими быть. 

На первый взгляд ту же бJiизость к эллинизму наблюдае�1 
УIЫ и в раннем христианстве. Евангелие повествует о Христе как 
о «раввю> - то есть Учителе, Наставнике, «Пастыре Добром» ; 
Его отношения с окружающими - отношения учителя и учени­
ков, а степень постижения учения - соразмерна степени посвя­
щения : из общего чисJiа последоватеJiей особо избираются две­
надцать апостолов, которьш «дано знать тайны Царствия Божия» 
(Марк. 4, 1 1 ) ,  и только трое из них поднимаются на Фаворскую 
гору или присутствуют в Гефсю1анскоы саду. Впоследствии этот 
принцип многоступенчатой эзотерии закрепJiяется посредство�� 
иерархии в институте Церкви и проецируется на мир. О том же 
свидетельствует и трехчастное деление храма, где клиру, У1Иря­
нам и катехету�1ам ( = «оглашенным» ) отведено своё, ч етко 
ори ентированное по отношению к святыне (престолу) простран­
ство : алтарь, неф, притвор. То же деление и в богослужебном 
круге и в чине литургической �шстерии. Его мы находим и в 
оригинальной теории научения, созданной Климентом Алексан­
дрийским, согласно которой язычник, отказавшийся от своих 
заблуждений и ведо�1ый Божественны�� Логосом, шаг за шагом 

* См. Вестник №№ 1 16, стр. 53; 1 19, стр. 71 ; 120, стр. 49. 

62 



восходит по ступеням познания и совершенства. Логос, бывший 
сначала «Увещателем», выступает затем как «Педагог», настав­
ляющий на путь практического н равственного совершенствова­
ния,  и наконец открывается как «Учитель», обращенный к духов­
но-интеллектуальным способностя�1 человека для того, чтобы по­
святить его в созерцание высших тайн и привести к подлинному 
знанию .. . 1 Этот труд Климента Александрийского как нельзя луч­
ше  выражает общую формулу раннехристианской педагогической 
концепции. 

И всё-таки, �1ы ничего не поймем в раннехристианской педа­
гогике, если согласимся рассматривать её только как один из  
«вариантов» обще-эллинистической увлеченности выучкой и вос­
питанием. Евангельский «равви» менее всего похож на учителей 
философии или риторики - об это�� постоянно, настойчиво, упря­
мо говорят все раннехристианские авторы. И сколь бы ни были 
значительны у них классические реминисценции или совпадения 
в стиле и характере обличительной аргу�1ентации, направленной 
против эстетизирующего гедонизма, сколь бы ни были велики 
повторения или заимствования идей античной эстетики - мы 
всегда должны помнить о глубочайшей пропасти, отделяющей 
христианское мирочувствие от мирочувствия языческой антич­
ности. Бесспорно : христианская критика позднеантично1го эсте­
тизма, беспощадное бичевание роскоши и пресыщенности язычес­
кой элиты - суть повторение требований уже высказанных когда­
то Платоном, Аристотеле��, Плутархт1, Цицерона�� или Се-некой. 
Но повторение повторению - рознь : в отличие от бессилъного, 
отвлеченно-теоретического морализма античных писателей, хри­
стианские проповедники настаивают на безусловном и неукос­
нительном осуществJiении нравственных принципов в жизни каж­
дого человека, в жизни всего общества. Конечно, многим совре­
менникам эти требования казались наивными, неосуществимыми, 

1 ТеорИiи ·нау<rения Климе·нта Ал1е1'са1Нд:рийского ·с'Оот.ветс11во:вала его 
религиозно-философская трилогия : "УвещаJние к эллин&м" ( "Протрепrги­
кос" ) ,  "Педагог" и "Сrро·маты" (послед!н�ий труд оста!л•ся незакончен­
ным ) .  Ана!логич1Ные •Идеи были �высказаны Ориге1ном : "Разл1ич�ны образы 
Логоса" ( тоu Л6уоu µ.opcpct( ) , по•д юишм:и Он я1вля·еТ1Ся тем, кто хочет 
стать Его учен1ик&м1и. Логос посrупает так •сообраз1но со степенью 
1воспри1имч1И1вос11и �каждого из ·них : иначе - •П'О· отношению к '!'ем, кто 
еще тоЛЬ>К!О :недаJВIН'О .нача:л более или •ме:нее удач1Но преуспе�вать [в зна­
•н1ии Его уче1ния],  и иначе - по т1нюшению к тем, кто уже близко 
подошел к добродетел·и, и И!нач'е - по отноше•нию ·к тем, кто стоит 
уже на пути к пра'Ведности" (ПротИ!В Целыса, N,16) .  

63 



утопичными. Но раннее христианство жило энтузиаз�юм и верой. 
Оно прекрасно поню1аJ10, что че,1овек поздней античности ощу­
щает себя слабьш и неуверенньш, отчужденньш от органических 
форм существования, выброшенньш на периферию духовного кос­
)JОСа. Этот человек подавлен беспредельной )JОЩЬЮ иыперии, рас­
терян перед её безличныJ.111, сверхчеловеческими заданИЯ;\-IИ и 
;\lасштабами ;  в нём подорвана способность созидать гармоничес­
кое единство внешнего и внутреннего, искусственного и природ­
ного. Да, он способен вду;-.1ываться, вживаться в идеалы про­
шедших героических эпох, способен чутко переживать эпическую 
красоту прошлого - но это лишь обостряет в не)J чувства не­
преодолимого разрыва, неосуществююсти подлинно-высокой жиз­
ни, обреченности вечно оставаться в замкнутом кругу эклектиз­
�1а, стилизации, эпигонства. И раннехристианские писатели упо­
требляют все усилия, чтобы разорвать �1агический круг са;-.юдов­
леющего эстетию1а. Истина требует выбора, напряжения воли, 
готовности !( жертве. Тертуллиан определяет этот выбор как вы­
бор ;-.1ежду «сююй древней на земле» традицией библейской )!уд­
рости - и миром греко-римской цивилизации. Сам он пропове­
довал радикальное отвержение всех ценностей античной куль­
туры : философии, риторики, изобразительного искусства, лите­
ратуры, театра. «Что общего )1ежду Афина;-.111 и ИерусалимО;\I ? 
Академией и Церковью? Еретиком и христианином? Наше уче­
ние - из портика СолоJ.юна, который сказал, что Господа сле­
дует и скать в простоте серд11.а. Пусть вспо;\1нят об это�1 те, кто 
выдумал стоическое, платоническое и диалектическое христиан­
ство. Мы не нуждае)JСЯ в тобознательности после Иисуса Христа ; 
нам нет нужды в исследовании после Евангелия. Если )IЫ веруе;\1 
- то мы ни в че�1, крт1е веры, не нуждае)!СЯ»".2 Позиция Тер­
туллиана - одна из наиболее крайних в конфронтации христиан · 
ства и античной культуры. Но и у Климента Александрийского -
восторженного эллинофила, знатока и почитателя греческой )Iуд­
рости - находим то же са)юе противостояние «варварской» исти­
ны христианства и эстетически-изощренного заблуждения «афин· 
СКОЙ» философии : 

«Поскольку и стина обнаруживается в двух видах, а именно 
в словах и сущностях, то )Jножество людей, - а таковыми имен­
но и состоят эллинские философы, - стремясь к грациозности 
и поверхностной красоте речи, останавливаются исключительно 

2 Тертуллиан. О неправо�юч•нсх:ти еренжов, 7. 

64 



на словах, тогда как �1ы, варвары, ю1ее�1 дело с сущностью ве­
щей. Вт поче�1у 11 Господь не напрасно п ри сошествии на з е�1-
лю принял на Себя '1 ело презренное и невзрачное (Ис. 53, 2 -3 ) .  
Он опасался, как бы слушатели не ста.�и увлекаться блескоы Его 
красоты н не прошли 1н1ю1анне�1 Его учения и чтобы, обращая 
вню1ание лишь на внешность Его и удивляясь лишь телесной 
красоте Его, - которая всегда должна занимать положение под­
чиненное и коей нужно поступаться, - не отклонились от стрем­
.'lения к и стине, постигае�юй л11шь разу�1ение�1. Итак, что ню1 до 
акциденций языка ? Ню1 следует име'I ь дело лишь со значениеi\1 
слов, а не со словами».3 

В этой систе�1е соподчинения сущности и видю10сти, 01ысю1 
и явления, разу�1ного и прекрасного - ключ к пониманию свое­
образия христианской педагогики. Здесь же - 1 1  граница �1ежду 
оригинальным и заимствованньш ; путь к вс rрече Иеруса.1ю1а и 
Афин. 

Центральная идея, основание раннехристианской концепции 
практического эстетического идеала - - - -· утверждение гармоничес­
кого соответствия «внутреннего» и «внешнего», призыв к преодо­
лению восточно-эллинистического дуализ�1а «кущи» н « 1 ела». По 
�1ысли раннехристианских авторов, красота 1знутреннего '!Ира че­
ловека не 'южет не отражаться в красоте его внешнего пида ; 
она проявляется во всел1 : в '1анере поведения, одежде, выражении 
.1ица и даже походке.4 Вед�, ;1обродетель, - как писал тот же 
К.1ю1ент А.:�ександрийский, - «есть не что иное, как порожденная 
Логосом гар,юническая настроенность души, обнаруживающаяся 
во все�1 образе жизни» и обусловливающая «красоту желаний и 
стремлений». 5 

Подобные идеи высю1зыва.:1и и другие раннехристианские пи­
сатели. При то�1 эС1  етические категории, н которых �1ыслилось 
проявление внутренней красоты, буквально те же, что и в учении 
о прекрасно'!. Это - «гарлюния», «упорядоченность», <01ера», 
«простота», «це:юо ность», «естественность», «чис гота» и так да­
лее. В качестве антитезы ю1 противостоят :  «беспорядочность», 
«безобразность», «распущенность», «искусственность». Зю1етиы 
также, что христианские добродетели нерасторжю1ы с их эсте-

3 Климент Але1,сан\'1,рийский. Стро·маты, VI,1 7. 

4 См., например, Тертуллиан. О воск1)е,сении пло11и, 15 ;  О терпен·ии, 
15. К.:rимснт Алек·с3!ндрийскнй. Педагог, I, 12. Гриrорпй Ниоский. Точное 
шъя·сненне Пе,сн111 Песней Соломона, 6. 

5 Климе•нт Александрийский. Пед3!ГОГ, I,13. 

65 



тическими коррелятами : цело:.1удрию, например, соответствует чи­
стота и целостность; вере - простота и ясность ; кротости -
мера и естественность. Ул1 - начало упорядочивающее и прово­
дящее в стройную гарлюнию все отдельные части, дабы явить 
«красоту целого». 

Учение раннехристианской эстетики о гармоническом един­
.стве добродетели и красоты, о равновесии внутреннего и внеш­
него невольно заставляют вспомнить античные представления о 
к а л о к а г а т и и.6 Однако неверно искать в них истоки эсте­
тического идеала раннего христианства. Ни о каком заил1ствова­
нии не может быть и речи. И не только потол1у, что в эллинисти­
ческий период гармония «прекрасного» и «доброго» обнаружила 
в себе ту роковую трещину, изжить, залечить которую не могла 
ни педагогическая выучка, ни стоическая аскеза ; но и потому 
также, что античный идеал «прекрасного-и-хорошего» - суть 
идеал прекрасного тела, нерасторжимо соединенного с такими 
античньши добродетеляыи, как богатство, власть, сила, здоровье, 
воспитание и т. п.7 В христианстве всё инач е :  когда отцы церкви 
говорят о красоте человеческого тела, то прежде всего имеют 
в виду целомудренную красоту «внешнего вида» без какого-либо 
ню1ека на статуарно-гиl\lнастические совершенства. Внешность 
отображает красоту внутреннего NШра человека, красоту его ду­
ховной жизни,8 которая не ю1еет ничего общего с добродетеляыи 
язычников. Душа и тело находятся в совершенно ином иерархи­
ческо;-.1 со.подчинении : «Первее всего красота душевная, - писал 
Климент Александрийский, -- когда душа бывает украшена Свя-
1ым Духт1 и блистает исходящю1 от Него светом праведности, 
рассудительности, великодушия, у;\1 еренности, любви к добру и 
стыдливостью; никакая из вещественных красок не может упо­
до·биться красоте этих свойств ; и лишь затем следует заботиться 
о телесной своей красоте, о соразмерности одежды и обуви ча­
стял1 тела, а равньш образт1 о цвете волос».9 

6 Грече:ский термин хой.ох&у()(.&(()( состоит из двух сло•в : х.()(Л6с; = 
красота , прекрасный ·и &у()(.&6� = добрый, хороший. 

7 О понятИiи кал·о·кага-гии ·в античной эстетике см. :  А. Ф. Лосев. Клас­
с11 ч.е·ская ка1локага11ия и ее типы. -- " Во�про1сы э·сте11ики " ,  вып. 3, М" 1960, 
стр. 4 1 1 -473; Исюрия эстетических категорий. М" 1965, стр. 100-1 10. О 
калокага11ии у Пла1101на - А. Ф. Ло·се•в. История а�нтичной эс'Гетики. М" 
1969, пр. 288-294. 

66 

8 Григорий Нисский. Точное нзъя.снение Песн11 Пеоней Соломона, 6. 
9 Кл:имент Алекса�ндрийокий. Педагог, III, II. 



Эту соразмерность «внутреннего» и «внешнего» - с акцен­
том на «внутренне��» - мы видим и в образе идеального хри­
стианина, изображенного Тертуллиано�� : «Лицо его мирное, крот­
кое, чело чистое, не о�rраченное �юрщинами скорби или гнева ; 
брови радостно сдвинуты, глаза опущены от скромности, а н е  
о т  несчастья ; рот запечатлен красотою �юлчания ; цвет лица, ка­
кой бывает у людей безыятежных духо:\1 или ни в че:\1 не  повин­
ных; движение головы направлено против дьявола, а усмешка -
это угроза против него ; одежда вокруг верхней части тела бела 
и плотно прилегает к телу, чтобы она не вздувалась и не причи­
няла беспокойства . . .  »10 К этому описанию трудно подобрать ил­
J1юстрацию из современного Тертуллиану позднеримского или ран­
нехристианского искусства. Даже египетские эллинистические пор­
треты ( так называемые «фаюыские портреты») ,  или надгробия 
из Пальмиры, или общеизвестный «Портрет Елены» ( IV в.) из 
Копенгатенской глиптотеки - все они несут в себе ыучительную 
неизбывность дуализ:\1а временного и вечного, какую-то глубо­
кую пораженность тайной мимолетности жизни, недоу�rения перед 
загадкой бытия". И потол1у, скорее всего, зримую ·параллель 
эстетическол1у идеалу Тертуллиана :\IЫ найдем в ранневизантий­
ском искусстве - в репрезентативных групповых портретах импе­
ратрицы Феодоры со свитою из церкви Сан-Витале в Равене или 
в головах ангелов из алтарного свода церкви Успения в Никее, 
особенно в лике auvaµ�c;, - еще античном и уже византийском, 
- парадоксально сочетающем радостную, гармоническую умиро­
творенность со скрытой в глубине человеческой чувствительно­
стью". Безусловно - эти образы исполнены внутренних проти­
воречий. Но ведь те же сал1ые противоречия и у Тертуллиана! 
Он проповедует �1еру и гармонию, но мера в его эстетике - это 
прежде всего «нор�rа», закон, категорический императив, почти 
запрет. И в то же время, при всех ригористических крайностях, 
Тертуллиан не забывает о привлекательности законченных и со­
разме рных форл� :  его почтительное отношение к Фидию11 или ед­
кая ирония над неудачньши картинал1и художника еретика Гер­
�10гена12 выдают не изжитый еще вкус 1< античному художествен­
ному канону." 

Иллюстративные прю1еры из византийского искусства не 
представляются нам произвольными ; ведь и у Тертуллиана речь 

10 Тертул.rnиан. О терпении, 15. 
11 Тертуллиан. О .воскресении плоти, 7. 
12 ТертулJ11иЗJн. Против Гермоге1на, 44. 

67 



идет не о телесности,  не о психологии, не о лице как носителе 
конкретно-психологического содержания, но о том символичес­
ком воплощении и д е и,  к которому более всего примени·мо 
русское слово л и к.13 

Несо�rненно приведенный выше отрывок из Тертушшана --­
одна из первых стадий зарождения идеи иконы, нормативная ее  
предпосылка, ню1ёк, не получивший непосредственного отклика, 
живого развития. Во �rного�1 повинна здесь и неразвитая эсте­
тическая тер�1инология : тер�шн persona, которым пользуется 
карфагенский проповедник, на юридическоы языке означал но­
сителя прав и обязанностей, а в эстетическо�1 аспекте - маску 
или личину. И хотя Тер1 у ллиан всегда различает эти два значе­
ния, а в трактате «0 зрелищах» даже противопоставляет красоту 
естественного человеческого лица театральной маске как прин­
ципу лжи, 14 теы не �1енее, свой эстетический идеал он ыожет 
выразить лишь посредство�� описания, а не эстетических катего­
рий. Правда , и на христианскт1 Востоке дело с тер�1инологией 
обстояло не намного лучше : та�1 еще во врел1ена св. Афанасия 
Александрийского не было создано необходююго понятия для 
обозначения фор�! идеального nичностного бытия. В тринитар­
ных спорах первоначально пользовались словт1 ;;р6сrыттоv - заим­
ствованньш из театрального быта и означавшим как лицо, так 
и �1а ску!  Лишь позже, когда каппадокийLLЫ слову «ипостась» 
u;;6cr't"1Xcri,, означавше�1у сначала «существо» ( = substantia) 
придали с�1ысл индивидуального начала ( св. Василий Великий)  
и лиuа ( св. Григорий Богослов, Григорий Нисский ) ,  стало воз­
ыожньш говорить о л и к е ,  как о высше�1, идеальном образе 

13 Понятие "лик" ,  ·столь часто употребля.емое 1в трудах по визан11ий­
сн:ой и дре•в1нер\)'1сс1кой иконошюи. э·сте11ике и иокуюствознанию, 01стало·сь 
по ·суще•ству нераз.ра·ботанным. Согла•оно Н. Тарабукину, - мыслителю. 
незаслужен�но забытому сегод�ня, - "ли:к, лицо и маска - суть три 
·стили1стнч•есю1е 1ш1 егории изобрю1се1ния челове·ка. J l:ик - олицет.ворение 
нде11, :снмв•ол, идеогра1мма. Лицо - это в•нешне точное и психологиче·ское 
раскрытие конкретной л•ич1ности в пор·трете.  Иску1сс-гво портрета impli­
cite реал11стич.но. Ма·с�ка - л и ш 1, знак. Маска ·свойстве;нна ис:кус,ству 
архаич-еJскому (древ.негречес·кне куро•сы) 11.1 и  искусству фольклора, как 
ма•ски юомедни dell'arte. Ис•кусство маски - услов<но. Лик портретирует­
·СЯ, ко-гда идея ·ко1нкрет•понан-а и индн1ищуализ·ир•о1ва1на. Лик пре:вращает­
ся в �шску, когда идея сх·ематизируется ( "т1ш1 1защ1я человека " ) .  Лицо 
-сга1но•в:И'гся ликом, когда конкретная л1чность я•вляется носителем идеи" 
(фило1софия куль11уры, 1940. [Ру;кошкь] ) .  

14 Тертуллиан. О зрелищах, 23. 

68 



,1ичностного бытия. Здесь небезынтересно отметить, что слово 
«ЛИК>> в прюrенении, шшрюrер, к иконописному изображению 
Христа, ю1еет свой теологический эквивалент в термине «ипо­
с1 ась», ко горый сюrьш нерас горжю1ьш образолr связан с поня­
тие�� «существа», «усии». (В патристическоы богословии buata: = 
бытие, сущность, essentia, но с оттенко;м «существования», а не  
«эссенции» ) .  Сущестrзо ю1ее1 т о л ь к о ипостасный образ 
сущестrзования и вне ипостаси не мыслюrо. Для будущего хри­
стианской эстетики, - эстетики византийской и,  прежде всего, 
теории иконы, не знающей «усии» пне «ипостаси», сущности вне 
:1ика, - эта те�rа 1ше.1а иостючительно важное значение. Более 
того, сравнительный анализ 1·реческой и :1атинской богословской 
тер�ш нологии вскрывает и некоторые особенности теоретичес­
ю1х предпосы.101< сре:rневекового искусства Запада , г:rе тер�шн 
<< persona » (лицо, )<Jаска, личина ) дальнейшего эстетического 
уг.1убления и развития не получил.15 

2. МИмезис. 

Другой аспек г раннехристианского эстетического идеала свя­
зан с учение�� о п о :r р а ж а н и и. В качестве нор�1ативного 
принципа он присутстrзовал уже в Ново�� Завет е :  «Подражайте 
( µiµ11-r<XL ) Богу, как чада возлюб.:�енные», - читае�1 rз послании 
апостола Павла к Ефесянам ( 5, 1 ) .  Требование подражания Хри­
сту высказывает и апостол Иоанн :  «Кто говорит, что пребывает 
( 7tepLe:7toc-r11cre:v) в Нём ( т. е .  Христе ) ,  тот должен поступать 
так, как Он поступал (7te:pL7ta:-re:!:v) » (I Иоан. 2, 6 ) .  Тер�1ин 7te:pL7ta:-rt«) 
буквально означает «Ходить» (т.  е. ходить так, как ходил Христос ) и 
в данно:н случае имеет тот же оrыс.тт, что и «мИмезис» в послании к 
Ефесяна�1 1-i.:iи « imitatio Christi » у Фо�rы Ке�шийского. В этих 
с.тю пах, которых кстати сказать не знала ветхоза ветная традиция, 16 
старая идея античной эстетики -- идея подражания - обретает 

1 5  Более подробно эта тема раз•ви1та в экску�р•се щют. С. Булгакова 
"Учен�ие об ипостаси и сущносги в •восточном и запад:ном богословии" 
- "Пра1вославная мысль" ,  .вып. 1, Пщнrж, 1 928, сгр" 70-88. м�юго ин'Ге­
ре·сных наблюдений можно най11и также в к•ниге Л. П. Кар.сав1ина "О лич­
ности" ,  Каунас, 1929. 

16 Отсутствие п<0нятия "подража�ние" ·В Ветхом Завете, - отсу1,ствие, 
обусловленное абсолютной тра1нсцбндентностью Бога, - помогает по­
нять и один нз мо11нвон отказа от изобразителыного искусства у иудее·в. 
Запрещение изображений ( "Не делай ·себе кумира и ника•кого изобра-

69 



новую жизнь. 17 Правда, коренным образо�1 меняются акценты : 
человеческое существование, деятельность, творчество становят­
ся отныне подражанием не природе или героям античного мира, 
но Богочеловеку Иисусу Христу. Он - совершенный образец, 
·канон, принцип; единственный и в то же время универсальный. 
«Я сораспял.ся Христу, и уже не я живу, но живет во �ше Хри ­

стос», - говорит апостол Павел в послании к Галатам (2 , 19-20 ) .  
Григорий Нисский, комментируя эту фразу «Послания», следу­
ющим образом выразил сущность раннехристианского понимания 
ш1�1езиса : «Павел гораздо точнее всех и уразумел, что е сть Христос, 
и своими делами указал, каковьш должен быть именующийся Его 
именем. Он так живо подражал Е�1у, что в себе самом показал 
отображение своего владыки, посредством самого точного подра­
жания изменив вид своей души на подобие Первообразу, так 
что уже не Павел, казалось, жи,1 1 1  говорил, но жил в нем сам 
Христос».18 

В приведенно�1 рассуждении св. Григория чрезвычайно важ­
но понятие «первообраза» - основоположное для в с е й пат­
ристической эстетики, соединившей идею �1?шезиса с учением 
об образе и подобии человека Богу. В книге «Бытия», на кото­
рую опирались в своих построениях раннехристианские писа­
тели, концепция образа и подобия присутствует в предельно 
аморфном виде и не  выражает того утвердительного, прямого 
смысла, который ей придал перевод Се�шдесяти.19 Но раннехри-

>1�ен.ия того, что на не·бе :вверху, :и что на земле внизу, и что ·В •воде 
ниже земли" Исх. 20,5) по •сущоству есть запреще�н.ие :имитаu:ии, подра­
жаJНiия, идолопо1клоН1с'J1в•а тва•ри. Но 'Н'е:в·озмоrсжно пО',щражаrrь и Богу. Ди­
ста�нция между Ним и ч·еЛIQ1Веком беrопредельн а :  "Мои мьFСЛIИ - !Не ваши 
мысл·и, :не �ваши mути - Моrи пути, 1но ю11к �небо ·выше земли, та�к 111ути 
Мои !Выше путей �ваших, :и мыс.mи Мо!И �выше мысл.ей ваШJИх",  - гово­
рит Бог через пророка Исайю (55,8-9) . Для •ветхозаветного человека 
остае-гся лишь следова1нrие боже•стве'Н'ным за1конам и за'!lочзедЯ'М (ом., на­
пример, Ле·в. 26,3-4; 3 Uарств. 6,12;  Иез. 5,5-8) .  

17 О 'Понятии по,щражания • в  ан11ич•ной эсrетике см. : С.  В.  Толстая­
Мел>иковн. Уче•ние о JiюдраЖ'31Н1ИИ и о·б иллюз·ии в rрече•ской теории 
искусства до АрИ!стотеля. ( "Из1в1есгия Академ1И!и Наук СССР" ,  1926, № 12, 
стр. 1 15 1 - 1 158) ; А. Ло•сев, В. П. Шепако·в. История эсте11ичес1ких кате­
горий, м" 1965, стр. 204-236. 

18 Гриrо·р>ий Нис1с1кий. О со•вершенс'!'ве. 

1э Тек·ст "И сказал Бог : •сотво•ркм челове•ка по образ.у Нашему, по 
подобию Нашему ;  1и да :вла•дычееnвуют оrНIИ 1над •рыбам'И морским1и, и 
над птицам1и .небе•снымrи, 1н над 1скотом, ·и над ·в•сею землею, и 11tад все.ми 
гадам1и, 1пре·см ыкающим•ися по земле" ( Быт. I,26) в древ11tе·ев.рейской Би-

70 



стианские писатели создаваJш свое учение, опираясь прежде 
всего на греческий перевод Библии, последовательно 'проводя 
идею существенного сходства ыежду Богом и ч еловеком. С обо­
стрение�� тринитарных споров концепция образа была перенесе­
на и в сферу «троичного богословия» : Христос как первообраз 
человеческой красоты Сал� есть образ Отца, отображающий Его 
красоту - учил св. Григорий Нисский.20 

Термин «образ» ( e:tx�v ) в греческт� языке ю1ел два значе­
ния : образ как изображение, изваяние, портрет, картина, и образ 
как отображение, уподобление, сходство. Это же различие нахо­
дю1 и в дефиниции Ори гена : «Иногда образом называется то, что 
обыкновенно изображается или высекается на каком-нибудь ма­
териале, то есть на дереве или ка�ше. Иногда же образом назы­
вается рожденный по отношению к родившеыу, 1шенно когда 
черты родившего совершенно похожи на черты рожденного. В 
первом смысле образом люжно назвать человека, сотворенного 
по образу и подобию Божию, второе же значение образа при­
ложюю к Сыну Божию . . .  Этот образ заключает в себе указание 
на единство природы и сущности (natura ас substantia) 
Отца и Сына».21 

Из этого определения, ставшего «классиче ским» для ранне­
христианской эстетики, видно, что два значения образа полу­
чают у Оригена сущностное различие :  Христос как образ Отца 
единосущен, тождествен E�iy, субстанционально един с Ню1, 
тогда как образ Бога в человеке подобен картине (иконе ! )  или 
изваянию, то есть х у д о ж е с т в е н н о м у п р о и з в е-

блии означал : "тто Нашему образу, как Нашему тюдобию" .  Со,временная 
библейокая крwика ,овязьrвает эту фµазу ·с rполем·ипюй пµо11И'в е гооет­
с·кого культа ж1ив·отных : сотворен1ие человека 1по образу Бога указывает 
на госпо1д:сrnо чело1века над м иром ЖИ1во11ных, анало·гичное ГОС'ПОдсгву 
Бога 'Над в·оей тварью. Текст 'Им·еет главным образом Rега11ив·Н'ое зна­
чеwие : rничто Божест.в.е·ннос не присуще тивот.Н'ОМу и ·пе требует пО'Кло­
Н'еJНIИЯ, так .как один толь.ко челов1ек 1созда1н "по о бразу БО)юию". Кро:ме 
того, ни п·роро·ки, ни пса,лмы, Н'И юwпга Иова, ни столь чело1Веч1Н'Ое 
Второза,ко•ние не говорят о ·суще'С11веwном сходс-гве Бога и человека. 
Впервые идея образа, близ·кая к патр.истичеl(ЖОЙ концеш.�:ии, П'ОЯ1вляе-гся 
лишь ·в позднеэлJ11И!Н>И1с11ичrеокой "К1wиге П ремуд:ро1с11и" ,  где "София" ха­
рактеризуется как "отблеск <вечного 1с1вета и ч1истое з'еркало дейс-гвия 
Божия ·и образ ( e:lxЫv ) блаrосш Его " (Прем. 7,26) . 

20 Гриrо,рий Ни1ссюий. О •СО1в1ершенс11ве. Оонова1нием для этого тезиса 
служи.rrи но1воза'ветные тек,стьr: Евр. I,3; Кол. I, 15. 

21 Ориген. О нача,лах. 1, 2, 6. 

71 



д е н и ю, не ;шеюще,1у с образо:-1 никакой субстанционаJ1ьной 
связи или тождества. Ту же �1ысль ·проводит и св. Афанасий Алек­
сандрийский, сравнивая образ с портрето�1,22 и св. Григорий Нис­
ский, уподобивший образ Божий в человеке «чертю1 кесаря на 
меди» .23 

Здесь раннехристианская эстетическая ко1-щепция образа ут­
перждает те же положения, ч 1 о и п учении о прекрасно'� : перво­
образ единосущного Отцу Логоса-Христа являет собою высший, 
абсолютный эстетический принцип, структурирующий «'1атериаю> 
тварного �шра, в то вре�1я как образ Его в человеке представляет 
собой «художественную действительное 1 ь» или только в о з " о ж­
н о с т ь «художественной действите.:1ьности». «Человек с самого 
рождения получает прею1ущество быть образо:-1 Божииы, подо­
бия же Богу он должен достигать посредство�� совершенствова­
ния», - учи;r Кпю1ент А.1ександр11йС1<ий.24 Образ - это потен­
циа:1ьная заданность бытийс пзенного совершенства ч еловека, ко­
торую он призван осущес1 вить через уподобление божественно­
�1у Первоообразу. Образ Божий -- конструктивнан часть всего 
человеческого существа : «ю1 охраняе1 ся и поддерживается ве­
щественное», которое « с юrо в себе безобразно и неустроено» .25 
И опять здесь выступают принципы порядка и ��еры, ибо образ 
не есть какая-либо определенная и локальная характеристи-

22 Афа·насий Александрийский. Слов•о протнв язычников, 14. 

23 Григор-ий Н1nсский. Об устро·енип человека, 16. 

24 Климе1нт Алек·сандрийс1шй. Строматы, П, 22 ; Педа·гог, !, 12; III, 11 ;  
Ор:иген. О началах, 11!, 6,!; "Чело-век •со11во·рен п о  о бр-азу Божию, н о  это 
еще не з�нач·ит, чтобы •вме·сте с те�1 он был •сот·ворен тогда -и по по·добию 
Божню" (Проти�в Цельса, IV) ; Тертуллиа•н : "Ита'К, при содействии [ в 
крещенни] благодати Божией с гановнгся че.1овек на пуги к достижению 
1юдо·бия Его, которое нмеет к образу Б0->1<•ию 011ноше:ние обра11ное. 
Образ - в образо•вании чело·века, в ·сотворенwи. подобие ж е  -- в веч­
но·спr. Ибо через ;tуновенпе получнл он при сотворенш� Духа Божия, 
110 после, через паден1 1е ,  Его лншшгся"  (О креще1 1ш1, 5) . Обзо-р мнений 
св. отцов н учнтелей церкви об образе Божие�1 в чело·веке можно найти 
в кн•иге В. Серебря1н1нwко•ва "Уч·е-ние Локка о прирожд:еон1ных началах 
знания 11 деятел ьно·сп-r. Опыт :-<·стансшки Локко·ва учения в связи с хр-и­
стиансюrм уче>нием об образе Бож.ием" ,  СПб" 1 892, стр. 266-330 и в тру­
де Архима1ндрита К1rприа:иа [Керна] "Ан грополог11я св. Григория Пала­
м ы " ,  Париж, Ymca-Press, 1950. Очень важны также статьи В. В. Зень­
ков•с·](ого ( "О б  о бра·зс Б-ожнем в чело·ве-ке" - "Пра:восла·вная мысль" ,  вып. 
2, Париж, 1930, стр. 102- 1 26) ·Н В. Н. Лосского ( "La theologie de l'image" .  
- " Ве·стни�к Русского За>падло-Европейскоrо Патриаршего Экзархата" ,  
1959, № 30-3 1 ) .  

25 Гр-игорий Н11сский. Об у0строенш1 человека, 12. 

72 



ка чеnоIЗеческого существа. Это не  ум и не  добродетель, но внут­
реннее офоршшющее начало всего сущестна человека н це,1ом, 
его личность, совершенстнонание I<оторой беспредельно : «буль те  
совершенны, как совершенен Отец ваш Небесный» (Мф.  5,48 ; 
Лк. 6,36) . 

Учение об образе Божие,1 в человеI<е  позволило раннехри­
с 1 ианскю1 писателю� с.1ить понятие '1ю1езиса и сонершенства. 
Подражал, Христу -- значит понять сною жизнь каI< неустанное 
т в о р ч е с т в о на пути I<  богосыновству, совершенству, теозису. 
Св. Григорий Нисский р<1зъясняет: «Если бы '1ы учились исI<усству 
живописи, и учитель пред.1ож11.1 ню1 на I<a ртине I<акой-.1ибо пре­
I<расно начертанный образ, то конечно, I<аждый бы из нас 
должен был в свое,1 живописании подражать этт1у прекрасно�1у 
изображению, чтобы картины всех уI<расились по предложенно;-,1у 
образцу. Точно также кюю:ый есть живописен собственной жиз­
ни, а художник лела жизни есть свободная воля, краски же для 
воспроизведения образа - - доброде·1 em1 . . .  Длн изображения пер­
IЗообразной I<расоты '1ы должны бра·1 ь сколько возыожно чистые 
краски добродете:1ей, 01ешанные '1ежду собой по правилу исI<ус­
ства так, чтобы нам стать образоы Образа, через деятельное 
подражание отпечат.1евая первообразную красоту» . . . 26 

ОблаС1ь творчеств:� опреде.'1яется з.1есь противоположностью 
«естества» и сверхприродного за.1ания. Но эта противоположнос1ъ, 
- выступающая в начале как воинствующее противоборство ду­
ховного и телесного, внутреннего 1 1  внешнего, священного и 
ш1рского. - должна быть не упразднен:�, не отброшена, не по­
давлена, но возведеня к пре.1ельной гя р�юнической сораз,1ер­
ности. И путь к ней -·- подряжяние совершенной кр:� соте и гар­
'юнии Логоса-Христа. 

3. Небесная гармония. 

Раннехрис1 ианское эс r етичсское учение о га р�юнии - ан-
1 ичного происхождения : в не,1  нетрудно услышать �ютивы фи­
.1ософии пифагорейцев, Гераклита, Платона, стоиков. В христиан­
сI<ую концепцию практичесI<ого эстетического идеала оно вошло 
ю1ссте с а.т�легорическю1 ыетодо,1 экзсгсзы. Св. Иустин Философ 
был о.1ню1 из первых, кто сравнил хрис гианских праведников с 
"У:�ыкальньши 1 1нструыентю1и - цитрю1и и лирюш. струны кото-

26 Григорий Нисский. О со,вершенстве. 

73 



рых, вибраруя под божественньш с:11ычком сошедшего с неба 
Святого Духа, сообщают миру о небесной гар�юнии.27 У Кли­
�rента Александрийского та же �1ысль развернута более подроб­
но : он говорит о божественно�� происхождении гармонии от Хри­
ста-Орфея,  «Божественного Певца», укротившего не  тол-ько при­
роду и животных, но и «самых диких зверей -- тодей».28 Парал­
лель �rежду Христо:\1 и Орфее�� ш1ела прочную и распространен­
ную традицию в эпоху раннего христианства ; достаточно вспом­
нить лишь искусство рюrских катактrб, украшения христианских 
саркофагов, светильников, перстней, чтобы убедиться в популяр­
ности этой аналогии .29 Но К·шмент Александрийский дает ей более 
углубленную эстетическую трактовку. Во введении к своему «Прот­
рептикосу» он 'Пи сал : «В качестве прекрасного одушевленного 
инструыента Бог создал че,товека по образу Своему ; но Он и Саы 
е сть инструл1снт, звучащий полнотою гар�юнии, инстру;,1ент б,1а­
городный и святой, незе�шая �iy дрос гь, небесное слово. . .  Сколь 
�югущественно было Его новое пение ! .. Поистине оно всё миро­
здание украсило гар�юнией и разногласие стихий привело в со­
гласный порядок, да·бы всё сущее стало гармонией.»30 

Учение Климента Александрийского о гармонии поражает 
своим сходством с античны:\1 мироощущением, с музыкой небес­
ных сфер пифагорейцев, с чувствтr всеобщего космического лада 
у Платона и неоплатоников. А как не вспомнить Гераклита, для 
которого гар�юния кооюса «:\шогозвучна и �шоrообразна как гар­
:\IОния лиры и лука» ? Лук - систе�rа противоборствующих сил; 
чем сильнее их напряжение, тем лучше лук. Уменьшить или уни­
tпожить сопротивление его обоих концов - значит уничтожить 
самый лук. Но тетива ;,южет превратиться и в струну лиры ; 
.1ира построена на тт1 же принципе, что и лук : она е сть много­
струнный лук. Здесь уже "южно реально созерцать и слышать, 
как из противоборства возникает «прекрасная гармония».31 

27 Иу.сги1н. Ув•ещаJН1ие ·к эллИJНа�м, 8. 

28 Климент Алекса'Ндрий:ский. Про11рептико1с, I,4. 
29 Об образе Х·р111ста-Орфея в ра�н:нехр1111с11иа�ноком ·иску.сстве см. в 

кн. : А. Hauzner. Altchristiiche Orpheus darstellungen. Leipzig, 1903, 
а также этюд В. А. На•рбекО1ва "Орфей 1в др.ев1не-ХР'И'Сrnа�юко�м 1Изо6ра­
знтель11юм искусст1ве"  (Казань, 1900) , 'В ко·то·J)'()м 'ВПе•рвые в руос11:ой 
литератур•е намечены ·к01нтуры лконололич·еюкого метода. 

30 Клнме•нт Александр1ийский. Протрептико•с , Т,5. 
31 Б. П. Выше·сла�вце·в. Симв·о·л лука и лиры ·в а�нт.ичнюй элл,ИJН:ской 

74 



В античное учение о гар�юнии раннехристианская эстетика 
вносит новый принцип :  основа и источник всеобщего космичес­
кого созвучия - �rировой Логос,  Бог, устрояющий и определя­
ляющий собою с1 ройность и порядок бытия. «Как �1узыкант, 
настроив лиру и искусно сводя густые звуки с тонкими, и сред­
ние с прочими, производит одно требуемое сладкогласие : так и 
Слово, божественная Пре�rу дрость, держа вселенную как лиру, 
и что в воздухе, сводя с те:\!, что на земле, а что на небе - с 
тем, что в воздухе, целое сочетая с частями, прекрасно и стройно 
производит единый �rир и единый в мире порядок;  само непод­
вижно пребывает у Отца, и всё приводит в движение своим 
снисхождение�� во вселенную" чтобы каждая вещь благоугодна 
была Отцу и обладала подлинно божественной стройностью».32 

Соответственно небесной гар�юнии, -- посредство�� подра­
жания ей, - устраивае1 ся и <оrикрокооюс» человеческого су­
щества в�rесте с «гар�юнической сообразностыо образ;� жизни» .33 
И потому для Григория Нисского <оrузыка есть не что иное, как 
призыв к более возвышенно.\rу образу жизни, наставляющий тех, 
кто предан добродете,1и, не допускать в своих нравах ничего не­
�1узыкального, нестройного, несозвучного, не натягивать струн 
сверх должного, чтобы они не порвались от ненужного напряже­
ния, но также и не ос.;�аблять их в нарушающих меру удоволь­
ствиях : ведь если душа расслаблена подобными стояниями, она 
становится глухой и теряет благозвучность».34 

Подобное понимание целостного человеческого существа как 
инструмента, настраивае�юго в созвучии с музыкальной гармо­
нией, «перестройка» себя в подобие лиры ( символ гармонии, 
жизни и красоты) ,  требующая внимательного отношения к свос�rу 

филО'софИJи. - В •его 'к:ниге "Вечное в руюской фиоософии " ,  Нью-Й'орк, 
изд. •ИМ•е/НIИ Чехава, 1954, стр. 158- 165. Обзор а�н11ичных эстетиче�ских 

учений о rа•рмО'Ни.и мож'Но найти у W. Tatarkiewicza « Estetyka sta­
rozytna ». \Vroc!aV1' - WarszaV1•a - Krak6V1', 1 962; ·ер. В. П. Ше•стако13 . 
ГармО'Нiия .как эстетич•е.ская категор•ия. М., "Наука", 1 973. 

32 Афанасий Ал·еюса!ндр>ийский. Сло·во щю11итв языч�н•IЖО'В, 42. 

33 Гр>ИГорий Нисск:ий. О 1надш11са•нии пса·лмов, I,3. 

34 Там ж•е. То, что музыкой можно воздействО1вать 1На душу (хоро­
шей �1узыкой ее мож1rо улучшить, тт,10хой - ·испортить) - один из 
наиболее дре1в1них тезисов аlНТИЧ•НОЙ эстегИJК:И. Греки ушотре6ляЛ1и зде.сь 
выраже·ние "п1сиха·гопия " (фuzосуыу(ос ) - управле1ние д:уша�ми. Та'Нец, а 
еще более музыка, обс1адали по пх убеждению психаrОI1иче�ской силой : 
музыкой можно 'В<В'()ДИТЬ душу 'В ХО'!JОШИЙ или дурной "этос" ( "'l)�oc; ) .  

75 



внутренне�1у �1иру и uнешнему виду, - постоянный мотив ранне­
патристической эстетики. Кро�1е Иустина Философа и Клю1ента 
Александрийского �1ы встречаем его у Евсевия Кесарийского,35 
Афанасия Александрийского,36 Василия Великого,37 Григория Нис­
ского,38 а л1ного позже - у византийских гюшографов.39 

Однако, здесь л1ы подходим к другой теме :  человеческое 
..:овершенство и святость не�1ыслю1ы uне благодатной помощи. 
Святына невоз�южна без Духа Святого, - говорит Василий Ве­
ликий. «Через Духа -- восхождение сердец, руковождение не­
лющных, усовершение преуспевающих. . .  Отсюда - предведение 
будущего, разу�1ение таинств, постижение сокровенного, разда­
нние дарований, небесное жительство, ликостояние с ангела�ш, 
нескончае�юе веселие, пребывание в Боге, уподобление Богу и 
крайний предел желае�юго -- обожение» . . . 40 Но полнота благо­
датных даров Святого Духа подается в Церкви и через Церковь. 
И потому всякое тпорчество --- в какой бы плоскости оно ни 
находилось - остается длн христианина нерасторжюю связан­
ньш с жизнью Церкви, с ее  таинствами, ее духовным опытол1 . . .  
Тут открывается уже иной пласт христианской эстетики, новая 
её область - эстетики Церкви, эстетика культа, эстетика рели­
гиозно-социа,1ьного сюшолиз�1а. Но  обсуждение этой те�1ы -
предмет специального 1-1 сс.:1е,1ования. 

35 "Боже•СТIВ<бНIНЫЙ ЛО<ГО<С, СIИЛОЮ 11 могущес'Гво-м К'ОТОрого держится 
в·се, 1пр-ИНЯ1В в -авои руки чело'вече-скую прир•оду. как бы н<екоторый 
музыкалыный и:нструмент - 11ворение -своей 'МУдрv�с11и - стал исполнять 
та1и�нст1ве•н1ные пе-с:ни уже •не бе•с1сл,ове1сным тв-<JJря-м, а разумным сущест­
вам "  (Бв-севий Кесарийский. Пох1ва1лыное 1слово царю Конста1Нти-ну, 14) .  

36 Афа-на1с:ий Аае·к·са1ндрийокий. Сл·ово пр-отив язычникав, 31-32, 38, 42. 

37 Васн,;шй Великий. Тол-ков-ан.ие на п1салом 29. 

38 Г'[)'и,гор11й Нисский. Об у-строен:и:и человека, 9. Ом. также подборку 
тексто-в -в книге "Музыкальная эсте11ика западно-европейского Средне­
:вс1ювhя н Возрожлс-ния " ,  М" 1966, стр. 107-1 12. 

39 В грече-ской -службе с1в. Ко,си.-1е Маюм•ско-му ч<италю-сь :  "Вот ду­
хо-вн-ая цитра, л-ира ;овяще1н�на-я" , . ,  Почти то же 'Са�юе - в -службе Иоан-
ну Jlама�ски'Ну : "Как назовем тебя, святый "? 

76 

Паты-рем ли носящим щ�тру ? 
Ил1и цитрою па<стыря ?"  

( В. А. Нарбеков. Ук. соч., стр. 63) .  

4 0  Васиаий Вел икий. О Свято�� Духе, 9. 



ХРИСТИАНСТВО И ИУДАИЗМ 

Игумен ГЕННАДИЙ (Эйкалович) 

о о 
Е В Р Е И С К И :И  М Е С С И А Н И З М  

Вводные замечания. 

Понятие еврейс1<ого �1ессианиз�1а включает в себя понятие 
ыессианию1а иудаистического и христианскиго ; последний в своем 
текстуально�� аспекте люжет быть назван �1ессианизмом иудео­
христианским, если мы буде�� 1шеть в виду происхождение авто­
ров новозаветных писаний, прежде всего - ап. Павла и Иоанна 
Богослова, автора Откровения. Соответственно этому мы рассмот­
рил1 мессианизл1 ветхозаветный, новозаветный (первого века н .  э. ) ,  
эпохи диаспоры и совре�1енный. 

Если �1ессианиз�1 расо1атривать как религиозно окрашенную 
историософию, то следует сразу же признать, что он является де­
тищем еврейской религиозно-национальной �IЫсли ; иным культу­
рам историософию1 был по существу чужд, некоторым же из них, 
как напр., азиатски�1 культурам, свойствен был исторический ре­
грессиз�1, если под регрессиз�ю�1 1 1оню1ать �1ечту и стремление к 
возврату твари к Творцу или, в философских терминах, - абсо­
.:1ютоцентрию1. Можно, правда, вознестись на еще высшую точку 
зрения и рассматривать иудео-христианский эон в качестве одного 
лишь фраг�1ента Вечного Рин1а, но это увело бы нас слишко�1 да­
леко от цели исследования : в такой перспективе исчезли бы все 
исторические детали. 

Но и само понятие мессии неоднозначно. Оно принимает раз­
личное историософское значение в зависимости от занимаемой 
нсс.:�едователем перспективы : если н Ветхо�� Завете личность мес­
с1ш была неопределенной, ;i сащ1 идея мессии преображалась в 
зависююсти от обстановки, 1 0  в Ново�� Завете относительно лич­
ности � 1ессии сомнений уже быть не �юг.тю, ибо � 1ессия стал Мес­
сией, Иисусо�1 Христом, модулировалось же только понимание  Его 
роли в истории человечества и соответственно толковалось Его 
учение. Перван перспектива сохранилась у некоторых евреев, ор­
тодоксальных евреев; вторая же была принята славянским исто­
риософским гениел1 и развивалась в двух вариантах :  польшом и 
русско��. Ол1етю1, что под мессианистической историософией мы 

77 



разуыее�1 некоторые опредеJiенные течения, а не историософию 
вообще, как она поню1ат1сь бт1женны;\1 Августино�r, Вико или, 
скажем, Гердером . . .  О польском и русском вариантах мессианизма 
мы писаJiи в друго�1 месте 1,  в настоящем же очерке мы сосредо­
точимся на теме мессианизма еврейского. 

В завиСИ;\-ЮСТИ от того, какую зай:-.1б1 �rы позицию - иуда­
истическую или христианскую - разJiична будет оценка корня, 
из которого выросла идея �1ессианиз;\-1а. Для иудея :.юментом за­
чатия его будет откровение Бога Аврааму и данные ему обето­
вания ; для христиан, верующих в факт боговоплощения, мессиан­
ское зачатие отодвигае1 ся в ыетафизическую область, о которой 
вспоминает БибJiия как о предвечном совете Св. Троицы создать 
:-.шр в виду создания человека и последующего боговочеловече­
ния. 

Иудаистичесний мессианизм. 

С реди до-лотопного населения земли один человек удосто­
ился особого Божьего ·благоволения. Это бьт Ной - он обрел 
«благодать пред оча:-.ш Господа» ибо, будучи человеко;-.� правед­
ным и н епорочньш, он «ходил пред Богом» ( Быт. 6, 8-9) .  Именно 
его Бог спасает от потопа и затем объявляет е?.1у : «Я поставJ1ю 
завет Мой с ва;\IИ и с потомством вашиы после вас . . .  » (9.9 ) .  Среди 
трех сыновей Ноя самим достойным оказался Сим :  ему и передал 
Ной божественное благословение. Это - начало еврейского на­
рода в его доисторической еще фазе существования. Значение 
этого «завета» хорошо объяснено у А. В. Карташева : 

«Благословение Ноя Сиыу - отправная точка д;1я уяснения 
смысла послепотопной бибJiейской истории на фоне истории че­
ловеческой. В лице Сима сосредоточена избранность; он как бы 
центр истории ;  другие - полу избранные, периферия истории. 

От Сюrа произошло ?.IНого народов, так наз. семитическая 
раса, но благословение Ноя Сшrу не распространяется на всех его 
потомков, а только на один род, ставший народо�1, который Бог 
избрал для взращения в нем идеи и факта Мессии. Идея избран­
ности в понятии грешного человечества - звучит сверхчелове­
ч еской, евангельской правдой здесь выступает критерий высшей 

1 См. тетради 2-ю, 7-ю, 8-ю, 10-ю н 1 1 -ю "Философем н Теологу­
ме,нов". 

78 



правды Божьей, иногда кажущейся ч еловеку с его арифметичес­
кой правдой - несправедливостью, неправдой. Впоследствии это 
избрание Бог запечатлел Союзом с избранным народом. Союз, 
«За'Вет», по-еврейски «Берит» - договор, родящий взаимные вы­
годы и взаюшые обязательства, но не в равно�� смысле, а кому 
что по установлению положено. Человек возвышается до союза 
с Богом, но что он, ничтожный, может дать Ему, ни в чем не  нуж­
дающе��уся ? Народ израильский обязуется воздавать Богу то, в 
чел� отказало Еыу остальное человечество : познавать Его, иметь 
веру в Него и верность Ему, проповедуя и уча ·все остальное че-
11овечество, приготовляя его к принятию Мессии. Бот обязуется 
иметь особое попечение о свое�� народе, как отец заботится 
о своих детях. В Ново�� Завете это утверждается устами самого 
Иисуса Христа : «Я послан к погибшим овцам дома Израилева» ; 
«Спасение от Иудеев . . .  » - говорит Спаситель в беседе с Сама­
рянкой, не впадая в сентименталию1 общечеловеческого спасения. 

Бог отделяет избранный народ от других народов и поселяет 
в особом месте земного шара. Но это отделение, не  разрывая об­
щечеловеческой истории, не противоестественно. История избран­
ного народа есть земная, человеческая история, но с дибавкой 
Богопопечения, и развитие этого народа сообразуется с общим 
развитием культуры и человека, с ��естом и временеы и со всеми 
вытекающю�и отсюда прею1уществалш и недостатками .  Не случай­
но и ��есто земного шара, где этот народ поселяется, имеющее и 
свое особое значение, и плюсы и �шнусы, но где должно было 
явиться спасение. Эта зе��ля - «святаю>. В провиденциализме из­
бранного народа не надо усматривать коверкания истории. Но вся 
'1еловечесю1н история подводитсн под общий знаменатель спасе­
ния, приведения в Церковь. Языческие народы не покинуты Бо­
гом, но их спасение отложено до явления Мессии. Свет первона­
чального откровения не замкнулся только в евреях, он и у языч­
ников «во тьме светит». Так Мелхиседек ( Быт. XIV, 18-20) был 
из Хамитов, а не Семитов. Рагуил-Иофор, тесть Моисея, был из 
Мидианитян ; Иов-аравитннин - не из рода Израильского ... Но  
вот Бог, не взирая на  то ,  что «свет во тьме светит», для особой 
цели избирает одного человека, чтобы извести из него целый на­
род и поселить в зеш1е тоже избранной» ( Курс лекций по и сто­
рии Ветхого Завета ) .  

Итак, один из пото��ков Сю�а, Авраа��, у достаивается особо­
го божественного откровения : « . . .  Я произведу от тебя великий 

79 



на род, и благооюв:1ю тебя, и возвеличу ю1я твое, и будешь ты 
в благосJiовснии, ( . . . ) 1 1  благословятся в ·1 ебе все пле�1ена зел1ные» 
( Быт. 1 2, 2-3 ) .  ! Iодобные божественные обетования Аврааму по­
вторяются в различные периоды его жизни ( сы. гJiаву 1 5-ю книги 
Бытия ) .  Также в главе 17-й повествуется о тол1, •по 130 исполне­
ние обетований изл1еннется несколько и само ю1я : uместо «Абрам» 
( Абу-рю1у, ·1 . е. высокий отец) он наю1еновывается «Абраал1» (т. 
е. «отец ыножества» ) .  И Бог при этой оказии повторяет обето·ва­
ния : «весы1а, весы1а распложу тебя, и произведу от тебя народы, 
и цари произойдут от тебя, и поставлю завет Мой л1ежду Мною и 
тобою и .11ежду потол1калш твоими после тебя в роды их, завет 
вечный в тоы, что Я буду Богом твою� и потш,1ков твоих после 
тебя ; и дам тебе и по1 0.11кал1 твою� после тебя зелшю, по которой 
ты странсшуешь, всю зе.1шю Ханаанскую, во владение вечное ;  и 
буду ю1 Богош> ( ст. 4-8 ) .  Тогда же был ус1 ановлен обычай обре­
зания, кт орый, хо1н и был известен некоторьш народю1 древно­
сти, те.11 не .11енее в данном случае стал религиозно-национальньш 
обрядо.11 еврейского народа. 

На примере судеб лото�rков Авраама - сына Исаака и внука 
Иакова, видно, что .11ессианская .;1иния - не пряма, что она осу­
ществляется не в порядке эволюционного детерминизл1а, но в ре­
зультате творческих решений Господа в содействии с готовностью 
людей исполнять Его волю. 

У Аврааыа были две жены : Агарь и Са рра. От первой Авраа.11 
ю1ел сына Измаила ; но нас.�еднико.11 божественных обетований 
оказался не он, а сын Сарры, Исаак. Подобньш же образщ1 не 
первородный Исаака, Исав, унаследовал эти обетования, но лшад­
ший сын - Иаков. Не особенно ведь дорожил правол1 первород­
ства Исав, если, будучи голодны.11, продал эти права Иакову за 
:1-1и ску ч ечевичной похлебки." Так и народы, ;1.11еющие естествен­
ную возл10жнос1 ь участвовать в .11ессианических свершениях, редко 
когда ею пользуются, но скорее поступаются свою1и интересами 
1 1  в конце концов ЛИ!ШJ ЮТСН ее. 

И сю1 Иаков, у.1шрая, дает своим сыновьюr, родоначальника.11 
двенадцати колен, различные благословения, причем землю Ха­
наанскую, еще не в:1адея ею, завещает Иуде, а не старшелrу Ру­
вю1у. 

С л10:v1ента заключенин завета .11ежду Бого.11 и Авраа:vюм, т. е. 
с начала второго тысячелетия до Р. Х., приблизительно, и до 
VШ-го века до Р. Х.  еврейский народ разрастался, обосновывал 

80 



свое государство и с переменньш успехом расширял его границы. 
В этот период независююго существования евреи сознавали, что 
завет остается в силе и 1-; становлении. Но утеря независимости и 
разрушение храыа обиталища Бога Ягве были огрошrьш ударом 
по еврейско�1у веросознанию. Вслед за рухнувшим государством, 
казалось, рушатся все основы наtщонального существования, ко­
торое укоренено было на вере в божественное благоволение I< 

еврейско��у народу. Веру эту )!ОЖНО было бы выразить в следую­
щих силлогических тезисах : 

Бог всеюгущ. Бог справедлив. Слово Божье крепко. Бог 
избрал себе  народ и обязался сохранить его в целости и в бла­
rоденство-вании". Катастрофа, постигшая Израиль, свидетельство­
вала о «фиаско» этого «договора». Какие выводы l\!ОЖНО было из 
этого сделать? 

1 .  Бог не всемогущ. 

2.  Священные тексты оказались лже-откровениеы. 

3. Священные тексты следует пониыать иносказательно и про­
образовательно, но не буквально. 

4. Вина за неисполнение договора лежит не на Ягве, а на 
само�� Израиле. 

5. Божественные планы были нарушены в свое;,1 вре�1еннол1 
осуществлении врагами Его и Его народа, но  поруганные 
божественная правда и справедливость обретут свое воз­
л1ездие в будущем : враги будут и стреблены за их нечестие, 
правда восторжествует, и Ягве со свою� избранным наро­
дом снова воцарится во славе на горе Сион. 

Принятие первой альтернативы вело, в поисках более могу­
щественных божеств более преуспевающих народов, к отпадению 
в язычество. В то отдаленное время ведь учение о божествен­
ном кенозисе еще не было известно. Принятие второй альтерна­
тивы вело к атеиз)1у ;  эта тенденция сказалась больше всего уже 
в нашу эпоху «просвещения», позитивизма и �rатериализма ( одной 
из аббераций этого направления является внерелигиозный сио­
низы, стремящийся человеческюш усилиями только и�шанентного 
плана создать и сохранить нор�rальное еврейское государство на 
)tесте древней Палестины. Путем третьей альтернативы пошли иу­
део-христиане первого века н. э. ,  а до них уже некоторые круги ев­
рейского рассеяния и до Р. Х. -- как напр. ,  те  переводчики Библии 

81 



на греческий язык, которые известны под названием Семидесяти 
толковников из Александрии (Ш/П вв. до Р. Х.) .  

Подавляющее большинство евреев, однако, заняло позицию 
четвертой и пятой альтернативы, т. е .  взвалило вину за случив­
ш ееся на врагов внешних и нечестивцев внутренних. Ведущую 
роль в это111 сыграли пророки и псалмы, а затем и апокалиптики. 
Соответственно пророки начали бнчевать грехи своего собствен­
ного народа и проводить мысль, что катастрофа является божест­
венным ВОЗ;\Jездиеы, но ес:ш Израиль покается и станет на путь 
праведный, то Бог снимет с него тяжесть карающей десницы и вос­
становит его в привилегированных условиях жизни, подобающих 
избранноыу народу, т. е. верньш сынам Ягве. Это была �1ессиани­
ческая линия духовного и нравственного совершенствования. Бо­
лее мирская и более прагNrатическая ыысль склонялась к концеп­
ции, что враги обесчестили и предали страданиям не только народ, 
но и оскорбили их Бога, который, будучи строгю1 Судьей и Мздо­
воздаятелем, раньше или позже отомстит врагам Израиля, низло­
жит их царей и позволит торжествующему Израидю воздать 
своим врагам : «око за око, зуб за зуб». Этот мессианско-историо­
софский вариант нес на себе черты естественного эгоизма, зло­
радства, ;\Iстительности и в этическом смысле был ниже первого 
варианта : это быди расистские черты. 

Но время шло, поколение сменялось поколением,  а чаемое 
воскресение еврейского государства не наступало. И мечту о на­
ционалъной независимости приходилось проецировать из конкрет­
ного настоящего в неопределенное будущее, которое, в свою оче­
редь, могло представляться в трех вариантах :  хилиастическом, как 
некоем завершительном, благополучно;\! периоде истории (милле­
наризм) ; апокалиптиче·ском, как катастрофе  вселенной, в резуль­
тате которой будет сотворено «новое небо и новая земля», и тран­
сцендентальном, как потустороннем Uарствии Божием. Эти три 
варианта отчасти перекрываются. Мы кое-что скажем о каждом 
из них, но не будем повторять общих мест : говоря ,  напр. ,  о иуда­
истич еско�r ыессианиз�rе, l\IЫ не буде�r делать ударение на тех тек­
стах, которые были и спользованы в качестве типологических 
иудео-христианю1и, ибо о них будет речь в соответственной части 
этого очерка. 

До того как перейти к иллюстрации наших мыслей цитатами, 
нам хотелось ·бы затронуть вкратце еще две темы, которые сильно 
окрасили в характерные тона менталитет евреев того времени : нам 

82 



важно осознать, каковы были тогдашние понятия справедливо­
сти н бессмертия. 

Древнее правосознание нашпо свое выражение в известной 
ветхозаветной форl\1уле : «око за око, зуб за зуб», или в бoJiee 
пространной фор:.1е : «душу за душу, глаз за  глаз, зуб за  зуб, 
рука за  руку, нога за ногу, обожжение з а  обожжение, рану за 
рану, ушиб за ушиб» (Исх. 21 ,  23-25 ) .  Закон этот известен ·был в 

римскоы праве как «леке талионис», и он имеп силу не только по  
отношению к чужестранца:.� или рабам, но и к единоплеменникам. 
Это - закон совершенного равновесия чашек весов, когда на 
одну из них полагается вина, а на другую - возмездие.  Чувство 
такой справедливости присуще большинству людей и в наше вре­
,\IЯ, и только этика высших религий, прежде всего христианской, 
не  согласна с такой постановкой дела. Конечно, и эта ю ридичес­
кая норма была большю1 прогрессо:.1 по сравнению с «правовым» 
сознаниеl\1 добра и зла у дикаря, который считал, что если он  
украдет корову у соседа, то  это хорошо, а если сосед у него, то 
это плохо. Критерий «леке талионис» древний еврей готов был 
перенести из области социальных отношений и в область отно­
шеiшй l\1ежду Богом· и людьми и выразить его в принципе «как я 
Богу, так и Бог l\IНe». Не выражала JIИ божественная заповедь того 
же, обещая, напр" что если будешь чтить своих родителей, то 
тебе будет хорошо и обретешь долrолетие ?  Кощунственным каза­
лось помыслить, что в жизни такого арифметического соотноше­
ния между делаl\IИ человека и божественным воздаянием - нет : 
лишь в книге Иова, написанной, по всей вероятности, лишь в 5 в еке 
до Р. Х" впервые ставится пробле��а «незаслуженных страданий», 
т. е .  нарушается долговековое установившееся как будто равно­
весие между деянияш1 и воздаяниями за них. Поэтому в старой 
перспективе зло,  причиненное еврейскому народу, должно было 
быть отомщено, по крайней, в равной степени либо самим Бо­
гом (космические катастрофы) ,  либо Его волеисполнителем -
ыессией. Как известно из Библии, :.1ессией, т. е .  помазанником, на­
чиная с брата Моисеева - Аарона, бывали сперва первосвященни­
ки, а затем, начиная со ставленника Самуила - Саула - и цари.  

Сроки возмездных свершений мыслились поначалу краткими 
- в пределах человеческой жизни. Иначе нарушалась бы выше­
изложенная концепция ариф�1етической справедливости. Но  по­
степенно историческая практика вносила коррективы в такую 
несколько близорукую установку. Вся эта п роблематика ясно по-

83 



ставлена в книге Иова, и решение ее тесно связано с учением о 
бессмертии. Древние израильтяне не знали учения о личном бес­
с;v1 ертии .  Считалось, что душа у.v1ершего еврея «прилагается» к 
колJ1ективной душе народа. Uелый народ был субъектом бессмер­
тия. Видя, что некоторые заслуги не награждаются непосред­
ственно, а грехи не наказываются сразу же ( или даже в течение 
всей жизни заслужившего награду либо наказание ) ,  еврейские 
мыслители принуждены бы,1и постулировать, что - аналогично с 
бессмертием - и награда или кара с индивидуального человека 
транспонируется на весь народ. А так как жизнь народа длится 
н есравненно дольше, чем жизнь индивидуума, то у Бога есть до­
статочно времени проявить справедливость когда-то в будущем. 
Таким образом, отодвигая видение расплаты с врагами Израиля в 
неопределенное будущее, еврейский "'1ыслитель начал сперва го­
ворить о «том дне», а зате:11 и о «последне:11 дне», полагая основа­
ния под эсхатологию и апокалиптику . . .  

Псалмы. 

Библейский язык вообще, а язык псалмов и пророчеств в 
особенности, беден отвлеченными понятиями, но ч резвычайно бо­
гат сравнениями, метафорами ,  олицетворениями, что, при эмо­
циальной насыщенности и при глубине религиозного ·горения, 
делает библейские тексты ·бесподобными литературными произве­
дению1и. Интересующие нас псаш1ы следовало бы приводить «ин 
экстэнзо», но не позволяют рамки этого нашего краткого очерка ; 
потому мы ограничю1ся приведение.v1 только некоторых отрывков 

в качестве образцов и примеров. 

Первый псало�1, как бы програмный, проводит грань между 
праведниками и нечестивцами .  Здесь автор имел в виду, по всей 
в ероятности, еврейское общество, но следует  помнить, что такого 
же рода грань во многих местах проводится между избранным на­
родом и всбtи остальны:11и народюш. Поэтол1у, когда речь будет 
идти о гневе Господа на нечестивцев, всегда под НИi\IИ .vюжно под­
разумевать и внешних врагов Израиля. 

В 9-:11 псал.v1е воздается хвала Судье праведному за то, что 
Он изгладил имя в рагов Израиля навеки и разрушил города их;  
за то ,  что они не познали Господа и отвратились от Него, уделом 
их будет ад. Вечный Бог готовит суд над вселенной. Так как 
«ничтожные из сынов человеческих возвысились» и не стало ни 

84 



правды, ни праведности (Пс. ХI-й ) ,  то на нечестивых «дождем 
прольет Он . . .  горящие угли, огонь и серу ; и палящий в етер - их 
доля из чаши» (Пс. 1 0,6) .  

Пс. 1 7-й, хотя написанный Давидш1 по определенному пово­
ду, может быть типологически отнесен к Израильскому народу в 
его исторических перипетиях : 

«Объяли меня �1уки смертные и потоки беззакония устрашили 
�1еня ; цепи ада облегли �1еня, и сети 01ерти опутали меня. 

В тесноте �юей я призвал Господа и к Богу л10е:v1у воззвал. 
И Он услышал от ( святого) чертога Своего голос мой, и вопль 
мой дошел до слуха Его». 

В ответ на жалобу Бог спешит обрушить свой гнев на ви­
новных : 

«Потряслась и всколебалась земля ; дрогнули и подвиглись 
основания гор, ибо разгневался (Бог) : 

поднялся дым от гнева Вго и из уст Его огонь поядающий ; 
горячие угли сыпались от Него. 

Наклонил Он небеса и сошел, - и мрак под ногами Его. 
И воссел на херувимов и полетел, и понесся на крыльях в етра . 
И мрак  сделал покровом Своим, с ению вокруг Себя мрак 

вод, облаков воздушных. 
От блистания пред Ним бежали облака Его, град и угли ог­

н енные. 
Возгремел на небесах Господь, и Всевышний дал тлас Свой, 

град и угли огненные. 
Пустил стрелы Свои и рассеял их, множество молний, и рас­

сыпал их. 
И явились источники вод, и открылись основания вселенной 

от грозного гласа Твоето, Господи, от дуновения духа гнева 
Твоего. 

Он простер руку с высоты и взял �1еня, и извлек меня из вод 
�шогих, избавил �rеня от врага �юего сильного и от ненавидящих 
меня, которые были сильнее меня». 

После воздания хвалы за спасение псаююпевец чувствует, как 
в него вступает мощь: 

«Ибо кто Бог, кроме Господа, и кто защита, кроме Бога на­
шего ? 

Бог препоясывает меня силой и устрояет �ше верный путь ;  
делает ноги мои ,  как оленьи, и на высотах моих поставляет меня;  
научает руки мои брани, и мышцы мои сокрушают медный лук. 

85 



Ты дал мне щит спасения Твоего, и десница Твоя поддержи­
вает меня, и �1и.JJость Твоя возвеличивает меня. 

Ты расширяешь шаг :1юй подо :11ной, и не колеблю1 ся ноги 
МОИ». 

Чувствуя за собой пщющь Божью, Давид-Израиль (Мессия ? )  
начинает борьбу с в рагюш : 

«Я прес:1едую врагов �юих и настигаю их, и не возвращаюсь, 
:�.околе н е  истреб,1ю их; поражаю их, и они не  могут встать, па­
дают на ноги мои, ибо Ты препоясал меня силой для войны и ни­
з.:�ожил под ноги :110и восставших на :.1еня ; Ты обратил ко мне тыл 
врагов :1юих, и я истребпю ненавидящих :11еня ; они вопиют, но нет 
спасающего; ко Господу, -- но Он не вне:-.1лет им ; я рассеиваю 
их, как прах пред лице:1r ветра, как уличную грязь попираю их». 

После победы наступает возвеличение и прославление :  

«Ты избавил меня от �rятежа народа, поставил меня главой 
ннопле�1енников ;  народ, которого я не знал, с.тужит �ше; по од­
но:11у слуху о мне повинуются �ше ; инопленники ласкательствуют 
предо мной ; иноплеыенники бледнеют и трепещут в своих укреп­
лениях. 

Жив Господь и благословен защитник :1юй ! Да будет пре­
вознесен Бог спасения �юего, Бог мстящий за меня и покоряющий 
мне народы, и избавляющий меня от врагов моих». 

В том же духе «натурфилософского», если дозволено будет 
так выразиться, �rессианизыа написаны, напр" следующие стихи : 

«Боже ! сокруши зубы их в устах их, разбей, Господи, чешо­
сти ль-нов. 

Да исчезнут, как вода протекающая ;  когда напрягут стрелы, 
пусть они будут, как переломленные. 

Да исчезнут, как ра спускающаясн у.JJитка ; да не  видят солнна, 
ка�.: выкидыш женщины. 

П режде нежели кот.JJЫ ваши ощутят горящий терн, и свежее 
1 r  обгоревшее да разнесет вихрь. 

Возрадуется праведник, когда уRилит оп1щение :  омоет стопы 
свои в крови нечестивого. 

И скажет человек : подлинно есть плод праведнику ! Итак ·есть 
Бог, судящий ·на земле !» (Пс.  57, ст. 7-1 1 )  ( См. также пс. 67, 
ст. 22-24 ) .  

86 



Тон других мессианских псалмов бывает воsвышеннее, бла­
городнее, универсалистичнее, но мы их будем цитировать уже в 
позднейшей связи. 

Пророки. 

Мессианические тексты чаще всего сред11 пророков встре-
11аются у Аггея, Захарии, Исаии, Иеsекииля, хотя находятся и у 
�шогих других пророков. Не  следует удивляться, найдя у одного 
и того же  пророка раsные по тону и содержа·нию места : ведь 
пророчества писались в разное время и раsличными автора­
ш1 ( например, тексты Исаии, Второ-Исаии и Третье-Исаии ! ) .  Пи­
сались они ввиду неких конкретных событий в жиsни народа, но  по 
своему характеру они могут иметь и прооб раsовательный смысл. 
Накал )1ессианских веяний достига:1 своей высшей степени в пе­
риод построения второго Храма. Надежды связывались с лично­
с1 ью правителя Зоровавеля, прежде всего. 

Итак, у Аггея читаем : 
«И было слово Господне к Аггею вторично в двадцать чет­

вертый день месяца, и сказано : скажи Зоровавелю, правителю 
Иудеи : потрясу Я небо и зе�1лю, и ниспровергну престолы царств 
и и стребто силу царств языческих, опрокину колесницы и с идя­
щих на них, и низринуты будут кони и всадники их, одним мечеы 
другого. В тот день, говорит Господь Саваоф, Я воsьму тебя, Зо­
ровавель, сын Салифиилев, раб Мой, говорит Господь, и буду 
держать тебя как печать, ибо Я избрал тебя".» (2, 20-23) .  

О Зоровавеле вещал и пророк Захария : «".руки Зоровавеля 
поJюжили основание Дому сему; его руки и окончат его".» ( 4,9 ) ; 
его же  он  имел в виду и в трудном для толкования тексте г. 6-й. 
Там Бог велит пророку сделать два венца и воsложить их на  главы 
двух лиц : Иисуса, сына Иоседекова, как первосвяшенника строя­
щегося храма, и на  строителя этого храма, мужа, наsываемого 
ОТРАСЛЬЮ ( ер. Зап. 3,8. Иере�1. 23,5) , под которым по содер­
жанию следовало бы понимать именно Зоровавеля : 

«".вот Муж, и�1я ему ОТРАСЛЬ, Он  проиsростет из  своего 
корня и создаст храм Господень, и примет славу, и воссядет и бу­
дет владычествовать на престоле своем" .»  (Зах. 6, 1 2- 1 3) . 

Уверенность в скором и чудесно�� восстановлении Израиля 
выразил проро1( Иезекииль в известном отрывке главы 37-й : 

«Была на мне рука Господа, и Господь вывел меня духом и 
поставил .\1еня среди поля, и 01ю было полно костей» ( ст. 1 ) .  И 

87 



вот Господь велит Иезекии.1ю изречь пророчество этю� костя�� , 01 

и��ени Его : «Я введу дух в вас - и оживете . . .  ( . . .  ) и вошел в них 
дух, - и они ожили и с га ли на ноги свои - весьма, весьма ве­
ликое полчище. И сказал Он мне : сын человеческий !  кости сии -
весь дол� Израилев. Вот они говорят : «иссохли кости наши, и 
погибла надежда наша : �1ы оторваны от корня». «Посему изреки 
пророчество . . .  : вот, Я открою гробы ваши и выведу вас, народ 
Мой, из гробов ваших и введу вас в зе�шю Израилеву» ( ст. 2- 1 4 ) .  

В 5 1 5  году д о  Р .  Х.  бы,1а закончена постройка Второго Xpa�ia 
рука�ш тех сравнительно не�1ногочисленных энтузиастов, кот� 
рые, после Кирова эдикта, устре�шлись из плена Вавилонского на 
родину воссоздавать свое государство, хотя бы всего лишь только 
в п орядке вассальной зависююсти от Персии. Они са:.ш свидетель­
ствовали о себе :  «Когда же возвращпл Господь пленных Сиона, мы 
были как бы во сне : тогда уста наши были полны веселья, и язык 
наш - пения ; тогда :\1ежду народаш1 говорили : «великое сотворил 
Господь над нюш !»  (Пс.  1 25 ) .  

Но. . .  неисповедю�ы пути Господни : восстановление Храма 
было яркой ракетой, вспыхнувшей на и сторическом небосклоне 
Израиля, но � �ессианские чаяния народа, в их прямо,�, естествен­
ном с:11ысле, не  осуществились. Не осуществились они и сто лет 
спу стя, когда Нехе�1ия, царедворец Артаксеркса I-го ( 465-425 ) ,  
прибыл в Иерусалим с широкими полно�rочиями устраивать жизнь 
своего народа , и1v1ея в помощь религиозного реформатора, Эзру. 
Слишком сильны были окружающие империи, чтобы можно было 
мыслить маленькой Иудее силой добиться государственной неза­
висю,rости. Когда пала персидская юшерия, ее место заняла гре­
ческая. Зате�1 Иудея, к тому вре�1ени уже называвшаяся Палести­
ной, была попере�1енно под властью египетской династии Пто­
лемеев и сирийской - Селевкидов. Когда во  2-м веке до Р. Х. ,  
попьзуясь ра спря;\!И �1ежду Ри�Ю;\! и Дамаском, и в результате на­
родных восстаний под предводительствт� Матафия Хашмонай и 
его пяти сыновей, еврею� удалось отвоевать государственную не­
зависимость, то царствование хасмонейской династии, продолжав­
шееся от 1 40 по 63 г. до Р. Х., ·не оправдали никаких мессиани­
ческих надежд. Напротив, тот период �южно было бы назвать 
о�утньш и темньш периодо�1 еврейской истории. Первого царя, Ши­
;, rоена,  ю1есте с двумя его сыновьями убил его собственный зять . . .  
«Впоследствии ,  члены царствующего дома, вырывая власть из рук 
друг друга, - пишет сионист и еврейский и сторик Юлий Марго-

88 



лин, - не останавлиuались перед самьши ужасньши преступле­
ниюш и вскоре сделали себя ненавистньши в глазах народа» 2• 
Uарь Александр Яннай ( 103-76) ,  напр., был столь жестоким, что 
его подданные обран1лись за помощью против своего царя, по­
томка Маккавеев, к сирийскому царю Деметрию Третьему. «Яннай 
не за.\rедлил расшпь на крестах 800 из них и на глазах У"шраю­
щих перерезать их жен и детей пока он сам пировал с наложни­
ца�ш», свидетельствует тю1 же тот же автор. После оrерти цари­
цы Саломеи-Александры власть перешла в руки ее  двух сыновей, 
Аристобула и Гиркана : первый стал царем, второй - первосвя­
щеннико�r. Вскоре вражда вспыхнула между ними и достигла та­
ких раз�1еров, что н 63 году до Р. Х. из Палестины направились 
три делегации в Ри.\1 : одна от Арисr обу.1а,  вторая от Гиркана и 
третья - от населения, с просьбой придти и навести в стране по­
рядок. Рюmяне под начальствтr По�шея вош.ти н Иерусалю1 - и 
это был бесславный конец восстановленного на краткое время Из­
раильского царства. Этюr эпизодт1 завершился еврейский �1ессиа­
низ�1 чисто национального направления - на два тысячелетия. О 
неудачных попытках возрождения этого �1ессианистического толка 
в нашу эру будет речь позже. 

Утопический и хилиастический мессианизм. 

Уже задолго до того, как «вождистский» �1ессианиз�1 на прак­
тике показал свою несостоятельность, в еврейском народе обна­
ружились и иные мессианические тенденции, а среди них - на­
правления утопические и хилиастические ( ��и.плена ристические ) . 
Людю1 свойственно �rечтать о �1аксю1альном счастье, и н е  находя 
в жизни воз�южности осуществления этой мечты ,  они создают 
мифы либо рая утерянного, либо рая грядущего. В первых пре­
обладает религиозная окраска, во вторых - национально-со­
циальная. Че�1 чернее бы.та еврейская действительность, тем ярче 
разгоралась мечта . . .  

Эту мечту поэтически выразил Давид в пс .  7 1 -м, молясь Богу 
о ниспослании сыну его, т. е .  династии еврейских царей, всяких 
благ : 

«Боже, даруй i tapю Твой суд 11 сыну uарн Твою нравду ; да 
судит праведно людей Твоих и нищих Твоих на суде ; да принесут 

2 Юлий Марго.чин, "Повеет�, тысячелетий" ,  Тель-Авив, 1 973, стр. 68. 

89 



горы лшр людям, и холмы правду ; да судит нищих народа, да спа­
сет сынов убогого и смирит притеснителя, - и будут бояться 
Тебя, доколе пребудут солнце и луна, в роды родов. 

«Он сойдет, как дождь на скошенный луг, как капли, оро­
шающие землю ; во дни его процве1 ет праведник, и будет обилие 
л1и ра, доколе не престанет ,:1уна ; он будет обладать от ыоря до 
�юря и от реки (Евфрата ) до концов земли ;  падут пред ним жи­
тели пустынь, и враги его будут лизать прах ; цари Фарсиса и 
о стровов поднесут ему дань ;  цари Аравии и Савы принесут дары; 
и поклонятся ему все цари, все народы будут служить ему; ибо 
он  избавит нищего, вопиющего и угнетенного, у которого нет по­
лющника. 

Будет милосерд к нищему и убого�1у, и души убогих спасет; 
от коварства и насилия из·бавит души их, и драгоценна будет 
кровь их пред очами его ; и будет жи1 ь, и будут давать ему от зо­
,;юта Аравии, и будут молиться о нем непрестанно, в сякий день 
благословлять его ; будет обилие хлеба на земле, наверху хор;  
плоды его будут волноваться, как лед на Ливане, и в городах раз­
шюжатся люди, как трава на земле ; будет имя его ( блатословен­
но )  вовек; доко.1е пребьшает солнце, будет передаваться имя 
его, и благословятся в нем (все племена земные) ,  все народы 
ублажат его. 

Благословен Господь Бог, Бог Израи.пев, един творящий чу­
деса, и благословенно имя славы Его вовек, и наполнится славой 
Его вся земля. Аминь и аминь». 

В псаш1ах и у пророков имеется шюrо текстов, параллель­
ных этому, но самым идилличе ски:-.� из них является тот, который 
�1ы находим у пророка Исаи и :  

«Тогда волк будет жить вместе с ягненком, и барс будет ле· 
жать ю1есте с козленком ; и теленок н молодой лев и вол будут 
�шесте, и л1алое дитя будет водить их. 

И корова будет пастись с ,медведицей, и детеныши их ·будут 
лежать вместе, и лев, как вол, 'будет есть ·солому. 

И л1ладенец будет играть над норой аспида, и дитя протянет 
руку с1юю на гнездо ю1еи.  

Не будут делать зла и вреда на всей святой горе Моей, ибо 
земля будет наполнена ведение�� Господа, как воды наполняют 
люре» ( XI, 6-9 ) .  

90 



Влfесте с нравственной сублимацией мессианистических ви­
дений на:-.�ечается и постепенный переход от эгоизма к альтруизму 
или, в инщ1 сечении, от индивидуализма к универсализму. В «те 
дни» вместе с Израиле�� Единого Бога ( а  не только национально­
го ! )  будут прославлять и другие народы : «И сде.iJает Господь Са­
ваоф на горе сей для всех народов трапезу из  тучных я ств, трапе­
зу из чис1ых вин, из тука костей 11  самых чистых вин, и уничтожит 
на горе сей покрывало, покрывающее все народы, покрывало, ле­
жащее на всех племенах. Поглощена будет 01ерть навеки, и от­
рет Господь слезы со всех лиц, 11 снимет поношение  с народа Сво­
его по всей земли . . .  » (Исаия, 25, 6-8 ) .  

Текстов, подобных это�1у, имеется много. 

Когда же настанут «те дни»?  Убеждаясь в тщетности определе ­
ю1я тех или иных сроков, еврейский на  род отодвигал осуществле­
ние �1ечты во все бо.1се и бо:1се далекое будущее. Неясные ответы 
(а �югут т1 они бы1ъ ясньш и ? )  на этот вопрос )IЫ находю1 у апока­
J1иптиков. 

Из эниrматических текстов пророка Даниила, которые  люжно 
толковать различно, в зависимости от фантазии и предустановлен­
ной точки зрения толкователя, можно сделать вывод, что после 
всех зеыных юшерий «Бог Небесный воздвигнет �tарство, которое 
вовеки не разрушится» (2,44 ) ,  «царство же и власть и величие 
царственное во всей поднебесной дано будет народу святых Все­
вышнего, Которого 1tарство - rtарство вечное".» ( 7,27 ) .  Совер­
шится же это «к концу времени и времен» (ХН, 7 ) .  

В апокрифической (даже доканонической)  книге Ездры во­
прос этот раз-бирается более подробно. Для нашей цели не  важен 
разбор вопроса авторства различных частей этой книги или вре­
�rени их написания, нас интересует развитие те�1ы, как таковой. 
А это развитие ,  в отличие от псалмов и пророков, свидетельствует 
уже о сильном влиянии хохлш ческой тпературы,  т. е. обнаружи­
вает некий философский подход к проблеме. 

Книга Ездры состоит из ряда видений, созерцае�1ых по воле 
Всевышнего пророком-апокатштико�f и религиозным реформато­
ром Ездрой, во время которых пророк ведет диалоги .тrибо с самим 
Господом, либо с его ангелами. 

Пребывая еще в пленении Вавилонском Ездра �rысленньш взо­
ром пробегает все страницы истории еврейского народа и обра­
щается с горестным вопросо�1 к Богу, как стало возможным, что 
Он поступил с Израилбr так несправедлиrю.  Пусть часть избран-

91 



ного народа грешиJJа в истории, и ПОТО;\IУ Бог предал Свой город 
в руки врагов его, а тем саыьш - и Его. «Неужели лучше живут 
обитатели Вави.�она и за это владеют Сионол1 ?»  ( 3,28) .  

«" .ибо я видел, - продолжает Ездра, - как Ты поддержи­
ваешь сих грешников и щадишь нечестивцев, а народ Твой погу­
бил, врагов же Твоих сохранил и не явил о том ни какого знаме­
ния ( " . )  Или иной на род познал Тебя, кроме Израиля? или какие 
племена веровали заветам Твоим, как Иаков? Ни воздание им не  
равномерно, ни труд их не принес плода, ибо  я прошел среди на­
родов - и видел, что они живут в изобилии, хотя и не вспО!llИ­
нают о заповедях Твоих. Итак взвесь на весах и наши беззакония 
и дела живущих на зел1ле, и нигде не найдется имя Твое, как толь­
ко у Израиля» (3, 30-34) . 

Устами ангела Уриила Господь ответил Ездре, что постиже­
ние 01ысла истории человечества превосходит возлюжность пони­
:11анин отдельного человека, подобно тому как не в состоянии он 
ни пзвесить тяжесть огня, ни измерить дуновения ветра, ни воз­
вратить вчерашний день, ни исчислить количество обиталищ в 
с ердце ;\Юрском или количество и сточников в самом основании 
бездны". ангел же Меремиил возвестил ему, тоже в есьма образно, 
что уде.:тол1 человека является постижение бывания последователь­
но, в смене явлений, а н е  в совокупности вечности, т. е .  в модусе 
познания божественного. В такой перспективе неопределим в по­
рядке хронологии и «последний день», о котором м ожно только 
сказать, что он предварится оскудением экологиче ским и этничес­
ким, а также рядом космических катастроф. 

О «последних в ещах» Ездре поведал сам Господь : ( повество­
вание в едется от Его имени, в первом лице ) : 

«Вот, придет вре:11я, когда придут знамения, которые  Я пред­
сказал тебе ( . . .  ) и всякий, кто избавится от преждеисчисленных 
зол, сам увидит чудеса Мои. Ибо откроется· Сын Мой Мессия с 
те:1ш, которые с Ню1 ,  и оставшиеся будут наслаждаться ч етыреста 
лет. А после этих лет у;\1рет Сын Мой Мессия и все люди, имею­
щие дыхание. И обратится век в древнее молчание . . . ( 7, 26-30. В 
стихах этих только в тексте Вульгаты и производных - славян­
ском и pyccKO;\I, стоит «Иисус» и «Христос». В иных в ерсиях, сде­
ланных с утерянных еврейских и греческих текс1 ов, употреблено 
юш «Мессия» ) .  

Субботний покой этого века продлится семь дней, после ко­
торых «восстанет век усыпленный и умрет поврежденный». «И 

92 



отдаст зе�тя тех, которые в ней спят, и прах тех, которые мол­
чаJiиво в не�1 обитают, а хранилища отдадут вверенные им души.  
Тогда явится Всевышний на престоле суда ( . . .  ) день же  суда бу­
дет концел1 врел1ени сего и начало)! врб1ени будущего бесо1ер­
тия, когда пройдет ТJ1ение . . .  » ( 7, ст. 3 1  . . . 45) .  

Из вышеприведенного ;\IЫ видим, что мессианское царство у 
апокалиптиков предваряет конец этого века и завершается ката­
строфическю1 переходо�1 в другой ыир, т. е. в инакобытие. Эта 
тема разрабатывается вообще апокаJiиптической письменностью, 
но нигде она не обретает столь богатой и завершенной ф ормы, 
как в апокаJiипсисе, по прею1уществу, т. е .  в Откровении Иоанна 
Богослова. Но так как эта книга является как бы историософскю1 
синтезом обоих Заветов, Нового и Ветхого, и относится к иудео­
христианству, то расоютрение ее  в интересующей нас здесь �1ес ­
сианической перспективе ) !Ы  отложю1 на дальнейшее, теперь же пе­
рейде�1 к краткому обозрению того еврейского �1ессианического 
течения, которое предвосхитило явление Мессии. 

* ** 

Для верующего христианина нет СО;\!Нения, что Библия -
книга боговдохновенная. Конечно, не все, что в ней написано, от­
носится в прямо�� 01ысле к наше)1у вероучению, но все то, что 
в ней говорится об его основах, говорится и о нашеы спасении, и 

о нашем долженствовании относительно того, чем мы живем и 
для чего �1ы живем. Поэтому нас особо интересуют корни того, 
что �1ы называе�1 христианским :-.1ессианизмом, а корни  эти - бу­
дучи онтологически еврейскими - в нашей перспективе стано­
вятся всенациональньши. Поэтому в данном отрезке нашего очер­
ка нас особенно будут интересовать те тексты, 'Которые имеют 
типологическое значение. К ню1 :\IЫ и перейдеУI в следующей главе .  

Иудео-христианский мессианизм. 

Библия - это книга о чудесно)! в истории ;  но она сю1а имеет 
свою и сторию, в которой л1ного чудесного . . .  К такю1 чудесам :В 
истории Библии следует отнести ее перевод с еврейского языка 
на греческий, известный под названиел1 перевода Семидесяти ( 70 
толковников)  - «Пептуагинта». Перевод этот особо возлюбила 
православная Церковь ; он же лег в основу славянского перевода. 

93 



Речь, ясное де.:�о ,  идет не о Библии в ее настояще�1 целом, состо­
ящим из двух Заветов, а о Библии еврейской, т. е. о Ветхо:11 
Завете в состаuе 22-х книг «еврейского канона». Что же в нем чу­
десного, в этом переводе? То, что переuодчики текста, по наитию 
Св. Духа, как мы u это нерю1, интуитивно предвосхитюш на два 
столетия ,  приблизитель·но, я вление Мессии как целепричины ев­
рейской священной истории. Как детали чего-либо це.тюго изго­
товляются дш� того, чтобы послужить частялш этого целого, от 
значения которого они обретают свой 01ысл, высший по отно­
шению к тому, какой они :1югут иметь са�ш в себе, так и отдель­
ные факты еврейской истории для нас, христиан, имеют свой до­
полнителЬ'ный, высший смысл в свете того централъного факта, 
который мы называеы Боговоплощение.>1. И в такой перспективе 
то, что с точки з рения текстуальной критики считается изъяном 
перевода Семидесяти, с точки зрения христианского учения явля­
ется особой ценностью. Так филологический минус оказался экзе­
гетическю1 плюсом ! И если перефразирова 1Ь  выражение о. Сер­
гия Булгакова, сказавшего, что Апокалипсис писался «густыми 
синкретическими чернилами», то у нас есть всякое основание ска­
зать, что перевод Семидесяти писался густыми мессианическюш 
чернилами. 

Итак, толковники, переводившие текст Ветхого Завета во  вто­
ро:.1 веке до Р. Х. ,  были мессианистами, ибо в духе мессианизма 
сознательно отклонялись тогда от еврейского подлинника, чтобы 
оттенить места, предсказывающие пришествие Мессии. Это суть 
так наз. <01ессианские :\1еста» в ветохзаветном тексте. Мы процити­
руем здесь некоторые из них, чтобы показать, чем отличалось это 
видение Мессии от тех, о которых мы писали выше . 

••• 

Новая перспектива, в которой :11ы будем расс:1�атривать явле­
ние мессии по преимуществу, т. е. Мессии, требует от нас в какой­
то степени проникновения в интуитивную интенцию, если дозво­
лено будет так выразиться, се�шдесяти толковников, с какой они 
приступили к своему делу, а это даст нам возможность не только 
читать соответственные тексты, но и вчитываться в них и из них 
вычитывать нечто такое, что в них выражено лишь п рикровенно. 
Иными словами, :11ы буде:11 интерпретировать тексты, пользуясь 
богословской диалектикой. 

94 



В богословской науке имеются два взгляда на чудо богово­
площения :  1) бл. Августин учит о «счастливой вине» человека, 
который, согрешив, как бы вынудил у Бога ниспослание Его Сына 
на зе"1лю ; 2)  ап. Павел, ап. Петр и ап. Иоанн учили о «непорочном 
и чистом ангнце, предназначеннт1 еще прежде создания i\!ира» 
(1  Петр, 1 ,  1 9-20) и «закланном прежде создании мира» ( Откров. 
1 3,8) . 

Диалектически различные, оба эти мнения, воз"южно, соче­
таются в Абсолюте, как «коинциденция оппозитору�1», однако для 
развития нашей темы ыы принимаеl\1, вслед за о. Сергием Булга­
ковым, вторую точку зрения, которую он выразил следующим 
образом : 

«".  пришествие Сына в ыир не является лишь актом промы­
слительного Божия усмотрения о мире, которое проистекает из 
взаимодействия Бота с миром, но е сть изначальное благоволение 
Божие, сущее «прежде» сююго сотворения ;,шра, т .  е .  составляю­
щее самую его основу и цель. Можно сказать, что Бог и создавал 
;,шр, имея воплотиться в нем."»3• Это совсем не значит, что эта 
альтернатива совсе�1 вытесняет собой вторую : о·на лишь опреде­
ляет ее  вторичную и и нструментальную роль, а в сотериолоrи­
ческой области даже отводит первое место. Таким образом наме­
чается двоякий лик, или двоякая функция, Второго Лица : вселен­
с1<ая, как Альфы и Омеги всей твари, и историческая, как Мессии 
1 1  Спасителя. Что же, в свою очередь, вводит новые элементы в 
характеристику Мессии, именно - выводит на первый план его 
этические, альтруистические  и универсалистические достоинства. 

Предсказания и прообразы. 

Упомянув о �1етафизическом начале родословной Мессии, мы 
перейдем теперь к тем библейским текстам, в которых можно 
усмотреть предсказания о Его явлении во плоти. 

После грехопадения наших прародителей и изгнания их из 
рая, Бог не оставил их в полнт1 отчаянии, но, наоборот, подал им 
надежду на воз�южность спасения в их потомстве в будущем. Это 
обетование усматривается в следующих словах : «И в ражду по­
ложу ( сказал Господь змею - и. Г. ) �1ежду тобой и между женой 
и �1ежду семене�1 твоим и се�1ене�1 е е ;  оно будет поражать тебя в 

з Прот. Серrий Булгаков, "Агнец Божий" ,  Имка-Преос, 1933, стр. 192. 

95 



голову, а ты будешь жалить его в пяту» ( Быт. Ш, 1 5 ) .  В переводе 
70-ти, в;-.1 есто «оно», стоит «ОН», что, будучи насилием над гра;vr­
матикой, является свидетельством экзегетической попытки тол­
r<овников связать Победителя над злом с личностью определенного 
потомка Евы, и :\1ужеского пола. Так это понял ап. Павел : «Но 
Аврааму даны были обетования о се;v1ени его. Не сказано : «и по­
томка;-.�», как бы о ;vшогих, но как об одно;\! : «и семени твоему», 
которое есть Христос» ( Гал. 3, 1 6 ) .  

Историю человечества можно рассматривать как борьбу до­
брого начала со злым, причеу1 борьба эта совершается между 
носителями обоих начал - людьми.  Типическими представите­
лями обоих начал являются сыновья Ада;v1а - Авель и Каин. 
Авель - праведник, сын Божий, безвинно умирает мученической 
смертью от руки сына погибели, Каина. В качестве такового он 
является прообразом Сына Божия, Мессии-Иисуса Христа, без­
грешного, принявшего :v1ученическую оrерть за грехи рода че­
ловече ского. ( Быт. гл. 4-я ) .  

Эти два текста, которые мы процитировали выше, я вляются 
как бы пролоГО;\1 к ;v1ессианиз;\1у, возникшел1у в эпоху пленения, 
но они уже сразу предупреждают о том, что Мессия будет «стра­
дающим месси ей». 

В той же  книге Бытия, в гл. 1 4-й, рассказывается о том, как 
после одного из сражений навстречу Авраа;v1у вышел с хлебом и 
вином Мелхиседек, uарь Салюrский, и преподал Аврааму благо­
словение от Бога Всевышнего, Владыки неба и земли ( ст .  1 7-20) . 
Мелхиседек и его появление  - таинственны. Мессианское толко­
вание этого текста дано  ап. Павло:\1 в послании к Евреям ( гл. 7-я ) 
- Мелхиседек, царь и священник в одном лице, есть прообраз 
Того, кто сочетал в себе эти два достоинства в превосходнейшей 
степени - Иисуса Христа. Са;vю имя Мелхиседека означает -
«царь правды», а титул царя Салю1а - означает «царя мира». 
Авраа;\I ,  в се;v1ени которого было заключено потенциально все 
земное священство и царство еврейского народа (колено Левиино 
и род Давида ) ,  склонился перед МельхиседеКО;\I и принял от него 
благословение. 

Весьма прюrечательно другое ;vrecтo в Библии - по cвoe;vry 
мессианическому значению. Это -- благословение умирающего 
Иакова, данное «в обход» старшего сына Рувима, Иуде : «Иуда ! 
тебя восхвалят братья твои. Рука твоя на хребте врагов твоих;  
поклонятся тебе сыны отца твоего. ( . . .  ) Не отойдет скипетр от 

96 



Иуды и законодатель от чресл его доколе н е  придет ПримиритеJiь, 
и E)ty покорность народов» (Быт. 49, 8, 1 0 ) .  Подлинный текст 
стиха 1 0-го труднопереводим и имеет разночтения. В духе пере­
вода 70-ти, под Прю.шритедем следует пони�1ать Мессию, который 
перей:\1ет власть, до того вре:\1ени сохранявшуюся в колене Иуди­
ном. 

У пророка Исаии, как мы уже упоминали, имеются различные 
«словесные иконы» Мессии, но наиболее характерным у него яв­
ляется совсем новый лик Его, сочетающий в се·б е  божественное 
величие и полнейшую кротость, первосвященническое достоинст­
во и царскую власть, вершительство судеб человеческих и готов­
ность принять мученичество от тех же людей - ради их спасения. 

Сперва - топография будущего :-.1ессианского царства : 
«И будет в посдедние дни, гора до;на Господня будет по­

ставлена во главу гор и возвысится над хошrами, и потекут к ней 
в·се на роды. 

И пойдут :\!Ногие народы и скажут : придите, и взойдет на 
гору Господню, в дом Бога Иаковлева, и научит Он нас Свою� 
путям и будем ходить по стезям Его, ибо от Сиона выйдет закон, 
и слово Господне из Иерусалима. 

«И будет Он судить народы и обличит ;-.шогие племена ; и 
перекуют мечи свои на о рада, и копья свои - на серпы : ·не  под­
нимет народ на народ ыеча, и не будут более учиться воевать» 
(Ис. 2,2-4) . 

А к о г д а это будет - «Сам Господь даст вам знамение :  
се, Дева во чреве прию1ет и родит Сына, и нарекут имя Е:-.1у :  
Еммануил» ( 7, 1 4 ) .  

«И произойдет отрасль о т  корня Иесеева, и ве·гвь произра­
стет от корня его ; и почиет ·на Нем Дух Господен, дух премудро­
сти и разума, дух совета L! крепости, дух в едения и благочестия . . .  » 
(11, 1 -2 ) .  «И нарекут имя Ему : Чудный, Советник, Бог крепкий, 
Отец в ечности, Князь мира». 

И как бы для выявления антиномизма в личности и природе 
э т о г о Мессии, наряду с вышеприведенными эпитетами, о Нем 
повествуется от лица Господа : 

«Вот, Отрок Мой, Которого Я держу за руку, избранный 
Мой, к которому благоволит душа Моя. Положу Дух Мой на 
Него, и возвестит ·народам суд; не возопиет и не возвысит голоса 
Своего, и не даст услышать его на улицах; трости надломленной 
не перелО:\IИТ, и льна курящегося не угасит ; будет производить 

97 



по истине ;  не ослабеет и не изнеможет, доколе на земле не ут­
вердит суда, и на имя Его будут уповать все народы» (42, 1 -4) . 

Здесь мы встречаемся с поJ!'ной перестановкой ;-.шровоззре­
ния, с ожиданием от грядущего Мессии того, что совсем не сов­
местимо с идеей мессии, как национального вождя и военного 
заво евателя. Еще более зна11 енательны в этом смысле являются 
ся два отрывка, повествующие о Мессии - как о страдающем 
рабе Господне"'� : 

«Вот, раб Мой будет благоуспешен, возвысится и вознесется 
и возвеличится. 

Как многие изумлялись, смотря на Тебя, столько был 
обезоб ражен паче всякого человека лик Его, и вид Его паче 
сынов ч еловеческих ! 

Так многие народы приведет Он в изумление ;  цари закроют 
пред Ни:1-1 уста свои, ибо они увидят то, о чем не было говорено 
иы, и узнают то, чего не слышали» (52, 1 3 - 15) . 

«Господи ! кто поверил слышанному от нас, и кому откры­
лась мышца Господня?  

Ибо Он  взошел пред Ним, как отпрыск и как росток из 
сухой з емли ; нет в Нем ни вида, ни величия ; и мы видели Его, 
и не было в Нем вида, который привлекал бы нас к Нему. 

Он был презрен и умален пред людьми, муж скорбей и 
изведавший болезни, и J.IЫ отвращали от Него лице . ·Свое ;  Он 
был презираем, и мы ни во что ставили Его. 

Но  он взял на себя наши немощи и понес наши болезни;  
а мы думали, что Он был поражаем, наказуем и .  уничижен Бого11. 

Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония 
наши ;  наказание :\шра нашего ·было на Нем, и ранами Его мы 
исцелились. 

Все ;1-1ы блуждали, как овцы, совратились каждый на свою 
дорогу, - и Господь возложил на Него грехи всех нас. 

Он истязуем был, но страдал добровольно и не открывал 
уст Своих; как овца, в еден был Он на заклание, а как агнец 
пред стригущим его ·безгласен, так что Он не отверзал уст Своих. 

От уз и суда Он -был взят; но род Его кто изъяснит? ибо 
Он отторгнут от земли живых ; за преступления народа Моего 
претерпел казнь» ."  

Но Гооподу угодно было поразить Его, и Он предал Его 
;\!учению ; когда же душа Его принесет жертву умилостивления, 

98 



Он узрит потомство долговечное, и воля Господня благоуспешно 
будет исполняться руками Его. 

На подвиг души Своей Он будет смотреть с довольством;  
чрез познание Его Он, Праведник, Раб Мой, оправдает многих 
и грехи их на Себе понесет. 

«Посему Я дам Ему часть �1ежду великими, и с сильными 
будет делить добычу, за то, что предал душу Свою на смерть, 
и к злодею� причтен был, тогда как Он понес на Себе грех 
�шогих и за преступников сделался ходатаем» ( Гл. 53) .  

Кого ж е  имеет в виду пророк Исаия ? В прямом смысле -
еврейский народ, коллективного, так сказать, мессию ;  В пере­
носном же 01ысле - некоего идеального, мыслимого, желанного 
мессию, в облик которого пророк вкладывает черты, доселе 
н еизвестные Израилю, но которые как нельзя лучше подошли 
к личности Мессии - Иисуса Христа. Недаром евангелисты и 
апостолы, проповедуя Христа, так часто с сылались на эти тексты ; 
недароу1 создатели литургических текстов взяли целиком неко­
торые стихи из этих пророчеств. Заду�1ываясь над словами про­
рока нельзя не п ридти к убеждению, что некоторые эпитеты 
и определения, непонятные и необъяснимые в отнесении к Из­
раилю, становятся очевидными в отнесении к личности Иисуса 
Христа".  Их перспективный характер :-южно объяснить только 
божественным вдохновением. 

Явившийся Мессия. 

Мессия, - по-еврейски «пш1азанный» или «помазаннию>".  
Древний ИзраиJIЬ знал два пш1азания :  на первосвященство ( Ааро­
на) и на царство (Саула ) .  «Сю1фония» духовной власти и с вет­
ской, просуществовавшая ряд веков, бы:rа нарушена в �1рачный 
период царствования династии Хаоюнеев, когда цари присво­
или себе звание и права первосвященников. Результат был са­
мый плачевный. Однако �1ечта о таком единовластии зародилась 
уже раньше, в период пророков. А прообразо�1 к тому послужи­
ла личность Мельхиседека, о которой речь была уже выше. Эти 
два достоинства и служения сочетались также в лице Иисуса, 
из царского рода Давидова, и «иерея по чину Мельхиседекову», 
названного Мессией, а по-гречески - Христом. Он же, с одной 
стороны - не позволивший Себя назьшать даже «учителем бла­
гим», не отрица.1 Своих достоинств первосвященника и царя, 
хотя и не посягал на зеш1ые троны этих владык. Однако Иисус 

99 



Христос са;\IЬШ решительным образом и неоднократно объ­
явил, о каком царском служении идет речь : во  время искушений 
в пустыне Он отверг все те воююжности царствования, которые 
Е:1-1у предъявлялись и от которых, вероятно, не отказался бы 
любой из земных владык;  Он ясно и ипределенно заявил, что 
царство Его не от мира сего. 

Христос и сполнил троякое служени е :  пророческое, перво­
священническое и царское, хотя и не  в обычном понимании этих 
терминов. Первых два служения находятся за рамками нашего 
и сследования, и ;\IЫ :\IОЖел1 отослать интересующегося ими чита­
теля к глубокой разработке этих тем у о. Сергия Булгакова.4 
Мы же здесь сосредоточим свое внимание на том, в какой мере 
Иисус Христос исполнил мессианские чаяния дреннего Израиля 
или, вернее, каковы были особенности его служения как Мессии. 

Ученики Иисуса Христа, прежде же всего апостолы, а 
среди них - евангелисты, за исключение одного - Л уки, были 
евреи.  Первый евангелист, Матфей, начинает свое евангелие  родо­
словием Иисуса Христа, «Сына Завидова, Сына Авраамова», от­
мечая Его происхождение из царского рода. Он же повествует 
о том, что волхвы, пришедшие с востока, и скали родивше·гося 
в те дни Царя Иудейского. Вероятно ·вера в пришествие Мессии 
была особенно сильна в то время, так как Ирод, услышав о рож­
дении Его, велел перебить всех младенцев ;\tужеского пола, 
возрастом до двух лет, в Вифлееме. Тридцать три года спустя 
евреи, приведшие Иисуса Христа в преторию, обвинили Его пе­
ред Пилатом в том, что Он считает Себя царем. В допросе, учи­
ненноы Иисусу Христу ПилатО;\t, тема царского звания Иисуса 
Христа затративается несколько раз. И, наконец, над Распятым 
сделана была надпись:  «Иисус Назорей, Царь Иудейский». А 
между свидетельством волхвов и свидетельством Пилата, т. е .  
свидетельствами не-еврейского происхождения, хотя и «задоку­
ментированными» евреями, имеется целый ряд прямых и косвен­
ных ;\!ессианских и споведаний, высказанных евреями, современ­
никами Христа. Вот несколько из них, наиболее я рки е :  
- Андрей, брат Симона-Петра, вербует его, так сказать, в число 
учеников Иисуса Христа, словами : « . . .  мы нашли Мессию, что зна­
чит : Хри стос» (Ин. 1,4 1 ) ;  
- призывая к тому же  Нафанаи.r�а , Ф илипп обращается к не:\1у : 
«:11ы нашли Того, о Которо:-.1 писали Моисей в законе и пророки» 

4 Там же, стр. 351 -468. 

100 



и затем сам Нафанаил исповедует мессианское достоинство Хри­
ста словами : «Равви, Ты Сын Божий, Ты Царь Израилев» (Ин. 
! ,  45-49 ) ;  
- после чудесного умножения хлебов люди хотели «придти, не­
чаянно взять Его и сделать царем . . .  » (Ин. 6, 1 5 ) ; 
- Самарянка, беседуя с Христом, сказала : «знаю, что придет 
Мессия, т. е .  Христос», на что Иисус Христос ответил : «это Я ,  
Который говорю с тобой» (Ин. 4,25-26) ;  
- среди евреев того вре�1ени выражение «сын Давидов» озна­
чало царя, мессию ; имя это неоднократно применено было к Иису­
су Христу, не  вызывая каких либо возражений с Его стороны 
(Матф. 9,27 ; 1 2,23 ; 1 5,22 ; 20,30-3 1 ;  2 1 ,9 ;  Марк 1 0,47 ;  Лук.38-39) ;  
- во исполнение пророчества Захарии (9 ,9)  и Исаии (62, 1 1 )  -
«ликуй от радости, дщерь Си она, торжествуй, дщерь Иерусалима : 
-- се Царь твой грядет к тебе, праведный и спасающий, кроткий, 
сидящий на ослице и на молодом осле, сыне подъяремной» -
таков был вход Иисуса Христа в Иерусалим, о че�1 свидетельствуют 
все четыре евангелия : Марк XI, 10 ;  Матф. 2 1 ,20;  Лук. 19 ,38 ;  Иоан.  
1 2, 1 5- 1 6. На род постилал одежды перед Иисусом Хрис том и при­
вет.ствовал Его словами : «Осанна ! Благословен ·грядый во имя 
Господне !  Благословенно грядущее царство отца нашего Дави­
да ! . . .  Осанна Сыну Давидову ! . . .  Благословен  Грядый, Царь во 
Имя Господне, мир на небесах и слава в вышних !» . . .  

Как же относился сам Иисус Христос к тому, что Его назы­
вали Сыном Да видовым, т. е .  Мессией? Он не отрицал за собой 
этого достоинства, но  понимал его иначе, ч е�1 окружающие Его 
люди. Для того, чтобы внедрить в сознание людей это иное и 
новое понятие мессианства, Он избрал двенадцать учеников в 
качестве первого и непосредственного О'бъекта Своей проповеди 
о Царстве Божием, чтобы через них, особо подготовленных, 
(вспомним притчу о закваске или о зерне горчичном) ,  воздей­
ствовать на более широкие круги. Наряду с этим, Он определен­
но пресек всякие тщетные нарежды на то, что Он возьмет на 
себя роль такого мессии, каким его ожидали его современники. 
Так, во время искушений в пустыне, он отказался от владения 
царствами земными и народами путем внешнего воздействия на 
них; Он заявил, на вопрошание Пилата, что Царство Его «не от 
�шра сего», основной темой Его проповеди было учение о Цар­
стве Божием и о Царстве Небесном, (что одно и то же) .  Говоря 
же  о Царстве Божием, Иисус Христос имел в виду его двоякий 
аспект: объективный, как некоего исторического свершения, о 

101 



сроке наступления которого знает только Бог-Отец, и· субъектив­
ный, как некое душевное состояние, дооступное, в принципе, каж­
ДО;\1у в .1юбое время ( «не придет Царствие  Божие прИ;\lеТf!Ы;\I 
образом, и не скажут : вот, оно здесь, или : вот, там. Ибо вот, 
Царс1 вие Божие в н у т р ь в а с есть.» Лук. 1 7,20-2 1 ) .  

О путях индивидуального вхождения в Царство Божие учил 
Иисус Христос, и об этой проповеди )JЫ узнае)t из Четверо­
евангеJiия .  Темы развивались зате:-.1 автора;\Ш Посланий, прежде 
всего - ап. Павлом. Эта струя, первоначалнно еще си.1ьно окра­
шенная своим еврейским источнико;\1, постепенно влилась в ши­
рокое )!Оре восточной и западной патристики и пере;\1ешалась 
в н ем со стихией эллинской и латинской богословской �1ысли, 
утратив свой �1ессианический характер. Христианская историо­
софия много веков спустя опять окрасилась месснаническими то­
ню1и, но О'НИ уже не ю1е.i!и ничего общего с еврейсКИ;\1 �IИром.5 

Поэтому �1ы остави�1 это направление п стороне и вернемся к 
нашему основному течению еврейского )Jессиниз)1а, ю1енно -
к иудео-христианской апокалиптике. 

* 
* *  

Тема о пришествии Царствия Божия может решаться толь­
ко в антиномических категориях. Такими антиномически парными 
понятиями являются идеи индивидуального входа в царство Бо­
жие,  ( независимо от любых сроков и потому в каком-то с�1ысле 
вневременного, «трансте)шерального») и пришествия Царства Бо­
жьего в объективном порядке как некоего исторического фа·кта 
или периода. Об это�1 ;\IЫ уже упоминали. Но и второй полюс 
нашей антиномии может и до,1жен быть раздвоен при различении 
понятия Царства Божьего на зе)1ле и Царства Божьего на небе. 

Сузим нашу тему, оставив второе для чисто ·богословских 
изысканий, и сосредоточю1ся на первом понятии. Ибо в едь по­
давляюще е  большинство евреев не приняло учения Христа о 
Царстве Божьем и жда.тго дальше прихода )!ессии . . .  

Как же  лоню1ать царское служение Мессии в зе)fНО;\I плане ?  
О б  это�1 написал вдохновенные строки о .  Сергий Булгаков в книге 
«Агнец Божий». Там он rзыражает �1ысль, что если пророческое, 
учительское и первосвященническое служение Иисуса Христа со-

5 См. как в первом примечании. 

102 



вершены были в течение Его земной жизни, то Его царское слу­
жение, начатое тоже в то время, не ·было закончено и продолжа­
ется в истории .  

Царское служение Мессии проявилось и проявляется в раз­
личных модусах. Сюда надо отнести и покорение сердец верующих, 
не силой принужденных, а добровольно вступивших на Путь Исти ­
ны и Жизни. Не воцарись в них Христос, не было бы и Церкви 
Христовой на зе�ше. Каким бы ни было количество членов ее, 
внедрение ее  в состав . тварного мира е сть факт непреложный. 
Иисус Христос воцаряется на бесчисленных престолах храмов, 
Ему посвященных. Вся христианская, за.падно-европейская куль­
тура, создавалась под Его скипетром : даже теперь там, где дух 
Х ри стов формально и не воцарился, или там, где он официально 
не признается или не  осознается - в лаических государствах -
свет христиансной этини просвещает отношения между людьми 
на их высшем и благороднейшем уровне. 

Но ... Иисус Христос, пришедший на землю в «зраке раба», 
т.  е .  в уничижении и лишь вре�1я от времени «облиставшийся» 
царским сиянием (Преображение, Вход . . .  ) ,  учил о Своем втором 
пришествии на зб1лю во славе: 

«Ибо qриидет Сын Человеческий во славе Отца Своего с 
Ангелами Своими / . . .  / Истинно говорю вам : е сть некоторы е  из  
стоящих здесь, которые не  вкусят смерти, как уже увидят Сына 
Человеческого, грядущего в Царствии Своем / . . . / Ибо, как -молния 
и сходит от востока и видна бывает даже до запада, так будет 
пришествие Сына Человеческого / ... / И тогда ... все племена зем­
ные. . .  увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небес­
ных с силой и славой великой" .»  (Матф. 1 6,27-28 ; 24,27 . . .  30) .  

Эти слова - и з  так называемого «евангельского малого апо­
калипсиса» . . .  они подводят на с к Апокалипсису с его предсказа­
ниюш о грядущем воцарении Мессии во славе. 

* * *  

Тысячелетнее Царство Христа. 

Еврейская апокалиптическая мысль нашла свое наиболее яр­
кое выражение в Апокалипсисе Иоанна, сочетающем в себе и 
иудейские и христианские элеl\1енты. Эта книга, всегда разгады­
ваеl\1ая и никогда не разгадуемая, завершает и сторию челове­
ческую и те�1 самьш, замыкая некий эонический круг, является 
восполняющим 11олюсоl\1 к первой книге Библии - к книге Бытия. 

103 



Рамки нашего исследования не позволяют нам слишком увле­
каться общей оценкой этой замечательной книги, и если мы по­
зволим себе дать самое общее ее  истолкование, S'Ub specie ·histo­
riosophical, то мы повторим только основную интуицию о. Сер­
гия Булгакова, глубоко и проникновенно выраженную в его книге 
«Апокалипсис Иоанна», к которой и отошлем читателя, желающе­
го более близко ознакомиться с эти�1 уникальным п роизведенР:ем 
еврейской и одновре�1енно иудео-христианской, апокалиптической 
�шстики. О чем же говорит сал1 текст этой книги ? 

Из ряда перемежающихся видений и символических образов 
следует, что история человечества является борьбой между доб­
рым началом и злыл1. После целого ряда бедствий и знамений 
Церковь Воинствующая, при споспешествовании ее  Главы, прео­
долевает Зло в мире, Зло, попущенное Творцом, как одно из 
условий становления ( обнаружения ) вещей и явлений. 

Место Израиля в Апокалипсисе зани�1ает Церковь, пресле­
дуемая, страждущая и в конце концов побеждающая. Иисус 
Христос именуется Сыном Человеческим, Сыном Божьим, Словом 
Божьим, Первым и Последнил1 (Альфой и Омегой, началом и кон­
цом ) ,  Верньш и Истинньш, Царем царей, сидящим на престоле, 
живущим во веки веков, Агнце�� как бы закланным, львом от ко­
лена Иудина, корнем Давидовым. 

В первом видении Иисус Христос описывается следующим 
образом : «Я . . .  увидел семь золотых светильников, и посреди семи 
светильников подобно·го Сыну Человеческому, о·блеченного в по­
дир6 и по персяы опоясанного золотым поясом : глава Его и волосы 
белы, как ·белая волна, как снег; и очи Его, как пламень огненный ;  
и ноги Его  подобны халколивану7, как раскаленные в печи, и ·голос 
Его, как шум вод многих. Он держал в деснице Своей семь звезд, 
и из уст Его выходил острый с обеих сторон меч, и лицо Его, как 
солнце, сияющее в силе своей» ( Откров. 1, 1 2- 1 6 ) .  

Христова интервенция в им�1анентный план совершается, 
до времени, с трансцендентного Престола : Его волю исполняют 
особые и нарочитые посланники - Ангелы. Лишь вре�1я от вре­
мени Он является, как бы на грани между этим миром и тем, 
для личной интервенции ( гл.  19-я) . Образ Сидящего на коне, 
во главе небесного воинства, и поражающего врагов мечеы, исхо-

6 "Подир" - длинная одежда Иудейских первосвященников и царей. 

7 "Халко·л,и�ва1н" -- ·медь, 'Ме:д1н.ая у·рано;вая ·слюда, халки,дон, халь­
цедон. 

104 



дящим из уст Его, отличается ветхозаветным, апокалиптическим 
стилем. 

Глава 20-я Апокалипсиса повторяет, хотя и видоизмененно, 
еврейскую �1ечту о �1ессианском царстве в ее  более универсали­
стичном и альтруистичном варианте, корни которой следует ис­
кать у таких пророков, как Иезекииль, Аггей, Захария, Иоиль, 
Иеремия, Исаия и Малахия. Она принимает форму пророчества 
о ·наступлении тысячелетнего царствия, пророчества, вдохновив­
шего впоследствии бесчисленное количество хилиастических по­
строений, выродившихся затеы в чисто секулярно-социальные уто­
пии. Содержание этой главы сводится к следующему. 

По мере воз�южности, 11ы передадим его в отвлечении от 
символических фор�� ( поскольку это возможно ) ,  в какие оно 
облечено у Тайновидца. 

Борьба между силюш зла и зобра окончилась, до времени, 
поражением первых и заточением их на «тысячу лет», которые 
следует поню1ать как некий законченный период или эпоху. В 
течение этото периода часть умерших праведников оживет и 
будет царствовать с Христом, в качестве священников Бога и 
Христа. Модус этого царствования точнее не определяется, хотя 
большинство экзегетов согласно в том, что это еще не будет 
второе пришествие Иисуса Христа на зе�1лю ( па русия ) .  На воп­
рос, как будет осуществляться это «со-ца рствование» участников 
«первого воскресения» с Иисусом Христом, еще не пришедшим 
повторно на землю, удовJ;етворитешшого ответа еще ч еловечес­
кой мыс.пыо не дано ;  все же попытки объяснять это «тысяче­
летнее �tарство», в применениях актуальных или иносказательных, 
- неубедительны. Одно можно сказать, что «тысячелетнее цар­
ство», каким бы оно ни осуществилось, принадлежит еще к этому 
имманентному плану, и только лишь сквозь еле уловимые ч ерты 
его �южно интуитивно прозирать то, чего земным отражением 
оно является : о·б раз нового ИерусаЛИ;\Iа на новой земле и под 
новым небом, как царство святых во главе с Иисусом Х ристом, 
всё и всех покорившим Отцу, да всё будет едино . . .  

* * *  

Второе пришествие Мессии, во с,1аве, ознаменует конец исто­
рии и ,  как таковое, не поддается вмещению в рамки исторических 
мессианических концепций. Сроки этого пришествия предвидеть 
невоз;-.южно, ибо оно совершится не в результате некой детерми-

105 



нированной эволюции, а как плод не только божественного, и не 
только человеческого, но богочеловеческого действования. 

На это�1 �1ы закончим обзор древне-еврейских мессианичес­
ких концепций, чтобы перейти к нашей эпохе, т. е .  эпохе после 
Р.Х" вернее - после первого столетия ее  - и подойти к совре­
�1енно:\1у состоянию еврейского �1ессионизма. 

В первой части этой статьи �1ы и сс.Тiедовали все типичные 
варианты еврейского �1ессианию1а. Возможно ю 1  что-либо новое 
и этой области ? 

Иисус Христос пророчествовал : «" .берегитесь, чтобы кто не 
прельстил вас ;  ибо �1ногие придут под именем Моим и будут 
говорить : «Я Христос» и �1ногих прельстят /"./ Тогда, если кто 
скажет вам : «вот здесь Христос», или «Та;\1», - не верьте, ибо 
восстанут лжехристы и лжепророки н дадут великие знамения 
и чудеса, чтобы прельстить, если возможно, и избранных. Вот, Я 
наперед сказал вам. Итак, если скажут вам : «вот Он в пустыне», 
- не выходите ; «вот Он в потаенных комнатах», - не верьте". 

Слова эти как нельзя лучше применимы ко второй половине 
1 -го века нашей эры и началу 2-го столетия. Римское иго было 
столь невыносимо, что еврейское население неоднократно бунто­
валось и, предводимое лже-пророка�ш и лже-�1ессиями, с ору­
жием в руках пыталось отвоевать себе независимость. Восстания 
подавлялись римскими легиона;,ш с огро;,шыми потерями с обеих 
с1 орон. Так, напр., последнее восстание под водительством Бар­
Кохбы, одоб ренное духовными вождями еврейского народа, за­
кончилось поражением в 135 году, причем на стороне евреев 
пало более полумилли она человек. Разрушен был до основания 
Второй Х рам, разрушен был сам Иерусалим и, ·по тогдашне;,1у 
обычаю, земля этого города, с которым связано было раньше 
столько �1ессианских чаяний, перепахана была римскю1 плугом . . .  
Бо.Тiьши·нство еврейско·го населения было либо уничтожено, либо 
э�1игрировало в «диаспору» и то, что раньше было седалищем 
иудейских царей, названо было римляна:\IИ «Элиз Капитолина». 

* * *  

В нериод почти двухтысячелетнего рассеянин еврейский ;,1ес­
сианизм, за редчайшю111 и скшочениюш, нс имел возможности про-
5шиться. Вся энергия народа была сосредоточена на том, чтобы 
иыжить в чужеродной среде будь то путеы приспособления, будь 
то путе�1 концентр:щии всей жизни вокруг религиозных ценно-

106 



стей и традиций. Мессианию1 -- завещанный псаюrопевцами и про­
роками, почитался лишь как национально-религиозная реликвия. 

В первой половине XVI-гo века на :\1ессианские достоинстrза 
притязал некий Давид Реубени и его плюrенный последователь 
Соломон Мольхо (Диото Пирес) ,  но акция их, юrеющая характер 
средневекового, вернее уже ренессансного, авантюризма, н е  име­
ла каких-либо значительных последствий. Несколько позже, при­
�1ерно во второй половине того же века, в Галилее, в �1естности 
называеыой Uефат, возникло движение каббалистов, во главе с 
Исааком Лурия, которое верило н то, что путем теургии можно 
ускроить пришествие Мессии.  Этого духовного вождя совре�1ен­
ники называли «Мессией сынол1 Эфраима» и считали его пред­
течей грядущего Мессии. 

Более зна�1енательной .тичнос гью оказался лже-�1ессия Саб­
батай-Uви ( 1 626- 1 676) . Уроженец с�шрны, мистик и аскет, Саб­
батай-Uви свою� обликт1 и поведение�� в какой-то степени был 
похож на Иисуса Христа. И он, как Иисус Христос, восстал про­
тив традиционной религиозной обряднос ги, че�1 неоднократно на­
в.тrекал на себя гнев и прес.1едования раввината. К не�1у, как к 
Иисусу Христу, стекались ученики и последователи со  всех сто­
рон, а известный константинопольский проповедник Авраа:-.1 Якини 
признал его истинным Мессией. Другой :\ШСТИК и ученик Сабба­
тая, Натан из Газы, проповедывал, что якобы ему было видение 
о тол1, что Саббатай чудесным образо�1 ниспровергнет турецкого 
султана и воцарится в Иерусалиме. 

Сам Саббатай уверовал в свое мессианское призвание и 
сверхъестественную помощь : в 1 666 году он  направился в Кон­
стантинополь, как бы бросая вызов судьбе. Все то, что затем 
наступило, было лишено каких-либо :\1ессианских знамений. Саб­
батай было арестован, затем, по предложению султа·на Маго­
:-.1ета IV-гo, принял .>1агометанство, был сослан в а;1банскую про­
винцию и у�1ер тю1, как :\1усулы1анин. Но нас здесь интересует не 
столь судьба этого человека, как то влияние, какое он оказал на 
своих единоверцев. Вот что пишет на эту TC:\fY Юлий Марголин :  

«Брожение и 01ятение умов охватило весь еврейский мир. 
( . . .  В 1 665 г. Саббатай приехал в Иерусалим и) . . .  здесь, в день 
Нового Года, он явился в синагогу и при звуках рога был встре­
чен крика�1и : «да здравствует наш Uарь и Мессия !» .  В постах, 
покаянных молитвах и ночных бдениях, в уличных процессиях и 
сценах :\!ассового экстаза евреи Смирны приветствовали зримого 
Спасите.1я и готовились к чуду, которое должно было на ступить».8 

107 



Это воодушевление не ограничилось востоком. За Саббатая, 
как за царя, молились в синагогах Гамбурга и Венеции, Ливорно 
и Амстердама, к н ему высылались послы из Польши. . .  многие 
члены европейских еврейских общин ликвидировали свои дела 
и заготовляли продовольствие в дорогу, искренне веруя в гря­
дущие чудесные свершения в Святой Земле. Даже после отступ­
ничества Саббатая и после его смерти, мессиническое движение, 
им зачатое, не  утихло, но выродилось в сектантство, известное 
под названием «саббатианства» : это была ересь, с уклоном в хри­
стинство или же мусулы1анство. 

«По следам лже-Мессии Саббатая Цви, - пишет Марголин, 
- пришел лже·мессия Яков Цви, младший брат его второй 
жены / . . / Его считали духовным двойником или воплощением 
( «гилгул» ) Саббатая» .  Автор книги, из которой ыы цитировали, 
дает следующую оценку этому явлению : 

«Саббатианство исторически .представляет безумную попыт­
ку вырваться из тупика, куда зашло еврейство Галута, попытку 
силой вырвать у Бога �rессианское чудо ; когда она сорвалась, 
то часть разочарованных ушла из еврейства, а другие обратились 
к ассимиляции, к светской европейской культуре. Религия пере­
стала быть единственной и исключительной силой, формирующей 
сознание еврейского общесша».9 

Ю. Марголин считает, что явление Саббатая Цви исчерпало 
�1ессианскую тему, если не в религии, то, по крайней мере, в исто­
рии. Но  история есть не только прошедшее, но и будущее, по­
этому хоронить еврейский л1ессианизм как будто рановато. И 
�южно ли отделять историю от религии ? Религии были могу­
щественньш фактором истории. О жизненности еврейского мес­
сианизма свидетельствуют и те немногочисленные сведенья, кото­
рые мне удалось раздобыть в эти дни. Приведем их. 

Известный философ Мартин Бубер ( 1 878- 1 965) ,  ко��менти­
руя историософию Нахмана Крахмаля ( 1 668- 1 774 ) ,  поддержи­
вает тезис последнего, что Израилю Бог открылся как Абсолют 
и что «прямое почитание Абсолюта ·без посредствующих звеньев 
- таков источник неумирающей жизни Израиля».  Но  как это 
должно выражаться в жизни ·народа, особенно же  - «ад экстра»? 
И если Крохл�аль утверждает, что цель еврейской историософии 
заключается в толr, чтобы учить другие «на роды пОКJ1оняться 

108 

8 Ю. Марголин, "Повесть тысячеле'l'ий" , ·стр. 234. 

9 Там же, стр. 236. 



абсолюту, как таковому, а не абсолютизировать национальные 
свойства», то на это Бубер резонно возражает : «Но как мы мо­
жем учить то:.1у, чему еще са�ш не научились?  У народа е сть 
только одно средство указать на истинного Бога - это жизнь, 
протекающая в согласии с его волей. До сих пор нашего суще­
ствования хватало лишь на то, чтобы сотрясать троны идолов, 
но не на то, чтобы воздвигать трон Господень» / . . .  / «В течение 
прошло·го в ека еврей с его способностью к критике, сотрясая 
кумиры, не  приготовил места Богу, а постарался самого Бога 
лишить какого бы то ни было ыеста на земле», - говорит он, 
имея в виду влияние на совре:.1енную цивилизацию трудов Марк­
са и Фрейда. 

Склоняясь к тому, че�1 одухотворены были пророчества Амо­
са, т. е .  к идее, что Бог хочет спасения всех народов и предостав­
ляет Израилю не исключительную, а лишь в едущую роль в этой 
исторической драме,  и отталкиваясь от духа пророчеств Михея, 
по существу - узко-националных, Бубер утверждает, что роль 
Израиля в истории человечества выражается не в п ростом допо;1-
нении историй других народов, а в их исправлении и направлении 
их на путь к Абсолюту. Но Бубер предупреждает, что концеп­
туальное почитание Абсолюта может выродиться в идео-поклон­
ство, как ни высока была бы идея как объект почитания. Срав­
нивая идеи абсолютов ( националъных богов) с идеей Абсолюта 
(единого Бога Израиля) , Бубер подчеркивает, что задачу Израиля 
надо осоз·нать в двух ее  а спектах : а ) отрицательном - обнаруже­
ния относительности «абсолютов» и б ) положительном - указа­
нии подлинного и единого Абсолюта. Если для решения первой 
задачи нужна высокопробная диалектика, то для решения дру­
гой задачи - нужна ·безпорочная практика, т. е .  живое чувство 
Бога, как Личности. 

Хотя у нас не имеется никаких данных судить о том, что 
Буберу были знакоыы идеи Гоэнэ-Вронского, тем не  менее нам 
хочется здесь кратко отыетить поразительное сходство между 
тем, что говорил один и другой. Ведь Вронский в основу в сего 
своего учения клал максиму, что задача человечества состоит н 
том, чтобы познать Абсолют, как Истину, и осуществить Логос, 
как Благо. А Абсолют и Логос у него - это два аспекта, (е сли 
можно так выразиться, сознавая все  несовершенство такой тер­
ыинолотии) Архиабсолюта или Неизреченного. Две стороны или, 
вернее, два пути у Бубера можно соотнести с «теорией» и «тех­
нией» у Вронского, с той разницей, что у Бубера мессиническая 

109 



задача лежит на Израиле, а у Вронского она будет осуществлена 
те�1 народо�1, 1<оторый отзовется на это столь высокое призвание. 

Так или иначе, Бубер намечает идеологическую линию своего 
понятия �1ессианиз:.1а (хотя он и не употребляет этого термина) 
- от Аыоса к Исаие, минуя Даниила и Михея . .. 10 Но  это направ­
ление - к Мессии, к которо:11у конвергируют и все сублими­
рованные мессианизмы. 

В настоящее время в Израиле ю1еются различные 11ессиани­
ческие  толки. В одном из писе11 ко мне М. Агурский пишет, что 
е сть там довольно многочисленная группа т. н. мес·сианских ев­
реев, т. е .  «евреев, не выходящих из иудаизма, но признающих 
Иисуса Христа Мессией». В одноы из �юшавов недалеко от Эй­
лата проживает группа 11ессиа·нских евреев, возглавляемая Сим­
хой Перельмутером - это трудовая ко:.1�1уна" .  В самом Иеруса­
лиме, в квартале Меа Шеарим, живут ортодоксальные мессианисты, 
не признающих государство Израиля и расписывающие стены 
своих до:.юв лозунгами «Сиониз:.1 - бунт против Бога !» ." 

«0 еврейском мессианизме, - пишет М. Агурский, - име­
ется очень :.шого .1итературы /"./ К сожалению, наибольшее число 
наиболее интересующей Вас литературы находится в совершенно 
труднодоступных источниках на еврейском языке, включая :.шого 
современных изданий». 

К сторонникам коллективного, а не  ипостасного ( т. е. Абсо­
тотного, но не Логосного) :.1ессианизма следует причислить, 
:11ежду иными, заслуженного :11ыслителя и деятеля Бен-Гуриона, 
ратующего за то, чтобы Израиль становился «светом во открове­
ние яызков», и М. Агурского, определившего свою точку 
зрения на задачи израильского народа н следующих словах : 

«Задачей дальнего прицела Израиля должно быть не только 
образование на своей территории жизненного центра жизни ев­
рейското народа, но и осуществление призвания, согласно мечтам 
еврейских пророков, стать ку.�ыурньв1 и духовньш очагом всего 
человечества».11 

10 Цит. из статьи М. Бубера "Национальные боги н Бог Израиля" ,  
"Время -и мы",  1976, No 4. 

11 Тезисы доклада, п-рочита1нноrо М. Агурским в "Кружке по проб­
лемЗJм 1сов1реме11ыюго еврейс11в1а",  возглавляе·мом презщце�нтом Израиля 
Эфранмом Кациром. Название �оклада : "Неосионизм: его п�юисхожде­
юrе и будущее" .  Иерусалим, март 1976 г. 

1 10 



В порядке дискуссии 

Енгений БАРАБАНОВ 

ИЗ ИНТЕРВЬЮ СОТРУДНИКУ САМИЗДАТСКОГО ЖУРНАЛА 

«ЕВРЕИ В СССР» 

- В х:ах:их, по ващ,еАtу Аmению, отто�иениях находятся 
хр�t"стианство ii iiyдauaлt? 

- Этот вопрос -- ровесник христиа.нства. Его обсуждению 
был посвящен еще апосr ольский Собор в Иерусали\\rе. Это - 49 
год новой эры ! Но в более резкой фор\rе он был вновь поставлен 
перед христианской Церковью в 40-х годах II века знаменитым 
гностиком Маркионо�r. Тогда Маркион принадлежал к христиан­
ской общине и был весыrа популярен как в Рю1е, так и за е го 
пределами. И вот он и потребовал публичного разъяснения : ка­
ким образо�r христиане считают воююжньш сохранить хотя бы 
внешнюю связь лrежду еврейсшолr и христианским откровением 
вопреки «прююму 01ыслу» евангельских слов о нено3м,ожности 
влить новое вино в �rехи ве rхие?  о невозможности ожидать плода 
доброго от древа худого ?  Са�1 Маркион настаивал на безусловном 
отрицании еврейской Библии и олrене иудаистических традиций. 
В своей книге «Антитезы» он сопоставил тексты Ветхого и Нового 
Завета и показа.:� нх ,полное несогласие друг с другом : действия 
«иудейского Бога» ра:щтельно отличаются от действий Бога Но­
вого Завета . Бог еврейской Библии несоюrестим с понятием о 
Высшем Совершенном Сущес-1.ве - Он жесток, истителен, обу­
реваем ·страстюш и совершает поступки, за которые впоследст­
вии вынужден раскаиваться 1 1  укорять Себя. Из своих антитез 
Маркион сдела,1 далеко идущий нывод : христианство извращено 
еврейсюш нас.1едием, извращено уже сал1ыш1 ближайшими уче­
никами Христа. Спасти его от осквернения и ошибок можно 
лишь путе\1 радикального отвержения всех иудейских и иудео­
христианских традиций. 

Христианство решительно отвергло не только гностическую 
систему Маркиона, но и всю его антииудаистическую идеоло­
гию. Са·м он бьш отлучен от Церкви. Одновре\1енно началась ра­
бота над установлением канона священных книг. С тех пор хри-

1 1 1  



стианская Библия окончательно и неразрывно соединила в себе 
ка1к еврейские книги (Танах) ,  так и новозаветные тексты. 

- И все же, можио ли назваrпь Марк:иоиа предсrпави­
теле,н хрпсrпzитск;ого антисе,нитuз,1ш? 

- Я бы сказал - дохристианского. И не только по-гому, 
что антисемитиз�1 есть всегда 11з.\1ена и отпадение от христиан­
с-гва .  Маркион - на :перекрестке исторических путей антииуда­
изма. С одной стороны, он является наследником и проводником 
эллинистиче ской традиции языческого антисе.\штиз.ма, которую 
�1ы в стречаем в эллинизированном Египте и в антично�� Риме, с 
другой - он уже сам фор:.шрует эту традицию в антииудаисти­
ческую идеол1огию внутри христианст.ва. И хотя его идеология 
была осуждена как ересь, она все-таки оказала значительное 
влияние на последующие века. Конечно же, влияние это было 
чаще всего ·скрыты:.1, 'ПОдавленньш, косвенным и проступало не 
в п рююй прее�1 с-гвенности, но как ·определенный тип религиоз­
ного сознания. И мы обнаруживае.\1 его не голько в эпоху сред­
невековья, не только в резких и неспра·ведливых высказываниях 
некоторых авторитетных церко;вных иерарJюв и писателей про­
тив иудаию1а уже в более позднее время, но и в новейшей исто­
рии : в идеологиях «Союза Русского Народа» или германского на­
цизма, против:опола1гавших «еврейсКО'.\IУ Богу» своего, «арийско­
го» Христа . . .  Сегодня, кажется, нет нужды доказывать, что это 
не имеет ника1кого отношения ни к Новоиу Завету, ни к подлин­
ной христианс1юй традиции. 

- Ви с•щтаете, члпо Христос не от.метtл Ветхого 
Завета? 

- Безусловно. Никакой «отмены» .\IЫ не найдб1 в Еванге­
лии .  Напротив, Х ри стос говорит, что Он пришел не отменить 
Закон, но исполнить. Греческое ело.во «плеро·ма» более ём,ко, не­
жели русское «исполнить» : оно означает также «полноту», «на­
полненность», «'насыщенность» - от·сутствие пустот и недо.мол­
вок. Христос наполняет новы.\1 содержание.\1 ветхозавет.ное  от­
кровение, раскрывает новое духовное пространсшо, новые пер­
спективы. Менее всего озабочен Он 1проблемой загробной ,вечной 
жизни. Его Благовестие  - благовестие 10 приблиэившем·ся Цар­
с11ве Божием, к творчеокоыу осуще·с-гвлению которого и призван 
человек в эти:11 мире. И когда к Не:.1у приходит юноша с вопро­
сом : «Что сделать мне доброго, чтобы ю1еть жизнь вечную?» -

1 12 



Христос отвечает : «Бели же хочешь войти в жизнь вечную, со­
блюди заповеди : не убивай ;  не претободействуй ; не  кради ; не  
лжесвидетельствуй ;  почитай отца и мать ; и люби ближнего тво­
его как самого себя». (Напоыинаю, все это - «ветхозаветные 
заповеди» : Исход 20, 1 2- 1 6, Левит 1 9, 1 8, Второзак. 5 , 1 6-20 ) .  
Юноше этого мало :  «все это сохранил я о т  юности моей ; ч его 
еще не достает мне ?» Иисус, взглянув на него, полюбил его (эту 
деталь добавляет евангелист Марк) и сказал :  «Если хочешь быть 
совершеннъш, ·пойди, продай ю1ение твое и разщ1й нищи�� ; и 
будешь иметь сокровища на небесах; и приходи и следуй за 
Мною» (Мф. 19 , 1 6-22 ; Мк.  1 0, 1 7-27 ; Лк. 1 8, 1 8-27 ) .  Юноша от­
казал·ся от призыва к апостольству, ибо был богат и не хотел 
расставаться со свои�� имением. 

Контекст, в которО'м изложен эпизод с богатым юношей, 
утверждает невозможность войти в Царство Божие тем, кто об­
ременен богатство·:11 .  Богатство может стать препятствием к со­
вершенству. Одна·ко эта ·проо·ая и я ркая идея нередко затемняла 
другой смысJ1 евангельского рассказа : да , для того, чтобы насле­
довать «жизнь вечную», достаточно исполнять «ветхозаветные за­
поведи», достаточно быть искренне •верующю1 иудеем, достаточно 
быть верным Завету. И Христос не оп1еняет ни одной черты, ни  
одной за1пятой в Божественно:11 Законе. Он лишь говорит, что 
всего этого :1�ало в перспективе приблизившегося Царства Бо­
жия. Человек создан не только для послушания запретам и ожи­
дания лучшей жизни - он призван к свободе и творче·ству, к сы­
новнему соучастию в деле Божественного преображения :11ира 
и борыбы со злом. «Вы уже не рабы, но сыны Божию> ."  Богосы­
новство не толы<0 дар, это - новая ответственность, возложен­
ная на человека. И человек должен раскрыть в себе новые воз­
:1южности, новые ресурсы духовности, новые пути в жизни. 

Эта духовная ситуация, в которую по·ставлен христианин, 
как бы взрывает древнюю традицию богопоюшания. Человек от­
крыт перед разомкнутым, принципиально незавершенным путе·м 
подражания совершенству Божию. Его жизнь исполнена динами­
ки ,  преодоления, поиска. Для него нет ·статичного «освященного» 
и статичного «не освященного» ; нет границ и перегородок, ибо 
все ·сущее призвано ·К прос.ветлению и освящению. И это делает 
христианство отличным от всех, даже самых пысоких �юнотеисти­
ческих религий. Именно поэто:11у апостол Папел и мог сказать : 
«Я от всего отказался и все считаю сором, чтобы приобрести 

1 1 3  



Христа и быть .найденным в Нем не со св·оей праведностью, ко­
торая от Закона, но с той, которая через веру во Христа. ".Не то, 
чтобы я достиг уже, или стал совершенньш, но стремлюсь, не 
достигну ли и я ,  как достиг �1еня Христос Иисус. Братья, я ду­
маю, что сам я еще не достиг;  ·одно только : забывая то, что 
позади, и устремляясь к тому, что впереди, стремлюсь к цели, к 
почести вышнего з•вания» . . .  (Филип. 3,8- 1 4 ) .  

Но исторшческ:ий пуrпь xpucrnuaucrnвa вроде йи 
весмш ornл1.Ptaernc.я 01п 11�ого, что говорит апосrпол Павел? 

- Действительно, ·призыв и путь к совершенству еще не 
е сть само совершенство. И :11ногое в истории христианства,  к со­
жалению, может быть о�писано не столько в категориях ;110но­
теизма или синайского законодате.1ьства, сколько в тср:1шнах са­
�юго грубого язычества. И'1енно к тако�1у язычеству следует от­
нести религиозную ксенофобию, чувство собственного превос­
ходства и, конечно же, так называе�1ый «христианский» антисе­
митизл-1. 

ИниАtи словалtи, ви с·ч�ипаете, что xpucmumtc11wo 
И3началыю п наве1;и связано с uyдaиcm:u•tecJ<oй религиозной 
традичией? 

- Совершенно верно, христианство и иудаизм не противо­
стоят друг другу, но ·представляют собой единую цепь в деле 
Божественног·о спасения человека и ;1шра. Это не означает, что 
между нюш следует поставить знак равенства. Отнюдь. Однако 
отношения ·�1ежду ню1и не �югут и не должны представляться в 
категориях ·господства и подчинения, истины и лжи, хорошего и 
дурного" .  Собственно говоря, никаких принципиаJ1ьно новых от­
ношений между ниш� пока и нет. Но я убежден :  установление 
достойных, построенных на взаю1нол1 познании и уважении от­
ношений '1ежду христианство'� н иу даиз·�ю�1 -- это тоорчесная 

задача нашего вре:11ени. И только взаиi\IНОе признание - а от­
сюда и преодоление -- с·воих исторических грехов создаст ус.10-
вия для подлиннот·о диалога. Такой диалог прежде всего нужен 
самим христианам, ибо он 'южет привести к новт1у углублению 
и осыыслению веры, к навещу ее обновлению. Особенно при­
стального 1ЗН1н1ания заслуживает здесь инициатива католи·ков, 
п роявленная юш пос.:1е Второго Ватиканского Собора. Я ю1ею в 
виду не только официа.1ьные обращения французского или ю1е­
риканского епископата , подтвердивших свою верность деклара-

1 14 



ции «Ностра Этате», но и то сою1естное иудео-христианск·ое ис­
сJiедование Ветхого За1вета, rавшшизма 1 1  дrенних фор)! богослу­
жения, которое уже сейчас ·поз·волило изменить многие представ­
ления об истоках Нового Занета, выявить более глубокие осно­
вания религиозной близости. Также заслужи·вает внимания и при­
зыв еврейской стороны : начать разра·ботку «еврейс·кого богосло­
вия христианс�ва и христиа·нского богословия иудаиз��а». К со-
жалению, �православные христиане почти ничего еще 
в этом напра·влении. Иокточение)/ я�вляется лишь 
группа иудео-христиан. 

не сделали 
небольшая 

- Что - или кого - ви UJ�teeme в виду, говоря об 
иудео-христиаиах? 

- В да.нно·м случае под иу део-христианами я подразумеваю 
тех немногочисленных евреев у нас 1 1  в других странах, которые 
с принятиел1 христианстна не порвали (а подчас и впе рвые обре­
ли ) связь с иудаистической традицией. С крещением они более 
остро ощутили религиозную ответстпенность за судьбу своего 
народа и его веры. Свое обращение в христианство они осознали 
как призыв к установлению подлинного диалога. Однако иудео­
христиансТ'во, возникшее внутри русского Православия, еще 
тру дно назвать «движениеш>. Пока это лишь робкие попытки 
001ыслить вепикий исторический конфликт, стремление устра­
нить вековые предрассудки, найти реальные основания для пло­
доТ'ворноrо взаил1ного 06:1-1ена духовньши богатствами. Повто­
ряю, сейчас это еще не столько движение, сколько ориентация 
сознания. 

В сонрел1енном русскол1 христианстве «почвенничество» яв­
ляет собой реакцию на 06,\1ирщение идеалов и атеизм. Одно'Вре­
менно - это выступление проти'В разл1ывания и уничтожения 
л1ноговекопой традиции русской культуры. Почва, к которой нас 
призывают нернуться сегодня, это - русское Православие, рус­
ская национальная идея, патриотизм, наследие отцов. Я бы опре­
делил такое улюнастроение ка·к религиозный национализм. При 
это�1 н совре·л1еннол1 pyccKO)I <<Почвенничестве» следует выделить 
две тенденции или две духовные ориен 1·ации, которые могут ·спле­
таться, но могут сущестнова1 ь и раздельно. Первая связана с 
�1учительныл1 переживание�� утери исторической па·�1яти, чувство�� 
личной ответственности за судьбы религии и националь·ной куль­
туры. Другая - ·представляет собой полытку построения нацио-

1 1 5  



налистической идеологии ,как действенной альтернативы сущест­

вующе,му  положению вещей. Ес.1и нравсп�енный и религиозный 
пафос первой ориентации вызывает только сочувствие ,  то  'Второй 

обычно сопутствую� недоверие и подозрительность. И действи­
тельно, очень  трудно поверить, что �шогочнсленные проблемы, 
перед которыми стоит наше общество, �югут быть решены на 
путях идеологии русского национализма. 

Здесь  я .не буду обсуждать государственно-политические 
идеи наших «1почвенников» - это за.вело бы нас сJшшкт,1 далеко 
- скажу лишь несколько слов об аспекте религиозно�� , христи­
анском. Прежде ·всего, уже сочетание двух понятий - «христи­
анст•во» и «национализ�1» - представляет собой огромнейшую 
проблеыу, которую ни теоретически, ни практически «почвенни­
чество», .на мой взгляд, еще не решило. 

А в •tем ifЫ видшпе пройл.ему ? 

Христианство утверждает совершенно новый, сверхна­
циональный тип общности людей. Оно обращено ко всем наро­
дам с призыво�1 преодолеть природную зю1·кнутость и ограни­
ченность во имя более высокого духовного единства - единства 
Народа Божия. Поэтому апостол Павел и говорит, что в Христе 
нет ни эллина, ни иудея. Но это вовсе не означает, будто н хри­
стианстве национальное начало должно полностью ра·створиться. 
Нет, оно лишь отсту1пает .на второй план перед той новой жиз­
нью, К КОТОр'ОЙ призван каждый христианин. И�IСННО ПОЭТОМУ 
Иоанн Златоуст и �юг сказать : Христос близких и дальних сделал 
одним телом, так что живущий в Рю1е считает своими членами 
и ндийцев . . .  Ту же �1ысль отстаивал и Максю1 Исповедник: «Всех 
глубоко разделенных в отношении расы, народа, языка, образа 
жизни, труда, нау1ки, з.ва·ния, богатства - всех их Церковь вос­
создает  в Духе. На них на ·всех она напечатлевает образ Божест­
ва. Все  получают от ,не е  единую природу, недоступную разру­
шению, природу, на которую не влияют чногочисленные и глу­
бокие различия,  которыми лю:rш отличаются друг от друга». Не 
следует думать, что всё  это сфера какой-1 0 «особой», а потому 
·необя,зательной «мистики» и «благодати» .  Это призыв и задача, 
обращенные ко весы христиа·ню1 : просветить новым свето�1 все 
космические стихии, преодолеть все перегородки и разделения. 
Но  в русском «почвенничестве» более всего тревожит именно 
гипетрофия «национального» перед лицо�� христианского уни-

1 16 



версалиэл1а .  Мне не раз приходилось встречать русских патрио­
тов, которые отказывают п христианстве не только католикам и 
протестантю1, но и правос.1авньш болгарю1. Какой уж тут «диа­
лог» с иудаизл10�1 ! Непоколебю1ая уверен1 1ос1 ь, что границы 
и стины полностью совпадают с гранищши своей нации, своей 
конфессии, конечно же, не соединяет, а лишь разделяет, ибо пе­
ред нами не христианство, а настоящее язычество - с Ваалами 
и идолопоклонством. 

- Cчлirnae11'ie ли ви, члпо у 1.:аждого (или ка'Ких-то) 
народов существует не,1;ая «ltдfя»,  реали�уе,�шя в iicmopиu 
под водиrпе.льствоАt Бога? 

- Бели речь идет об особой «богоизбранностю> народов, 
то таким народа��, сог"1асно традиции, следует считать лишь Из­
раиль, которол1у, по слову <1посто,1а Павла, «принадлежат усы­
новление, и слава , и за·веты, и законоположение, и богослужение, 
и обетования» (Рим. 9 ,4 ) .  Этого народа Бог н е  отверг. И здесь 
даже крайний л�атериалист испытывае1 некоторую растерянность 
перед поразительной судьбой возрождения Израиля. Исгория ев­
рейского народа эпохи рассеяния менее всего поддается «класси­
чес.киш> определениям наци и :  общность территории и четкая эт­
ническая однородность? общность языка ? религии ? культуры ?  
На все эти вопросы следует определенно ответить : нет, н ет и 
нет. И все-таки : налицо общность, которую �южно определить 
только .как исгорическое осознание единства своей судь·бы. Но  
«единство судьбы» - это уже категория по преимуществу ре ­
лигиозная, сохраняющая неисчерпаемую тайну и полноту смысла 
даже при само;11 тщательноы рационалистическом анализе. И се­
годня всё большее число христиан начинают поистине религи·оз­
но восприни;\1ать это историческое таинство избрания еврейского 
народа" .  

Если же говорить о «христианских нарО'дах», то у ыеня нет 
никаких ·оснований прилагать к како.му-либо одно�1у из них эпи­
тет «богоизбранности». Прежде всего потому, что судЬ'ба хри­
стианства не обусловлена ни родовьши, ни националнньши, ни 
политическими, ни какюш-нибудь иными «природными» или 
«естественны�1и» началами социа"1ьной жизнн. Христианство ис­
ключительно лерсоналистично : е:111нственная общность шодей, 
которую оно ·настоятельно утверждает, - это Церковь : особая 
жизнь верующих в свободе, благодати и любви. Но  и Церковь 
еще не есть Царство Божие ; она .1ишь путь к не;11у. Еще дальше 

1 1 7  



от социального персона.1из�1а христианства отстоят государствен­
ность, политика, нация. Это уже совсе�1 не Царство Божие. Од­
нако именно к его осуществлению -- через преодоление косно­
сти и зла - и призваны христиане. Поэтоыу все «исторические 
у дачи» христианства - торжество и �югущество великих и�ше­
рий - лишь частичные удач1 1 ; они все и скажены нехристиански­
�ш приыесюш. Конечно, это вовсе не значит, что христиане дол­
жны подчиняться князю лшра сего 11 не осуществлять правду 
Царства Божия. Напротив, .национальное осознание этой правды 
и составляет «идею» народа. Опять-таки, здесь не какая-то упав­
шая с неба «данное� ь», но задание,  творческая зада·ча, долг. 

- Ка;; в'ы лично тпноситесь 11 пнт�исе.милпиз.му ? 
- Мне кажется, свое отношение я уже достаточно ясно 

выразил. Антисемитиз�1 - вели11айший позор историчес1<ого хри­
стианства. Это не только унижение Христа 1 1  Бого��атери, не 
только презрение к друго�1у чел'Овеку 1<а1< носителю образа Бо­
жия, это - показатель слабости и духовной бездарности, сим­
вол религиО"зно-нравст,венного вырождения. Антисе�1итизы ,всегда 
О'Значает дехристианизацию и дегУ'ыанизацию, возврат к языче­
ству и низыенны�1 инстинктю1. Все антисеыитские �шфы - миф 
о мировом еврейском заговоре, мифы о «сионс·ких �1удрецах» и 
«жидо-масонах» - порождены крайне низки·м уровнем сознания 
и культуры. И унизительны эти �1ифы не для тех, против кого 
они направлены, но для тех, кто является их носителями. 

Обычно обострение «еврейского вопроса» тревожный 
симптом болезни национально-государственного сознания, болез­
ни са':'t1·ой нации. Даже при внешне�� ыогуществе, это нсегда по­
казатель слабости и неуверенности. Я не отрицаю сущеспювания 
«еврейского вопроса», хотя и не хотел бы его сейчас обсуждать. 
Я лишь хочу подчеркнуть, что это не столько вопрос о евреях, 
сколь1<0 вопрос о то�1 народе и государстве, в котором он воз­
никает. Пои·ск тайного врага, жажда ктшенсации, обострение 
ксенофобии чаще всего обусловлены ·Комплексом собственной 
н еполноценности, подавленностью, несвободой, духовной ущер­
бностью. 

- Что ви ду.лtае1пе об от·ъезде евреев в Израиль ?  
- Я решительный противник как «идеологии отъезда», так и 

«идеологии неотъезда».  Вопрос об отъезде -- исключительно 
личный, и я ни за кого не могу его решать. с�ютреть же на 

1 18 



н·зрослых и вполне са·мостоятельных людей, как на беспомощных 
�шаденцев, которые только и ждут нашей всепроясняющей муд­
рости, представляется мне и нелепьш, и бестактным. 

Что же касается тех, для кого вопрос об отъезде поднялся 
до у ровня личной ответственности за судьбу права ч еловека в 
наше�� �1ире - к ню� я отношусь с величайшю1 уважениел1 и пре­
клоняюсь перед их л1ужественной борьбой. Я также благодарен 
Израилю, который помог выехать не только евреям, но и многи�1 
русским. Печально лишь, что не все из них нашли нужным ска­
зать спасибо помогавшю1 им евреям. 

Геннадий ШИМАНОВ 

ИЗ ИНТЕРВЬЮ СОТРУДНИКУ САМИЗДАТСКОГО ЖУРНАЛА 

«ЕВРЕИ В СССР» 

- Гепиадий Михайлови'Ч, вас .мпогие с'Чиmают аити­
селtитом. Ч rno ви иа это с1шжеrпе ? 

- Попробуем разобраться, что такое антисемитизм. 
Но прежде этого обрати�1ся к смыслу этого слова. Что оно 

значит?. .  Предполагается, что антисемит - это ч еловек, высту­
жающий против евреев. Почему выступающий, как выступающий, 
спра·ве�дливо ли выступающий или несправедливо, - нее эти ме­
лочи и подробности словом «антисе�1ит» отвергаются с ходу во 
имя главного как совершенно ничтожные или, лучше сказать, 
совершенно бессмысленные. Какие могут быть ещё «подробно­
сти», если кто-то выступает против евреев ! . .  Такова настроен­
ность слова «антисе�1ит» и, естественно, слова «антисе�1итиз�1» то­
же. Этими д�в•умя словами предполагается, что против евреев вы­
ступать нельзя НИ В КОЕМ СЛУЧАЕ ! . .  ЕВРЕИ ВСЕГДА ПРАВЫ 
И ВСЕГДА ПРЕКРАСНЫ ( ну, за исключение�� частных случаев, 
разумеется, которые ничего не доказывают) . 

Вот потаённое ·содержание слова «антисемит», закамуфли­
рованное нарочитой неясностью и двусмысленностью, которые 
спасают это содержание от разоблачения и 01ерти. В самом деле, 
открыто •провозгласить та·кое, т. е .  то, что евреи .всегда правы и 
протин них нельзя выступать ни в коел1 случае, - значит не  

1 19 



тольк·о обнаружить собственную ГJ1упость и еврейский расизм, 
но также дать пищу всевоз�южньш шутникю1 и вызвать законное 
воз�1ущение «л1 естного населения», а вот заключить эту глупость 
и этот расиз�1 под покрон двуо1ысленности и придать этой дву­
смысленности характер нравственного негодования против мер­
завцев, выступающих •против сююй истины и добра" .  Это вполне 
подходящая затея. 

Разумеется, даже то, что я вот обнажаю сейчас тайное со­
держание  слова «антисемит», должно свидетельствовать о моём 
закоренелом антисемитизме. «Зачб1 обнажаешь? . . . Ты же тем са­
�1ым выступаешь против евреев !  . .  » Нс сш1неваюсь, что именно 
так и будет понят·о и истолковано �шогюш �юё рассуждение об 
этом слове («не рассуждать ! . .  » ) ,  но это-то как раз и подтве рдит 
верность моего наблюдения.  

Итак, надо либо отказаться от этого тайного и лукаво  мас­
кируе�юго содержания, отказаться по существу, признав тем 
самым, что и евреи как нация �югут (как все прочие ,  разу•меется) 
быть несправедливы, грешны и враждебны и·ньш народам, чей 
антисемитизы, стало быть, до известной степени опра1вдан в ка­
ч естве защитной реакции протИ'в евреев, - и тогда откроется 
возможность для действительно ч еловечного ос:\1ысления судьбы 
как евреев, так и не-евреев ; лИ'бо надо прочно держаться за идею 
еврейской непогрешююсти и еврейского превосходства, в сячес­
ки вуалировать эту идею и ,  сочетая её с са:-.1ым диким комплек­
с ом ·са·моутверждения, п ревращаться в силу все более непрони­
цаемую для ч еловечности, в силу разрушительную, в истинно 
нос·орожью силу. 

А теперь поясним свои слова о «защитной реакции против 
евреев». Что они значат?  .. Е сли нация, как и семья, есть о рга­
низы (а это несомненно) .  то из этого следует, что ей свойствен­
но, пока она здорова, усваивать инородное, ассимилируя его в 
себе, или извергать то, что н е  поддаётся ассимиляции. Одно дело 
выпить стакан молока, другое дело стакан керосина. Одно дело 
съесть яблоко, другое •проглотить иголку. Евреи в силу своей 
неспособности к ассимиляции оказываются, таким образом, орга­
низмо�1 в чужо\1 организме или, как писал Достоевский (тоже ан­
тисе�1ит, чежду прочю1,  хороший, по �tнению �tногих евреев) ,  
государство�� в государстве. Та зна�1енитая взаююподдерж·ка ев­
реев, которая для них так ха•рактерна и с такой привлек::пельной 
стороны их характеризует, на·правлена объективно проти·в того 

120 



народа, в среде которого они обитают. Дул1а1 ь об эт•ол1 среди 
евреев не принято, что и понятно : пользы от подобных разду­
лшй никакой, а только одни неприятности. Поэтол1у л1Ысли еврей­
ские и епрейские глаза направлены в совершенно противополож­
ную сторону, к картинам сладостнъш и полезньш. Но что будет, 
если тот народ, прот11 в  к01 орого направлена еврейская солидар­
ность, попытается 1 оже, хотя бы подражая евреям, развивать в 
себе взаююподдержку ради, естественно, сююзащиты т. е. опять­
таки объективно против евреев ? . . .  О, вот это будет выглядеть 
в глазах евреев уже не прекрасныл1 качествол1, а прюю-таки л1ер­
зейшим, заслуживающю1 проклятий 1 1  сююго полного искорене­
ния. Двойная бухгалтерия настолько вошnа в обиход еврейского 
л1иросознания, что оно этой бухга.:ггерии даже не  замечает, хотя 
и пользуется ею с удиви� ельньш изнществол1 и большим у доб­
ство�1. 

Но что же получаетсн ? .. Поскольку еврею� не удаётся раэ­
ложить до состояния навоза н11 од11н народ, и ни однол1у народу 
не удается, в свою очередь, ни ассюшлировать енреев, ни вы­
толкнуть их из себя, ни нейтрализовать их разрушительное влин­
ние, то в результате оказывается л1учительнан для обеих ст·орон, 
гдухо урчащан и непрестающая борьба : почвенный организы 
страдает от рези и головокружения, причиняемых ему инород­
ным л1алым организ·люл1, а этот последний ощущает на себе л1ало­
приятное, а иногда и нестерпимое, давление ( «дискриминацию» ) 
большого органию1а, не желающего стать почвой (навозол1 ) для 
беспечального процветания еврейства. Евреи, как правило, не 
склонны оценивать объективно своё положение, но зато чут.ко 
улавливают всякую дискриминацию (�по отношению к ним самим, 
разумеется) и не устают бороться против нее, стараясь парали­
зовать почвенную нацию «ради её же собственного бла.га», ибо 
для них её благо удивительно точно совпадает с их собственныы 
благо:-.1 ( в этол1, по-ш�ди;-.юл1у, проявляется не та сторона евреев, 
которую отождествляют с хитростью, а та, которую трудно не  
отоЖ:дествить с ·пря�ю-таiКи ш1а-денческю1 простодушием ) . По 
лшению евреев, защитная реакция против них характеризуется 
не только невыгодою для них, но ещё и онто.тюгической неправ­
дою, что люжет только усиливать ярость против неё : «Не 01ей 
защищаться ! . .  Это беззаконие ! . .  Это мерзко ! . .  Не смей защи­
щаться ! .. » Но, порицая евреев за недостаток высшего сознанин, 
как удержаться от подобного же порицанин н коренных наро-

121 



дав ? .. Ведь они же фактически говорят нечто подобное : «Вы -
паразиты ! .. Вы разрушаете нас ! .. Убирайтесь к дьяволу ! .. » 

Каждая сторона, как видим, по-своел1у права и неправа 
одновременно, каждая оютрит на ситуацию искшочите,'!ьно со 
своей стороны, забывая или даже не  желая войти в �положение 
своих собратьев. Евреял1 нет ;�,ела до того, чт·о их щупальцы, 
въедающиеся в чужие оргпниз:-1ы (евреи называют это «еврей­
ским в1<ладо:-1» в чужую ку,1ьтуру ), бескровят и душат послед­
ние, а народам почвенньш (которые некоторые еврейские идео­
л·оги любят называть просто-напросто «х� естным населением», 
п риближая тем сю1ьш их, по-видюю;ну, к фауне) нет дела до 
того, что еврею1-то просто некуда деться, они обречены Божьим 
Промыслом на скитальчес!'Во среди других народов и по чужим 
родина·м. Народаы почвенньш нет дел;� до того, что Божий Про­
мысел, от·казавши евреям в и стинной вере и в родимой земле (не  
без  мудрого, несох�ненно, умысла, - чтобы не привнесли евреи 
в Христианство столь укоренившееся в связи с богоизбранностью 
надI11ение ,  которое по сокровенной :югике вещей должно преоб­
разиться .в конце концов в ыу дрое поню1ание и любовь) ,  сделал 
это отчасти и ради самих язычников, которых устами А постола 
Па•вла с раву и пре!дупредил о том, ч1"обы они, бывшие язычники, 
не гордились п еред еврея-ми, не приннвшими Христа, а со6людали 
в сякую правду, что по отношению к евреям должно выражаться 
в �1удром понимании их обстоятельств 11 опять же в неумирающей 
из-за преходящих ожесточений братской любви. Бог отказал ев­
реям, но также и для того, чтобы народы почвенные люгли по­
братски поделиться с енреями тем и другим, дабы таким образом 
упразднились с обеих сторон причины к взаюшому превозноше­
нию и недоброжелательству. «Се, оста,вляется дом ваш пуст», 
- это было с·казано для того, чтобы уже не через евреев вошла 
Правда в мир, а для того, чтобы через i\tи p, т. е .  через иные на­
ро1ды, вошла Правда в евреев. Только на основе общего взаим­
ного смирения во Христе и освобож·дённой смирением и мудро­
стью любви возможно истинно-человеческое ( оно  же и и стинно­
христианское)  разрешение так наз. «еврейс1юго .вопроса». Евреи 
должны признать, такю1 образом, существенную законность ан­
тисемитизма, а почвенные народы, напротив, е1·0 существенную 
незаконность, и вот только на основе такого взаюvюпонимания и 
общего возвышения над преходящими обстоятельствами и прехо­
дящю1и ожесточению1и будут утверждены и высшее человечес-

122 



кое достоинство, и осанна велико�1у Прщ1ыслу Божию, который 
«всех заключил в непос,1ушание, чтобы всех пщ1ило,вать» (Рим. 
1 1 ,32) .  

«0, БЕЗДНА БОГАТСТВА И ПРЕМУДРОСТИ И ВЕДЕНИЯ 
БОЖИЯ ! КАК НЕПОСТИЖИМЫ СУДЬБЫ ЕГО И НЕИССЛЕДИ­
МЫ ПУТИ ЕГО !"» 

Присоединимся же и �1ы, русские и евреи, к этой великой 
осанне, дабы не стать отсечёнными от самой Правды. 

Но, выразив этот общий принцип, я не  решаюсь высказаться 
поподробнее насчёт того, какю1 оно должно быть, это христиан­
ское решение еврейского вопроса. Ясно,  что почвенные народы 
должны будут поделиться своею зе�1лёю ( пю1ятуя о тоы, что 
по-настояще�1у-то вся зб1,;1я Божья ) ,  уступить евреюr необходи­
�1ую для достойного проживания «поч r�у» (не лучшую, думается, 
но и не худшую по сравнению с той, которой владеют ныне ко­
ренные народы ) ,  а евреи, в свою очередь, должны будут локали­
зоваться и жить автоно�1ной национальной жизнью, и�1ея воююж­
ность для все�1ирного еврейского единения, но без в�1ешательства 
в национальную жизнь остальных на родов. 

Итак, локализация еврейства и его культурное единение во 
всемирном �1асштабе, полное развитие сугубо еврейской нацио­
нальной ·культуры без какого-либо вмешательства в чужую 
жизнь, иначе как по взаю1Но�1у любовно�1у согласию. 

Вот в основно�1 и всё, что я могу сказать о своё�1 антис еми­
тизме. 

Что ви дyAtaenie о cuonuзJ11e ? 

Мне кажется, что в сиониз�1е нет большого, нет истин­
аого осмысления еврейской судьбы, хотя есть очень страстная 
попытка её осмыслить. Далеко не случайно то, что в сионшще 
делается у�пор на национальный аспект еврейской проблемы, но 
отнюдь не на религиозный. В сионизме религиозное следует 
(лучше сказать - волочится ) за национальньш, отчего еврей­
ская пробле�1а теряет сразу всю свою небесную природу и ста­
новится 'проблемой исключительно земной и даже отчасти (да 
простят мне завзятые сионисты) грязной. Государство Израиль, 
созданное сионистюш, это далеко не решение еврейской про­
блемы, хотя бы потому, что множество еврее,в из этого государ­
ства бежит, а ещё вели«rайшее :нножество и не помышляет туда 
ехать. Что в этом отношении положение как-то из�1енится в бу-

123 



дущем, надежд очень �1ало. !{ rому же (и это главное) не  может 
быть решена величайшая в �шре еврейская пробле�1а на основе 
бесчел·овечного изгнания арабов и в услов11ях безбожной куль­
туры. Бесчеловечность к араба�� и бесчеловечность сююй ны­
нешней культуры, �1еханически перенесённой с Запада и по-на­
стояще�1у не преображённой в религиозном духе, согласно схо­
дятся друг с друго\1 и свидетельст.вуют равным образом о неуда­
• 1е сионистского решения еврейской проблемы. 

Заканчивая сной отнет о сионию1е, скажу так :  в своём ны­
нешне\1 виде сионию1 не удался и не  удастся, несмотря на ча­
стичные успехи : он слишко�1 секулярен и е\1у не хватает под­
линно-соборного и в селенского благодатного дыхания. Многие 
нынешние сионисты, пораз\1ыслив, это признают. Поэт·ому буду­
щее сиониз\1а ш1е видится в расколе : лучшая часть преобразится 
в Боге и цело\1удренном отношении ко все\1 народам Земли, про­
чие же окостенеют в своём беююзглом упрямстве против других 
народов и самого Бога любви. 

Геннадий ivfиxoйлoвll't, н;т;: ви оп�пос�ипесь r. виезду 
Рвреев из СССР? 

- Выезжают очень разные люди, поэтому и отношение у 
меня к ним разное. Что касается уезжающих ради большей сы­
тости, то об этих и говорить, по-\Юе\1у, не  стоит. Они этого не 
заслуживают. Другое  дело, когда уезжают ненавидящие или пре­
зирающие Россию, - их отъезд я приветствую. Он, думается, 
я вляется благом не столько для России ( енрейская ненависть или 
еврейское презрение ню1 уже не страшны) , сколько для остаю­
щихся здесь евреев, которых они уже не будут отравлять своими 
\шазмами.  Иное, смешанное отношение у меня к тем, которые 
отъезжают в сумбуре. Я надеюсь, что их отъезд из России и 
лучшее знакомство с Израилем и Западоы поможет им освобо­
диться от \1ногих иллюзий и уже издалека полюбить Россию. Я 
приветствовал бы возвращение таких евреев в Россию для под­
линно-созидательной деятельности на благо обоих народов. И 
совсем особое у меня отношение к евреям большой души, если 
не дезориентированны\1, то всячески затирае�1ым в нынешней 
затхлой апюсфере в еврейскш1 вопросе .  Отъезд ТАКИХ евреев 
приветствовать никак невозможно, ибо их ныне ещё не найден­
ное \Iесто в обще\1 русско-еврейскт1 ( и даже больше - интер­
национа.1ьнт1 ) движении за правос.1авное преображение Совет-

124 



ской власти, за создание новой церковной культуры, в ат�юсфере 
которой только 11 ;\\ОЖет бы1 ь осуществлено подлинное воскре­
сение евреев и решена на подлинно человечной основе пробле�1а 
их взаиыоотношений с другю1и народашr. 

- Считаете ли в'ьt евреев-христиан eвpe.я,i.iit? И лю­

гут ли у них оыть осоо'ые, в пределах христианства, 
пути? 

- Евреи-христиане любоnно ж�rутся к иудаизыу и, полу­
чая от него пинки, мечтают по-лрежнему о беспринципном род­
стве с синагогой, утирают плевки и любовно тянутся и�1енно к 
тому, что закрепило разрыв :11ежду еврейски�� народом и Сыном 
БожИИ)!. Скажу откровенно, я не очень высокого �шения о рас ­
пространённо�1 ныне типе еврея-христианина, суыевшего дотя­
нуться до веры в Христа, но ещё далеко не отряхнувшегося от 
иудейских сновидений. Евреи-христиане не понимают того, что 
еврейский народ 1 1  синагога, как бы они ни соединялись n и сто­
рии, это разные вещи ; не пони�1ают того, что иудаизация хри­
стианства неизбежно обессолит это последнее.  И всё-таки, е сли 
подходить к нынешне�1у типу еврея-христианина и сторически, 
учитывая всю сложность прихода евреев к Христу, и рассматри­
вать этот тип не как нечто окончательное, а как переходное к 
будущей православной полноте, то надо сказать, что крещение 
евреев в России это явление гро�1адное и положительное, это 
семя будущего всемирного еврейского возрождения. Нынешняя 
и ндуцированность еврейско-христианского сознания либераль­
ньши, сионастскишr и иу дейскюш идеяии, по существу враждеб­
ньши христианству, должна быть осознана самими евреями-хри­
стианаыи, и только после того станет воз�южньш для них дейст­
вительное пробуждение и осознание своего положения в мире. 
Особые же пути для евреев в пределах христианства заключа­
ются не в беспринципных и напрасных ( иудеи никогда не д0<пу­
стят этого) попытках соединения с сина,гогой (пока е сть синаго­
га - есть непрюшрю1ый конфликт между евреюrи и о стальным 
'i\>!Иром, да и внутри самих евреев тоже ) ,  а в самой уникальности 
и сторической судьбы и их нынешнего положения во всём �шре. 
Придумывать для себя и скусственные особенности �южно лишь 
от небольшого ул1а. Избавиться от своей уникальности еврею� 
всё равно не удастся, но вот избавиться от иудейской узости 
сознания :.южно и должно. Это избанление, по слову Апостола, 

125 



явится новым богатство�� .\!Иру, - примирениб1 и ошряющим 
вразумление.\! всех во славу Христа Спасителя. 

C•tzиnaeme ли ви еврейс1;;ий 'Н4род оогоизораииим? 
Если рассматривать богоиэбранность фор;-.1алъно, как не­

кое ни  к чему не обязывающее, но всё же очень приятное зва­
ние, то почему бы евреям не продолжать называться богоизбран­
ным народо.\1 ? . .  Я ЛИ'ЧНО ничего против этого не имею. Если же 
богоизбранность понимать по существу, т. е .  как определённую 
положительную миссию в истории, то укажите :.ше, на что могут 
сослаться евреи-христиане, чтобы доказать богоизбранность ев­
рейского народа пocJie отвержения ю1 Христа ? . .  Я с удовоJiьст­
вием соглашусь с тобьш, даже саыьш паршивеньким, - Jiишь 
бы только пойти настречу своим братья;ч по вере. Мне, однако, 
предстанляется, что богоизбранность евреев не была отменена 
Господом, но опустела изнутри вс;1едствие  отвержения илш Хри­
ста. !{ сему добавлю, что само понятие богоизбранности в хри­
стианский период истории неизбежно должно стать другил1, 
осложниться привлечение.\1 к Христу .\1ногих народов. Так что 
претендовать на какую-то и с-ключительную богоизбранность в 
древне-иудейскол1 духе едва т1 воююжно любо:.1у народу, что 
не  отменнет, естеС1 венно, специфики каждого национального ;ш­
ца в е1·0 спужении Божией Правде. 

Кт;; ви расче'nuваете перспе,1;;тиви евреев в СССР? 
По существу я ведь уже сказал об это�1 выше. Лучшая 

часть еврейства, по.\1ыкавшись в тупиках либерализма, иудейст­
ва и сиониз.\1а ,  я ду.\1аю, прю1кнёт, не теряя своего еврейского 
лица, к тол1у, что представляется ныне са.\1ьш невероятным : к 
участию в русском движении :за теократическое преображение, 
а остальные будут продолжать .\1етаться по тупикю1 или, .\1удро 
ноо1еиваясь, брать от жизни всё, что только возможно. Ну, а 
когда теакратическое щ.шжение от утопических надежд дойдёт 
до практики 11 начнёт обрастап, плотью реальности, тогда, я ду­
л1аю, нсяю1я душ<1 проявит себя уже по-настоящел1у, т. е. примет 
от чистого сердца новое слово Правды Божией и:ш бросится от 
неё прочь спасаться в иные страны. 

126 



·::::::::::::::::::::·:·'::·:�·:·:·:·::·:·:·::·:·:·:·:·:·:·::·:·:��������������·:��·:�·:·:·:�·:·:·:·:·:��·:·:�·:·:·:·:·:·:·:·:�·:�·:·:�·:·:·:·:���·:���==:::::::::::::::::::::::::::::· 
: 1 J...""" ....... """."""."" ........... "!�.���.?.��:::." .. " " " "  .. " . "  .. " ... " . . . . . . . . . .  ".".J 
�::::::::::::::::::::::::.·.·.·:.·:.·::::::::::::::::::::::::::::::::::::::::.·::::::.·:.·.-.����-.-:.����-:.�����:�-:.:��:�:::::::::::::::::::-:::: 

Семен Людвигович  Ф РА Н К  
(К столетию со дня рождения) 

С. Л.  Франк 

1 8 7 7 - 1 950 

- ·  -- ---------------
127 



Никита СТРУВЕ 

К ЮБИЛЕЮ СЕМЕНА ФРАНКА* 

Семен Людвигович Франк принад;1ежаJ1 к той небольшой 
группе русской интелJiигенции, которая проделаJiа беспрецедент­
ный �путь от марк·сизма к идеализму и дальше - к христианству. 
Точнее, их было четверо : Струве, Булга,ков, Бердяев и самый 
�тадший - Се�1ён Ф ранк, четверо, коим суждено было озна�1е­
но·вать и определить свою эпоху. И все четверо были ·связаны 
о·бщностью исканий, борьбы, судьбы при необычайной разности 
в призвании, в темпераменте. Все чет.ве ра участвовали в истори­
ческих сборниках - «Проблемы идеализма», «Вехи», «Из глуби­
ны» - в сборниках, увы, н еуслышанных, ставших вразрез с исто­
рической действительностью, но живых и актуальных и по сей день. 

Все четверо •о•казались волей, а скорей неволей, выброшены 
в эмиграцию, ·г:де участвовали в таких организациях духовного 
возрождения, как Берлинская философская Академия, Русское 
Студенческое Христианское Движение, Богословский Институт, 
журнал «Путь», издательство Имка-Пресс. Все четверо дожили 
до 7 4 лет, и в смерти, в последний раз, сказались одновре�1енно 
их общность и предельная индивидуальность, несхожесть. 

«С�1ерть художника, - писал Осип Мандельштам, - не сле­
дует выключать из цепи его творческих достижений, а расо1ат­
ривать ее как последнее заключительное звено, ·как ·высший акт 
его творчества» .  

То,  что Мандельштам относил к художнику, прю1енимо ко 
всякому творческому человеку, и уж конечно, к философу. 

Отец Сергий Булгаков был сражен апоплексическим ударо�1 
в День Св. Духа, который бы.'1 дне�� его рукоположения в свя­
щенники, и уже не приходил в сознание. 

Петр Струве и Ннколай Бердяев у�1е рли молниеносно : 
Струве после трудового дня, Бердяев - прямо за рабочим сто­
ло�1. Се)1ену Франку было дано длительное умирание от рака 
легких, в сознании, в созерцании, наедине с тайной, и в это�1 
·последнем созерцании е�1у открылось то, что так упорно он 
искал ·всю жизнь и что так поневоле неадекватно выразил в 
своем творчестве. Тот синтез, который не дано осуществить че-

"' С1юво, переданное ло рад:ио Свобода, 29 я•нваря 1977 г .  

128 



ловеку в cиJiy ограниченност11 зе�шой жизни, открылся Франку 
перед сю1ьш переходо�1 в 1 1ной �1ир, уже за предеJ1ал111 языка, 
за пределами передавае�юсти. 

Франк происходил из интеллигентной еврейской семьи, н 
первьш его воспитателем был его дед, основатель еврейской об­
щины в Москве. Он учил его древнееврейскому языку, библей­
ской религии,  водил в синагогу ; у•шрая, завещал 1 4-летнему вну­
ку  придерживаться веры отцов. 

В буквальном смысле Франк эти заветы не и сполнил, но 
впоследствии свое христианство всегда соз'Навал как естествен­
ное развитие религиозной жиз,ни своего детства. 

Но к христианству Франк пришел •1ного позже, после слож­
ных и упорных у•1ственных и духовных исканий. !{ 1 6  годам, 
как часто бывает, вера ,в личного Бога в нем замерла, и как мно­
гие его сверстники, Франк увлекся, нз короткое, правда, время, 
�1арксиз�10111, его наукообразной формой, его объективизмом, стре�1-
лением подчинить �юрально-политический идеал неким имманентно­
объективньш, как бы космическим, началал1 общественного бытия. 

Отдав дань революционноыу движению, Франк стал серьез­
но заниматься политической эко,нтшей и пришел 'к выводу о 
шаткости и несостоятельности эконоошческой теории Маркса. 
Дальнейшими толчкаш� в становлении Ф ранка были Спиноза и 
Ницше. Спиноза открыл е�1у интеллектуальную любовь к Богу, 
мистическое чувство божественного всеединства бытия, которое 
Франк не переставал разрабатывать до конца жизни. Но то, 
что у Спинозы было скорей интеллектуалнной категорией, Франк 
заполнил живым метафизическт,1 опытом. В 1 90 1  го\ду случай­
ное чтение книги Ницше «Так говорил Заратустра» потрясло 
его анюсферой духовной жизни, духовного борения. С этого 
момента, внезапно, он почувствовал реальность духа, реальность 
глубины в собственной душе. Так без каких-либо особых реше­
ний, Франк стал идеалистш1, идеалисто111-л1етафизиком, носите­
лем некоего духовного ·опыта, открывающего доступ к незрююй 
внутренней реальности бытия. 

И вот, раскрытию этой незримой внутренней реальности бы­
тия и был посвящен философский труд (я сказа.а бы - фило­
софский подвиг) Франка, который протекал, созревал под воз­
действие�� Владюшра Соловьева и всей платонической традиции 
- от Плотина до средневекового нел1ецкого �1ысJштеля Николая 
Кузанскоrо. 

129 



В кратком юбилейно·м слове трудно передать основные идеи 
философии Ф ранка, не  упрощая их. В основном эти идеи затра­
гивают две философские  области - гносеологию и антропологию. 

В познании Фра•нк различает три ступени, соответствующие 
тре"1 слоя:.1 бытия. Опытное знание, т. е .  чувственное восприятие, 
вводит нас лишь в поверхность ·бытия. Знание рациональное от­
крывает нам идеальную, но отвлеченную сферу. И то и другое 
дает нам дробное, ущербное понятие реальности. А на глубине 
бытие - по Франку - есть единство, и как единство оно непости­
жимо и доступно HalvI в некоем таинственном живом знании, в 
интуитивно·лr вхождении в закрытую ка·к для чувственного, так 
и для и нтеллектуального знания основу реальности. Иначе гово­
ря, бытие, по Франку, коренитсн в а·бсолюте, но этот абсолют 
не закрыт человеку, а самооткрывается. Для Фра•нка реальность 
- трансрациональна, она не является объекром познания, она 
- некий «голос», «ЗОВ», «О•бращение»;  реальность - не «оно», 
а «ТЫ», обращенное к ч еловеку. Иначе говоря, Бог присутствует 
в реальности, и •в· ней, вместе с ней открывается человеку. 

Да и человек, как часть этой реальности, только тем и чело­
вечен, говорит Франк, что в не:<>r при•сутствует Богочеловеческое. 
Поэто:-.1у сюrопо-знание и Богопознание  для Франка почти одно 
и то же. 

\{ак всякая теория всеединства, как всякий последователь­
ный монизм, т. е. учение, в котором Бог и •мир, Творец и твар­
ное н едостаточно раз·граничены, философская система Франка 
натолкнулась на неразрешимую проблему зла. Откуда произошло 
зло, раз корень реальности божествен, а реальность является 
абсолютом? И в последней своей книге «Реальность и ч еловек» 
Франку пришлось как-то отделить общую реальность от Бога, 
поскольку в этой общей реальности содержится потенциальность 
зла. 

Другая трудность, на которую натолкнулся Франк, каса­
лась перехода от умозрения к откровению, от философии 
к религии .  В своих социальных и этических взглядах, в сво­
ей личной жизни и практике, Франк придерживался христиан­
ского реализ·ма, и с это·й точки зрения неоднократно и убеди­
тельно критиковал революционный утопизм, .начиная со статьи в 
«Вехах» и вплоть до поздней ·своей книги «Свет во ты1е». Франк, 
согласно евангельско�1у учению, признавал благость и ценность 
мира, но и падшесть его, учитывал, что падшесть ;\!Ира под­
дается лишь ограниченниму совершенствованию. 

130 



«J'v\oe творчество, - писал Франк в 1946 году своему другу, 
психиатру Бинсвангеру, - движется теперь в двух преимущеспзен­
но довольно рез1ю разграниченных на·правлениях:  философско­
систе�1атическом, чисто созер1tательном с одной стороны, и экзи­
стенциально-,религиозно�1 - с другой, хотя я сам расо1 атриваю 
это как некий духовный соблазн - перед ыою1 у:-.юм носится 
образ последнего синтеза, написать который у �1еня вероятно 
не ·будет ни вре:\1ени, ни сил». 

И действительно, синтез этот не был написан. Вероятно в 
силу несовершенства э:vширической жизни и не мог быть напи­
сан. Только перед са·:-.юй смертью, •в •i\шстическом переживании 
приобщения через страдания к са·�юй ·сущности Христа, Франк 
познал блаженство «утоленного разр1ения». И Франк сказал те  
слова, которые лучше всего свидетельствуют о глубине и величии 
его личности и творчества : «)l(иву живым источником, все выра­
женное уже не то». А вместе с тем, все выраженное Ф ранком -
его гносеологическая и метафизическая система, этюды по со­
циальной фило•софии, прекрасные статьи о духе Пушкина - едва 
ли не са·мое совершенное, что дала русская �1ысль ХХ века. 

Мистическую глубину своего со-зерцания Ф ранк как никто 
другой сочетал с рассудочной трезвостью и логической ясностью. 
В своих теоретических книгах Франк часто труден, но  никогда 
не запутан. А в книгах, написанных для более широ�юго чита­
теля, его изложение достигает удивительной плавности и гар­
:-.юнии. Как его старший совре�1енник Бергсон, Франк был не 
только законченным философо�1, но и природным писателем­
стилисто�1. 

131 



Николай ЛОССКИй 

ОЧЕРК ФИЛОСОФИИ С. Л. ФРАНКА *) 
Выработать систему философского миропонимания, в особен­

ности религиозно окрашенную, н ельзя без теории знания. Ори­
гинальное русское философствование со времени славянофилов 
в сегда было склонно к учению, что познающий субъект непосред­
ственно воспринимает предметы внешнего мира. Эту теорию не­
посредственного восприятия подробно разработал· Н. Лосский и 
назвал е е  термином «интуити визм». Первый свой труд, посвящен­
ный теории знания, «Обоснование  интуитивиз·ма», напечатанный 
первоначально в журнале «Вопросы философии и психологии» в 
1 904- 1 905 г.г., Лосский назвал п р о п е д е в т и ч е с к о ю 
теорией знания. Свое учение он развил только на основе ана­
л иза сознания и потому признавал, что необходимо дополнить его 
метафизической теорией органиtrеского единства ;vшра, которая 
объяснила бы возможность интуиции, т. е. н епосредственного вос­
приятия внешнего мира. Такая метафизика была бы о сновою «онто­
логической теории знания». Это учение Лосский выработал в 
труде «Мир как органическое целое», напечатанном первона­
чально в журнале «Во·просы философии и психологии» в 1 9 1 5  г. 
В то же  время Франк писал свою книгу «Предмет знания». В 
письме к Лосскому Франк говорил, что в «Обосновани и  интуи­
тивиЗ.\Iа» интуиция служит и сходньш пункто;v1, как факт, условия 
возможности которого остаются необъясненными;  в своем труде 
он задается в.елью открыть онтологические условия возможности 
и нтуиции как непосредственного познавания бытия, независимого 
от наших познавательных актов. 

Возможность интуиции как знания о бытии, независимого от 
сознания, Франк объясняет тем, что бытие индивидуума укорене­
но в А бсолютном, как Всеединство, вследствие чего всякий пред­
мет до всякого знания о нем близок к ню1 совершенно непосред­
ственно, так как мы с ним «слиты не через посредство сознания, 
а в само;v1 нашем -бытии».  Всякое логическое отвлеченное знание 
возможно не иначе, как на фоне интуиции этого Всеединства. 
В самом деле, логически определенный объект есть объект, под­
чиненный законам тожества, противоречия и и сключенного тре-

* Глава из не на�печатаНlной .по-русею� "Истории русской ф�илософи-и" . 

132 



тьего, есть А, противос rоящее всему «иному», т. е .  не -А.  Таким 
образол1, определенность А :11ыслю1а только как член комплекса 
(А  + не-А ) .  Это отношение членов колшлекса может быть обо­
сновано не иначе как цельш, возuы1ш1ющю1ся над определен­
ностями А и не -А,  следовательно, представляющим собою ме­
талоl'ическое единство, т.  е .  единство, не  подчиненное закону 
противоречия; это - область «совпадения нротивоrюложностей» 
(coincidentia oppositorum) ;  или, вернее, в ней ·в о в с е н е т 
п р о т и в о п о л о ж н о с т е й, так что «закон п ротиворечия не  
нарушается здесь, а просто не применю� сюда». Выделить всякую 
определенность :110жно не иначе, как из этого ед11нства ;  следова­
тельно, логическое знание «воююжно только на почве иного, 
металогического знания», на ·почве «интуиции целостного бытия. 
Эта целостность есть абсолютное единство или Всеединство ; оно 
не  соотносительно с ыножество:11, но содержит множество внутри 
себя ; ·поэтому оно есть единство единства и множества. 

Логическое знание, иыея дело с элел1ента:11и, выделенными из 
целого, всегда имеет о т в л е ч е н н ы й характер и относится 
к низшему слою бытия, прерывистому и лишенному жизни ;  оно 
дано в созерцательной интуиции. Все живое бытие ,  разверты­
вающееся во вре:11ени в форме сплошного творческого становле­
ния, относится к области м е т а л о г и ч е с к о г о ;  для по­
стижения его требуется не созерцатеJiьная интуиция, не  знание­
л1ысль, а живое знание, знание-жизнь, достижиыое в те люменты, 
когда наше я «не только созерцает объект, т. е. юrеет его вне­
временно, но и живет им». 

Философские основы психологии Франк развил в своей книге 
«душа человека». Он и сследует в ней стихию д у ш е в н о с т и ,  
как бытия, п роникнутого субъективностью, изучает изменения, 
происходящие в нем, когда оно становится осознанны:11, как объ­
ект, разграничивает сферу д у х о в н о т о и д у ш е в н о г о 
и, прослеживая сплетения душевной жизни ч еловека со всем ми­
ром, с одной стороны, через посредство познавательной деятель­
ности, а с другой стороны, посредством сверхиндивидуальных ин­
тересов, показывает, что душа человека есть л1 и к р о к о с м.  

Учения, изложенные в книгах «Предмет знания» и «душа 
человека», углублены и дополнены в книге «Непостижимое». J{ 
области постижимого относится все ра1щональнос, т. е. подчинен­
ное законам тожества, противоречия и и сключенного третьего, 
все то, 13 чем можно найти тожественные, повторяющиеся эле­
менты, относящиеся поэто:11у к области знакомого нам и вырази-

133 



мого в понятиях. Эта область >шра предстоит пред нами как 
«предметное бытие» ; знание о ней в понятиях есть о т  в л е ч е н­
н о е знание,  рассудочное. Прею1етное знание не исчерпывает 
состава )!Ира : )!Истический опыт открывает нам более глубокую 
о бласть мира, нечто не вырази�юе в понятиях, «непостижимое», 
о котором возможно знание лишь в форме «ведающего неведения» 
( docta ignorantia) ,  как выражается Николай Кузанский. Эту об­
ласть Ф ранк прослеживает «в трех слоях бытия» : 1 )  в предметном 
бытии ; 2) в наше)! собственно)! бытии, как внутренней жизни 
душевной и духовной, и 3) «в тт1 слое реальности, который в 
качестве первоосновы и всеединства как-то объединяет и обосно­
вывает оба эти различные и разнородные мира». 

В предметном бытии каждое познавание не и счерпывает его : 
uсегда ю1еется бесконечный остаток еше непознанного, неисчер­
паемый для нас в следствие  ограниченности наших сил. Такой 
ос1аток ес-1 ь  непостижилюе  д .тт я нас. Не оно интересует Ф ран­
ка : он занят ис следованием того, что непостижимо п о с у -
щ е с т п у. Идеал постижения есть прещ1ет как «су�1ма или 
система (хотя бы и бесконечная) определенностей» ; такое бытие, 
состоящее из однозначно определенных содержаний, мы назы­
ваем «действительностью».  Содержания бытия, выраженные в по­
нятиях, не  су·1 ь саыо быти е :  они ·коренятся в том, что их содер­
жит и дает, в че)1-то таком, что �южно обозначить словами «пол­
н ота», «первичное внутреннее единство», «конкретность», «жиз­
ненность» и что, будучи неразложю1ьш на определенные содержа­
ния, е сть нечто трансрациональное, непостижимое по существу. 
В «Предмете знания» было уже доказано, что определенность 
содержаний, подчиненных логическим законам, предполагает бо­
лее основное бытие - м е т а л о г и ч е с к о е .  Точно так же 
и о б о с н о в а н н о с т ь рационального знания, т. е .  усмот­
рение с в я з е й между частями его,  е сть итог анализа «целост­
ного сплошного единства». Таким образо�1, у нас не одно, а как 
бы два знания : отвлеченное знание в суждениях и понятиях ( вто­
ричное знание) и «непосредственная интуиция предмета в его 
л1еталогической цельности и сплошности» ('первичное знание) .  
М ежду этими знаниями нет отношения логического тожества, 
«�1ежду ними е сть лишь )tеталогическое сходство» : «конкретный 
образ бьп ия перекладывается нами на язык понятий» вроде того, 
как можно получить «в чертеже на плоскости схему материаль­
ного трех)1ерного тела». Определенное есть д е ф и н и т н о е, 
а конкретная металогическая реальность т р а н с д е ф и н и т н а ;  

134 



она - неповторимо единственна, т. е. индивидуальна ;  будучи 
больше всякой данной, т. е .  определенной в еличины, она т р а н с ­
ф и н и т н а .  Во всяком отрезке и вснкой точке бытия в основе 
есть «неопределимая бездна трансфинитного». Особенно легко по­
казать это в отношении к с т а н о в л е н и ю. Знание н поня­
тиях имеет в виду «вневременные содержания», «тожественные», 
<<nокоющиеся». Между тем в становлении есть динамичность и 
изменение, напр., при движении в каждой точке пространства н е  
есть ни бытие, ни небытие движущегося тела. Бытие,  содержа­
щее в себе момент становления, есть п о т е н u и а л ь н о с т ь, 
сущая м о ч ь. Все новое возникает в нем не из определенно·го 
основания, которое, как ду��ают детер�IИнисты, необходимо пред­
определяет будущее, не  из А,  но из АХ, т. е. из трансфинитного 
существа реальности, поскольку она частично определена нали­
чием А. Поэтому в потенциальност11 всегда есть �юмент неопре­
,r1,еленности и н епредопределенности, т. е. свободы. В бытии име­
ется «единство рациональности и иррациональности, т. е. нео'6-
ходимости и свободы». Односторонность рационального познания 
реальности приходится ·преодолевать д и а л е к т и ч н о с т ь ю 
м ы ш л е н и я .  

Предметное бытие, т. е. действительность, есть сочетание  
идеального вневременного бытия с временным, выра-зимое посред­
ством учений идеал-реализма; но связь этих двух сторон предмет­
ного бытия предполагает более глубокое начало, о котором толь­
ко что шла речь, - всеобъемлющее всеединство �<ак н епредметное 
б е з у с л о в н о е б ы т и е. Всякая определенность зарож­
дается из этого «темного ��атеринского лона», н епостижимого по 
существу. «По сравнению со всяки�� содержательным 'что', оно 
есть ничто», Х, тайна. Все пронизывая как всеобъемлющее все­
единство, оно представляет собою «антиномистическое совпадение  
противоположностей» не в различном отношении, а безусловно, 
потому что «дело идет здесь о безусловно�� и неразделюю про­
стом 6ытии». Отсюда становится понятньш правомерный смысл 
скептицизма в отношении ко всем суждениям и теориям. 

Безусловное бытие, как всеобъемшощее Всеединство, не мо­
жет быть созерцаемым, так как «созерцаемое предполагает вне 
себя само созерuание и созерцающего». Потенuия «мышления», 
«Знания» и.:111 «сознания» есть �юмент б езусловного бытия не  в 
форме «данности», а в виде «данности самому себе»,  в виде 
«обладания» ; «безусловное бытие есть тем самьш 'бытие для 
себя' ». Так решается пробле�1а трансцендентности : с каждым «я 

135 



ес;иь» и:11еется «всеобъе�1лющее бытие» «с нюш, при нас и дJIЯ 
нас», и сознаем мы его «через его собственное самооткровение в 
нас». Ф ранк обозначает это всеобъемлющее бытие с его призна­
ком абсолютности c.1ouo:11 реальность. Как единство бытия и исти­
ны, она е сть «сама непосредственность», которая «лишь в немом, 
н есказанном переживании сама :чолча высказывает себя». Она 
есть первичное 1 1  несказанное единство «есмь-есть», брахман и 
атман индусской мысли, конкретная полнота без распада на внеш­
ний и внутренний мир;  она есть ж и з н ь в о о б щ е. 

Высказав много знаний о непостижююм, Франк с га вит воп­
рос, как это возлюжно, что �1истики, признавая Бога непостижи­
�1ым, в то же нре�1я дают �1ного сведений о Нем. Отвечает он на 
этот вопрос так. Рациональное знание достигается путе:11 разли­
чения, средст·вом которого служит отрицание. Непостижимое на­
ходится по ту сторону отри�tания : оно есть область потенциро­
ванного отрицания, т. е. область отрицания самого отрицания или 
преодоления отрицания ; е:11у присуща категориа.:�ьная форма «не­
инаковости», как говорит Николай Кузанский. О непостижимом 
нельзя сказать, что оно есть «либо одно, .:�ибо другое» ; как все­
объелшющая полнота, оно есть «и то, и другое», начало терпи­
мости, духовной широты. Однако и это не точно : хотя всеединство 
е сть единство единства и многообразия, «глубинный слой, буду­
чи первичньш единством, должен быть чем-то безусловно про­
стьш, внутренне единьш»;  следовательно, оно есть «ни то, ни 
другое», бытие безусловно отрешенное, - не всеобъемлющая 
полнота, а скорее «ничто», «тихая пустыня», Abgeschiedenheit 
Мейстера Экгарта».  Если бы ;11ы остановились на получающемся 
отсюда «чистом незнании» и «ничто», это было бы не ·преодоле­
ниел1 отрицания, а утверждением абсолютного отрицания, «все­
разрушающего чудища» ; оказывается, что и в потенцированной 
фор:11е отрицание не годится для постижения сверхлогического, 
трансрационального. Чтобы постигнуть его, обратиыся к смыслу 
отрицания отрюtания : его цель - 1 олько устранить разрушающее 
дейспше обычного отрицания, но сохранить положительный его 
смысл - «связь различного», дифференцированного бытия - и та­
кю1 образом возвыситься до универсального «да», до «всеобъеы­
тощего приятия бытия, которое объемлет и отрицательное  отно­
шение и само отрицае:1юе», уо1атривае1 «относительность всяко­
го прт ивоборства, всякой дисгар:1юнии в бытии» ; борьба и про­
тиводействие «никогда не �югут исчезнуть без остатка и сме­
ниться сглаженной, слитной, окончательно примиренной позитин-

136 



ностью». Д.т�я восхождения к это�1у трансрационаJ1ьному началу, 
обусловливающему .всякую рациональность, надо обратиться к 
трансцендентально.�1у �1ышлению, открывающему общие условия 
предметности и фор�1аJ1ьной nоп1ю1 .  Знание в это:-.1 �1ышлении е сть н е  
суждение, а чистое «созерцание ч ерез переживание», са�юоткрове­
ние трансрациональной реальности. Всякое суждение и определение 
здесь невозможны ; поэтому это знание есть «умудренное неведе­
ние». Это «живое знание», знание-жизнь» может быть выражено и IJ 
суждениях путем как ·бы «транспонирования непосредственно от­
крывающейся реальности ·в иное тональное измерение». Дости­
гается это путем «единства утвердите·льноrо и отрицательного 
суждения» в антиномистичесном познании, которое «есть логи­
ческая фор�1а уыудренного, ведающего неведения». Антино�ш­
стическое познание не есть сочетание двух противоречащих друг 
другу суждений и не есть бессильное «шатание» ыежду ни�rи, а 
свободное витание «между и.1и над этюш двумя логически несвя­
занньши и несвязуемьши суждениями». Мы должны, выражая та­
кую пару суждений, смиренно отказаться от логического синтеза : 
высшая правда «сама - �юлча - говорит о себе». Высшее, 
чего �южно достигнуть в антинт111ст11ческо�1 познании, есть анти­
номистичесний моно:дуализм: «одно не  есть другое, а вместе с тем 
и есть это другое». Таким образом, реальность всегда троична, 
триедична ; но третья, IЗысшая ступень, синтез, «безусловно транс­
рационаJiьна, не  выразима ни в какт1 суждении и понятии, а есть 
как бы само воплощение непостижимо·ГО». 

Непостижимое оказалось непосредственным самобытием, ре­
альностью, которая открывается сама себе и нам, поскольку мы 
со.участвуем в нем. Мы, люди, знаем такое бытие, как душевное, 
и живе�1 в двух л1ирах - «публичнол1» предметно�� и «интим1ю�I>-' 
внутренне��. Это внутреннее бытие есть подлинная реальность, 
но ю1есте с те�1 оно в некотором 01ысле переживается как «субъ­
ективное» в смысле как бы чего-то «мнимого», вроде сновидений. 
Речь идет здесь о субъекте как переживающем я, а не  о субъ­
екте познания, который, по �1нению Франка, нс совпадает с ре­
альным я, потому что познавательная интенция есть «нечто наи­
более безличное в лично:-.1 бытию> ,  «Jioгoc», познающий свет, и 
наше знание есть дар, обретаемый путем «приобщения личности 
к свету, суще�1у вне ее». 

Внутреннее бытие есть единство переживания и пережина­
е�юго, не только сознательное, но  и подсознательное ;  оно есть 
жизнь как для-себя-бытие в форме «есмь». Идет ли здесь речь, 

137 



спрашивает Франк, о то:v1 же сюю�1 непостижимо:v1, которое от­
крылось на:v1 п реальности, в ее  всеединстве, и отвечает, что 
трансдефинитное существо непостижимого «никогда не есть то 
же са�ю е», «тожественное себе» : оно «каждое :v1гно.вение и в 
каждо:v1 своел1 конкретнО•\1 проявлении есть нечто безусловно 
новое, единственное, непопторююе». Форма «есмь» есть одна из 
различных �юдальностей бьп ия, она есть один из случаев а 11ти­
но.\1истического. \Юнодуализ\�а : человек «и есть и не есть абсо­
юотная реальность», «Rce во �1не - и я во всем», самость как 
самоутверждение есть противоположность всему остальному, но 
в своей глубине и «единство с а·бсоюотным», однако не всеедин­
ство вообще, а «одно из всеединств», безграничное п ограниченной 
фор�1е, одно среди \1ногого, но единственное, неповторимое, \Ю­
нада. Единое .всеобъе\mющее «сознание», «самость» порождает 
из себя «множество взаимосвязанных и взаимноограничивающих 
друг друга частных сююстей. Это непосредственное сююбытие 
есть «сущая потенциальность или �ючь», как и найденная в осно­
ве прею1етного бытия ;  са·мо по себе это начало есть «безоснов­
ность», Ungпшd, «хаос» Тютчева, слепая свобода, ведущая ·к 
рабству, в отличие от высшей свободы, которая есть са;\IООпреле­
ление через са:чопреодоление. Без этого самоопределения непо­
средственное самобытие не есть полновесная реальность; это е сть 
только «стре\mение к бытию», «субъективность», подобная сну, 
нуждающаяся в пополнении, в трансцендировании за переделы 
себя, чтобы, потеряв душу, сохранить ее. Самая общая фор:v1а 
этого т рансцендирования, ·познавательная, есть толы<о идеальный 
выход за пределы себя. Кроме него, необходимо еще реальное 
трансцендирован11е - к сродному, во-первых, во вне - п «ТЫ» и, 
во-вторых, внутрь - к «духу». 

Непосредственное са�юбытие, учит Франк, имеет характер 
«я» не иначе, как в связи с отношением к «ты», которое реально 
вторгается в нас, например, при встрече двух глаз,переживаниях 
вражды, любви и т. п. Такое реальное взаююпроникновение «я» 
и «ты» при сохранении их противоположности есть опять один 
из случаев антиномистического �юнодуализма. В СЛJ'Чае любви 
«два становится одниы», и это воз�южно потому, что « в  последней 
своей глубине», во всеединстне они суть «одно». Единство «я-ты» 
есть «мы», «своеобразный \Юмент реальности», лежащий н осно­
ве общества н более глубокий, че\1 «я». Христианство ю1еет в 
виду эту реапьность, приню1ая учение Апостола Павла о Церкви 
как живом те,1е, члены которого суть отдельные люди, а глава 

138 



Иисус Христос. Каждое «Я» укоренено во всеединс1 в е  «бытия-для­
себя», которое есть «uарство духов или конкретных носителей 
непосредственного самобытия. 

Душа освобождается от сюювоJ1ьной беспочвенной «субъ­
ективности» путем трансцендиро.вания внутрь, в глубину вплоть 
до духа, который есть «объективное бытие» не в 01ысле пред­
"'етности, а в смысле актуальной реальности, завершенной, по· 
коющейся, юrеющей ценность в себе самой и придающей потому 
осмысленность также и нашей душевной жизни. Личность И;\Iенно 
и есть «сююсть, ка1< она стоит перед лицом высших, духовных, 
объективно значюrых сил и юrесте с тем проникнута юrи и их 
представляет» ; она есть «образ Божий», начало сверхъестествен­
ного бытин, обнаруживающеесн в непосредственном самобытии. 
Она способна к истинной свободе, которая есть «бытие-у- са"юго­
себя». Ей присуща инднвидуальность как едннственность и не­
зю1енююсть. 

Несмотря на резкое разпичие пред�1етного бытия и непосред­
ственного сююбытин, они принадлежат к составу единого мира 
и потому должно существовать объемлющее их единство, общий 
первоисточник их. На�1ек на преодоление противоположности внеш­
него и внутреннего л1ира мы ю1еем в воспринтии красоты как 
гармонии, внутренней 'Законченности, иыеющей абсолютную цен­
ность. Найти первооснову этого всепри�rиряюшего единства мож­
но «через углубление в �шр внутренней жизни». Дойдя до этой 
первоосновы всего, "1ы выходи�� за пределы бытия, как это указа­
ли Платон и Плотин;  это начало представлнет собою единство 
ценности и реальности, единство реального и нл:еально.го осно­
ванин, более могущественное, более глубокое и значительное ,  
че"r все фактическое бытие ;  в не�1 единство бытия и права, правды­
и стины и правды-справедливости. Как единство противополож­
ностей, это сверхбытийственное начаJrо непостижимо по су­
ществу. Эту первореальность лучше всего называть с.ТJовоы «Свя­
тыня» или «Божество» в отличие от слова «Бог», которым следует 
обозначать определенную фор�1у «откровения» Святыни. Наша 
�1ысль "южет только «как бы кружиться около» этого непости­
жи;-.юго начала, пытаясь определить смысл, в каком оно «есть», 
rn л:а·1 ь отчет в сущностном отношении его ко всему остальному и 
о формах обнаружения его в на с и предметном мире. В обычно�� 
оrысле слово «есть» применимо только к «единично суще"1у». 
Что же касается Божества, оно «не е сть», а «божествует» - «свя­
тип и «творит само бытие». Достоверность Божест.ва самоочевид-

139 



на 11 потщ1у не �южет быть доказьшае:11а ни дедуктивно, ни ин­
дуктивно. То,1ько онтологическое доказательство стоит на вер­
ном пути, если понять его как утверждение, что идея и :11ыслимое 
в идее Божества нераздельны. Адекватное выражение этого дока ­
зательства «фор:11улировано не  Анселыю:11, а, например, Бонавен­
турой, Николае�� Кузанским и Малнбраншем». Николай Кузан­
ский показывает, что «отрицание бытия какого-либо отдельного 
прещ1ета предпо.r�агает сюю бытие, из которого, путел1 этого 
отрицания, исключается данный пре;щет; следовательно, к са�ю­
�1у бытию, как таковщ1у, отрицание не при�1енимо». Бог есть 
«сущая возможность или мочь всего сущего и не сущего, поэтому 
противоречиво мыслить, что Он �южет не быть» . 

Божество «не :1южет быть отделено от всей остальной реаль­
ности, в порождении и обосновании которых и�1енно и состоит 
его существо» ; полагая остальную реальность «Вне себя», Боже­
ство все же ю1есте с те�r имеет ее  «в себе и через себя». Боже­
ство есть «с-нами-Бог» (Эмману-эль) , нераздельное и неслиян­
ное двуединство «Бог-и-я». «Бог со �!НОЙ» есть «перво-ты», транс­
цендентальное условие формы «ты», создающее отношение люб­
ви , которая всегда религиозна :  любовь к Богу есть первооснова 
.r�юбви  к ближне�1у. Следствие:\! :1юего двуединст.ва с в ечным «ТЫ» 
Бога является, во-первых, абсолютная очевидность Бога, боль­
шая. че�1 очевидность �юего собственного существования ( св. Ав­
густин) ,  и ,  во-вторых, сохранность :1юего бытия, ) \Ое «бес-
01ертие». 

Как возможно, чтобы Божество, ко.торое есть Абсолют и Пер­
воначало, было «ТЫ»?  На этот вопрос Франк отвечает так :  Боже­
ство есть «сверхличное начало», но оно «обращается ко мне той 
своею стороною», с которой Оно есть также и личность. Как лю­
бовь, Он бесконечно обогащает меня са�юотдачею и создает 
жизнь как «бытие я с Богом», противоречащую всему, что «об­
ладает достоверностью для логической �1ысли. В самом деле, в 
жизни «я-с-Бо1го�1» I Iервые будут последниш1 (первые не только 
по богатству, славе, )Юrуществу, но и по нравственнщ1у и ум­
ственно�1у уровню, даже по правоверию) ,  а последние  первыми ; 
здесь имущим дается, а от не-имущих берется и последнее ;  здесь 
сила есть слабость, а не)ющь сила ; страдание есть радостный 
путь к б.'1аженству, а благополучие есть пу гь к гибели и т. п; 

Как поток любви. Бог творит и обосновывает меня. «Он как 
бы содержит с с1 :1юго начала )rеня в себе». «Он есть и стинный 
Бог именно как Богочеловек». «Отсюда исконная, во всех более 

140 



глубоких религиях встречае�1ая идея Вечного иJJи Небесного Че­
.тювека». 

Мистический религиозный опыт, истоJiковываемый филосо­
фией, есть вечное общее отнровение Бога. От него следует от­
личать конкретно-положительное откровение, и столковываемое бо­
гословием и состоящее в тщ1, что «Божье ты вступает Само в 
земное, в ременное бытие». 

Кроме пробле�1ы «Бог-и-я», перед нами стоит еще проблема 
«Бог-;и-�шр». Мир, говорит Франк, есть некое «ОНО», фактическое 
и безличное бытие. До недавнего времени он представлялся по 
форме рациональным, а по со.держанию хаотическим и бессмы­
сленным. Еще хуже то, что он равнодушен к добру и злу или, 
скорее, даже враждебен добру. Теи настоятельнее поэтщ1у тре­
буется решить вопрос об осно.вании �шра, имея в виду не метафи­
зическую про6леыу причины его, которую Франк считает н е  
имеющей смысла, а проблему 01ысла его возникновения из Пер­
воосновы. Учения вроде теории э�1анации, предполагающие сущ­
ностное  тожество между Богом и миром, недопустимы, так как 
в них «рационализируется трансрациональное». Поэтому доJiжно 
усмотреть правду в религиозной идее «сотворения» мира. Нельзя, 
однако, принять в буквальном смысле учение о творении мира из 
ничего : во-первых, «ничто, из которого» должен был возникнуть 
�шр, «есть просто слово, ничего не обозначающее» ; во-вторых, 
«возникнов ение, здесь подразуыевае�юе, уже предполагает время, 
тогда как само время может осмысленно ;\IЫслиться лишь как 
момент или из�1ерение мирового бытия». Исходя из этих сообра­
жений, Франк приходит к :У1ысли, что «вызывание мира к бытию» 
Богол1 есть «дарование ценности, о.01ысление» : «мир и�1еет свою 
реальную основу и свое идеальное  основание в Боге, - это, и 
ничто иное, означает сотворенность, тварность мира». Мир  длит­
ся неию1ерю10 в обоих направлениях во вре;\1ени и вместе с тем 
он имеет абсолютное начало и конец, не  во времени, конечно, а 
поскольку у него есть абсолютное  основание и абсолютная цель. 
Таким образол�, доля и стины есть и в идее эманации : отношение 
:1-1ежду Бого�1 и миром есть «внутреннее единство двух» или «двой­
ственность одного». «Это применимо как в отношении существа 
�шра, так и в отношении его бытия». Существо мира состо·ит в 
то�1, что он есть отдаленное подобие Бога и это чувствуется, 
когда :1-1ы восприню1ае�1 нрасоту его. Мир есть сююраскрытие 
Бога, теофания, «одеяние Бога или выражение Его, вроде того, 
как телесный облик есть выражение духа. Такил� образо�-1, наряду 

141 



с богочеловечностью, нам открывается и «богомирность», теокос­
мизм �шра. Однако в эмпирически данно:\-1 :ш1ре есть не только 
добро, но и зло. Отсюда возникает проблема теодицеи. 

Наличием зла не кодеблется и стина бытия Бога, потому что 
реальность Бога «обJJадает очевидностью большей, чем очевид­
ность факта» ; при это�1 речь идет «О реальности Бога в Его все­
могущести и Его всеблагости». Отсюда следует, что связь между 
Богом и «дурньш» эмпирическю1 лшрол1 есть «связь антиномисти­
чески-трансрациональная и очевидная лишь в этой ее непостижи­
мости». Иными словами, «проблема теодицеи рационально безу­
словно неразрешима», и это -- «принципиальная, сущностно не­
обходимая неразрешимость». В самол1 деле, объяснить зло - это 
значило бы найти его основание, его 01ысл, т. е. прийти к оправ­
данию его. «Но это противоречит самому существу зла», как того, 
«что не должно быть». Поэтому «единственно правомерная уста­
новка в отношении зла есть - отвергать, устранять его, а никак 
не объяснять». 

Возлюжна не  гипотеза о зле, а описание его. Зло там, где 
реальность «сама хочет быть безосновной и делает себя таковой, 
утверждает себя именно ,в своей безосновности» ;  таким образо:.1, 
она находится «в отпадении от бытия», и Всеединство становится 
«надтреснутым единством». Это значит, что реальность ю1еет без­
.\1 ерную «темную для нас глубину», в которой «возможно безу­
словно все - в том числе и логически-метафизически немысли­
�юе». Это утверждение есть «просто признание бессилия фило­
софской мысли» разрешить проблему, это есть «ул1удренное неве­
дение». Здесь «<положительно· индивидуализирующее «не» превра­
щается в зал1ыкающее, абсолютно обособляющее «не», - в «не» 
как абсолютное  разделение» ; так осуществляется парадокс ре­
ального, «сущего не-бытия» ; ограниченность становится «дефек­
том, ущербностью». Частное, единично сущее «принимает сво·е 
собственное внутреннее средоточие в его изолированности за аб­
солюrnую основу р еальности. В этом и состоит извращение, обра­
зующее сущность зла как сущего не-бытия». Частное «становит­
ся для себя �шю1ьш Абсолютом, неким псевдо-божеством. Не бу­
дучи всем, нуждаясь во :.1Ногом, о.но стремится все присвоить 
корыстью и похотью. Отсюда возникает борьба всех против всех, 
гра'6еж, убийство и сююубийство, - «адская мука зе�1ного бытию>. 

Кто повинен .в этом зле ? Объяснение из «свободы выбора» 
Ф ранк отвергает, потому что оно уже предполагает бытие зла. 
К тому же, свободно �1ы стремимся только к добру, составля-

142 



юще),JУ «подлинную вну1 реннюю основу нашего бытия» ; к злу, 
напротив, «нас непроизвольно тянет, влечет» . Существует, таким 
образом, антиномия, с одной стороны, ответственности за зло 
,1еня сююго, а, с другой стороны, силы з л а ,  действующей на 
�1еня. Я есмь и �1аJ1ая частица � 1ирового це,1ого, и в:1-1 есте с теы 
«средоточие �шрового целого», в которш1 «оно присутствует це­
ликом» .  «Поэтому грехопадение мира есть мое грехопадение,  и мое  
грехопадею1е - грехопадение всего :-шра» .  «Я  подчинен демонии 
мира, но вместе с те:-1 вся  демония мира существует во мне». Однако 
зло «не в силах уничтожить саыо вседенское бытие»;  будучи обособ­
ление:-� и разделением, «Зло всегда связано ·С страданием и гибелью 
не только жертвы, но и самого носителя зла» ; в этом сказывается 
«некое абсолютное  всемогущество Божие». Однако эта и стина 
еще не есть разрешение проблемы теодицеи. Напротив ,  говорит 
Ф ранк, она подводит нас «к допущению, что ·в каком-то послед­
нем, глубочайшем 01ысле если не само вло», то. «все же некий 
его первоисточник скрыт в непостижимых для нас глубинах са­
:-юго Бога».  Ф ранк указывает эдесь на умозрение о эле Якова 
Беме и Шеллинга. «Ответственность за зло лежит на той, тоже 
исконной и первичной инстанции реальноости, которая в Боге 
(ибо все без исключения есть в Боге) есть не сам Бог или есть 
нечто противоположное самому Богу». «Зло зарождается из не­
сказанной ·бездны, которая .1ежит как бы как раз на пороге �1ежду 
Бого,1 и не-Богом». Франк очевидно имеет в виду понятие Un­
grund Якова Беме и понятие «природы в Боге» Шеллинга. В 
русской философии эти понятия усвоены Вл. Соловьевым и Бер­
дяевым. 

«В живом опыте», говорит Франк, это бездонное место дано 
,ше, «как я сам, как бездонная глубина, соединяющая меня с Бо­
гом и отделяющая меня от него» .  Поэтому я сознаю себя винов­
ньв1 в зле и грехе ; это сознание ведет к преодолению и погаше­
нию зла черев восстановление нарушенного единства с Богом». 
«Вне страдания», говорит Ф ранк, «нет совершенства», страдание 
совершается и в Самом Боге, в Богочеловеке. Однако «отпадение 
от бытия, т. е .  от Бога» и трещина во ·всеединстве существует 
«только в нашем челове'Ческом аспекте». В аспекте Божием все­
единство «Остается вечно целостным, потому что все его трещины 
тотчас же заполняются из самого Первоначала положительным 
бытием». В аспекте своей вечности Бог «есть всяческое во все:-.1. 
Мир, несмотря на всю прО'бле�1атику зла, в своей последней осно­
ве  и правде есть бытие преображенное - Uарство Божие». 

143 



В книге «С наi\1и Бог» Ф ранк излагает основы христианства и 
доказывает, •п о псе существенное содержание христианства осно­
вано на  религиозно:\! опыте, на «встрече человеческого сердца с 
Бого�1», на живо}! «Общении» с Бого�1». Р<�зличая два понятия 
веры, в еру к<�к доверие, напр., как доверие к авторитету, и веру 
как достоверное знание, Ф ранк показывает, что доверие к авто­
ритету предполаг<�ет такие переживания, которые свидетельству­
ют, что авторитет действительно· выражает истину о Боге. Сле­
довательно, даже  и в ера в религиозный авторитет опирается на  
в еру как  зн<�ние, основанное на религиозном опыте. Точно так 
ж е  он доказывает и связь нашего до.верия к «положительному 
отк ровению» с нашими непосредственными религиозными пере­
живаниями. 

Бог, говорит Ф ранк, есть не судья, а Спаситель. Суд произ­
водится самим человеком над собою в своей совести, а Бог спа­
сает человека и проявляет свою любовь в большей степени к греш­
нику, ч ем к праведнику, потому что грешник больше нуждается 
в ней. Бог стоит «по ту сторону добра и зла». Бог есть Любовь, 
и христианская религия воспитывает человека к жертвенной люб­
ви и вступлению на путь Креста подобно тому, что осуществлено 
Богочеловеком Иисусоы Христо�1. Под вечностью мучений Франк 
разумеет не длительность i\1учений во времени, а качество их. 
Ценны соображения Ф ранка о различии иежду иистическою Цер­
ковью, в которой нет разделения на вероисповедания и есть пол­
нота совершенств, и Э}!ПИрическою реальною Церковью, в кото­
рой есть немало недостатков. О нашей эпохе, изобилующей 
отпадениями от христианства, Франк говорит, что она имеет не 
языческий, а демонический характер. Для успешной борьбы с эти�� 
злом необходимо соединение церк,вей. 

Проблемы социальной философии Франк излагает главньш 
образом в брошюре «Очерк �1етодологии общественных наук» 
( Москва 1 9 22 ) , в статье «Я и Мы» (в сборнике, посвященном 
П. Б.  Струве, 1 925) и в книге «духовные основы общества». 
Общество есть, согласно Франку, первичная целость, единое су­
щество. Опираясь на свою теорию знания и н<� свое учение о 
душ е  ч еловека, он показывает, что сознания различных индивиду­
умов не обособлены, а всегда до некоторой степени слитны 
( напр., в восприятии одного и того же отрезка действительности) 
и что общение индивидуальных сознаний есть «первичное свой­
ство, конститутивная черта всяко.го сознания», напр., в пережи­
ваниях любви, дружбы, нражды и т. д. и во всякои знании о чу-

144 



жой душевной жизни, которое 1южет быть не иначе, ка·к непо­
средственньш. Индивидуальное сознание нс первично, оно лишь 
по.степенно дифференцируется из сознания вообще, никогда не 
отрываясь от целого, так что «индивид в подлинно�� и са�юы 
глубоком смысJ1е слова производен от общества как целого». 
«Я» невозможно без противопоставления его «ты», но именно эта 
противопоставленность преодолевается в «мы», которое е сть един ­
ство категориально разнородного личного· ·бытия. Таким обра­
зоы, «Я» и «МЫ» суть первичные категории и личного и социаль­
ного бытия. Так как они соотносительны, то теоретическое пости­
жение их, а также практическое осуществление возможны не  ина­
че,  как путе�1 восхождения к еще более высокому, абсолютно 
первому началу - Богу, который «есть одновременно и извне 
объе).mющее единство, и извнутри определяющее существо вся­
чес1юго бытия». «Подлинное я как подлинное ·мы, - и тем самым 
их подлинное двуединство осуществиыо J1ишь там, где «Я» отдаю 
себя и «�1ы» отдаем себя высше�1у началу - Богу». «Отсюда 
уясняется, в како�1 смысле и почему всякое общественное бытие 
возможно лишь на основе религиозного сознания его участников, 
и крушение общественного и личного бытия в круговороте меж­
ду деспотизыом и анархией есть неизбежное, рано или поздно 
наступающее следствие  атеистического, самоутверждающегося че­
ловеческого жизнепонимания». 

Выступая против психологию�а в обществоведении, Франк 
показывает, что социальное бытие не может быть разложено 
только на социально-психические явления : все психическое со­
вершается в индивидуальных сознаниях, между те�1  обществен­
ные явления надиндивидуальны, 1<ак потому, что они сразу суще­
ствуют для ·шюгих лип, так и потому, что они «по длительности 
своей не зависю1ы от длительности человеческой жизни». Пра­
вовой порядок, быт и т. п. как виды общественного бытия отлич ­
ны от  бытия связанных с ню1и общественных чувств, мнений и 
т. п. В каждт1 общественнт1 явлении есть идеальная сторона 
( норыа права, идея брака и т. п. ) ,  имеющая характер идеала, 

т. е. «образцовой» цели стре�1лениii, действующей «На волю лю­
дей в фор�1е сознания обязанности ее осуществлять». Такую иде­
альность, неразрывно связанную с конкретною реалъностью, 
Франк называет живою идеей, и всякое общественное явление 
считает бьпие�1 идеально-реальным. Надиндивидуальность об­
щественных яв"1ений ю1енно и объясняется идеальной их сто­
роною. 

145 



Эта программа социальной философии обстоятельно раз.вита 
Ф ранком в его книге «духовные основы общества».  Особенно 
ценно .произведенное в этой книге и сследование двойственности 
общества, наличия в не:11 двух слоев - внутреннего и внешнего : 
внутренний слой состоит в единстве «ЛIЫ», а внешний - в тол1, 
что «это единст,во распадается на раздельность, противостояние 
и противо.борство многих я». Эти два аспекта социального бытия 
Франк обозначает также тер:1шнами соборность и внешняя об­
щественность. Из них он выводит неизбежную наличность в об­
ществе, с одной стороны, внутренней органичности, а с другой 
стороны, механичности и принудительной внешней организации, 
дуализм нравственности и права, ·благодати и закона, Uеркви и 
мира. Мало того, даже в составе са"Мой нравственности, а также 
права Ф ранк находит опять эти два аспекта, напр., указывая на 
различие между «индивидуализирующим конкретным указанием 
совести и суровой общностью абстрактного долга». 

Uель общественного процесса Франк определяет как «воз­
можно более полное воплощение в совместной человеческой жиз­
ни всей полноты Божественной правды», «осуществление самой 
жизни во всеобъемлющей полноте, глубине, гармонии и свободе 
ее  Божественной первоосновы». Отсюда он выво·дит иерархичес­
кую структуру начал общественной жизни, среди которых на 
первол� плане стоят начала служения, солидарности и индивиду­
альной свободы, как первичной обязанности человека, так как 
без свободы невозможно служение Богу. 

Госудраство, по учению Франка, есть «единство планомерно 
устрояющей общественно·й воли». Государственная власть должна 
содержать в себе единство двух начал - сверхвременности и 
врел1енн6го развития. «Исторически наиболее совершенным осу­
ществлением этого конкретного двуединства является доселе дуа­
листическая  система конституционной монархии». 

Теория знания Ф ранка имеет высокую ценность. Франк дока­
зывает, что сознание не есть высшее понятие гносеологии : бытие 
нс заrзисит от сознания ; наоборот, сознание зависит от бытия. 
Далее, он доказывает, что дискурсивное �1ышление существует 
всегда на основе интуитивного созерцания целостного бытия. В 
современной гносеологии распространено учение, согласно кото­
ро:11у всякое суждение и всякое у:1юзаключение суть органичес­
кие целы е ;  они �югут быть разложены на свои элеыенты, но не 
люгут быть сложены из них путе:11 су.шшрования понятий. Это 
учение развито Франко:11 благодаря сближению дискурсивного 

146 



мышления с интуицией гораздо совершеннее, чем, напр., в «Logik 
dег геiпеп Eгkeппtnis» Германа Когена. В связи с такими уче­
ниями возникает в гносео.rюгии тенденция отвергать существо­
вание двух столь разнородных типов суждений, как аналитические 
и синтетические, и расо�атривать все суждения как синтетичес­
кие системы, не  объяснимые одною лишь ссылкою на закон про­
тиворечия. Чтобы установить этот тезис, нужно· показать, что 
определения понятий суть синтетические суждения. В этом на­
правлении идет л�арбургская школа ; так, Кассирер, рассматривая 
в сочинении «Substanz und Funktionsbegгiff» учение Лейбница 
о генетических определениях, показывает, что понятия суть про­
дукт таких определений, а вовсе не исходный пункт их, данный 
в готово�� виде для анализа. Остановиться на полпути здесь нель­
зя : необхощшо показать, что все определения сходны в этом 
отношении с генетическими, что. все они суть синтетические суж­
дения. Основные черты такого решения вопроса даны в книге 
Франка, который устанавливает, что субъектом определения слу­
жит прещ1ет как интуитивно нал1еченная часть бытия, а предика­
том - совокупность признаков предмета как тех частей всеедин­
ства, «через отношения к которым однозначно определяется место 
в целом ИСКО)!ОЙ части» ( «Пред�1ет знания») .  Субъект и предикат 
такого суждения относятся друг к другу, как целое к своим час­
тял1, а это отношение не сводится к частичному тожеству, и потому 
суждение с таким соста1ЗО)! не ю�еет аналитического характера. 

Такол1у учению об определении необходюю предпослать ис­
следование о понятии целого и части. Оно именно и произведено 
Франкт1 и принадлежит к числу наиболее ценных )Jест его книги 
«Предмет знания», ю1еющих значение не только для разработки 
гносеологии, но и для решения всех пробле�1 органического миро­
воззрения. Очень ценна также развитая Франкол1 антипсихоло­
гистическая теория числа. Подробный разбо·р достоинств и не­
достатков гносеологии Франка сделан мною в статье «Метафизи­
ческое обоснование интуиции С. Л. Франком».* 

В этой книге я заЙ)tусь особенно критикою тех учений Ф ран­
ка,  которые я считаю ошибочньши и притом ведущими к выводам, 
несогласимым с христианским )!Иропониманием. Согласно мнению 
Франка, каждая определенность, т .  е .  все подчиненное закону 
тожества, есть вневре)1енное содержание ( «Прещ�ет знания» ) ;  
«всякая логическая определенность», говорит он, есть «нечто за-

* Н. Лосский. Основные вопросы гносеологии. 1919, стр. 225-247. 

147 



конченное, неподвижное, в себе за�1кнутое» ;  все подчиненное за­
кону тожества и противоречия Франк считает состоящим из обо­
собленных содержаний, т. е . ,  по-видююму, он считает их преры­
ВИСТhIМИ, так как насто.йчиво подчеркивает непрерывность в числе 
с.войств,находимых путе:.1 восхождении в сферу абсолютного бы­
тия, возвышающегося над законо�1 тожества и противоречия. 
Поэтому Jiогическое знание, т. е .  знание о содержаниях, подчи­
ненных закону тожества и противоречия, само по себе не может 
дать сведений о связи, переходе, движении и т. п. ; следовательно, 
оно вообще не осуществюю без по;-.ющи интуиции ,  дающей 
«металогическое знание» об «исконном единстве, предшествую­
щем возникновению отдельных определенностей». 

Это учение о свойствах логических определенностей и необ­
ходимости двух вида.в знания таит u себе ряд неясностей и непо­
следовательностей. Прежде всего приходит на у�1, что логическое 
знание у Ф ранка, как и у Бергсона, есть знание субъективное, 
построенное лишь в у:.1е познающего индивидуума. Однако Франк 
не понижает до такой степени ценность логического знания. Он 
полагает, что обусловленное законо�1 определенности «отвлечен­
ное  знание выражает содержание самого бытию>, но только это 
- бытие низшего типа. В самом деле, «мы должны различать 
слои бытия разного гносеологического и, тем самым, онтологи­
ческого достоинства, и в силу этого �южем признать, что то, что 
соответствует низше�1у, менее истинному бытию, вл1есте с тем 
не с оответствует абсолютному или высшему бытию». Следова­
тельно, «систе:.1а отвлеченных или зю1кнутых определенностей 
е сть не вьшысеп, а адекватное изображение сююго бытия, посколь-
1<у оно есть такая система». 

Я бы передал эти :\Iысли Франка такюш сJJовами :  в �1ире есть 
слой жизни и слой безжизненного бытия ; логическое знание есть 
знание о безжизненнт1 слое бытия. Но в тако�1 случае возникает 
вопрос, :.южно ли говорить о неадекватности лотиче ского знания 
своему 1 1реюrету. Если для изучения безжизненного бытия опре­
деленностей мы прибега е�r к живому знанию, не  получится ли 
именно тогда неадекватность прею1ету , так как тогда мы поста­
рались бы превратить в живое то, что на деле безжизненно. Франк 
предвидит такие вопросы 1 1  01вечает на них, что неадекватность 
логического знания нужно понюrа 1ъ та1< : «истина о вторично�� 
или производно�� бы 1 ни в к;�честве сююдовлеющей и стины вооб­
ще невоююжна», так как «всякое знание 1шеет в конечно;-.1 счете 
только один предыет - ca�ro Всеед11нство». H;i эти соображения 

148 



всё же приходится возразить, что если сущесшуют два слоя бытия, 
высшее абсолютное и производное из него низшее, то существует н е  
один предыет знания, а п о  крайней '1ере два, и и стина о низшем бы­
тии зависит от и стины о высшо1 бытии, но не пог.:ющается ею : если  
логические определенности в сююм деле б езжизненны, то изобра­
жение их безжизненности и есть и стина ; е сли же в действитель­
ности нигде нет безжизненного бытия, то логическое знание е сть 
,1ишь субъектинное построение человеческого уыа . Насколько 
Франк приближается к этой '1ысли, видно из того, что он срав­
нивает рациональное знание с чергежом на плоскости, дающим 
схе�1у материального '1 рех�1ерного тела («Непостижимое», стр. 48) .  
Между первичною интуициею сплошности бытия и вторичным, 
отн.печенньш знание,\1 нет отношения логичес1<ого тожества, го­
ворит он. 

Само проншостояние субъек1 а объек 1 у, .нежащее в основе 
нсякого знания об определенностях, Франк, по-видимому, считает 
не усJювием знания, а продуктщ1 «первого по существу акта по­
знавания», ю1енно вню1ания : внимание, гонорит он, «может быть 
определено как состояние направленности, как дифференциро­
вание сознания на субъект и объект» ; «всякого· рода иная направ­
ленность - через хотение, оценку и т .  ·п. - имеет своею основой 
эту первичную направленность в .пице внимания, в силу которой 
впервые полагается двойственность между субъектом и объектом 
и отношение первого ко второыу». Таким образом, приходится 
думать, что сами субъект и объект полагаются как нечто отлич­
ное друг от друга только в знании, а не в предшествующем ему 
бытии. Действительно, индивидуальную жизнь Франк обрисовы­
вает чертами, столь близкими к абсолютному бытию,  что может 
видеть в ней лишь отрезок непрерывности самого абсолютного, 
выделимый из него только в неадекватном знании, и решается 
сказать : «мы е смы само абсолютное бытие, но лишь в потен­
циальной форме». В книге «Непостижимое» Ф ранк высказывает 
ту же мысль, говоря : «последняя глубина нашего внутреннего 
бытия» есть то, что в индусской �1ысли называется «брахман» 
и «атмаю>. 

Такое же чрезмерное приближение мира к Богу сказывается 
и в ттr, что, по его учению, не  только ыир не  может существовать 
без Божества, но 1 1  Божество нео·1 де"1ил10 «от всей остальной 
реальности, в порождении  обоснования которой ю.1енно и состоит 
его существо». Поэтому он  сочувственно цитирует стихи Ангела 
Силезского :  «Я знаю, что Бот ни :v1гновения не ыог бы жить без 

149 



меня : е сли бы я поI·иб, Бог должен был бы от нужды во �ше 
скончаться». 

Неправильно поняв лiысль о «тrюрении мира Богом из ниче­
го», как нелепое учение, будто Бог взял «ничто» и из него, как из 
какого-то данного Ему материала, создал мир, Франк отверг это 
учение и за�1енил его такою теорией творения �1ира Бого,1, в 
которой сохранены только слова «творение», «творец» ,  но поня­
тий этих нет. Как уже сказано  выше, для него «вызывание �шра 
к ·бытию» Богоы е сть «дарование ценности, осмысление». Я став­
лю вопрос, ко:чу или чб1у Бог дарует ценность и смысл, и где Он 
находит это нечто, чему нужно дать ценность и 01ысл. На эти 
вопросы в книге Франка ответа нет. Приходится догадываться, что 
н ечто Бог находит в Себе как Всеединстве, и ю1енно в своей 
«бездне», в Uпgruпd. В такш1 случае творение мира Богом у 
Ф ранка е сть только демиургическое оформление Uпgruпd'a путе�1 
придания ему духовного 01ысла и ценности. Отсюда стано.вится 
понятны��, почел1у Франк, отказавшись от рационалистической 
теории эманации, утверждающей определенное частичное тожест­
во Бота и мира, в дальнейше�1 все же говорит, что надо «учесть 
долю содержашейся в ней истины», понимая ее  однако транс­
рационально. 

Творение :ш1ра из ничего в дейс1 витепьности нужно пони­
�1ать как утверждение, что Богу не нужно никакого данного 
Ему ма1 ериаля ни вне Его, ни  в Нем Самом, потому что творение 
состоит именно в созидании чего-то совершенно нового, не  быв­
шего ни в Творце, ни вне Его. Кто так понимает дело, тот ч етко 
разграничивает Бо·га и �шр, как Творца и тварь, и понимает отно­
шение это, как лишь одностороннюю зависимость мира от Бога : 
мир не  может существовать без Бога, но Бог нимало не нуждает­
ся в бытии ыира и в творении его. Он творит мир по б.ттагости 
Своей, чтобы ·были существа, способные активно принять участие 
в Его совершенстве. Но онтологически Он и 'IИР абсолютно раз­
личны, так как раз.тшчие их е сть нс логическая, а �1ета.т�огическая 
инаковость. Если между двумя предметами существует логичес­
КО·е различие, то всегда можно найти в них также и тожественный 
аспект, напр., слон и улитка содержат в себе тожественный �ю­
мент, поскоJiьку о'6а суть животные. Если же различие �1ежду 
двумя прею1етами - �1ет<mогическое, то в их составе нельзя 
найти никакого тожественного момента. Это понятие «металоги­
ческой инаковостю> выработано именно Франком. 

Чрезмерное сближение Бога и мира, н еобходимо связанное 

150 



с учением о том, что Абсолютное  есть Всеединство, приводит, 
как во всех пантеистически окрашенных системах, к безвыходным 
затруднению� в вопросе о происхождении зла и о свободе индиви­
дуального я. Первоисточник зла Франк находит в Ungrund, в 
такт� начале, которо·е «в Боге есть не сам Бог». Никто из фило­
софов, признающих такое начало, не  говорит, что оно сотворено 
Богом ; не  говорит этого и Франк. «В живом опыте» он находит 
этот и сточник греха и зла в свое:11 я, а это я,  говорит он, е сть 
не только малая частица мира, но и средоточие его, так что мое 
грехопадение е сть грехопадение всего :11ира и наоборот. Мало 
того, «Я есмь точка, через которую проходит связь лшра с Богом, 
точка встречи мира с Богом». Отсюда остается один шаг до того, 
чтобы признать, что и само Божество как Всеединство не непо­
винно в возникновении зла. Этого шага Ф ранк не делает, но, ду­
��ается, посJiедоватеJiьное осущестплен1 1е антиномистического мо­
нодуализ:11а должно бы привести к антино�ш и :  Божество не е сть, 
но в некоторо�1 смысле также и есть источник зю1 . Буддийская 
философия, в которой нет учения о Бо·ге как Творце мира, строго 
говоря, и пришJiа к тако�1у учению : считая всякое мировое бытие 
злю1, она утверждает, что это бытие есть следствие «волнения», 
«суеты» или «по:11раченностю' в Абсолютном начале.* 

Вследствие чрезмерного единства Бога и �шра Франк не мо­
жет отграничить Бога от зла, но и не  решается внести в самого 
Бога зло; поэтому ему приходится утверждать, что «теодицея в 
рациональной форме невоз:1южна, и самая попытка е е  построения 
не только логически, но и морально и духовно недопустима». 
«Первый, сал1ый общий и неопределенный ответ», говорит Франк, 
«заключается, очевидно, в то:11, что реальность имеет бесконеч­
ную, безмерную глубину, и в этой глубине «в каком-то смысле 
воз�южно, безус.тювно, все, - в то�1 числе и логически-;1-1етафи­
зически немыслимое. Это есть просто ссылка на у:-,1удренное, 
ведающее неведение». «Если угодно, это есть ·просто nризнание 
бессилия философсной мысли разрешить эту проблему». Франк 
чувствует, что docta igпoraпtia имеет у него здесь иной смысл, 
чем в других ыестах его книги : в других случаях «умудренное не­
в едение» было· «.витанием» :11ежду двумя антиномистическими по­
.тожениюш, а здесь оно состоит просто в отказе от решения 
проблемы. 

* См. О. О. Розенберг. Проблемы буддийской философии, стр. 77. 

151 



BcJieдc гвне той же чрезмерности единства в сио е�1е Франка 
индивидуаJiьные «Я» не отграничены друг от друга и ПОТО)IУ грехо­
падение не есть индивидуальный акт каждого я в отде.11ьности, 
а общая вина всего ш1ра. Христианский опыт Царствия Божия 
и опыт Jiичной жизни обязывает к другол1у учению, согласно ко­
торому Бог творит личности как существа, онто.тюгически отлич­
ные и от Него, и друг от друга в такой )!ере, что каждое лицо 
есть относительно сююстояте.тьный, свободный тпореtl своих по­
ступков и единолично ошечае г за них. Поэтол1у вовсе нельзя 
утверждать, что все тварные существа совершили грехопадение. 
Царство в первую очередь состоит из бесчисленного множества 
ангелов, которые от века и до века состоят членами его, не бу­
дучи причастны никако�1у греху. У Франка нет такой ндеи Цар­
ства Божия. Это видно не то.;1 ько из его учения о «грехопадении 
всего мира», но также 1 1  из утверж.J.ения, что «вне страдания 
нет совершенства».  Эта �1ыс,1ь связана у Франка, )!ежду прочю1, 
с его понимание.v1 отрицания, обусловливающего рациональную 
определенность бьп ин и протшюпоJюжности, 1·шеющиеся в бы­
тии.  Франк говорит :  «и отрнн.ательное суж;1енис, и позиция 
борьбы и противодействия, отвечая салюй структуре бытия, ни­
когда не могут исчезнуть без остатка и смениться сглаженной, 
слитной, окончате.:�ьно прю1иренной позитивностью». Франк 01е­
шивает здесь два вида противоположности, точно разграничен­
ные в книге Н. Лосского «Мир как органическое целое», -
идеальную, индивидуа;шзирующую или дифференцирующую про­
тивоположность, необходrшую для богатства, сложности и разно­
образия мира, и реальную противоположность взаимного противо­
борства, стесняющего и обедняюшего жизнь борющихся существ. 
Вполне мыслимо полное устранение реальных противоположностей 
при сохранении идеаль·ных различий, способных, вс.11едствие их 
идеальности, к взаимопроникновению и дополнению друг друга. 
Так ю�енно следует л�ыслить строение Царства Божия. 

Объяснение зла из ч еловеческой свободы, как способности 
«выбирать» ll!ежду добрт� и злом, Франк считает лшю�ьш, так 
как оно уже предполагает ·бытие зла. Это объяснение действитель­
но было бы нелепым, если бы сущность его была такова, как 
ее изложил Франк. На деле оно вовсе не состоит в утверждении, 
что перед чеповеко�1 .:� ежат на выбор готовые .J.обро 11  зло, как 
перед ним �югут лежать груши и яб,1оки, так что ел1у остается 
только взять то или другое. Сторонники этого учения утверж­
дают, что существо, совершающее грехопадение, свободно впер-

152 



вые тuорит доброе или дурное поведение. И даже тогда, когда 
речь идет о свободе выбора, под нею разумеется выбор �1ежду 
идеей возможного доброго или дурного поведения, заканчиваю­
щийся решение�� в по.�ьзу зла и осуществ.'1ение'1 его, откуда 
впервые является действительность зла. 

Учение о свободе не разработано удов:1етворительно Фран­
ко'� вс:1едствие все той же причнны - чрез,1 ерного единства 
Бога с �1иро�1 11 нсех сущсс1 в друг с лруrо�1. Франк утверждае r ,  
что З.'!О �1ы никогда н е  совершае\1 свободно : «нас н епроизвольно 
тянет» к не�1у. Нас1 ошнею свободою он считает только стре:1-1.11е ­
ние  к добру, потюrу что оно, «сов1 1адая в глубине реальности с 
бьпие�r, образует под.1инную uну1 реннюю основу нашего бытия» ; 
он даже не сч1 1 1·ае г не:rе rюю '1ыс:1ь о 1 а кой свободе, кт о рая 
«сущностно совнадае 1 со святостью» как «Свободной привержен­
ностью одному лишь добру». Точно так же и свобода как «быти е­
у-са·�юго себя» оз11а<1ает 1 акое состоя1111е ,  когда с:нюсть «nони­
дает са�1у себя и уr<орснне гсн в чо1- ·1 о 1шо'1 вы е ше"» . О гсюда 
яс1ю, •по свобода у Франка есть, во-11ервых, обуслов.пеннос1 ь 
поведения личности сполна се  глубинною основою и, во-вторых, 
так как эта основа есть бытие-добро, то его свобода соответ­
ствует тоыу, что принято называть разу"ною свободою. И пер­
вое, и второе понятие свободы суть виды детер,rиниз�1а .  Наско.пь­
ко Ф ранк прибаиз11 .1ся к детер�rин11з�1у, в11Jно из того, что, с 1 1 11 -
тая з.1ое поведение не свободны.\! и ·1 оnы<о доброе поведение сво­
боднъш, он  не ценит формальной свободы, т. е .  творческой силы 
личности, не предопределенной ни к какому содержанию поступ­
ков, следовательно, таящей в себе возможность как добра, так и 
зла ; даже и высочайший вид положительной материальной сво­
боды, связанной с безграничной �ющью творчества абсототно 
ценного бытия, .включает в себя формальную свободу как воз­
можность любого. содержания деятельности. Конечно, философия 
Франка не �южет упасть на уровень настоящего детерминизыа : 
действительный де·r ер)!ИНИЗ\I воз)южен лишь у тех философов, 
которые отвергают сверхрациональное бытие и думают, что весь 
\!Ир состоит только из «определнностей». У Ф ранка намек на на­
стоящее понятие свободы имеется в начале его книги, там, где он 
гnвор1п о «потенциальности» 11 «динамичностю> как своболс. 

Недостатки систе�1ы Франка, обусловленные чрез�1ерньш сбт1-
жением у него Бога и мира,  а также тварных существ друг с 
друго�1, могут быть устранены прежде всего путем отказа от уче­
ния об Абсолютню1 ·как Всеединстве. Сверхivшровое начало, Бот, 

153 



как �1етаJiогический прещ1ет отрицатеJiьного богословия, состав­
ляет совершенно своеобразную обJiасть, высоко поднимающуюся 
над мирт�. Обоснование и�1 :-.шра есть творение мира, как чего-то 
совершенно иноrо, чел1 Он, нового в сравнении с Ним и находя­
щегося вне Его, - не в смысле отсутствия общения, а в смысле 
глубочайшего онтологического различия между Ним и миром. 

Против такого учения, быть ;\\ОЖет, Франк возразит, что Аб­
солютное, не будучи Всеединство��, ставится в ряд с отличными 
от н его ограниченными «это» и само становится одним из огра­
ниченных «это», подчиненных закону определенности. Однако 
это возражение не ю1еет силы : и�1еть что-либо вне себя - это 
еще не значит быть ограниченньш в данноы случае. В самом деле, 
ограничения возможны лишь в сфере однородного, т. е. рацио­
нального бытия, в которол1 различие между двумя прею1етами 
сопутствуется сходством в каком-либо аспекте их. Но различие 
�1ежду Бого�1 и )1Ирm1 саедует выразить посредствол1 выработан­
ного Франком понятия «;\1ета,1огической инаковости», которая 
исключает лю,1ент тожества между двумя предметами. 

В составе мира к области металогического, сверхрациональ­
ного принадлежат только субстанциальные деятели, как ·носите­
ли сверхкачественной творческой силы ; все проявления их в про­
странстве и времени, т. е .  вся жизнь их, также все принадлежащие 
ю1 идеи, сообразно которьш они действуют, составляют область 
определенно•го бытия, подчиненного закона�� тожества, противо­
речия и и сключенного третьего. Ф ранк иначе понимает строение 
;\!Ира : он  утверждает, что всякое проявление жизни, динамичность, 
становление, изменение, движение в пространстве, ·будучи сплош­
ньщи, принадлежат к области металотического, непостижимого. 
К этой )IЬ!Сли он пришел потому, что считает всякое бытие, под­
чиненное законам тожества, противоречия и исключенно·го треть­
его, - внев ременным, статическим, прерывистым, мертвым. 

Эту )!Ысль о свойствах определенностей я считаю ошибоч­
ной. Чтобы избежать ошибки, нужно точно понимать ·прежде все­
го 01ысл закона тожества. Весы�а распространена формула этого 
закона «А=А» или «А есть А». Повторение знака А в этой фор­
муле �южет быть источником недоразумений. Нужно различать 
закон тожества как закон он гологический и закон тожества ка1< 
закон онтологический, говорит о тожественной себе характерно­
сти каждого ограниченного аспекта мира, исключающей из самой 
себя идеально все остальное содержание ;\Шра и пото�1у представ-

154 



ляющей собою нечто единственное, строго определенное. Для 
точного выражения этой весьма отвлеченной мысли неЛ"ьзя найти 
однозначных отвлеченных терминов и потому приходится прибе­
гать в форll1уле закона тожества к знаку А для иллюстрации мысли, 
высказывая ее так :  «всякий ограниченный элемент мира е сть неч­
то определенное, напр. А» ( т. е .  обладает характером А'тоности 
или В'товости или С'товости ) .  Никою� обраЗОУ! не следует повто­
рять здесь знак А, потому что речь идет не о тожестве двух экзеу1-
пляров А, что было бы и невозможно, е сли это два экземпляра, 
но о самотожестве А ,  т. е. о самотожестве каждой определенности. 
Когда на основе онтологического закона тожества формулируется 
логический закон тожества, т. е. закон, в котором речь идет о 
свойствах истины, о свойствах суждений, высказывающих истину, 
его можно выразить так :  «во всех суждениях объективное содер­
жание А остается всегда тожественным себе самому А». В форму­
ле этого закона знак А повторяется, но и в ней речь идет не  о 
двух экземплярах А, но о двух или УIНОrих случаях интенциональ­
ных актов суждения, ю1еющих в виду единственное буквально 
то же самое А. Это абсолютное тожество прещ1ета, сохраняющеесн 
для познания, несмотря на ll1ножество актов суждения о неl\1 или 
актов воспоминания о нем и т. п., е сть нечто, с одной стороны, 
самоочевидное, а с другой стороны, и очень трудно объяснимое .  
Hellшoro есть философских систеУ1, которые способны ясно и 
вразууштельно показать, какое строение мира и сознания обеспе­
чивает возможность того, чтобы различные интенциональные акты 
(восприятия, воспоминания и т. п. ) направлялись на буквально 
то же самое А. 

Самотожество ()Пределенности, о которо;11 здесь идет речь 
в онтолоrическт1 и логическо;11 законе, вовсе не требует вневре:-.1ен­
ности бытия : сююе го.'ювокружительно быстрое изl11енение n 
каждой своей фазе и в цeлollt есть нечто строго определенное, 
т .  е .  самотожественное. Повторные сознавания и опознавания 
этого изменения l\югут содержать истину о нем лишь в том слу­
чае, если в ll!Ногократных актах сознаванин имеется, как нечто 
наб,1юдаемое, и головокружительная быстрота из;11енения пред­
мета, и вместе с тем абсолютное численное тожество его. Как это 
возуюжно? Интуитивистическая теорин знания отвечает на этот 
вопрос очень просто. По.;�ожим, вспшшнан прошлое, я говорю : 
«дом yJOero соседа , когда в него ударила молния, в течение 
нескольких лшнут. был весь охвачен огне;11». Я,  познающий субъ­
ект, будучи сверхвре:1-1енным, способен, спустя много времени 

155 



после а!{Та восприятия предмета, направлять �шого раз свои акгы 
воспоминания на абсолютно то же cailюe событие в подлинни!{е и 
вновь о сознавать его : при этом акты сознавания, опознавания и 
т. п. суть новые события, а сознавае)IЫЙ предмет их есть абсо­
лютно то же единственное событие. Ф илософские системы, не 
способные дать отчет, как возлюжно такое абсолютное тожество 
в воспошшании, суждении, у)IОЗа!{,:ночении, не ыогут объяснить 
и стинности даже и са;11ых простых суждений и улюзакточений, 
что 1 1  обнаруживает их несостоятельность. 

Сомнения в применююсти за!{она тожесша и противоре11ия 
к из�1енению, совершаюшсл1уся сплошно во вре)1е 1 1 1 1 ,  возникают, 
л1ежду прочим, n силу следующего обстоятельства. Мышление о 
таком событии, кш<, напрю1ер, полет пушечного ядра , обязьш:�с·1 
признать, что в люл1ент вре)1ени ядро заню1ае·1 определенное место 
в пространстве и не может перел1еститься из него ; отсюда делают 
uывод, что в мо�1ент времею1 ядро ПО!{Оится в определенном �1есте, 
в следующий моыент оно также покоится 1 1  1 .  д. Из суш1ы сос 1 о ­
нний покон никак нельзя получить движения. Следовательно, де­
лают отсюда вывод, если движение существует, оно не подчинено 
закону п ротиnоречия : в каждый моыент вре�1ени движущееся 
ядро находится и не находится в определенном )Jесте простран­
ства.* 

В этол1 рас суждении крое ген следующая ошибка. Мо�1е11т 
13ремени е сть граница л1ежду дву�1я отрезками 13ре;11ени, не име­
ющая длительност и ;  поэтт1у, действительно, в �юмент вре)tени 
пушечное ядро занил1ает определенное �1есто в пространстве и 
не перемещается из него. Однако это вовсе не значит, что ядро 
покоится : покой есть пребывание те.ТJа 13 однт1 и том же л1есте 
в течение отрезка вре�1ени, хотя бы самого крат!{ого, напр., в 
течение одной � ысячной секунды, а 13 наше�� анализе речь шла 
не  об отрезке вреi11ени, а о ;1ю;11енте вре�1ени, который предста13-
ляет собою идеальный а спект врел1ени, принадлежащий к стро­
ению его, как гранищ1 л1ежду частю1и его, но не составляющий 
части времени.* Поэ1 0�1у вполне воз�южно, что во  времени те.тто 
сплошь движется, а в отношении к моменту времени оно непод­
вижно ; движение от этого не преврапп ся в сумму ПОJl'ОЖений 
покоя, П О"! т1у что нrе�1я новее не е сть cy�t)ta лю�1ентов nре��ени. 

* См. напр. Hegel, собр. •соч" т. IV, 67 (2-е изд. ) .  
* П о  поводу вюех этих 1во1просО1в •см. Н. Лос:с1,ий "Ло.гика", глава 

"Лоr•ические законы мышлен·ия",  §§ 30-36. 

156 



Нам возразят, что такю1 образо�t движущемуся телу приписыва· 
етси вместе с движением и неподвижность. С этим мы согласиыся, 
но противоречия в это�1 не находю1, так как движение и непод­
вижность здесь присущи тепу в различных отношеюшх. Проти­
воречия здесь нет в такой же �1ере, как в то�1 случае, когда, 
наблюдая автомобиль, �1чащийся парал.'Jельно поезду с одинако­
вою с ним скоростью, мы скаже�1, что автомобиль покоится в 
отношении к поезду, но движется в отношении к верстовому 
столбу. 

Правильно думает Франк, что сшюшность становления не,воз­
�южна без \1еталогического начала. Но это условие сводится к 
тому, что металогический субстанциальный деятель, благодаря 
своей сверхвременно сти, способен творить свои проявления во  
врел1ени не в виде прикладывании друг к другу ·прерывистых ку­
сочков их, а в форме сплошного процесса. Но процесс этот е сть 
нечто сполна определенное, т .  е. подчиненное законам тожества 
и противоречия, так что к области л1еталогического относится 
то;1ько сам субстанциальный деятель в его глубинной сверхвре­
менной сущности. 

Если к области металогиче ского относится только Бог и сверх­
временные субстанциальные деятели, а вся лшровая жизнь деяте­
лей, протекающая во  вре�1ени и пространстве, есть вместе со 
свою1и отвлеченно-идеальны:1111 основюш бытие определенное, то 
рациональное знан11е 1-шеет грт1адную цену : именно оно дает 
нал1 правильные сведении о лшре под условием, конечно, указа­
ния на ;\lеталогические источники процессов, без чего рациональ­
ное знание становится чрезмерно притязательным и возводит в 
ранг незыбле�1ых законов природы .вре>1енные формы е е  жизни. 

Согласно Франку, не  только «Божество» и глубинная сущ­
ность личности, но и всякое становление, всякий процесс, всякое 
движение, ю1ея характер сплошности, относится к области непо­
стижимого, �1еталогического. Поэто�1у воз'Никает вопрос, где же 
в мире находится область бытия, которое он  называет предмет­
ньш и считает доступньш рациональнт1у знанию. Даже та об­
ласть природы, которая подлежит исследованию физики и химии, 
состоит из сплошных действований электронов, протонов, атомов 
и т. п., из бесчисленных движений, т.  е. нз чего-то такого, что 
Франк отнес к области л1еталогического. Остается думать, что 
рациональное знание исследует эту область, выхватывая из нее 
только неврел1енные, прерывистые кусочки, и, следовательно, дает 
глубоко неправильное представление о ;\!Ире. Это и скажение дей-

157 



ствительности Ф ранк должен считать не заблуждением того или 
другого :11ыслителя, п необходш�ьш свойством рационального зна­
ния, вытекающи�1 из его сущности. И в са�юм деле, вся книга 
«Непостижимое» все:11 своил1 содержанием внедряет в читателя 
убеждение, что ни один основной философский вопрос не :-.южет 
быть разрешаем рациональным знание;-.,1, и даже наводит на мысль, 
что .вообще нет области бытия, истина о которой могла бы быть 
выражена в фор;-.,1ах рационального знания. 

Для решения основных философских вопросов сквозь всю 
книгу «Непостижимое» проведен принцип антиномистическоrо мо­
нодуализма. Объясняется это тем, что область абсолютного, со­
гласно Франку, содержит в себе «совпадение противоположно­
стей». Значит ли это, что в области абсолюного нарушены законы 
тожества и противоречия ? Нет, сю.1 Франк в книге «Предмет 
знания» говорит, что «закон противоречия не нарушается здесь, 
а просто не применим сюда». И в книге «Непостижимое», выска­
зывая во :\IНоrих случаях пару антиномистических суждений, 
Ф ранк вовсе не говорит, что трансрациональная исти·на есть пара 
суждений, противоречащих друг другу : она достигается путем 
«витания» над парою таких суждений, она лежит «в невыразимой 
середине» между ни;,ш.  Что касается сплошных временнЬ1х про­
цессов, напр., движения, я показал выше, что нет основания счи­
тать их, как это делает Гегель, воплощенным противоречием или, 
вл1есте  с Франкт1, :\Iеталогической сверхпротиворечивостыо : все 
временное относится к области «определенного» бытия, доступ­
ного рациональному знанию. 

Теперь я пойду дальше и постараюсь показать, что даже 
пробле:\1Ы, касающиеся салюго Божества, нельзя решать посред­
ством антиномистического :\Юнодуализма. В самом деле, закон 
тожества и закон противоречия, если понять их точно, - абсо­
лютно ненарушш1ы; закон противоречия только таы действитель­
но был нарушен, где удалось бы найти определенную А'товость, 
которая в самой своей А'товости была бы не-А'това, напр., если 
бы :-.южно было сказать, что «число девять делимо на три без 
остатка» и прибавить, что вместе с тем в том же самом отноше­
нии и смысле «число девять не делимо на три без остатка». 
Попробуел1 высказать пару таких суждений и мы тотчас же уви­
дим, что сказать их это значит ничего не сказать о предмете. По­
няв эту пустоту пары противоречащих друг другу суждений, �1ы 
поймем дальше, что над нею не стоит «витать» и, если мы оста­
навливаемся над нею, то это - «шата·ние» �1ежду двумя мыслями, 

158 



справедливо отвергае�юе Франкол1. Когда два антино�шческих суж­
дения, вместе · высказанные, не дают впечатления пустоты, это оз­
начает, что в них обоих высказывается истина, только не про­
работанная до конца, ю1енно в них речь идет о свойстве, кото­
рое в однол1 отношении принадлежит предмету, а s другом отно­
шении ему не принадлежит, и задача дальнейшего углубленного 
исследования состоит в том, чтобы найти эти два разных отноше­
ния ; как только это будет сделано, два суждения окажутся вов­
се не противоречащюrи друг другу. Таково именно положение 
не только тогда, когда речь идет о тварном временном бытии, 
но и тогда, когда исследованию подлежит связь его со сверхра­
циональньши началами, с Богол1 и субстанциальньши деятелями. 
В самом деле, сверхрациональное со всех сторон окружено ра­
циональньши отношению1и. Поэто�1у выражение л1ысли в форме 
антинОl\IИИ есть явный признак недоведенности ее  до конца. Это 
сказывается даже и в словесной форме л1ысли, поскольку у Фран­
ка одно из антинщшческих суждений, отвергающее другое, вы­
сказывается обыкновенно не пря;-,ю, а смягченно, посредством 
слов «некиl\1 образоы», «как-то» и т. п. Например, рассуждая о 
раздельности, но ю1есте с тем и взаилюпроникнутости Бога и че­
ловеческого я, Франк говорит : «мое есмь как-то укоренено в 
есмь самого Бога». Это «как-то» �южно подвергнуть исследованию 
и указать, с одной стороны, в како:н отношении Бог и я абсолют­
но разделены и,  с другой стороны, в каком совершенно определен­
но�� смысле они взаююпроникнуты. Во всех этих случаях резуль­
татол·1 доведенного до конца исследования является совершенная 
недвусмысленность, строго определенное «да» или «нет». 

Необходю1ость размышлять о �1еталогических началах возни­
кает в науке очень редко ; нарушение закона противоречия и за­
кона тожества абсолютно нел1ыслимо ; поэтому утверждение, что 
область металогического существует и что металогическое сверх­
противоречиво и сверхтожественно, совершенно не вмещается в 
умы многих людей. Чтобы облегчить понимание этой мысли, я 
воспользуюсь следующей аналогией : �1ате�1атические треуголь­
ники не подчинены законю1 химии ;  это не значит, что они нару­
шают законы химии ;  в их составе попросту нет ничего, что могло 
бы ·быть подчинено закона;\1 химии. Точно так же металогические 
·начала не содержат в себе ничего, что :-.югло бы подпасть закону 
противоречия. 

Еще труднее представить себе независимость ыеталогических 
начал от закона тожества. Франк, чтобы пояснить это утвержде-

159 



ние,  rоворит:  трансдефинитная, непостижилtая абсолютная ре­
а.11ьность «н1 1когда не есть то же самое, т. с. нечто неизменно 
тождественное са:.1ю1у себе,  а, напротив, выходит за пределы 
всякого тождества и ПОТО;\Iу в каждое ;\IГНОвение и в каждом 
свое;\1 конкретно�� проявлении есть нечто безус;ювно новое, един­
ственное, неповторимое». Франк говорит здесь об абсолютной 
реальности, следовательно, и о Божестве та!(, ка!( будто Оно 
есть н ечто временное, головокружительно ию1енчивое и потому 
не подчиненное закону тожества. Я утверждаю, наоборот, что 
все временное, даже наиболее ИЗ;\1енчивое, всегда подчинено за­
·кону тожества и что все метало·гическое не содержит в себе ни­
каких изменений, пото;-.1у что оно - сверхвременно. Например, 
Бог есть сверхвременное начало. Может показаться, что в таком 
случае Бог в ыаксю1альной степени подчинен закону тожества, 
именно Ему свойственна в ечная застылость в одном и том же 
положении. Такан :-.1ысль есть сдедствие, во-первых, ложного пред­
ставления о законе тожества и,  во-вторых, смешение сверхвремен­
ности и бесконечно длительной вре;\1енности : при ЭТО;\! думают, 
будто сверхвременное сегодня такое же, каким оно было миллионы 
лет назад и каким оно будет через миллионы лет. Это - нелепая 
ыысль, лото;\1у что с.верхвре;\1 енное не находится во времени ; для 
него нет  - «было», «есть», «будет». Неподчиненность металоги­
ческого закону тожества объясняетсн следующим образом. Что­
бы быть подчиненным закону тожества, нужно быть ограничен­
ньш «это», принадлежащим к системе �IНожества ограниченных 
«это», связанных друг с друГО;\l отношениями того же и иного; 
�1еталогическое не есть член такой систеыы и потому оно не  под­
чинено закону тожества, но и не нарушает его, так как в нем 
нет той ограниченности, к l(Оторой прю1ени�1 закон тожества. 

То, что не подсшнено закону тожества и противоречия, но 
ю1есте с те�1 и не  нарушает этих законов, действительно вполне 
непостижюю длн логического �1ышления. Но обращаться к этой 
области с целью знания о ней ню1 приходится сравнительно ред­
ко, ю1енно тогда, когда необходимо иметь в виду само металоги­
ческое в его собственНО;\t существе. Подведенные к нему с логи­
ч ескою необходююстью ыы должны созерцать его молча, а не 
высказывать антино�1ические суждения; са�1 Франк правильно го­
ворит, что высшая правда «са�1а - ;\Юлча - говорит о себе, себя 
высказывает и открывает». Из этого �юлчаливого созерцания 
того, что несказанно, ;\JЫ получае�1 основание для ;1.1Ноrочислен­
ных логических выводов, касающихся строения и свойств логи-

16U 



чески постижимого, рационального бытия. Обращаться к ;\Юлча ­
.;щво�1у несказанному знанию в системе философии нужно лишь 
изредка, тотчас же возвращаясь от него к рациональному умо ­
зрению, которое есть подлинная область философии. 

Христианское ш1ропоню1ание ·не �южет быть разработано без 
по:-.ющи метафизики как науки. После «Критики чистого разума» 
Канта метафизика может быть гносеологически оправдана не ина­
че, как путе�1 обоснования интуитивизма, т. е. учения о том, что 
человеческое знание основано на опыте как непосредственном 
восприятии действительного бытия в подл:иннике. Книга Франка 
«Предмет знания» есть в высшей степени ценный вклад в литера­
туру интуитивизма и потому она есть существенное пособие для 
обоснования христианского }!Иропонимания. Самим Ф ранком она 
использована превосходно для изложения основных положений 
христианства в книге «С наыи Бог». Обладая выдающимся лите­
ратурным таланто�1, Ф ранк дал в этой книге тепло написанную, 
увлекательную апологию христианства. 

161 



С. Л. ФРАНК 

О НЕВОЗМОЖНОСТИ ФИЛОСОФИИ 
(ПИСЬМО К ДРУГУ) 

13-VIII-44 

. . .  Я прочел с болъшюr интересо.м твою философию. Она не  
хуже, а лучше многих других. Многое в н ей  я ощущаю, как 
очень меткое и верное и мне близкое. В частности, понимание 
сотворения :1-шра по образцу художественного творчества я счи­
таю безусловно истинным (истина довольно старая - как все 
настоящие истины - она есть и у Аристотеля, и у Шеллинга ) .  
Ты на·пра сно думаешь, что я займусь исправлением твоих «ере­
сей» - на старости я са�1 все больше становлюсь е ретико·м и, при 
всем 'Почтении к религиозной традиции, думаю, что философия, 
как дело свободной мысли, не должна боязливо оглядываться на 
церковное начальство и предание - что, впрочем, можно под­
крепить и писанием, ер. ап. Павел : «надлежит и ересям быть, 
чтобы �1ежду вами обнаружились искуснейшие». Более того -
мое главное возражение тебе состоит именно в том, что филосо­
фия, которая была бы одновременно догматическим богословием 
( философия в рюшах катехизиса ) ,  есть дело абсолютно невоз­
можное) . Она, в конце концов, не удалась даже Фоме Аквинскому, 
и те:1-1 более не может у дасться нам с тобой, нынешним людям. 
Но я не берусь заняться систематическим разбором твоего по­
строения - свидю1ся, поговорю�. Вместо этого и в ответ на твое 
письмо �ше хочется поболтать с тобой о философии вообще, 
или еще общее - как говорится, de omni re scibili et quibusdam 
aliis. 

Уже давно я для себя сююго сформулировал положение -
«все ораторы - лгуны», именно в качестве ораторов ; ибо для 
красоты стиля и композиции речи они должны фальсифицировать 
реальность, стилизовать е е ;  оратор - это человек, который «для 
красного словца не пожалеет ни �1атери, ни отца». За последнее 
время я то же са·мое говорю о философах (поскольку они строят 
некую законченную систему ыира и бытия, а теы более - Бога 
и �шра) .  Все философы, мнящие в системе мысли охватить все 
и все  привести в порядок - «понять», «объяснить» и значит 
привести в ·порядок - или лгуны, или дура·ки ( чаще - то и 
другое вместе ) .  ( Критика эта относится, конечно, и ко мне са-

162 



мому. Сми ренн о  каю с ь  в грехе гJiупо сти и н едобро совестности 
мысли в моей жизни ) .  На ста рости, следуя ч уде сной ф о рмуле 
Толстого « старому в рать - что б о гатому кра сть», я хочу быть 
а бсолютно правдивьш и оrиренным �ш слыо . Поэтому я ищу н е 
«философии»,  а мудрости, т. е. про сто правды - правды ума и 

сердца . (Впроче)I ,  чтобы тебя не о бижать, а также чтобы и в 

этоJ1 быть по возможности точным, скажу, что вернее всего,  

С. Л .  Ф р а нк с женой Татьяной Сергеевной 

( А встрия 1 9 08 г. ) 

163 



философия есть игра ума - детская забава складывания домика 
из кубиков, с мечтой, что из этого выйдет «настоящий до:-.1». 
Так как ты еще молод, то тебе простительно заниматься этой 
забавой ) .  Но к делу ! «Философия» е сть попытка рассуждениями 
замазать щели, трещины и провалы бытия ; замазка плохая, дер­
жится недолго, трещины опять скоро выступают наружу. А те­
перь, не  боясь противоречий (Бергсон, который был очень мудр 
и правдив, говорил, что не надо бояться frO!er les contradictions) , 
я попытаюсь вкратце философски доказать невозможность фило­
софии ( как вообще 1v1удрость состоит в docta ignorantia, умудрен­
ное неведение, т. е. в преодолении мыслью сферы отвлеченной 
мысли. ) 

Что значит «Объяснить» что-нибудь? Мы спрашиваем : поче­
му А есть В ?  Философ отвечает на это «рассуждениел1» ( особен­
ные любители «рассуждать» - талмудисты, люди «не-арийско·го» 
склада уыа ) ;  он говорит :  «дело очень просто : ведь А есть С, С 
е сть D, а D е сть В - ясно, что А должно быть В :  в мате��атике 
и чистой логике эти�1 дело решено. Но в реальном знании мудрец 
отвечает философу : почему А есть С, и С есть D и т. д. ? Это не 
менее загадочно, чем то, что А есть В,  и потому все твое объясне­
ние е сть простое жульничество �1ысли - сознательное или бес­
сознательное. В конце концов, всякая т.  н. «логическая необхо­
димость» сводится к ·констатированию некоторых фактов - не­
объяснимых фактов. ( Факты такого рода, 1<оторыми занимается 
философия, я называю вечными фактами;  Гёте называл это Ur­
phanomene. ) 

Но это еще полбеды. В конце концов, разложить истину 
на ряд более простых истин есть дело полезное и разумное. На­
стоящая беда в то�1, что в бытии, а потому и в знании, все взаим­
но переплетено, так что распутывая один конец, запутываешь 
другой. Продолжаю люю схему : А есть В,  потому что он есть С, 
С е сть D, а D есть В. Но приоютревшись ближе, видишь, что, 
напр., D есть В только потому, что D есть А, а А есть В! И полу­
чается порочный круг - все рассуждения есть глупость или 
жульничество, и А есть В просто «потому», что он есть В. К тому 
же часто эти промежуточные звенья сами очень спорны и при­
думываются специально для «объяснения», т. е. замазывания тре­
щин. 

Прю1ер из твоего - или вообще апологетического рассуж­
дения. Как совместить зло со всеблагостью и всемогуществом 
Бога ? Ответ:  Бог дал людял1 свободу, т. е. возможность грешить. 

164 



Я спрашиваю : зачем же Бог дал людям такую свободу? Отчего 
он не ;\ЮГ дать свободу, присущую напр. святым, т. е. свободу 
как свободную невозможность грешить? Проще говоря, отчего 
Бог не сотворил всех и все святьши?  Раз святые есть, и они тоже 
творение Божие, значит в безгрешной свободе нет ничего невоз­
;1южного. Ню1 обетовано, что мир некогда будет таким преобра­
женньш, царство�� Божию�. Отчего он не �юг быть таким с само­
го начала? - Я, конечно, знаю, что хохма"талмудист на это 
найдет новый ответ - это, �юл, невоз;'lюжно, потому что какое­
нибу дь М есть N, N есть Р, откуда следует . . .  и т. д. Но я его 
обеспокою возражением : если это так, то Бог должен был так 
устроить мир, чтобы М не было N, N не было Р и т. д. - Или, 
как ты рассуждаешь : творение есть бытие вне Бога, бытие, связан­
ное с «нет», а бытие не-·божье «само собой» переходит в бытие 
против Бога. Я спрашиваю :  почему? Нам обетовано, что, в конце 
концов, «Бог будет все во всем». Творение и тогда будет не-Бог, 
но оно уже не оюжет быть против Бога, потому что будет на­
сквозь пронизано Богом. Почему же тогда это не так с самого 
начала ? И выходит зло есть, п. ч. творение есть, не есть 
против, а против есть зло. Но «не есть против» есть только иное 
слово для факта, что неведо�ю поче�1у в мире есть злое начало . . .  
- Кстати сказать, то ,  что я говорю, есть даже не е ресь. В одном 
толстом немецком католическом трактате по догматическому бо­
гословию ( конечно, с «imprimatur») я встретил четкое указание, 
что на этот вопрос (почему свобода не могла с самого началг 
быть «святой сво·бодой» ) нельзя уже найти никакого ответа. 

Другой пример. Ты возражаешь против моего сомнения во  
«всемогуществе» Бога и строишь очень умную и верную теорию 
Бога как художника-творца. Но все, что ты так в ерно говоришь 
о последне;11, и сводится к тому, что художник не  всемогущ. Ху­
дожественное творчество связано с мукой творчества, с усилием 
- никогда не  абсолютно-успешным - преодолеть и собствен­
ную слабость, и упорство материала и т. д. Т. е .  другими слова­
ми ты говоришь то же сююе, что я .  Я действительно думаю, что 
Бог не «сотворил» сразу мир совершенным, а мучительно творил 
его, стараясь поправлять его, исправлять неудачное в нем и что 
�1ы все участвуем и должны у11аствовать в этой - никогда до 
конца не  осуществююй - задаче. Выражаясь антропоморфичес­
ки-приблизительно, я думаю, что Бог иногда впадает в отчаяние, 
хочет разбить на куски эту дрянь, которая получилась из его 
чу дн ого замысла (пророки говорили нечто в этом роде ) ,  а потом 

165 



жалеет и опять начинает стараться сделать лучше. - Но, гово­
рят, Бог не имеет «материа.1а» вне себя, и той слабости в себе, 
которая присуща человеку-художнику. Я отвечаю : я не  знаю; 
может быть, это так (поскольку �1ысшпь Бога как абсолютный 
первоисточник всего, это необходимо ) .  Но я знаю только, что 
почему-то (я не - «хох�1а>> , и потому не спрашиваю почему? )  
Божье творчество, как всякое иное, носит драматический харак­
тер. А это и значит, что Бог не всемогущ в [этом] смысле, и что 
мир, ло меньшей мере, не вполне удался ему ( ссылка на грехо­
падение,  конечно, ничего не объясняет - не нужно ·бьшо делать 
такого мира, который мог пасть. Скажут : виноват не Бог, а ч ело­
век. Верно, человеку нужно так чувствовать, иначе он станет 
свиньей ;  ребенок, который, оставшись один, устроил пожар, дол­
жен чувствовать себя виноватьш, но зачем родители не убрали 
вовремя спичек, или не научили его обращаться с ними, или 
оставили его одного? )  

Кстати - из немного другой оперы. Я не  помню, чтобы я 
когда-нибудь говорил, что дело Христово не удалось. Думаю, 
что ты спутал, этого я не мог сказать ; я считаю такую мысль 
в еличайшей пошлостью. Дело Христово абсолютно уда.rrось, ибо 
его удача совсем не измеряется «удачей в мире» - Христос ;внес 
в мир вечный свет любви, который светит во тьме, и тьма не 
объяла его - Христос с самого начала знал, что этот свет не 
будет «иметь удачи» в лшре, будет гонюr, и хотел, чтобы он был 
гоним, потому что этот свет и светит только через страдание. Он 
знал наперед, что «когда сын человеческий вернется на землю, 
он найдет не много веры». «Всемогущество» и «удача» Христова 
дела е сть не что иное, как неудержимая тяга к нему человеческо­
го сердца, при всей зе�шой слабости этого дела. Римский стоик 
Катон говорил : победоносное дело угодно Богам, но побежден­
ное  - Катону. Почти так же Христос люг бы сказать, что ему 
угодно гониыое и сла·бое. И мы должны быть с Ним именно как с 
вечно гонимым и в гонении торжествовать величайшую и абсолют­
ную победу над всем миром. 

1 4  авг. 

Я пишу как попало, как текут �1ысJш, но ты сам почувствуешь 
связь. После тщательного обдул1ывания я пришел к ясному созна­
нию, что в христианской религиозной л1ысли и богословии есть 
два совершенно различных понятия Бога, ·которые - если не за-

166 



лщзывать и не затушёвывать противоречия, а мыслить абсолютно 
честно - совершенно непримиримы. Назову их «философским» и 
«религиозным» ·понятием Бота. Первое идеально последовательно 
развито Фомой Аквинским, - .второе есть то, что Паскаль назы­
вал «Бог Иисуса Христа». У Фомы - Бог есть Абсолютное -
абсолютная первопричина, первоисточник и всеобъемлющая и все­
.определяющая сила всего вообще. В каком-то общем смысле это 
почти то же, что Бог Спинозы ( если Фо:-.1а избегает пантеизма, то  
именно потому, что он более последовательно и глубоко, чем 
Спиноза, проводит идею Бога-Абсолюта ; именно поэтому абсолют­
·НОе у него не поглощает относительного, как у Спиноаы, а как 
бы дает ему расцвести в своем лоне - я мог бы это развить 
точнее, но это было бы слишком долго) .  Все остальные, ·о•бычные, 
религизоные атрибуты Бога - любовь, �1илосердие, Бог как 
личность etc. - есть уже только резльтат нечестного «приспо­
собления» к традиции, жульничества ыысли ( конечно, бессозна­
тельно·го, но это не л1еняет дела) .  Такой Бог необходим чистой 
философской мысли, но люлиться ел1у, уповать на него, утешаться 
им - при строгой честности �1ысли - нельзя. Совсем другое 
существо - «Бог Иисуса Христа», Бог человеческого сердца, Бог 
как любовь и прещ1ет любви, Бог как святыня, Радость, Утеше­
ние - Бог, который, как ты верно говоришь, Сам страдает с каж­
дым плачущим ребенколr. Этот Бог, воплощенный во Христе, в 
Евангелии ( особенно Иоанновом) резко противопоставляется «Кня­
зю» (а это значит - властителю, царю) «мира сего». В мире сем 
он сам гоним. Его царство ( в  котором одном он всемогущ! )  -
«не от мира сего». - Оба «Бота» несомненно существуют -
один открывается умом, другой - сердцел1. Но свести их обоих 
- в конце концов, Бога Аристотеля и Бога Иисуса Христа - к 
одному Богу - повторяю, абсолютно невозможно, по крайней мере 
рационально. (Если это большинству кажется возможным, то 
только потому, что психологически есть здесь промежуточное 
звено, «третий бог» - именно ветхо-заветный - Бог как добрый  
и могущественный Властитель, который построил мир, как жили­
ще для человека, и оказывает милости ч еловеку, опекает его, 
если человек остается послушным рабом. Этого Бога фактически 
устранил Христос, заменив его Богом-отцом, Богом любви ;  и 
этого Бога никогда не знал учитель Фомы - Аристотель, для 
которого Бог еще «Перводвигатель» и «Чистая Мысль» ) .  - Я,  
конечно, достаточно философ, чтобы не претендовать, что нашел 
точное понятие Бога. Конечно, все наши атрибуты имеют только 

167 



относительный, сюшолический смысл (так и у Фо�IЫ) ,  и на самом 
деле Бог есть только ·непостижимое! Поэтому я не пускаюсь в 
гностические фантазии ,  но представляю себе, что есть реально два 
Бога, - скажел1 «Злой», или «равнодушный», и «добрый» и т. п. 
Я знаю только то, что я тут ничего не знаю. Как-то, где-то, уже 
за пределалш человеческой мысл11, все загадки должны разре­
шиться, и уповаем, что тогда ;\IЫ поймем то, что остается теперь 
непонятным, и «узрим» истинного Бога. Но пока, здесь, с моим 
человеческим умом (и сердце�� ) ,  я знаю одно : именно Иисус 
Христос открыл (и явил) нам того Бога, который  нам нужен, 
и этот Бог, т. е. это понятие Бога, ближе к истинному Богу, чем 
всякое иное. Слово��, к это;-,1у Богу обращена моя душа и каждый 
день жизни, и особенно - на пороге смерти. Если я и не научил­
ся нич ему дрУ'гому в жизни, то я научился смирению ;-,1ысли, 
сознанию, что сердце �1удрее у�1а. Точнее говоря, у�1 только тогда 
умен, ·мудр, когда он сознает себя ограниченным. Ницше совер­
шенно в ерно говорил о философах : «lch lache jeden Meister aus, 
der nicht sich selber ausgelacht». И вот почему я чувствую, напри­
мер, - п рости, что перескакиваю на новую тему - что Паскаль 
бесконечно, совершенно несравнимо умнее, мудрее, честнее всех, 
даже величайших философов. Философ есть вообще своеобраз­
ный, очень странный тип, и было бы наглостью думать, что то, 
что ему нужно и ч его он ищет, есть абсолютная истина и нужное 
всякому человеkу." Я совершенно ясно, прямо воочию вижу, 
что с реди великой (действительно в известном смысле великой) 
французской литературы 1 7  ,века Паскаль возвышается, как вели­
кан над пигмеями ;  все остальные - «великие писатели», потому 
что они писате.ли ( вдумаемся в это слово - писатель - специа­
лист по писанию, ��астер искусства писания) ,  а Паскаль величай­
ший писатель, потому что совсе�1 не хочет быть писателем, а на­
ходит ясное, точное, правдивое слово, чтобы выразить, о чем 
скорбит его душа (и душа всякого человека ) ,  и рассказать о 
некоторых, хотя и непонятных, но бесспорных «вечных фактах», 
которые он увидал. И таково же его отношение к философам : 
философы - дети, забавляющиеся построением из кубиков «кар­
тины �шроздания», а Паскаль среди них - взрослый, е?.1у некогда 
играть, ибо он должен отдать себе серьёзный, ответственный от­
чет о нескольких фунда;\1ентальных фактах жизни, которые нужно 
отчетливо знать, чтобы разумно жить. 

Я пишу тебе что-то вроде философского - или антифило­
софского - дневника, и прито;\1 очень вяло - нехватает энергии 

168 



для отчетливого выражения л1ыст1. Так :-.южно продолжать без 
конца - хочу сегодня кончить, и потому резюмирую. 

Ты люжешь поду��ать, что, отрицая «философию», я отри­
цаю себя сююго и всю свою жизнь. Но это не так : 1 )  моя фило­
софия - начиная с «Предмета знания» - всегда заключалась в 
философском преодолении отвлеченной ;\fЫсли, в docta ignorantia. 
2 )  к это�1у я присоединяю теперь отрицание всеобъемлющих фило­
софских синтезов или систе;\! - что есть только иная сторона 
предыдущей мысли . Я следую в ЭТО;\! очень ;\Iудрому и честному 
Бергсону. Вслед за ню�, я думаю, что ;\!Ы ;\ЮЖем только пучками 
лучей философской л�ысли, как прожекторщ1 ночью, озарять от­
дельные клочки бытия, охватить и озарить целое в непротиво­
речивой систе;\1е идей, которая не была бы, как он го,ворил, trop 
large, а была бы сшита действительно по мерне бытия, нам не  
дано - вероятно, в 1<онце I<OНILOB, пото;\1у, что  в са;\ЮЛ! бытии 
синтез не рационален, а сверхрационален. Бытие не однопланно, 
а ;\!Ногопланно, и л1ежду разньши п.rгана;\IИ есть - для нашей 
мысли - непреодолимые провалы. Объединить в одно логическое 
целое физику с этикой, или онтологию, как она рисуется бес­
страстной познающей �1ысли, с онтологией, отвечающей нуждам 
сердца (Iogique du creur Паскаля ) совершенно невозможно. 

Из этого следует - и это есть мой главный ответ на твое 
письмо - что более всего невозможна отвлеченная богословско­
философская система. Ибо к предыдущей трудности здесь при­
соединяется еще одна - противоречи.вость религиозных суждений 
и мыслей в традиционном, освещенном церковью, вероучении. 
Полагается верить, что это не так, но честная мысль не может 
не видеть этого. Есть непреодолимые разногласия не только 
л1ежду Ветхю1 и Новым Заветом, не только л�ежду отдельньши 
частями Ветхого Завета, который есть, как известно, целая биб­
.1иотека книг, написанных )1ногю1и люды�и на протяжении несколь­
ких веков - от эпохи первобытной религиозной дикости до 
гениальных религиозно-моральных озарений пророков - но и 
л1ежду отдельньши частями Нового Завета, как и между разными 
эпохаыи и направлениюш церковного учения. И тем более -
вопреки гениальному Фоме АквинсКО;\!У между Христом и Аристо­
телел1 ! Твоя философия - повторяю - очень умна и талантлива, 
- не хуже, а лучше многих других философий. А все-таки это 
безнадежная попытка - философски объяснить драму :-.шровой 
истории, крестную смерть Христа, Богородицу, Троицу и соче­
тать все э го с логикой А - не-А. 

169 



Что остается делать на�1, верующим людям мысли? Я созна­
тельно проповедую то, что иронически было названо «двойной 
бухгалтерией» - проповедую не из цини::ша, а ,  смею думать, из 
высшей ыудрости. Надо сочетать совершенную независимость ре­
лигиозной и философской мысли с детски-смиренным молитвен­
ньш соучастие�� в традиционно-церковной религиозной жизни. 
С одной стороны, мы не только вправе - мы обязаны с полной 
свободой, не оглядываясь на текст писания, пап и соборы, откли­
каться �1ыслыо и сердце�� на зов Бога, обращенный непосред­
ственно к каждому из нас. Откровение не было когда-то, оно бес­
прерьшно продолжается, и � 1ы обязаны слушаться Бога больше, 
чем человеческого предания. Отношение, например, к мировому 
злу и страданию не только Достоевского, но даже и скренне без­
божных социалистов - более христианское, чем отношение Фомы 
Аквинского ( который говорит где-то, что блаженные на небесах 
испытывают особенное блаженство, когда они глядят на вечные 
�1уки грешников ! Как это согласовать со словом ап. Павла, ч·1 0  
болезнь одного члена тела есть болезнь всего организма ? Как 
это согласовать с любовью? )  А с другой стороны, мы не должны 
забывать, что все, даже лучшие и мудрейшие наши мысли, все 
же  остаются субъективньши и одностороннюш и что в тради­
ционной церковной вере - плод коллективно·го восприятия от­
кровения множеством верующих душ, в том числе гениальных -
несмотря на все противоречия больше �1удрости и истины, че�1 в 
наших отрывочных слабых мыслях. Так надо сочетать свободное 
дерзновение ( только отказывающееся «объять необъятное») с дет­
ским смирение��. Это есть прямая противоположность обычного в 
богословски-философских системах сочетания самомнения с роб­
кой оглядкой на «катехизис». На этом кончаю. 

Письмо ·написано карандашом, "лежа в ·саду" . В последние два 
года войны ФрЗJнки ж1или в алыn:ийсжой дере1вушке, ·скрьrвая1сь от •нем­
цев. После несколы<:их сообщений ч31с11ного ХЩ>ЗJктера, п�исм.ю за,каJН'Ч•и­
валось следующей просьбой :  "Пож31луйста, •сохра'Н'И 1И ·при случае верни 
это ш\lсьмо. Т3'к ка,к у м•еня нет оил на нruстоящее mиса,ние, то я хочу 
сохрЗJн.ить хоть этот, •в·е•сьма .вялый и хао11ический, отрывок из философ­
ского Д;Нев1нrика " .  Письм·о было возвращено адресато•м, 1110 было найдено 
J!'ИШЬ в этом году •среди небольшого семейного а•рх·ива, о·ста;вшегося на 
х.ранени�и у А. П. Ст>руве. Прим. Ред. 

170 



ИЗ ПИСЬМА С.Л. ФРАНКА В. ФЕДОРОВСКОМУ* 

."Христианская правда есть полнота противоположных опре­
делений, достаточно сосредоточиться на частичной правде, упу­
ская из виду дополняющие ее  истины, чтобы впасть в «ересь» ( в  
точно�� 01ысле этого понятия, т. е .  в убеждение практиче ски 
уводящее на нездоровый путь ) .  В Вашел� последне�1 письме я 
безусловно признаю, и сю1 остро это осознал -- истину Вашего 
суждения, что человечество забыло реаJ1ьность греха. Можно 
сказать - и это прюю осязае�ю и очевидно - что человечество  
пало жертвой своего фальшивого оптизима, своей веры в собст­
венную доброту и разу�rность. Достаточно вспо�1нить о замы­
сле ( ? )  Лиги Наций, или как здесь занимались развращающими 
социальньши бредню1и, когда надо бы.10, стиснув зубы, аскети­
чески готовиться к отражению грозовой тучи зла . Но тут уж 
надо вспо�rнить об обратной стороне дела. Поче�1у собственно 
гуманизм, вера в человека, его достоинство, его нравственное 
назначение утвердить правду на зе��ле - приняли форму арели­
гиозную и даже антихристианскую? Я отвечаю : пото�1у что хри­
стианский ыир, вопреки Христову откровению, впал в ересь - пра­
вильное сознание греховности человека он превратил в ложное 
антихристианское утверждение ничтожества человека. Вы ссы­
лаетесь на Бл. Августина. Августин был, конечно, одним из ве­
личайших христианских гениев ; кое-что он  даже впервые до кон­
ца понял в Христовой правде ( так, он творец са�юй идеи лично­
сти ) ,  но с этой правдой он сочетал и заблуждания. В пелаrиан­
стве, с которьш он боролся, была доля правды - и�1енно в ера 
в призвание и способность человека свободно, с обственной во­
лей идти навстречу благодати, раскрываться ей. В борьбе с 
преувеличением этой правды Августин проповедовал несвободу 
человека, его абсолютную парализованность грехт1 и потому 
его ничтожестно. От Августина пошел Лютер с его учениN1 ,  что 
даже благодать Христова подвига по существу не спасает, т. е. 
ннутренне не исцеляет ч еловека, а только заслуживает прощение 
его безнадежной греховности. Это есть религиозное пораженче­
ство. От Августина начинает преобладать в ХристиансКО)! �1ире 

* В. Федоров·ский, друг ·семьи С. Л. Фра1Нка, 1в nо·следние rо1ды жизн:и 
стал ·священником. УМ'ер в 1976 r. 

171 



нехристианское, скорее ветхозаветное представление о полно�� 
ничтожестве человека, начинается унижение образа человечес­
кого в христианскол1 сознании. Вот поче�1у, когда в новом време­
ни в европейскол1 че.;�овечестве снова пробудилось по существу 
хрио и а некое сознание его достоинства, оно развилось вне Цер­
кви и против Церкви. Очень любопытно, что в восточной Церкви 
гораздо больше сохранилось сознание не только богоподобия, 
но даже богосыновства человека, боrосродство человека (вся 
восточная �шстика, напрю1ер, Западал� отвергнута : учение Паламы 
и Григория Синаита о доступности человеку Фаворского света 
или отвержение западно-христианской диле�шы : благодать или 
свобода? основаны на это>1 ) . Я утверждаю даже, что рассужде­
ния Апостола Павла (Ри�шянам) надо брать, только дополняя их 
Иоанновой истиной, ч то нам «дана власть стать чада�111 Божьи­
>Iи», что Бог дал нам от Духа Своего, или напо�111нание�1 нам об 
аристрократической избранности Христо�1 (I Петр, 2 ,9)  или сло­
вю1и Христа, что >1ы уже не рабы, а друзья Его и може�1 творить 
дела Его, или упорньш напоминание�� ею.юго Апостола Павла о 
свободе христиан, или же его словюш : «Его же рода есмь мы». 
J{оротко говоря ; покаянное сознание христианина должно быть 
не сознанием его ничтожества ,  а сознание�� его униженного со­
стояния, так как он изменил своей царственной природе Сына 
Божин. Христианская >юраль есть �юраль « noЫesse oЬlige ». 

( 40-ые ГОДЫ) 

172 



С. Л. ФРАНК 

ДУХОВНОЕ НАСЛЕДИЕ ВЛАДИМИРА СОЛОВЬЕВА* 

Среди сонш1 гениев, которьши столь богата русская духовнан 
культура 1 9-го века, гений Вл. Соловьева синет своиы особьв1 
светом. Соловьев есть в истории русской мысли явление в своем 
роде единственное. Несмотря на всю его славу и влияние, он 
остается доселе далеко недостаточно оцененным. Боле того : в 
некоторых основных своих устремленинх, в некоторых характер­
ных для него сочетаниях идей он, как при жизни был, так и доселе 
остается одиночкой, непризнанньш и возбуждающим протест. 

Я не берусь в краткой статье изложить и оценить миросозер­
цание Соловьева в его цело��. Я хотел бы только остановиться на 
некоторых основных мотивах его �1ысли, имеющих, по :\Юему мне­
нию, особую ценность, и, в частности, тех из них, от которых 
обычно отталкивается господствующий тип русской мысли. 

Прежде всего, оценивая гений Соловьева, так сказать, с его 
фор�1альной стороны, надлежит оп1етить, что Соловьев е сть в 
истории русской �1ысли первый - и доселе сю1ый выдающийся -
сююстоятельный русский философ, первое явление русского фи­
лософского гения. До него русская мысль, хотя и о-бнаруживала 
напряженный интерес к философии, но в 01ысле оригинального 
творчества не шла дальше неосуществленных зю1ыслов и неза­
вершенных набросков. Лишь в лице Соловьева осуществилось 
гордое предсказание Ло�юносова,  что <оюжет собственных Пла­
тонов российская зе�1лн рождать». Мысль Соловьева, как и дру­
гих великих русских мыслителей, определена религиозным инте­
ресом, направлена не на бесстрастное описание мира, а на его 
религиозное 001ысление и спасение. Но эта религиозная мысль 
нераздельно связана у него с постижением бытия, определена 
оригинальной независимой интею1ектуальной интуицией и 'Потому 
осуществляется средствами разу�1а. В течение всего своего твор­
чества он остался верен той задаче, которую он 19 -летним 
юношей выразил в словах : «возведение христианства из состояния 
слепой традиционной веры на ступень разумного убеждения и тем 
спасение человечества от ЗЛ'а 11 гибели». Можно, конечно, спорить 
о том, в какой �1ере такая задача вообще осуществима ; более 

*После,Щняя ·статья С. Л.  Франка, написа�н�ная у>�е ·ВО время пред­
смертН'ой болезни. Была !Напечатана 'В Вестнике, октябрь-декабрь 1950. 

173 



того, нельзя отрицать, что Соловьев в своих философских постро­
ениях часто как бы стыдливо скрывает подлинный, сверхрацио­
нально-мистический корень своих убеждений и впадает в недо­
пустимый рационализ:-.1 ( как, напри:\1ер, при попытке рациональ­
но «вывести» основные дог:\1аты христианской веры ) .  Здесь не 
место обсуждать сложный вопрос о правах и пределах разума 
при построении цельного ыиросозерцания. Достаточно отметить 
тот бесспорный исторический факт, что религиозная мысль во все 
эпохи своего расцвета входила в некое органическое сочетание 
с философской интуицией и находила себе философское выраже­
ние. Этому факту •противостоит, с другой стороны, весьма распро­
страненное - в частности, в русском сознании и прошлого, и 
настоящего - отталкивание от философии и умов религиозных, 
и умов практического склада ; для них «философствование» -
независимая деятельность интуитивно-познавательной :\1ысли -
есть дело либо праздное и ненужное, либо же прямо вредное. 
Господство:\1 этой тенденции в значительной мере объясняется 
недостаточная оценка гения Вл. Соловьева. 

Центральная философская интуиция Соловьева, определяю­
щая и все его теоретическое :\шросозерцание, и всю его практи­
чески-моральную и духовную устремленность, заключается в ви­
дении мира - в его незримом для чувственного опыта сушестве 
- насквозь пронизанньш и просветленны:\� его божественныы Пер­
воисточником, короче говоря - в видении божественной перво­
основы мира. Это не е сть, конечно, атеизм, ибо Творец при это�1 
отчетливо различается от творения ; но, отличаясь от Творца, тво­
рение все же не безусловно инородно и противоположно ему ; оно, 
напротив, в своей первооснове как-то сродни и близко Творцу, 
производно-божественно, и потому само свято и прекрасно. «Под 
грубою корою вещества» Соловьев прозревает «нетленную пор­
фиру Божества». Чтобы оценить эту основоположную интуицию 
Соловьева, полезно вспомнить глубокую мысль Достоевского, что 
самый тонкий и опасный вид атеизма есть не отрицание Бога, а 
отрицание Божьего мира. Для Соловьева :\!Ир есть поистине 
Божий мир. 

Как известно, у Соловьева эта интуиция божественной пер­
воосновы :\!Ира конкретизировалась в учении о «Святой Софии» 
- в веровании в особое женственное, производно-божественное 
начало, которое есть как бы «душа :\!Ира» или его «ангел храни­
тель». Я не буду здесь останавливаться на это�1, во многих отно­
шениях спорном учении, позднее развитом о.  Флоренскю1 и 

174 



о. Булгаковым. Признание священной, производно-божественной 
основы лшра совсе�1 не требует его гипостазирования в особое 
божественное существо. Единственное, что здесь существенно и 
ценно, есть общий дух и 01ысл установки, который состоит в 
религиозной любви, в б:�агоговейно�1 отношении к �шру и чело­
вечеству в его священной первооснове. Эта общая тенденция 
прямо противоположна господствующему в католическом бого­
словии представлению о резкой, непреодолимой противополож­
ности �1ежду «surnaturel» и «naturel». 

Интуиция Соловьева находит свое адектватное выражение не  
в специфическом учении о св .  Софии, а в более общем учении 
о всеединстве бытия ( тер�шн, введенный в философию Соловье­
вьш ) .  Для чувственного восприятия и рассудочного познания мир 
есть множественность отдельных, независи:\о!ЫХ друг от друга су­
ществ и реальностей, стоящих лишь во внешних отношениях меж­
ду собой. Соловьев видит �1ир и человечество как некий цельный 
живой организм, отдельные части которого суть как бы его орга­
ны и клетки, внутренне связанные и согласованные, ибо жизнен­
ная сила этого целого есть его интимная связь с Богом, его про­
низанность единьш и потому объединяющи�1 божественным нача­
ло��. Можно сказать, что вся философия Соловьева есть лишь 
�1етафизическое разъяснение и истолкование слов ап. Иоанна «Бог 
есть любовь» ; существо бытия есть внутренняя гар�юния, бытие 
одного для другого, согласованность жизни, любовь. Эта согла­
сованность, прюшренность, гар�юничность бытия есть мерило ис­
тинного бытия и потому мерило добра. Напротив, раздор, обособ­
ление, враждебность, будучи состоянием противоестественны'1, 
есть существо зла . Зло, в качестве распадения на обособленные 
и враждебные части, есть выражение отпадения от Бога. Мерило 
добра есть универсалию�, вселенскость, всечеловечность. И Со­
ловьев, соединяющий в себе натуру мыслителя с натурой духов­
ного борца, ведет в течение всей своей жизни неустанную борьбу 
против всяческого обособления и эгоиз�1а - против раздробля­
ющего человеческую жизнь культа ограниченных ценностей, «от­
влеченных начал», и против обособления и эгоизыа в области 
религиозной, национальной, культурной, политической и социаль­
ной. Цель его борьбы есть всечеловеческая солидарность. Соло­
вьев был вселенским миротворцем. Эта основная духовная ус­
треыленность Соловьева ю1еет совершенно особую ценность в 
нашу трагическую эпоху анархического развала лшра и господ­
ства в не�1 всяческого сектантского фанатизма. 

175 



Одна сторона этой духовной широты Соловьева, его стрем­
ления обнаружить внутреннюю связь и взаимозависююсть тю1, 
где обычно господствует  противопоставление и противоборство, 
заслуживает особого упо;-,шнания. Это есть вместе с тем централь­
ная идея его ре.1игиозной философии;  ;-,1ы ю1еем в виду идею 
Боrочеловечества или - в более общей форме - Богочеловеч­
ности. Вся история христианского европейского человечества стоит 
под знаком одного рокового и трагического недоразумения -
и;-,1 енно враждебного противопоставления двух вер - веры в Бога 
и веры в человека, - доходящего часто до прямой и ожесточен­
ной борьбы между н ими. По существу вера в человека, в святость 
и достоинство че.rювеческой личности, конечно, не:\1ысли111а вне 
христианства и есть прямой его продукт. Однако, в исторической 
христианской церкви была особенно влиятельна тенденция -
наиболее ярко выраженная у Августина - к возвеличению Бога 
за счет уничижения человека. Поэтому, когда начиная с эпохи 
ренессанса пробудилась страстная вера в великое назначение и 
в творческую ыощь человека, - эта вера приняла форму восста­
ния сначала против церковной традиции, а затем и против Бога. 
Это роковое н едоразумение все углубляется в течение последу­
ющих веков. Вера в права и свободу человеческого духа, страст­
ный призыв обеспечить человеку условия жизни, соответствующие 
его великому достоинству, становятся пафосо1'1 неверующих, бое­
вьш лозунгом в борьбе против христианской веры. Гуманиз111 
отождествляется с богоборчество1'1. Этот богоборческий гуманиз;\1, 
в силу таящегося в нем противоречия, обречен был выродиться в 
чистый демонизм, и потому в новое, невиданное доселе порабо­
щение и разложение человеческого духа ; его последнее прояв­
ление на наших глазах есть ком:-.1унизм. Христианская мысль начи­
ная с 1 9-го в ека и особенно в наше время неоднократно пытается 
внутренне преодолеть это роковое недоразумение ч ерез религиоз­
ное санкционирование того, что правоыерно в притязаниях гуманиз­
л1а. Но  все эти попытки остаются внутренне слабыми в силу своего 
компромиссного характера. Им недостает пафоса 1пл·а"'1енной веры, 
способной двигать горами. 

В учении о Богочеловечестве Соловьев первый в истории  
христианской :\1ысли дает принципиальное,  религиозно-догмати­
ческое обоснование тол1у, что люжно назвать христианским гума­
низ:-.юм. Христово откровение есть для него не только новое от­
кровение о Боге, но и откровение о человеке - и эти два откро­
вения суть лишь две нераздельные стороны полноты христианской 

176 



правды. Соловьев указывает, что все права человека имеют своим 
единственным основание:-.1 дарованную верующим во Христа «Власть 
быть чадами Божиими» (Ев. Иоан. 1 ,  1 2 ) .  Богочеловечность Иису­
са Христа есть источник потенциальной богочеловечноости ч ело­
века. Торжество правды и силы Бога в явлении Богочеловека 
Иисуса Христа есть зачаток и залог реального преодоления в ся­
ческой порабощенности и униженности человека. И это есть  не 
просто догмат пассивной веры, а цель вселенской творческой ак­
тивности человека. Са;v1Ые дерзновенные упования и творческие 
замыслы человеческого духа - бессмысленные и гибельные в 
отрыве от Бога, в самосознании человека, как «плешивой  обезья­
ны» - оправданы, более того - обязательны для него, как су­
щества, укорененного в Боге, как участника вселенского дела 
обожения человечества и �шра. Как бы ни оценивать системати­
ческое обоснование этой идеи у сююго Соловьева, - можно 
смело сказать, что са�1а эта идея указует единственный духовный 
путь, который может вывести человечество из его нынешнего 
тупика. 

Другое, не менее значительное проявление великого начала 
всеединства (или, скажем проще, всечеловеческой солидарности) 
есть общеизвестная установка Соловьева в вопросе об отношении 
между восточной и западной христианской церковью. Можно 
сказать, что 01ысл этой установки остался в общем доселе непо­
нятым и неоцененным. В католичесI<их кругах распространено 
убеждение, что Соловьев, просто отрекся от  православия и обра­
тился в католиuизы. Но и православные тю большей части обnи­
няют его в отступничестве от  истины православной церкви и в 
гибельно�� увлечени 1 1  католическими «ере сяыи». Все эти сужде­
ния основаны на недоразумениях (в возникновении которых, прав­
да, отчасти повинен тот страстный поле:нический задор, в который  
- на  короткое вре;v1я - впал Соловьев) . Соловьев никогда -
даже в пору наибольшего своего увлечения западной церковью 
- не был католиком и не переставал сознавать себя членом пра­
вославной церкви. Даже самая «католиче ская» его книга «Россия 
и вселенская церковь» содержит не  тольI<о ( еретичесI<ое именно 
с католической точки зрения ) учение о св. Софии, но и явно 
антиI<атолическое утверждение, что миряне в силу миропомазания 
равны еписI<опам и что их свобода означает некую их верховную 
власть, «наравне с папой». Недарт1 иезуиты, по инициативе кото­
рых была издана эта книга, упреI<али его в «мистицизме и вольно­
думстве». Наделавшее столько шуму пресловутое причащение в 

177 



1 89 6  г. Соловьева в униатской церкви было актом не верующего 
члена католической церкви, а религиозного вольнодумца, считав­
шего себя в праве пренебречь канонической преградой между 
п равославной и католической церковью ( в  чем он, как известно, 
покаялся в предсмертной исповеди ) .  Это с полной очевидностью 
явствует из одновременного этому акту письма к француз·скому 
писателю Tavarnier, в котором Соловьев признает идею «подчи­
нения церковной власти, как Богу» заблуждением и даже ересью 
и предрекает, что огромное большинство разделяющих эту идею 
при пришествии антихриста перейдут на его сторону. В одной 
статье 1 893  r. он заявляет, что непогрешимое в церкви «не разли­
чимо видимым образом», что «дилемму : папизм или духовная 
свобода - можно обойти только путем недостойных и бесплод­
ных сделок с ·совестью» и что он сам принимает «духовную сво­
боду» ( Соч. VII, 40 1 -4 10 ) .  Свою «религию св. Духа» он признает 
«столь же далекой от ограниченности риыской, как византийской, 
аугсбургской и женевской» (письмо к Розанову 1 89 2  г. ) . В сущ­
ности никогда не признавал основного отличительного догмата 
католической церкви и непогрешимости папы рим.ското, в его точ­
ном и полНОNI смысле ; он считал только, что единство церкви 
требует признания ( освященного, по его мнению, традицией пер­
вых веков христианства ) верховенства авторитета римского пер­
восвященника ; единение вокруг этого традиционного центра мо­
жет каждым осуществляться «В той мере, какую указует ему его 
совесть» ( приведенное письмо  к Tavernier) .  

Подлинный смысл церковной установки Соловьева вытекает, 
как указано, из исповедуемого им начала всеединства ; с особой, 
и сключительной силой он  сознавал это начало именно в отноше­
нии церкви Христовой, как зачатка и носителя вселенского .спа­
сения и обожения. Богочеловеческое единство церкви по самому 
его существу не ыожет целиком содержаться только в восточной, 
или только в западной церкви, а живет лишь в их - заслоненном 
греховными человеческими раздоралrи - нераздельном и потому 
и неразделенном единстве. Соловьев с глубочайшей остротой ми­
стического видения сознавал единый Богочеловеческий организм 
церкви в его онтологической глубине выходящим за пределы ро­
кового раздора между восточньш и западным христианским миром. 
Для него была совершенно непереносима �rысль, что националь­
ное  .самомнение и культурное обособление фактически вытеснило 
у людей, считавших себя верующими христианами, чисто рели­
гиозное восприятие всечеловечности Христовой церкви. Именно 

178 



на этом он - с честностью истинно независимого мыслителя, 
преодолел глубоко укорененные в нем сююл1 славянофильские 
в ерования. Непререкаемый прю1ат чисто религиозной установки, 
сознания сверхзе"1ного, богочеловеческого и потому всечелове­
ческого существа Христовой церкви над всеми зелшыми интере­
са.\ш, над национальньши, конфессиональными и культурно-исто­
рическими симпатиями, антипатиями и предубеждениями - таков 
смысл незыблемой церковной установки Соловьева. Перед лицом 
этого всечеловеческого единства церкви различие между восточ­
ньш и западным христианством теряет для него всякое принци­
пиальное значение - прю1ерно так же, как для ап. Павла в церкви 
Христовой нет различия .\1ежду эллино.\1 и иудеем. Где это разли­
чие превращается в раздор и обособление ,  и ч еловеческие пре­
дубеждения получают псевдо-религиозную санкцию, там совер­
шается ию1ена правде Христовой. Великий христианский принцип, 
что любовь к брату своеыу есть )!ерило любви к Богу, распростра ­
няется по Соловьеву и на отношение )1ежду разными и споведа­
ниями. Быть люжет, Соловьев в своей богословской мысли недо­
статочно осознал чисто религиозное и духовное различие между 
восточным и западным типом христианства и в пылу борьбы про­
тив религиозного сююлшения славянофилов недооценил своеобраз­
ную духовную :ну дрость восточного христианского богословия 
(только теперь понемногу открываемую западным христианством) ; 
он только - по его собственным признаниям -- из личного опыта 
встреч с западньши христианюш непроизвольно ощущал внутрен­
ние трудности сближения этих двух частей христианского мира .  
Но что значит этот дефект его мысли по сравнению с величием 
и и стинно христианской правдой его основной установки ! Она 
особенно важна в наше вре)IЯ. Психологически вполне естествен­
но, что в русской элшграции тоска по родине, любовь к утрачен­
ной родной православной культуре непроизвольно склоняет снова 
к славянофильскому смешению религиозного чувства с националь­
ньш и рискует зате)1нить и заслонить подлинное, ил1енно сверх­
национально-религиозное христианское сознание. Но, с другой 
стороны, мы живел1 в эпоху, когда объединение христианского 
)!Ира, сознание его внутреннего единства 'перед лицом 01ертель­
ной опасности от надвигающегося на мир царства антихриста 
становится вопрост1 жизни и 01ерти. Поэтому более, ч е�1 когда­
либо, следовало бы на)1 осознать спасительную правду принци­
пиальной установки Соловьева. Со времени зна)1енитой речи До­
стоевского русский че.1овек претендует быть «всечеловеком». 

179 



Слишком часто это остается неоправданной пустой претензией. 
Но Соловьев был подлинны�� всечеловеном - пото�1у что был 
подлинным христианином. 

Последнее, на что я хотел бы указать в духовном наследии 
Соловьева, есть по истине изу;-.штельное предвидение катастро­
фической эпохи, в которой л1ы теперь живе;\1, и - что еще важнее 
- религиозные выводы, к которым он пришел на основе этого 
предвидения. Обыкновенно бросаются в глаза и вспоминаются 
теперь некоторые частные содержания этого предвидения : «жел­
тая опасность», крушение православной русской �юнархии, воз­
никновение диктатуры с п ритязанием на мировое господство и 
т. д. Все это свидетельствует, конечно, о необычайной политичес­
кой и и сторической проницательности Соловьева. Но  существен­
ны все же не эти частные предсказания. Единственно существенно 
и носит характер подлинного пророчества обшее предчувствие 
- среди, казалось бы, незыблемого благополучия мира и бес­
препятственного �шрного прогресса - надвигающейся на �шр чу­
довищной демонической силы зла".  Соловьев был в течение боль­
шой части своей жизни типическим человеком 1 9-го века : он не 
только веровал в н еуклонный прогресс человечества - он дал 
этой вере религиозную санкцию, отождествив прогресс с неодо­
лил!Ым космическим действием вошедшей в мир при Боговоплоще­
нии Х рисотовой силы, с верховным метафизическим процессом 
обожения мира. От этой, вдохновлявшей все его существо веры,  
он под конеu жизни был пробужден каким-то наитием, подлинно 
а налогичным наитию ветхозаветных пророков. «Наступающий ко­
нец мира - пишет он в 1 89 7  r .  - как путник, приближающийся 
к морю, чувствует морской воздух, прежде, чем увидит море». 
И уже накануне смерти, в 1 899 году он на,шнает «Повесть об 
Антихристе» фразой, которая в то вреыя должна была казаться 
нелепой фантазией и которая теперь производит поистине потря­
сающее впечатление :  «двадцатый век был веком великих войн, 
потрясений и гражданских ыеждоусобию> .  Невольно в споминают­
ся слова апостола : «Когда будут говорить : �шр и безопасность, 
тогда внезапно постигнет их пагуба, и не избегнуть» (I Ф есе. ,  5,3) .  

Еще ·более значительна та новая религиозная установка, к ко­
торой через это п редвидение приходит Соловьев. В не�1 рушится 
и традиционная теократическая идея объединения и христианиза­
ция мира под верховным руководством Uеркви, и отожествление 
победоносной силы Христовой п равды с внешним гуманитарным 
прогрессо�1 .  Отказавшись от этих идей, так долго соблазнявших 

180 



его л1ысль, Соловьев отчетливо у1верждается отныне в героичес­
кой, эсхатологически определенной установке первохристианской 
веры. Христовой правде не суждена внешняя победа над миром, 
внешний успех в �шре ; Церковь Христова, подобно ее божествен­
ному Основателю, побеждает �шр, только будучи гонима силами 
мира и претерпевая скорби. По сююму свое�1у существу, именно 
как духовная сила, противостоящая «князю мира сего», церковь 
Христова на земле воплощена в гоню10�1 меньшинстве истинно  
верующих, в свободной совести которых звучит нсзаглушимый и 
недолимый голос правды Христовой : 

В незримой глубине сознанья мирового 
Источник истины живет незаглушен, 
И над руина�1и позора векового 
Глагол ее  звучит, как похоронный звон. 

Родился в �1ире свет, и свет отвергнут тьмою, 
Но светит он во тьме, где грань добра и зла, 
Не властью внешнею, а правдою самою 
Князь мира осужден и все его дела. 

Эсхатологическая вера последних лет Соловьева, посколько 
она выражена в отчетливом утверждении хронологически-истори­
ческой близости конца мира и событий, предсказанных Апокалип­
сисом, быть может, есть тоже некоторое рационалистическое упро­
щение сложности и неисповедимости судеб ыира ; в этой форме она 
прямо противоречит слову Христа о неведомости срока конца 
мира. Но великая и насущно нужная правда совершенно одино­
кого в 1 9-м веке напоминания Соловьева об эсхатологи·ч еской 
основе христианской веры заключается в отчетливом различении 
�1ежду зел1ной и небесной перспективой, между челопеческими упо­
ванию1и о зе�1но:11 счастьи и даже о земно:1.1 торжестве правды -
и неисповедимьш путе�1 Провидения, ведущим к конечной по·беде 
Христовой правды через скорби, потрясения и крушение мира ·в 
его привыч·но�1 ню� облике. В апюсферс нашей трагической эпохи, 
требующей непоколеби�юй веры в верховную силу Хрстовой прав­
ды - веры, не питабюй никакюш иллюзиями и пото'1у не сму­
щаемой их крушением - нельзя преувеличить всего духовно 
оздоровляющего значения этого последнего религиозного дости­
жения Соловьева. 

181 



В МИРЕ КНИГ 

НОВАЯ КНИГА О КОНСТАНТИНЕ ЛЕОНТЬЕВЕ * 

В одной из литературных бесед Г. В. Адю10вич вспомнил о 
своей встрече с �юсковсюп1 студенттr в Англии. После неизбеж­
ных разговоров о погоде и лондонских достопримечательностях 
Адамович спросил молодого собеседника, что он думает о про­
пуске ряда лиц в издании Большой советской энциклопедии. В 
числе пропущенных был и Константин Леонтьев ( 1 831 - 1 89 1  ) ,  
философ, публицист, автор нескольких романов. 

Себеседник Адамовича искренне у дивился : 
- Леонтьев? Да, да, слышал. Но ведь это, кажется, был 

черносотенец? Очевидно, студенту казалось естественны��, что 
«такому» Леонтьеву не нашлось �1еста в словаре. 

Если и предположить, что Адю10вичу удалось заронить в 
сознание студента искру сомнений и даже безумное желание 
узнать «неизвестного» Леонтьева - что тогда ? Преодолев все 
затруднения и препя гствия, разыскав сочинения Леонтьева и ста­
рую (дореволюционную) литературу о нем, ознако:-.швшись с 
циклом идей Леонтьева, с его причудливой биографией, изучив 
творческое наследие писателя, студент пришел бы к одно�1у 
знаменательному выводу. Да, действительно, в СССР Леонтьев 
зал1алчивался и зю1алчивается по сей день.1 Но судьба Леонтьева 
сложнее, и его замалчивание в СССР нечто вроде почетной тра­
диции, унаследованной от поколений предреволюционной либе­
ральной интеллигенции .  При жизни Леонтьев не пользовался влия­
нием. Его главное сочинение Восток, Россия и Славянство прошло 
почти незамеченньш. Плененный величием и героическим прошльв1 
западной христианской культуры, Леонтьев в современности ви­
дел одни опасные симпто�rы распада и разложения и задолго до 
Шпенглера предрекал гибель Запада в потоке окончательного 

* Юр�ий Иваск. Конста>Нтин Леонтье�в. Жизнь и творчество. 1 974 г. 
Берн, 430 стр. 

1 Г. В. Адамо1в1ич мог 'IЮТ'речаться с мо1сков•ок·им студе�нrом лет 15 
том•у 1наза•д. Но и :оейчаrс •юниnи К. Н. Леонтьева не переиздшны .в СССР. 
Правда, за последrн�ие годы поя,ви.!J!Ись зам�тюи о нем в 'Новом изданwи 
Бол ьшой ·совете.ко й  ЭJнцш�лопедии 1 973 г., в энциклопедиях философ­
ской 1и литературной. В 1969 г. ·в журнале Вопросы литературы (8) на­
печатаrна ·статья А. Jl. Яно:ва "Сла�вянофилы rи Конrста,нти1Н Леонтье·в" ,  а 
в 1 974 r. в Вопросах литературы (5) - �статья П. П. Гайде1нко "Конста�н­
пrн Леонrгьев - .титературный критик". 

182 



всео1ешения. Одно вре�1я он возлагал надежды на Россию и свя­
зывал их с возрождение�� православия в духе строгого византизма, 
усиление�� )!ОНархической государственности и резким отмеже­
ванием от Запада. В конце жизни Леонтьев разочаровался и в 
Росси и :  понял, бесполезно строить плотины, поток все  равно их  
01етет". И в с е  же  Леонтьев страстно �1ечтал о распространении 
своих идей, рассчитывал на их серьезное обсуждение в печати, 
о·бращался за посредничеством к Вл. Соловьеву, но безуспешно. 
Леонтьев слишком опередил свое вре�1я, и всерьез его проро­
чества не принимали, к тому же он приобрел некоторую извест­
ность романю1и, рассказюш, его считали «художником». В ХХ 
веке п ророками были поэты : Блок и Мандельштам предвидели в 
России катастрофы, обвал культуры, гибель творческой личности 
в безликой стихии револю1tии, с другой стороны, Е.  Зю1ятин в 
ро�1ане «Мы» и позднее Дж. Оруэ.1л в своем « 1 984» предсказали 
рождение тоталитарного государства и составили описание его 
структуры. Подводя итоги полемике о национализме, культурном 
и политическом (с философо�1-идеалистом П. Е. Астафьевьш ) ,  Ле­
онтьев с горечью за:-.1ечает, что он  представляется Астафьеву толь­
ко н едальновидньш художнико�1.2 После смерти Леонтьева о нем 
писали о.  И. Фудель, А. Александров и наиболее проницательно 
близкий е�1у по духу В. В.  Розанов. Но печатались они в консер­
вативном Русском Обозрении и в Русском Вестнике, журналах, 
.11ишенных серьезного влияния в кругах интеллигенции. Поэтому 
попытки привлечь внимание общества к сочинениям Леонтьева 
успеха не имели. 

В начале ХХ века в России, до основания потрясенной стол­
кновением с азиатским Востоком и внутренними кровавыми рас­
прями 1905-06 г.г. ,  появились новые люди, изживающие народ­
ническое мировоззрение, �1арксизм и веру в бесконечный п рогресс. 
Н. Бердяев, С. Булгаков, С. Ф ранк совершили сложную эволюцию 
от марксизма к идеализму и подходили к истинам положительной 
религии. Среди изгоев русской культуры они открыли для себя 
и совсем забытого Леонтьева. Оживились и старшие друзья, и 
новая молодежь, попавшая в орбиту леонтьевских идей. В 1 909 
году стал собираться по инициативе К. А .  Губастова леонтьевский 
кружок. Его стараниями в 1 9 1 2  г. был выпущен 1 том сочинений 
К. Н. Леонтьева ; всего выш,10 9 ттюв ( издание прервалось в 
годы Первой Мировой войны ) .  

2 К .  Н. Леонтьев. Собра:ние сочинений, т. 6, стр. 356. 

183 



В 1 9 1 8-22 г.г. в революционной Москве Н. Бердяев изучает 
биографию и творчество Леонтьева. Решающее влияние на всю 
концепцию Бердяева 13 Философии неравенства оказали идеи Ле­
онтье13а : равенство царит только на кладбище, среди скелетов, 
в жизни ему нет места. Позднее, уже в эмиграции, выходит книга 
Бердяева Константин Леонтьев ( 1 926 г. ) .  Очерк о Леонтьеве на­
ходим и в труде В. В. Зеньковского История русской философии. 
Писал о н ем и о. Георгий Флоровский в книге Пути русского бо­
гословия. 

Теперь друзья Леонтьева получили новый большой подарок : 
в Швейцарии вышла 13 свет книга поэта и критика Ю. П. Иваска 
Константин Леонтьев ( 197  4 г. ) - фолиант в 430 стр. с прило­
жениями и подробной библиографией. 

Леонтьев - давнишняя любовь Иваска. Он увлекался Леон­
тьевым в 30-х г.г. и в журнале Новый Град ( 14, 1939 г. ) по­
�1естил статью «Апология пессимизма. К. Леонтьев и Ницше». 
В послевоенные годы Ю. Иваск возобновляет работу над книгой 
о Леонтьеве, посещает леонтьевские места на Балканах, работает 
в библиотеке Св. Пантелеймоновского монастыря на Афоне. От­
дельные главы книги о Леонтьеве печатались в парижско�1 журна­
ле Возрождение в начале 60-х г.г. 

Кни•га Иваска - настоящая энциклопедия по Леонтьеву, в 
ней сведены и ·систематизированы биографические сведения, раз­
бросанные в сочинениях, записках, писы�ах разных лиц о К. Н. 
Книга разбита ( чрезвычайно удачно) на маленькие главки, посвя­
щенные родным и друзьям Леонтьева, а также героям его рома­
нов. В предисловии Иваск гово рит, что «всю жизнь Леонтьев 
говорил преи�1ущественно о себе, он супер-герой собственных 
писаний, всей своей поэмы жизни». И, подобно умелому рестав­
ратору, Иваск восполняет недостающие �1еста мозаичной биогра­
фии Леонтьева, выводя на авансцену своего повествования ге­
роев л еонтьевского эпоса :  они живут, движутся, фантазируют, 
произносят страстные �юнологи о красоте, борьбе добра и зла, 
и сквозь их черты проступает облик живого Леонтьева .. . Именно 
личность Леонтьева, его всепожирающее чувство красоты, кото­
рую он видел в разных аспектах: в затерянных селениях Македо­
нии, на шумных базарах в Салониках, в пестроте московских 
церквей, в Оптиной пустыни, среди монахов в черных клобуках, 
- занимает воображение Иваска. И этот образ Леонтьева, исступ­
ленного жреца красоты, которая, по существу, была для него 
синоню10�1 живой жизни, автор и стремится передать читателю. 

184 



Личность Леонтьева везде искусно выдвигается автором, а 
его идеи дополняют этот неповторимый портрет. И здесь Иваск 
следует по пути Розанова, оп1етившего, что «личность Леонтьева 
замечатеJiьнее и :1юбопытнее, че�1 «Сочинения Леонтьева», кото­
рые воистину есть лишь приложение к его портрету ( ... ) Это 
бывает только тогда, когда под сочинениюш лежит по-настояще�1у 
�югущественная и прекрасная личность».3 

Иваск истолковывает Леонтьева в мифах Алкивиада ,  Нарцис­
са,  Андрогина, и для подобного толкования имеются достаточные 
основания. Алкивиад - тобю1ый герой Леонтьева. Он не  пере­
ставал ю1 восхищаться и в монастырской келье. ( «Византийско­
церковное христианство так никогда и не запшло в его душе 
языческих богов и героев древней Эллады».4 

По языческой своей природе Леонтьев - Нарцисс и Алки­
виад - нежный цветок и хищный зверь. 

Правда, «сам Леонтьев и те главные герои, которые его лич­
ность отражают, в этот �шф полностью не ю1ещаются ; все они 
чем-то напоминают Нарцисса ( . . .  ) и все же «идеальный Нарцисс» 
в .ТJеонтьевском мире не воплотился.»5 Была в образе Леонтьева ­
Нарцисса трещина, был надло�1. Леонтьев �1ечтал о славе, любви, 
поклонении, но на всех путях встречал глухое отчуждение, не­
доброжелательство, непоню1ание, вражду. К тому же Леонтьев, 
в п ротивоположность классическому Нарциссу, никогда не был 
собой удовлетворен. Зю1ечания Иваска о Леонтьеве - разоча­
рованном Нарциссе подтверждаются житейским наблюдением В. В.  
Розанова : «К несчастью, - писал он - в личной жизни он (К.Н.Л. ) ,  
кажется, сам больше любил людей, нежели ими был любим».6 

В природе Леонтьева, в его двойственном духовно-душевном 
облике зю1етны черты андрогиниз�1а. Иваск ссылается на Бердя­
ева, который находиJI в Леонтьеве нечто женственное наряду с 
резко мужским. Строение его души было  «муже-женственное», 
утверждал Бердяев. Но «андрогинные черты, - продолжает Иваск 
- были не только в душе, но, по-видюю�1у, и в облике �юлодого 
Леонтьева, ( ... ) и о женоподобии своем он знал».7 О двойствен-

3 В. Роза�нов. Закржевский о К. Леонтье;ве.  Новое Время. П, 24 ав,г. 
1 912. 

4 Ю. Иваск. К. Леонтьев, ·стр. 33. 
5 Там же, �стр. 48-51. 
6 В. Роза1Нов. Неуз:на<НJНЫЙ феJНоме�н. Сбор<нИJк Памяти Леонтьева. 

1 9 1 1 ,  стр. 172. 

7 Ю. Иваск. К. Леонтьев, ст.р 28. 

185 



ности Леонтьева говорит и В. В. Розанов. Мужскую сторону души 
Леонтьева Розанов определял так :  «В нем было много Гераклита 
Те�шого, с его п ринципал�и вражды, с его требованиями борьбы 
повсюду в )!Ире . . .  Но было и нечто женское в лшре его идей и 
образов. По Розанову «Леонтьев слишком «как женщина» смотрел 
на историю и культуру ; у него был «женский глазок» на нее, с его 
безумньши привязанностями, с его безулшых� фанатизмом. Отсюда 
страшное очарование, которое, на нас льется из его неудержимых 
речей, как будто нас «Заговаривает» женщина, чего-то у нас про­
сящая, ч его-то безумно требующая, и которой мы не в си.ТJах 
противостоять».8 

В первую половину жизни К. Н. влияние женственной стороны 
души было сильнее ;  сказывается и матриархальный быт кудинов­
ской жизни. Матриархат изображается в двух ро�1анах Леонтьева 
- Подлипни и В своем краю. Поче��у это так? По лшению Иваска, 
его андрогинная натура искала точку опоры в семьях, женщинами 
управляемых. Леонтьев, как и �шогие его герои, живет, двигается 
в орбите солярно-л�атриархальной системы, которая позднее  нару­
шается. Иваск справедливо замечает, что ыатриархат в русской 
литературе тел1а новая ; и если можно говорить о влиянии, точнее 
о духовно)! созвучии, то с1едует иметь в виду Жорж Занд - ее 
роман Лукреция Флориани, которым Леонтьев увлекался ·в юности. 

Во вторую половину жизни К. Н., отразившейся отчасти в его 
балканских повестях, - резко )1ужские черты в характере Ле­
онтьева начинают развиваться за счет юношеской женственности. 
Именно на Балканах он  начал «жить сам по себе» и возмужал. А в 
вечер жизни мужественное начало слабеет и Леонтьев испытывает 
притяжение патриархата афонских старцев и Амвросия Оптинско­
го. Из этого с1едует, что Леонтьев не вмещается целиком в 
�шфах Алкивиада, Нарцисса, Андрогина. 

После религиозного переворота в 1 8 7 1  г. Леонтьев стремит­
ся к воuерковлению, ищет спасения души и в своем христианстве 
представляется Иваску Богатым Юношей, «который с тоской в 
сердце отошел от Христа».  Леонтьев был богат не «капиталош>, 
а «культурой», - мысля:ни, его воззрения, вкусы христианскими 
не были».9 Может быть, Леонтьев-юноша был ближе ко Христу, 
чем Леонтьев-церковник. По крайней мере, для alter ego Леон­
тьева - Володи Ладнева в ро�rане Подлипни - «Христос самый 

8 В. Розано•в. К. Леонтьев ·и А�nолло:н Г:ригорьев. Новое Время. 
9/22 декабря 1915 г. 

9 Ю. Ива.ск. К. Леоо�тьев, стр. 30. 

186 



близкий человек». Столь зыбкие и смутные ощущения Леонтьев 
строго осуждал в пос.11едие годы жизни как не православные. Но 
все же, - заключает Иваск - в романтических Подлипнах «Хри­
стос присутствует, а в леонтьевской келье Он отсутствует».10 

О трагичесКО)! безблагодатноы ре.1игиозно�1 пути Леонтье­
ва в разное время писали В. В .  Розанов, о. С. БуЛ'гаков, Н. А. Бер­
дяев, о. Г. Флоровский. И все же, в разговорах и письмах Леонтьев 
любил поучать молодых людей, хотя толком не знал Св. Отцов 
и основывался на случайно услышанных высказываниях старцев. 

Именно религиозная "безблагодатность Леонтьева обусловила 
его предельно-детер)1инистическую историософию, которую Иваск 
подробно разбирает в последних главах. К все)шрной истории 
Леонтьев прилагал открытый им «закон» о триедино�� про11ессе, 
включающий периоды первоначальной простоты, цветущей слож­
ности и вторичного упростительного смешения. Период цветущей 
с.�ожности для Европы заканчивается в начале XIX века. После 
эпохи Наполеона наступает период пторичного упростительного 
смешения, характеризуемый общей слабостью государства и 11ерк­
ви, падение�� религиозности, господством рационализма и мате­
риализма в фиЛ'ософии, либерализма и социализ��а в политике. 
Россия )Юложе Запада - короткий период цпетения она пережила 
в XVIII веке - ·от Петра Великого до Екатерины II. Усвоение за­
падных идей, плодотворное в XVIII веке, пос.11е 1 830  г., в период 
духовного упадка в Западной Европе, становится опасным и вред­
ным. Сперва Леонтьев утверждал, что Россия )ЮЖет явиться не­
которым исключение�� в открытом ю1 «законе» и позднее  вступит 
в период вторичного упростительного смешения. Тогда будет 
выиграно время для развития сююбытной культуры в России. 
Обновленная Россия еще может спасти на Западе - Церковь, 
государство. остатки поэзии. Позднее Леонтьев разуверился в 
«хваленой» молодости России, и будущее Запада представлялось 
e)ty в )tрачных эсхатоЛ'огических очертаниях. 

Разбирая леонтьевский проект «пощюраживания» России ре­
акцией, Иваск упо�1инает и о другом его, менее известно��, про­
е1<Те «разогревания» в социалистической монархии. По :1-шению 
Иваска, Леонтьев гораздо трезвее, реальнее оценивал угрозу 
рево.'!юции, нежели его совре�1енники И. С. Аксаков, М. Н. Кат­
ков, К. П. Победоносцев, и даже Достоевский не верил в победу 
«Бесов». Страшно и то, что главная вина за всю русскую ката-

10 Там же, стр. 36. 

187 



строфу лежит на Церкви. Не было в ней огня, зажигающего 
сердца. Оптинские старцы молились, о .  Иоанн Кронштадтский 
исцелял - но они «проспали» революцию. Это Леонтьев знал, 
но его проект социалистической :\юнархии - и здесь Иваск бе­
зусловно прав - �юг бы быть осуществлен только «юшератором­
преобразователе�r ростом с Петра Великого ! Новые великие ре­
формы �югли бы предотвратить революцию ;  и для этого не нужно 
было созывать Думы ; такая контрреволюция сверху вырвала бы 
инициативу у интеллигенции».11  

Леонтьев постоянно ощущал свою несовременность, одино­
чество, однако, и в России и на Западе многие его современники 
�югут быть названы контрреволюционерами XIX века : Токвиль, 
Гобино, Доносо Кортес, Д. С. Милль, Карлейль, Ницше, Достоев­
ский, подобно Леонтьеву, но в разной степени защищали даро­
витое меньшинство от бездарного большинства, творческую сво­
боду от плутократии и бюрократии, качество от количества».12 

Выделим проведенную Иваском аналогию между Леонтьевым 
и Гобино. Этот ф ранцузский философ, романист, дипломат раз­
вивал теорию о неравенстве человеческих рас, об их извечной 
борьбе. С Леонтьевым Гобино роднило восхищение перед средне­
rзековой аристократической Европой и свободной властной лич­
ностыо, одинаково враждебной буржуазии и интеллигенции, но 
были и различия. В противоположность Гобино Леонтьев отрицал 
расизм вообще и существование чистых рас. В Византинизме и 
славянстве Леонтьев писал : «Что такое племя без системы рели­
гиозных и государственных идей? За что его любить? За кровь? 
Но кровь ведь с одной стороны ни у кого н е  чиста, и Бог знает, 
какую кровь любишь, полагая свою, 1близкую. И что такое чистая 
кровь? Бесплодие духовное ! Все rзеликие нации очень смешанной 
1-:рови.»13 

Отвержение расизма по существу предопределяло отрица­
тельное отношение Леонтьева к современному национализму, ко­
торый, не  ведая того, расчищает пути всемирной революции и 
«космополитическому вселретворению». Вот почему так называ­
е111ы е  нео-националисты обращались и обращаются к Леонтьеву 
не по адресу : Леонтьев не только « разочарованный славянофил» 
( кн.  С. Н. Трубецкой) ,  но и западник, влюбленный в феодальную 
и ртrантическую Европу. 

188 

11 Там же, стр. 277. 
12 Та же, стр. 346. 
13 Леонтьев. Gоч.ине.ния, т. 5, сгµ. 146. 



Разве не любовь, боль и великая грусть подсказала Леонтьеву 
слова, обращенные к стране, которую он  сильнее всего н енавидел 
в современной Европе : «Франция, бедная Ф ра нция ! Где ты, преж­
няя дорогая нам Ф ранция, столь изящная и великая, грозная и 
неустанно-творческая?  Где ты?»14 

В Леонтьеве характерно выразилось, говоря словами Роза­
нова, «залетное» начало нашей истории. . .  в ещее, поэтич еское и 
красивое начало». 15 Вероятно, это «залетное» начало и;-,1ел в виду 
Иваск, когда выводил приблизительную генеалогию Леонтьева. 
Если в начале этой генеалогии находятся удельные князья-аван­
тюристы, воевавшие на Западе (Мстислав Великий - Гаральд ) ,  
т о  в XIX веке к Леонтьеву больше всего приближаются по типу 
П. Чаадаев и В. Печерин. И не славянофилы Хомяков, Ив. Акса­
ков были особенно близки ему, а разочарованный в революции 
Герцен, предвидевший торжество ;\tещанства в буржуазно-про­
летарской Европе. 

С захватывающим интересО;\! читаются главы, насыщенные 
фактами, острыми аналогиями и размышлениями автора о взаимо­
отношениях Леонтьева со знаменитьши современниками : Толстым, 
Достоевским, Вл. Соловьевым, старцем Амвросием Оптинским. 
Леонтьев высоко ценил художественное творчество Толстого и 
одновременно критиковал натуралистические детали в Войне и 
мире и Анне Карен.иной, и к религиозньш и сканиям в еликого пи­
сателя Леонтьев относился критически. Иваск подробно излагает 
историю дружбы-вражды Леонтьева и Вл. Соловьева .  Сперва Ле­
онтьев восхищался Соловьевьш и ,  несмотря на разницу взглядов, 
Соловьев импонировал ему умственно и эстетически. Преклоне­
ние перед Соловьевьш однако о�енилось вспышкой ненависти. 
В сентябре 189 1 г. Соловьев читает в Москве доклад О причинах 
упадка средневекового миросозерцания, в котором сближает хри­
стианство с гуманитарным п рогрессо�1 .  Леонтьев потрясен «изме­
ной» Соловьева и собирается ему отвечать, но неожиданно забо­
левает и 12 ноября 1 89 1  г. умирает в Троице-Сергиевой Лавре. 
Если можно говорить о посмертном примирении Леонтьева с Со­
ловьевым, то оно совершилось в последние годы жизни В.С. В 
Трех разговорах Соловьев развивает идеи, ранее высказанные 
Леонтьевым. Это - критика учения Толстого, разочарование в 
гуманитарном прогрессе, внутренняя законченность мировой и сто-

14 Ле'О'нтьев. Соч,И!НеlН'IИ!, т. 7, стр. 476. 
15 Роза11юв.  Сре.1щ художн1ИЮУВ, 1 914, стр. 101. 

189 



рии, возможное завоевание России и затем Европы китайца.ми. 
В ш1см1е В. В. Розанову 13 июня 1 89 1  г. Леонтьев писал: 

«Вообще же полагаю, что китайцы назначены завоевать Россию, 
когда «смешение наше (с европейцюш и т. п .)  дойдет до высшей 
своей точки. И туда и дорога - такой Россию>.16 И еще одно сов­
паден и е :  вслед за Леонтьевьш Соловьев в Трех разговорах пред­
видит возникновение в Европе европейских соединенных штатов, 
обреченных на гибель. И, наконец, последнее отступление от 
Хри ста, явление Антихриста -- по Соловьеву произойдет в Евро­
пе. Леонтьев предрекает появление Антихриста в России : и он, 
как Христос, будет евреем. 

Хочется отметить, что любовь Иваска к своему герою 
пабу дившая ero к столь тщательному изучению Леонтьева, нигде 
не п ереходит в пристрастие, необъективность, желание Леонтьева 
оправдать. Иваск видит все взлеты и падения Леонтьева. Так, 
разбирая содержание полемики против «розового христианства» 
Достоевского и указывая на правоту Леонтьева в критике вселен­
ского примирения и братства, утопии, сильно потускневшей в ХХ 
веке, - Иваск подчеркивает, что присущее Достоевскому живое 
чувство Христа-Богочеловека было Леонтьеву недоступно. Ни 
Толстой, ни Леонтьев этого не понимали, не  было у них о гненной 
веры творца Бесов и Братьев Карамазовых. 

В Леонтьеве Иваск видит прорицателя, не пророка. «Проро1< 
- прежде всего - совестный судья своего народа : угрожая, 
пугая, он надеется на исправление и всегда готов просить Бога 
о помиловании . .  , а в прорицаниях Леонтьева слышится злорад­
ство».17 Одни прорицания сбылись, и Иваск их перечисляет ( вой­
ны России в союзе с Ф ранцией против Гер.мании, пробуждение 
Индии и Китая ) .  В других - самых зловещих - угроза близко­
го конца ;\!Ира, и ·они еще не могут сбыться. Логически опровер­
гнуть Леонтьева невозможно, но христианский ответ на прори­
цания Леонтьева заключен в следующих словах Иваска : «Если 
вера в Бога на са�юм деле выше, сильнее всех законов, как на­
туральных, так и юридических, то новый расцвет также воз�ю­
жен, как и конец мира».18 И если учиться у Леонтьева нече�1у, 
хотя �1ысль его по словам Бердяева дает «духовные юшульсы, 
то ( пишет Иваск) «леонтьевсюти глазами можно видеть мир -

16 Розано1В. Из перепш:юи с К. Н. Леонтьевым. Русский Вестник, май 
1903 г" стр. 181 .  

17 Ивас:к, �тр. 276. 
18 Там же, .стр. 226. 

190 



живописно-яркий, линейно-извилистый, всегда обреченный на увя­
дание, но сейчас вес еще пре�<расный».19 

В конце книги помещены 4 приложения (наиболее интерес­
i . J  4-ое - здесь собраны наблюдения Иваска над стилистикой 
Леонтьева) и Материалы для библиографии К. Леонтьева. Почти 
все книги и статьи о К. Л" как русские, так и иностранные, Иваск 
сопровождает краткими, но чрезвычайно ценными аннотациями. 

В заключение сообщаю неизвестную Иваску дату смерти 
друга Леонтьева о. Иосифа Фу деля : он скончался в Москве 2/1 5  
окт. 1 9 1 8  г .  ( к  стр. 258 ) .  Приведеы также дополнительные сведе­
ния, не включенные Иваско�1 в его Материалы по библиографии 
К.  Леонтьева. 

Отец Климент ЗедергоJiы1, иеро�юнах Оптиной пустыни. Изд. 
!-ое. Собств. типография. Шю1ардино, Калужск. губ., 1 9 1 5, 1 28 стр. 

Отзывы о Леонтьеве : 

Розанов, В. В. Па�1яти дорогого друга. Руссное Слово, 1 896  
год, 43, 1 4  февраля. 

Тихт1иров, Л. А.  Монархичесная государственность. М, 1 905.  
Ч. Ш, отд. 4, гл . XXXI. К. Н. Леонтьев, стр. 1 43- 147. 

Суворин, А. С. Письмо к В. В. Розанову от 18 марта 1 905 г. 
по поводу статьи Розанова о Леонтьеве. Письма А. С. Суворина н 

В. В. Розанову. СПБ, 19 13, стр. 1 48- 1 49 .  Ответное письмо Роза­
нова к Суворину. Письма русских писателей к А. С. Суворину. Л, 
1 927, стр. 1 63 - 164. 

Розанов, В. В. Из литературных впечатлений ... 1 1 . К. Леон­
тьев и его «почитатели». Новое Слово, 1 9 1 0, номер 7 .  

Бородаевский, В. В. К.  Н. Леонтьев ( готовилось к печати в 
изд-ве Путь. Книга не вышла из печати ) .  

Розанов, В. В. К. Леонтьев об Аполлоне Григорьеве. Новое 
время, 1 9 15 г., 1 4279, 9 декабря. 

Розанов, В. В. О К. Леонтьеве. Новое время, 1 9 1 7  г. ,  1 4 6 1 5, 
22 февраля. 

Алданов, М. А. Ульмская ночь (Философия случая) .  Н.й., 
1 953, стр. 275-284. 

И еще одно пожелание. Хорошо бы осуществить мысль, выс­
казанную Иваском об изданиях Избранного К. Н.  Леонтьева. Луч­
ший знаток творчества Леонтьева - Ю. П. Иваск мог бы подго­
товить и этот то�� для издательства Ymca-Press. Такая книга очень 
нужна России. 

Москвитянин. 

19 Там же, стр. 297. 

191 



О КНИГЕ И. ШАФАРЕВИЧА «СОЦИАЛИЗМ I<AI< ЯВЛЕНИЕ 

МИРОВОЙ ИСТОРИИ»* 

Есть в мiре вещи, котсрых, очевидно, никак нельзя открыть 
без обширного о п ы т а - личного или своего окружения. 
Так и эта книга с ее  свежим и острым взглядом на тысячелетние 
течения мiрового социализма, хотя использует также обильную 
литературу, известную в научноы �шре, - закономе рно  появ­
ляется в стране,  пережившей (и переживающей ... ) самый жесто­
кий и длительный социалистический опыт Нового Времени. А 
внутри этой страны, так же  закономерно :  книга появляется н е  
под перо"'� гуманитария - вся прослойка учёных-гуманитариев 
наиболее основательно задушена у нас от Октябрьской револю­
ции и по ·сегодня, - но под перо;\! математика с мировой извест­
ностью : представители точных наук в ком;-.1унистическом ;-.1ире 
вынуждены заменять своих уничтоженных б ратьев. 

Зато эта ситуация предоставляет нам редкую возможность 
получить последовательный анализ теории и практики мiрового 
социализма - от крупного ;\tатематического ума с долголетней 
привычкой к беспощадной �1етодике своей науки. (Из чьих уст 
и наиболее весоыо суждение, что, например, «В марксизме нет 
даже а т м о с ф е р ы научных исследований.») 

Весь "'1iровой социализ�1 и все его деятели окутаны легенда­
�ш, противоречия его забыты и скрыты, он не отвечает на аргу­
менты, но постоянно игнорирует их - по то�1у и н с т и н к т и в­
н о ;\! у отвращению от научного анализа, тоыу облаку и ррацио­
нальности вокруг социализма , какое много раз и по ыногим пово­
дю1 выявляет в своей книге академик Шафаревич. Социалистичес­
кие учения кишат противоречию1и, теории непрестанно расхо­
дятся со свою� п рактическим осуществление��, но по �югучему 
и н с т и н к т у - его тоже вскрывает автор - эти противо­
речия никак не �1ешают всё новой пропаганде социализ;\1а. И не 
существует чёткого социализ�1а, а лишь расплывчатое радужное 
представление о чё�1-то хорошем, благо·родном, о равенстве, всеоб­
щности, справедливости : вот, наступят они - и всем сразу ста­
нет хорошо, и в обществе не будет недостатков. 

* Ymca-Press, 1977, 390 стр. 

192 



ХХ век - из наибольших взлётов успеха социализма, и тут 
же возникли отвратительные практические осуществления его. Но 
по  той же страстной иррациональности они отталкиваются от 
расоютрения, либо совсе�1 не прини�1аются во внимание, либо 
отводятся искусственньши ого1юрка�1и : то - об «азиатско��» или 
«русском» искажении, то - о личности диктатора, либо пере­
писываются на счёт «государственного капитализма». В предла­
гае�юй читателю книге при огромно.\! охвате во времени и в 
пространстве, неуто�1юю развёртывая перед нами и анализируя 
десятки социалистических учений и десятки государств, построен­
ных по принципаы социализма, Шафаревич не оставляет места 
для увёрток о «непоказательных исключениях», на которые, ко­
нечно, не будет похоже сияющее будущее. Историей ли центра­
лизации Китая в 1 тысячелетии до Р.Х" европейски�ш JIИ крова­
выми ·опытами вреыён Рефор�1ации, утопиюш европейских мысли­
телей, вызывающюш дрожь ( однако, повсюду благоприлично поч­
тённьши) ,  деловой кухней Маркса-Энгельса или радикальными 
коммунистическими мероприятиями ленинских ле� никак не мягче 
к ч еловеку, чем тяжеловесная сталинская поступь, - автор во 
всех десятках примеров доказывает на�1 неуклонную последо­
вательность изучаемого �1iрового явления. 

Автор выделяет инварианты социализма - основные неиз­
�1еняемые эле�1енты его, не зависящие ни от века, ни от страны 
возникновения - и, увы, неотклонимо нависшие над сегодняшним 
шатким мiром. Во всей истории ч еловечества социализм уже име­
ет за собой и большую длительность и крепость во в ремени, 
и большую массовость и больший охват пространства, чем ны­
нешняя западная цивилизация, - так что трудно отделаться от 
�1рачного предчувствия - в о ч т о � 1ы �южем поглотиться 
даже к концу ХХ века : в ту «азиатскую формацию», от которой 
поспешил увиштуть в ·своей классификации Маркс и перед ко­
торой растерялась современная �1арксистская мысль, ибо увидела 
в тысячелетне�� зеркале свою собственную безобразную физио­
номию. «Социалистическю1и» уже были, пожалуй, большинство 
государств протяжённой истории человечества - и это никак 
не были места и периоды счастья и расцвета ч еловека. 

Шафаревич с большой точностью указывает нам и причи­
ну и вре�1я появления первых социалистических учений - как 
р е а к u и и : Платона - на греческую культуру, гностиков 

- на христианство, реакции - одолеть распрямление челове­
ческого духа и вернуться к призе}1лённо�1у ·бытию самых прими-

1 93 



тивных государств древности. Автор этой !<ниги убедительно по­
казывает нам и диаметральную противоположность концепции 
ч еловека во всякой религии и во всякт1 социализN1е .  Социализм 
стремится редуцировать личность к ее самым примитивным слоя��, 
уничтожить всю высшую, сложную, «богоподобную» часть ч ело­
веческой индивидуальности. И само р а в е н с т в о , так зажи­
гательное  обещаемое социалистами всех времён, не  есть равенство 
прав, воз�южностей или внешних условий для человека, но ра­
венство·-тождество, равенство как внутренняя идентификация раз­
нообразного - 1< однообразнт�у. 

И хотя, как показано ю1енно в этой книге, социализм неиз­
менно и с успехт1 уклонялся от всякого истинно-научного об­
суждения своей сути, - книга Шафаревича бросает вызов ны­
нешним теоретикам социализ�1а : показать в деловой публичной 
дискуссии арсенал своих аргументов. 

А. Солженицын 

194 



f ;;:Е;;;:::.;.::;::.=����;�����::::�::::-����:::::::::;:;,;::;'";,;1 -···································································································································· ........................................................................................ " ............................................ . .. ,_ ••••••••.••.••.•.•..•.•...........................•......................•.•.............................................. .. . " .. . 

Ф. СВЕТОВ 

РА З Д Е Л Е Н И Е  . . .  
(После «Очерков литературной жизни» А. Солженицына 

«Бодался теленок с дубом») 

«У всякого народа есть родина, - н:шисал более полувека 
назад Г. Федотов, - но только у нас - Россия». Красиво, - ска­
жут нам. Слишком красиво. Сенпшенталы-�'о. Напыщенно. Тради­
ционно . . . А кроме того, бесо1ысленно, ибо не поддается анализу, 
а ведет всего лишь к риторике, столь же пустой 11 хвастливой ... И 
тем не ыенее, в этих словах правда, то,1ько в них истина об отно­
шениях чеповека, родившегося здесь, в этой с1 ране, которую и 
не понять анализо,1 - сю1ьш совре�1енньш, тобьши его самоно­
вейшими �1етодю1и, а ;�ишь сердuе", его болью и его :нобовью. 

А пото,иу нет 01ысла в поле,1ике с те�ш, ко�1у это не внятно, 
ибо что стоит сердечная боль и любовь рядо�1 с гневом, ненави­
стыо, воплел1 желудка, то� более, что гнев праведен, ненависть 
объясниыа, а желудок напо�шнает о себе. Что ж, :чы будем тра­
тить себя, доказывая то, что принципиа;�ьно недоказуою, убеж­
дать тех, кто не хочет убедиться, кто боится бош1 и страшится 
любви. Мы должны их только пожалеть, потол1у что кто ж не бо­
ится боли, а у кого �южно требовать сил на л юбовь. Она или е сть, 
или ее нет. А ·насильно мил не будешь. И вина наша в то:1-1, что у 
нас чаще всего недостает сил на жалость. «На погосте живучи ,  
всех не оплачешь», - сказал Солжениuын, и эту нашу печаль 
взвалил на свои плечи. 

У всякого народа есть родина, но только у нас - Россия. И 
у всякого народа есть литература, но только у нас - русшая ли­
тература. Это чудо. И оно необъясниыо. И,  в то же время, это 
реальность, столь же явная каждоыу, даже то�1у, кто прежде, че�1 
поверить, захочет вложить персты в ее  кровотосrащие раны. Она 
в невероятности судьбы каждого, кто п роил ее  здание, в такой 

195 



значимости этих судеб для нас, что они с детства, с первоосмыс­
ленного ,взгляда становятся нашей судьбой, определяют нашу 
жизнь, в нее входят прежде чем занять свое место на книжной 
полке. В осязае,юсти ее ;\ЮГил :  и тех, на которых стоят кресты, и 
тех безвестных, в которых прах русских гениев пере��ешан с пра­
хом тысяч и тысяч их единопле;\1енников. Она реальна, как камень 
соборов и бесчисленных церквей, в которых �1атериализовалась 
душа народа, живых и в своих руинах - обезглавленных и взор­
ванных. И поскольку она реальность, 'южет быть осязае111а,  то ее 
дано понять и измерить. Не тем у111ом, которым не понять вырвав­
руюся к Свету судьбу Гоголя, и не  тем аршиноы, которым не из­
мерить бездну, в которую глянул Блок. Но это тот путь, который 
приведет нас вплотную к Тайне, даст воз,южность п рикоснуться 
к Чуду. Русская литература - это реальность русской жизни, а 
в иные поры она оставалась единственной ее реальностью. 

Но есть еще одна ее  реальность - сегодняшняя, в которую 
уж как поверить, коль она здесь, рядом с тобой, дышит тем же  
воздухом, а потому ты полагаешь, что знаешь ее .  Как в нее  пове­
рить, когда ·Она кажется такой неловкой, жалкой и беспомощной 
рядо111 с миллионны�ш тиражами, радио и телевидение,�, театром и 
кинематографо111, фейерверком дарований, оплачиваемых звонкой 
монетой, г ромо:н оваций и видююс-1 ыо международного признания. 
Как ,в нее поверить, когда она толъко и тщится напомнить о том, 
о чем так сладко забыть, а уж заглушить тот голос в себе, пройти 
мимо, не заметить - куда как просто ! К твоим услугам здравый 
смысл, трезвость, ирония и - уже жизнь катится по рельсам, се­
мафоры зеленые - посторонитесь, дилетанты, неудачники ! Кто 
их там знает, читает, скольк•О их - сотни, таких же озлО'бленных, 
с н еудавшейся жизнью, ничего не умеющих . . .  

А ведь и верно, не  учесть потаенной литературы : каков ти­
раж вышедшей в Сюшздате продукции,  сколько у него читателей, 
кто они ? Нет и быть не может статистики, даже начало ее  - пря­
мой донос ( или возможность его ) ,  нет критики ( только дилетант­
ские ее попытки ) ;  правда , салю издание (перепечатка) некое сви­
детельство и показатель успеха (да еще какое ! ) ,  но  вот, уже се­
годня, Самиздат не выдерживает конкуренции с Таыиздатом, раст­
в оряется, становится легендой . . .  

Очень уж бегл такой разговор для поню�ания того, что про­
изошло, �1ы проскакиваем пласты, периоды нашей литературной 
жизни, а и на нашей пал�яти иные десятилетия стоят целой жизни 

196 



предыдущих поколений, и чтоб понять то, чем стала для нас, тем 
не менее, э т а л и т е р а т у р а , как э т о произошло, 
важно бы упт1януть и о то;v1 - перво;v1 «Новом мире», кончив­
шемся 56-л� годо;v1, о т к р ы п ш е ;v1 в статьях Померанцева и 
Щеглова, в заурядной прозе Овечкина и Тендрякова и с к р е н -
н о с т ь в литературе как непре�1енное свидетельство ее под­
линности ; и кипение :�иберальных страстей и иллюзий в поэтичес­
кой трескотне и гитарных переборах, и оголтело-обличительный 
пафос во имя залатывания прорех и устранения недочетов, от ко­
торого так сладко кружилась голова, уже в пору следующего -
Большого «Нового ;v1ира», с его чуть ли не подвижничеством, сто­
янием насмерть за каждую журнальную книжку и за каждую 
страницу в той голубенькой книжке . . . А ведь еще как-то сущест­
вовала в то время только-только начавшая р а з м о р а ж и -
в а т ь с я литература ·предыдущая - гордость наша, букет да­
рований, лукавившая с салюй собой, ю1итируя искренность, хотя 
чистенькая приспособляемость л1стила творческим бессилием, сви­
детельствуя в лучше;v1 случае о подюшности растраченного та­
ланта. Но стоила ли чего-то та подлинность, коль книги, съеден­
ные ложью уже в зал1ысле, так и рождались ;v1ертвьши, ка;v1енея в 
прославляе;vюм жалкол1 паноптикуме ?  .. И уже подвиг «Нового ;vш­
ра» в ы р а с т а л ,  история делалась на наших глазах, нашими 
же рука;v1и. . .  Во взбаламученнт1 люре л1елких житейских дрязг, 
мутно-художественных и явно политических страстей, посреди ко­
рыстолюбия, прил1елькавшейся безвкусицы и жалкой либеральной 
болтовни, на всех парусах шел такой величавый корабль, палуб­
ная команда на нем подо·бралась отважная - один к одному, и 
капитан так прочно стоял на скрипучем, шатко;v1 мостике. Где уж 
в том визге откровенно-завистливой злобы и улюлюкания, только 
надувавшем паруса, в клочья рвуще;v1 флаг, разобрать было его 
цвета да и понять всю неосновательность оснастки . . .  

Они прот.тrядывали вдруг в програш1ных статьях журнала, они 
били в нос  те;v1, кто оказывался вхож в редакционные кабинеты, 
но была ж и реальность, и стояние насмерть - да и было ли 
что-то еще, другое - стоящее, настоящее ( проза ли, стихи) ,  по­
явилось ли оно где-то, разве хоть что-то прошло лшмо, не  спас­
шись на то;v1 корабле, под те�1 флагом, не проглоченное вз6аламу­
ченньщ, злобньш, визгливо обнажавшилt св·ое желтенькое дно ;vю­
рел1 ?  Ничего не прошло мимо, ничего д р у г о г о не спаслось. 
Да и не было больше ничего. 

197 



А потому появ,1ение «Ивана Денисовича» на тт1 к о р а б -
л е было воспринято только высшим достижение�� «Нового мира» 
- естественным, :югичньщ завершение:11 всего предшествующего 
пути : сложного, :11ногослойного, но так счастливо материализовав­
ш егося в этой гениальной балладе. Тогда, п пору удивительного 
взлета журнала, где было понять, что высшее достижение, завер­
шавшее целый период нашей литературной жизни, открывшее но­
вый, было одноврел1енно и концо:11 журнала, что уровень правды 
(по словал1 Твардовского ) ,  заданный повестью об одном дне кре­
стьянина и солдата - зэка Щ-854, и был обретенны:11 вновь 
у р о в н е :11 русской литературы, вышедшей впервые за многие 
годы из-подо льда, где она существопала, жила, развивалась, каза­
лось бы, вопреки псякой очевидности -- никогда не прерываясь 
и не переставая. Выплесну.i!ась на поверхность . . .  Но были ль силы 
удержать тот уровень? Много проще, погуляв на том фестивале, 
сделать вид, что никакого нового уровня, вроде, и нет. 

Путь был только один : укрепившись на уже достигнутом ( а  
Солженицын тут же  предложил романы, делавшие тот уровень 
несомненньш ) ,  двинуться дальше - а кре�1нистая дорога сразу 
же стала так ясна под зnездю1и - не ошибешься ! 

Да , этот взлет, открывший дорогу русской литературе, был 
одновременно концо�1 журнала - за д е с я т ь лет до офи­
циального его закрытия, потщ1у что рядом со сказанной уже прав­
дой много ли значило ежедневное п р о т и в о с т о я н и е 
«Октябрю», главлиту или чиновникю1 из СП или ЦК. 

Но мог ли «Новый ;\!Ир» двигаться дальше или хотя бы остать­
ся на уже достигнутом уровне (а это значило укреплять и р а с -
к р ы в а т ь сказанное, пытаясь восстановить утерянную связь с 
русской культурой ) ,  не зачеркивая тем самым своего существова­
ния, лишая себя возможности в перспективе получить уж наверно 
г резившуюся возможносп, о ф и ц и а л ь н о г о признания? . .  

Я пишу здесь и о себе ,  и о свое:11 пути, а потому, ду:11аю, есть 
у меня право про это говорить. 

Речь о conce�1 другт1 в ы б о р е , стоящем всегда перед 
литературой, обнаживше:11ся в те годы, отнюдь не о смелости обли­
чения и залатывании прорех и недочетов - о приобщении к истин­
ной высоте духоnното подпига русской литературы, о причащении 
трагедией,  открывающейся ню1 сегодня в творениях Пушкина, в 
разрыnающей душу духовной дра:11е Лермонтова, в звенящей высоте 
подвига Гоголя, в борении духа Достоевского и ката строфе Толсто-

198 



го - об отношении человека с Богом, о стремлении художника -
вечного ученика - постичь жизнь души в ее истинном страдании 
(«Я не знаю выше подвига, как подать руку изнемотшему духом», 
- сказал Гоголь в «Авторской исповеди» ) ;  речь о русской литера­
туре, впитавшей в себя весь колоссальный опыт русской жизни, 
выплеснувшейся в начале века в пророческо:'>r отчаянии и апока­
липтике Блока и Розанова . . .  

Можно ли хоть что-то поставить рядом с такой высотой в мы­
шиной возне нашей искалеченной литературы последних десятиле­
тий с ее  жалкю1 крикливьш пафосо�r и лакейской дрююй сююут­
верждения, с ее ничтожной систбюй иллюзий, намеков и компро­
миссов ?  Странные диалектические качели раскачивали наш самый 
смелый и прогресснвный журнал, то осуждавший в своих программ­
ных статьях «абстрактный :1rорализ:11», «нравственный лrакси;нализм», 
усмехающийся над «б.1агородньш :11ыслителе:11», отсиживающимся в 
«чистой обители», т о  гордящийся своим участие:11 в «грязной дейст­
вительности», оправдываясь всякий раз «тактическими соображе­
ниями» и «крайними обстоятельствами», примеряющий мундиры 
«Отечественных записок» и «Совре:11енника», для того, чтобы укре­
пить высокой «традиuией» собственную тактику принuипиального 
ко�шромисса *. Несо:11ненно, трудно приходилось «НМ», но су-

* В. Лакшин писал в о·,щной ·из •СВОIИХ, достато'fно программных для 
"НМ", статей :  "Некрасов КОIР'МИТ цензоро:в роrскошными обедами у Дюс­
со, ·с одним из �них охотится, ·играет в карты ·с другим. Щедрин удержи­
вает ·оваих сотрудников от �неосторожных :выхадок и даже сам берет 
на •себя отча<сти обяза:нности ценз·ор а  - редакnирует ЖУР'Нал "не толь­
ко ·С точ1ш з•ре1ния •идей�но-художе•с11ве111Ной, •но и цензу1р1ной".  Случается, 
издатеJI1и "О11ече1с11ве1111ных запи�сок" идут и 1на более пр•иокорбные ком­
промwосы. "Наблюдающий" за журналом Ф. Толстой регулярно реко­
мендует Некрасо1ву романы и пов·е·сти с•вонх •св·е11ских знакомых, и они 
- у.вы! - rна.хо1дят ·себе ·иной раз •Место rна ·страrн1ицах лучшего ру:сского 
журнала. Не•льзя не пожалеть 0060 в•сем этом. Сграrнно было бы х:валить 
з·а это Салтыкова ·и Некрасо·ва, - таюие по1стУ'ПКИ !Не ·вызывают сочу�­
ствия потом1ства, даше если о·ни оправ•даны тактич·ескими 1соображе­
ниям�и :и •со.вершаются •в крайних обстоятель·ствах. Но брезrmиво 01судить 
их МОЖIНО, лишь если :взгля'Н'уть на 'Н!ИХ отчужденно, ·СО сторо1ны, в�ста:в­
ш�и на точку з•рения а6страк11ног·о мораJI1изrма, гордого ювоим неучастием 
в "грязной" действ•ителыно•сти. Быть может, им надо было быть в•с•е же 
чуть менее "гибюИJМи" , чуть более непр·еклонными? Но кто по1смеет сей­
ча1с решить это за них ? Для этого надо было по ме'Ньшей ·мере жить в 
а;�:но •в·р·емя •с ниrм1и. Главно·е, что 01н�и тр·ез!во :и 1сураво •смотрели !На себя, 
без ·са:мообольщен.ия ·оценИ!вал1и •свою деятелынО'сть, но знали, чего они 
х:отят, на что надею11ся, и верили ·в будущее. Оттого за бегом времени, 

199 



ществует предел, за которьш «таюика» становится уже дру­
гой позиuией. !{ то�1у же, одно дело, когда речь идет действи­
тельно о литературной борьбе, о х о д е , выбираемом в ее  
пылу и азарте, о то�1, что потоы будет ��учить и ощуща1ься как 
постыдная слабость, отступничество и причина конечного пораже­
ния. Но так академически бесстрастно п л а н и р о в а т ь право 
на компромисс, но вертеться перед зepкaJIO�I в чужом мундире, не 
задавшись вопросом - уж коль ты так трезв и живешь в «грязной 
действительности» - к че�1у приводят эти ко:нпромиссы ? Стоят ли 
хоть что-то журнальные нт1ера, ес,111 страницы их захватаны жир­
ными пятнами соусов от Дюссо?  

Да ,  в сякое чисто нравственное требование предполагает нрав­
стве·нное совершенство или, по крайней мере,  к нему стремление. 
Всякое в этом ограничение, п р и н ц и п и а л ь н о е допуще­
ние  противоречит природе нравственной заповеди, подрывает ее  
достоинство и значени е :  «кто отказывается в принципе от безуслов­
ного идеала, тот отказывается от сююй нравственности, покидает 
нравственную почву», - писал Вл. Соловьев. Надо было быть нрав­
ственно глухим или не хотеть слышать, чтоб не знать этой элемен­
тарной нравственной азбуки. Или голова кружилась перед зерка­
лом в чужом мундире, и все, что писалось, на са�юы деле было лишь 
холодной игрой ума, к обстоятельства�� жизни - внешни�IИ ли, внут­
ренним - отношения не 1п1евшей? ':' 

уже 1из сJiедующеrо •столетия, все ра,стут 'И очищаются :в овоем значе:нии 
я1жие :и •сильные, л ишеншые •в•ся.кой дву;смысленности фигуры э11их людей, 
хлопотавших •не о -сво•ем У'СПехе, рыца•рон;и любИJвших л•итературу, отда'В­
ших •себя �служению родному �народу. Их не :надо изв:инять у�сло·виями, 
го•вор1ить об "эпохе", •исказ1И1вшей характер их деятелыН'О'СТ'И. Бели так:ие 
оправда:ния не годя11ся ·для Сенко�вк::кого, то для Не•крак::О'ва и Щедрина 
О'НИ про•сто У'НИЗ'ИJТеЛЬIНЫ ( "НМ", 1967, № 8, О'р. 238 ) .  

* "Да, ·JУев·олюu:ия - жестокая вещь и решолюциО'неру приходится 
идти ч·ерез КJУО'ВЬ. Но где та черта, через которую :нельзя nеJ}еступить, 
не замара�в •саму •I:щею 1высо•кого дела?" - риториче•ски спрашивал В. Ла­
кшИ!н в .статье, опублико·ва1Нной "НМ" через ме1сяц после 'ВСТуплеиия 
т31н1ков 'В Прагу ( 1968, № 9 ) ,  ра1ссуждая о декабj)11:1стах ( "Историчесюие 
заJслу;ги "  и "объектив.ные ·сла·бо.ст.и" Пест.еля ) ,  .на�родов·оurьцах ( "Чистая 
со1в•есть" и ·wнд'ИIВИJдуалыный террор) ,  комиюсарах-большев1иках ( "тесная 
ГРУ'ППа, ж1И1воп1исная •ка·к на ·старых дагерро11ипах" ,  ·едщноглас:но голосу­
ющая за красный террор - "удивительные люди",  "•н<ичто чело·веч·еское 
им :не чуждо" ,  "личная :нра!в1с11вен1ность была •слита для :них с ре;волю­
ционным до·лгом" и т. п.) .  "Где та черта" ? - <в•с·е еще :опрашювал в 1968 
году ·ведущий кр'итик •само·го прогре·ссИJв<но:го журнал·а, за шесrь лет до 
того 1наmечатавшего "Один д:е1нь Ивана Денисовича" ? !  

200 



Опыт создания безбожной литературы на русской почве, обре­
ченный неудаче уже в зюrысле, проявился особенно жалко в наше 
время, в годы, быть может, и искренней попытки вырваться из этого 
замкнутого круга : в пусто��, не согрето�� ни единьш подлинным чув­
ство�� п ространстве, истощали себя даже незаурядные дарования ; 
выдулrанная литература, ,по-прежнему, не же.тила знать истинных 
целей, всегда стоящих перед культурой. 

Но все это сфорлrулировалось позже, а к �ю�rенту появления 
«Ивана Денисовича» едва брезжило, только смущая, чуть портило 
праздник, ощущение радости от несо�шенного взлета литературы. 
Да, «Иван Денисович» вывел нашу .1итературу яа перекресток, на 
которол1 ей предстояло определиться теперь окончательно, поставил 
ее  перед выборо�1. 

Появившиеся в Париже и тут же оказавшиеся у нас «Очерки 
литературной жизни» - «Бодался теленок с дубош>, словно бы по­
священные в с е г о  л и ш ь  литературной судьбе автора, и осве­
ти.тти сегодня ярким свето�1 тот п е р е к р е с т о к , две дороги 
литературы, два ее пути, встретившиеся на нем. И как в свете про­
жекторов, бьющих наперекрест с дальних угловых вышек, когда 
под фонарями зоны и внутреннюш фонарями, засветлявшиыи звез­
ды, мглистым морозным утром перед разводо�1 потянули Шухова из 
надышанного барака, так и здесь, на это�1 перекрестке в белом 
слепящем свете, так ясно стали видны обе эти дороги, со все�1, что 
есть, было и предстоит те��, кто их изберет. 

2 

Что это - �1е�1уары, записи в дневнике, публицистика, лите­
ратурная биография ?" Конечно, этот ряд не исчерпывает приходя­
щих в голову определений, �южно подставить иные - и все будет 
справедливо, а в этом ли дело? 

«Есть такая, не�1алая в т о р и ч н а я литература, -- огова­
ривается Солженицын в авторском вступлении, - литература о 
литературе ; литература вокруг литературы ; литература, рожденная 
литературой ( если б не было подобной перед те��, так и эта б не  
родилась) . Сю1 я,  по профессии, такую почитать люблю, но ставлю 
значительно ,ниже литературы первичной".» С а �1 написал -
смело для авторского предисловия. А где-то в средине книги снова 
«проговаривается» : «Тем и странна эта вещь, что для всякой дру­
гой создаешь архитектурный план, и ненаписанную видишь уже в 

201 



целом и каждой частью стараешься служить целому. Э т а же 
вещь подобна нагро:11ождению пристроек, ничего не известно о с.�е­
дующей - как велика будет и куда пойдет. Во всякую минуту 
книга столь же кончена, сколь и не кончена, �10жно кинуть ее, мож­
но п родолжать, пока жизнь идет, или пока теленок шею свернет о 
дуб, или пока дуб затрещит и свалится . . .  » 

Что тут гадать о жанре и зачем : перед нами дневниковые за­
писи, автор, в выдавшуюся ему свободную минуту, для р а з в л е -
ч е н и я , чтоб не позабыть - авось пригодится, фиксирует про­
житое, передуманное, случившееся. Ну, а коль живет он в литера­
туре, человек он активный и жизнь литературы у нас, а стало быть, 
и существование литератора, куда как затейливое - вот и получи­
лось интересно :  «Очерки литературной жизни» ! 

Но это, ежели идти тут за автором, даже не поддавшись его 
лукавству ( илн скромности ) ,  просто за тем, как он свою работу 
понимает, да еще в процессе ее. Но книга вышла - зачем наУ� то, 
что про нее автор думает, она уже не его - наша, да и писано для 
нас. 

И вот, если �1ы про то, о чеы нас автор предупреждал, огова­
риваясь, позабуде:1-1, и прочтем книгу от корки до корки, от автор­
ского вступления - «Оговорки» до последнего «приложения», а то 
что прочтем ее  �1ы без отрыва, про все свои дела позабыв, и уж не­
важно, сочувствуем ли автору, радуемся ли вместе с ним, вместе с 
ним мгновенно впадае�1 в отчаяние, ощутю1 ли одновременно зве­
нящую силу или тупое бессилие от невозлюжности пробить и до­
казать то, что не пробьешь и не докажешь ; или же будем следить 
за этю1 полуторадесятиаетие�1 жизни с брезгливой злостью и раз­
дражением, - но что прочтем взахлеб, да не как детектив, а как 
то, что н ельзя оставить и что-то еще делать, не перевернув послед­
нюю страницу (да ведь и ко�1у ту книгу удается подержать по­
дольше - на ночь дают, хорошо, когда на две, а там - очередь, 
'и у каждого право, каждому необходимо ! )  - это только такое тут 
ч т е н и е - соынений нет; коль посчастливится эту книгу про­
честь, мы и увидим, что «странная эта вещь», создаваемая, разуме­
ется, «без архитектурного плана», с никак не предполагае�1ым фи­
налом, с «нагромождение�� пристроек», о размерах которых где ав­
тору было догадаться, - что вещь э·1 а, тем не менее, композицион­
но, сюжетно поразите.1ьно стройна, что все случайное здесь к делу, 
а без него не обойтись, написана на единоы дыхании, будто спустя 
годы и годы, когда все переоценено и отложилось, где-то вдалеке 

202 



родился зю1ысел, завязался сюжет, отсеялось действительно слу­
чайное, n угоду за.\1ыслу кое-что сдвинулось, иначе сгруппирова­
:Лось, а то и придумалось . . .  Чем не жанр т а к и е очерки литера­
турной жизни, когда пришаа пора подводить итоги, а автор, к 
то�1у же, что-то значит в литературе? 

Да, перед нами опыт уникальный, единственный, судьба неве­
роятная. Но эта книга не просто зафиксировала уникалъность и 
единственность, в сrюе:11 роде невероятность писательской судьбы, 
но благодаря о д н о в р е л1 е н н о с т и ее рождения и самой 
жизни, судьба <штора и стала живой историей литературы, обрет­
шей n этой книге плоть и кровь, наптrнила читателю о то�1, что 
есть, существует, живет р у с с к а я л и т е р 3 т у р а , она не 
лшф, не  история, не нечто, что обнаружить �южно только в музее 
- вот она ! - и ню1 дано не только прикоснуться к ней, но, раньше 
nсего, определиться в собственнт1 выборе. И дороги, как в каждом 
истинном выборе, у нас две, и перекресток обо:шачен, и что нас 
ждет на той и на другой - нест1ненно. Чего делать вид, что �1ы 
обречены, что некуда деться : «зажю1ают», «не печатают», «губят 
дарования» - вот он путь, сверкает под звездами. И нет условий, 
обстоятельств и ситуаций, на которые так привычно-у доб но со­
слаться : «Хорошо было Достоевскому - все напечатал» (куда лег­
че - и про «Мертвый дою> позабыл ! ) ,  легко т а � 1  (делов-то, 
поезжай, колъ сил нет да духу мало ! ) .  И т. д. и т. п. - чего пере­
числять все холы отточенной в своей увертливости интеллигентской 
мысли. 

Но, прожив ю1есте с авторо�1 за одну ночь полтора десяти,1е­
тия его жизни (а  �ше она особенно близка : и я ходил теми же ули­
цами, был вхож в те ж редакционные кабинеты и встречался с ню1 
на страницах того журнала, да все топтался на перекрестке, когда 
он двинулся уже своей дорогой) ,  закрыв книгу, я и понял : что б 
он  та:11 ни говорил, как бы ни «оговаривался» - это не литератур­
ные очерки, не  дневник и не ме�1уары ( хотя, разумеется, то, другое 
и третье ) .  Для меня это - р о �1 а н со своей ясной ху дожест­
венной и философской концепцией во времени и истории, ко�шо­
зиционно nыстроенный и сюжетно завершенный, с напряженней­
шим, не только внешню1, но и внутренню1 сюжетом, противопостав­
ление:и двух характеров, выписанных поразительно крупно (хотя в 
совершенно разной стилистической �1анере ) ,  в конечно�� счете и 
определяющих р о м а н н у ю фор�1у, ее сюжет и ктшозицию 
- два столба, подпирающих вес здание произведения, создающих 

203 



в своем противос1 оянии художественную гар)юнию, ибо их любовь, 
их тяготение друг к другу, их взаимное отталкивание и непонима­
ние  - и определяют ту напряженность, драматизм, трагичность ни­
как не  сочиненную, в ней нет и не )!ОЖет быть случайностей, ко­
торые могли бы быть предотвращены, а есть только с л у ч а й , 
который нужно су�rеть понять или оказаться на это неспособным. 
Есть «шифр», открыв который, человек постигает Замысел о себе. 
А потому в их судьбе все чуть ли не предопределено (при полноте 
даденной человеку свободы) ,  и расшифровка ш и ф р а одним, и 
неспособность постичь его другим открывают трагедию человека в 
ш експировскт1, пушкинском (никак не меньше ! )  ее понимании. 

Сюжет романа и начинается в с т р е ч е й двух его героев . . .  

Едва ли следует сразу же вползать в поле�шку с автором, хотя 
одну мысль надо бы уточнить. Он утверждает, что тогда, в 60-м 
году, не ю1ел «отличите.пьного суждения» о «Новом мире» :  «по· 
тому, чем наполнены были его главные страницы, он для меня мало 
отличался от остальных журналов. Те контрасты, которые �rежду 
собой усматривали журналы, были для �1еня ничтожны, а тем более 
для дальней исторической точки зрения - спереди ли, сзади. Все 
эти журналы пользовались одной и той же главной терминологией, 
одной и той же божбой, одними и теми же заклинаниями - и всего 
этого я даже ложкой чайной не мог принять». Как не понять тут 
автора «Ивана Денисовича» : было ли какое-то там отличие - и 
даже чайной ложкой ! - для него - «дремучего зэка», шептавшего, 
заучивавшего· тысячи строк своих стихов, а пото�1 прозы, наизусть 
под фонарями зоны, в бушлате с собачьим номеро�r, и потом годы 
в е ч н о й ссылки не дове рявшего никому, прятавшего эти свои 
бумажонки и после реабилитации, - мог ли он отличать журналы 
и их авторов, п е ч а т а в ш и х с я и получавших за это гоно­
рар, жуировавших тем вре�1енем жизнью? !  Да «Иван Денисович» и 
оказался в «Новом мире» случайно - тюремный друг автора взялся 
передать рукопись, а он как-то приятельствовал с сотрудниками, 
редакторами журнала. Случайность? .. Но разве еше на фронте Сол­
женицын не понял «Василия Теркина» «удивительной удачей», «ве­
щью вневременной, мужественной и неогрязненной - по редкому 
личному чувству меры, а )JОЖет быть и по более обшей крестьян­
ской деликатности», не увидел, что автор этой поэмы, не имея, ра­
зумеется, свободы сказать полную правду о войне, «останавливался 
однако перед всякой ложью на по·следнем миллиметре, нигде этого 
миллиметра не преступая, нигде ! - оттого и вышло чудо»? А по-

204 



тому, разве даже в той подпольности, затаенности, ко всему и 1<0 
всем недоверчивости, не почувствовал ли Солж еницын  «первого 
толчка» : а не показать ли чего-нибудь Твардовско·му «Не ре­
шиться ли?» И разве случайной была та несо�шенная у д а ч а 

(взрыв нашей литературы «Иван Денисовичем») - если б не­
лепый, неосмысленный случай поворотил автора на Пушкинской 
площади не вправо, а влево, и он оказался бы не в «Новом мире», 
а в «Зню1еню>, в «Октябре» или еще в каком-то из �юсковских жур­
налов, - что было б с той повестью и с самим автором? . .  Тут ва­
риантов не так много·. Сал1ый благополучный ( скорей всего так бы 
и было ) : трезвый и п о р я д о ч н ы й рецензент, зарабатывая 
свои пятнадцать рублей на «Иване Денисовиче», о т п и с а л с я 
бы, упреждая автора от грядущих неприятностей, - читайте клас­
сику и сборники советских писателей о :\1астерстве, пишите о се­
годняшнем дне и трудовых свершениях, печатайте с полялш и через 
два интервала, избегайте ложной сенсационности. Или вариант иной : 
( тоже вполне воз:.южный и при:.1еры тт.1у 6ыли) : рецензент еще бо­
лее трезвый и вперед глядящий остановил бы внимание руководства 
на опасности такого рода в ы в о д о в из решений ХХ съезда 
партии - нужно ли так уж художественно обобщать отдельные 
ошибки вре�1ен культа личности и возводить напраслину на наш 
о п ы т ? А там - как бы уже решило начальство в «Зна:.1ени» 
или «Октябре», может быть, и не повторилась бы история с Грос­
сманом : там был гро;-.1кий, к тому ж опальный писатель, а тут явно 
сбрендивший и свое недосидевший зэк - выбросить в корзину или 
отписать чего-нибудь похлеще, чтобы одумался, коль недосуг заяв­
лять куда следует. И уж во всяком случае, н е с о м н е н н о ,  
что не могло быть триумального шествия «Щ-854» по редакцион­
ным кабинета:.1, ночных сумасшедших звонков главного редактора 
своим друзьям, распивания на радостях бутылок - праздника ли­
тературы. Не было бы невероятных - прямо для истории л и ­
т е р а т у  р ы - обсуждений в кабинете главного редактора «Нового 
:.шра», при всех своих сложностях и накладках ошеломивших «дре­
:.1учего зэка» - ощетинившегося, готового к чему угодно, раскаяв­
шегося в том, что он натворил, высунувшись («ведь я - опять в их 
руках», «как мог я,  ничем не понуждаемый, сам на себя отдать 
донос? .. » ) ,  - обсуждений, на которых вполне конкретно решался 
вопрос, как ·н а п е ч а т а т ь ! Как не было бы и сложной, опас­
ной для редакторов с партбилетами в кармане и н т р и г и про­
никновения к высшему начальству, понимаемой как смысл сущест-

205 



вования журнала, свое кровное дело : готовности поставить на l(арту 
собственную судьбу - лишь бы напечатать повесть безызвестного 
автора. (Да сю1 же Солженицын, противореча себе ,  тут же и заме­
чает : «Кто из в елыюж советсl(ОЙ литературы до Твардовского или 
кроме Твардовского захотел бы и одерзел бы такую разрушитель­
ную повестушку предложить наверх?» ) .  Правда, и здесь есть не­
кая с л у ч а й н о с т  ь - не обойдешь е е :  а если бы не ТОНl(ИЙ 
и точный план А. С. Берзер, сумевшей отдать повесть п р я м о 
в руки Твардовского, увидел бы свет Иван Денисович, не произо­
шло бы с ним того же, что ;о,1огло быть в «Знамени» или, страшно 
вымолвить, - в «Октябре» ? По-всякщ1у могло быть. 

Все  так. И с точки зрения логики внешней и справедливости 

чисто житейской, на уровне психологии взаимоотношений автора и 
редактора, ;\JЫсль автора о случайности его связи с осчастливившим 
его «Новым миром», о всего лишь л и ч н о й его благодарности 
главнол1у редактору самого нашего смелого и прогрессивного жур­
нала ( о  которой он говорит в «Теленке» не однажды ) может пока­
заться ;\lало убедительной и неосновательной. Но если, хотя бы 
;\IЬ!Сленно, вспомнить судьбу автора «Ивана Денисовича», с юности 
мечтавшего быть писателем, еще не поюн1ая ч т о это такое и 
только спустя годы с ужасом, как от морока, откачнувшегося от 
того, кем он мог стать ( «Страшно подумать, ч т о б ы я стал 
за писатель (а стал бы) , если бы ;\1еня не посадили») ; фронтового 
офицера ,  прошедшего всю эту страшную войну, выдернутого уже 
из Восточной Пруссии да прямо на Архипелаг, если шаг за шагом 
пройти за ню� кругами Лубянки, лагеря, вечной ссылки - годы, 
когда он с т а л п и с а т е л е ы , убежденный, что при жизни 
и досужей мечты такой не надо - н а п е ч а т а т ь с я , а 
только уверенный, что не должна, не может пропасть работа : «!(ОМУ 
невидимым струением посылается - те воспримут», только сохра­
нить бы конченные уже веши в тайне, а с НИ;\lИ и самого себя, -
если пройти за ним огненными этю1и кругами (не  забыть запущен­
ный рак с неизбежным уже ко·нцо:.1, последние месяцы, бессонные 
от болей ночи, �1еЛl(ИЙ-мелкий почерк, Заl(рученные в трубочки ли­
сточки, а трубочки в бутылку из-под шюшанского, а бутылку в 
землю на огороде ) ,  а рядоы - в то же са1юе время, повторяюсь я,  
увидеть жалкий лакейский пир нашей печатной литературы с ее  
ф естивалями, декада;\ш, лауреата�ш - до дачных поселков-заповед­
ников и ;\!ерзости писательсl(ого клуба под сенью и покровитель­
ством генерала органов, - если все это в �1 е с т е увидеть и 

206 



сопоставить, то и станет несо:vшенныы, что еще, быть может, не 
осознавая и того не умея понять, автор «Ивана Денисовича» и жил 
уже в р у с с к о й л и т е р а т у р е ( потому что Россия и 
была на Архипелаге, а не на том лакейско:v1 фестивале) ,  в той самой 
единственной - расстрелянной, затоптанной и,  те:-.1 не  :-.1енее, су­
ществовавшей литературе, жившей с в о ю жизнь, развивавшей­
ся под толстенным слоеы льда, не прекращаясь и не переставая, до­
жидаясь своего часа. А потт1у, с т о й - высшей точки зрения, 
исходя из т о й - высшей логики, какое там было различие меж 
московскюш журналами и главньши их редакторами. И случай был 
всего лишь случаем, а прорыв мог быть не в тот, так в другой раз 
- не от тех случайностей зависит судьба русской литературы. 

А пото;ну речь может идти только о с л у ч а е несомненно 
Промышлительно�1, о случайностях, сопутствующих истинному та­
ланту, об удаче, надувающей паруса подлинной отваги и сю1оотвер­
жения, хлопочущего не о своекорыстии и удовлетворении тщесла­
вия;  о награде тт1у, у кого и надежды уже нет, только работа и 
работа - на ходу в конвоируемой колонне, в степи морозной, на 
этапе, в гудяще�r бараке, кто не �южет н е п и с а т ь ,  кто по­
клялся памятью расстрелянных и замученных, тех,  кто не дохрипел, 
не дошептал на це�1ентно:\1 полу - па�ш1ью миллионов, и уже себе 
не принадлежит. 

Легко говорить сегодня с той высшей точки зрения, исходить 
из высшей логики - задним у:11ом кто не крепок. Поню1ал ли Твар­
довский, ч т о это была за в с т р е ч а , что за ветер ворвал­
ся в тесные комнатушки «Нового ;vшра�> вместе с невиданным на­
шей литературой героем, которого она принципиально не желала 
знать, успешно делая вид, что его и вовсе нет, как ни клялась п ри 
этом именами Пушкина и Гоголя, как ни ;vюлилась (тайно или, осме­
лев, явно) на Достоевского ; что за беда, если миллионы и миллионы 
тех героев в ту же самую пору грелись под звездами меж штабе­
лями обледенелых трупов в Оротукане на Колыме, кого убивали 
поощряемые на то блатари в Воркутинских лагерях, кого косили из 
пуле:v1етов в тундре по доро·ге на Салехард. Не  помещался тот герой 
в с и с т е м у , не  охватывался л1 е т о д о м , был чужд 
э с т е т и к е соцреализма, - а стало быть, люжно было считать. 
что его нет. (Или сошле�rся здесь на н е в и н н о с т ь нашей 
о 6 ы а н у т о й литературы, от которой скрыли десятки миллио­
нов Иванов Денисовичей : что ж, и Горький не увидел его на Солов­
ках, а Зощенко, Катаев, Вс. Иванов, Тихонов, Славин, А.  Толстой, 

207 



Шкловский и Бруно Ясенский не заметили на недоброй памяти Бе­
ломор-канале, воспев систе�1у п е р е к о в к и , впервые от­
крывшейся там «так смело, в такоы широко;-.1 объеме»? ':' 

Не понял Твардовский того, ч е �1 была эта в с т р е ч а 
- не умо;\I было ее оценить и не аршинол1 изл1ерить. Но трагедия 
(а не какая-то нелепая случайность ! )  была здесь в том, что 
в с т р е ч а эта тем не  �1енее состоялась, что Твардовский ждал 
е е  всей своей жизнью, беда которой так и осталась ю1 непонятой, 
чистотой своего истерзанного сердца, высотой своей любви к стра­
не, вопреки тому, что подчас говорил и писал. Потому и стала воз­
можна та в с т р е ч а и т о , что из нее произошло, что 
Твардовский был не только одни;-.1 из крупных русских поэтов ХХ 
века, н о  самой крупной фигурой в нашей литературе, х а р а к -
т е р о .м , в котором сошлось все, что определило и погубило на­
шу словесность в эти по.т!'века : поэт с Божьим даром в груди, отве­
тивший «Страной Муравией» на погубленную судьбу отца, уничто­
женного вместе с миллиона;\IИ русских крестьн, ставший потом ста­
линским лауреатом, пройдя страшную войну, написав «Теркина», 
выпустив полтораста книжек «Нового мира», до конца выстаивая 
за свою правду, попытавшись в последней поэме всего лишь рабски 
ню�екнуть на свою любовь и верность погибшел1у отцу (отделив 
его от остальных миллионов, их защитить всё еще не смея ) ,  он и 
эту ПОЭ;\IУ предал в жалком письые в газету, с п а с а я журнал. 

И не преминуть здесь повториться, но уж совсел1 конкретно, 
чтоб представить себе совершенно реально, как появляется Твар­
довский перед нами в «Теленке» во всей этой '11рагической п роти­
во·речивости в первую их в с т р е ч у : он сияет от счастья -
это его праздник, ему награда, он и не чаял, что дождется т а к о -
г о , он уже то бит открытого ю1 автора, будто сам слепил его, он 
гордится им, как своим созданием, да и за;\1ечания его конкретные 
по повести - обходительные просьбы, а больше он, вспоминая, пе­
ребирает, цитирует с удовольствиел1 и радостью, с умилением ; он 
не обещает при этом твердо н а п е ч а т а н и я («Господи, -
думает об тоы и н е  �1ечтавший зэк, - да я рад был, что в ЧКГБ не 
передали ! » ) ,  но это беседа единоыышленников, разговор о л и -
т е р а т у р е и не потаено ото всех скрытый, они сидят в кабинете 
главного редактора, за большю1 столол1, тут же все руководство 

* "Беломоро-Балтийский канал име.НJи Сталина". История строитель­
ст.ва. Группа nереttwсленных и других авторов (35 человек) . Гиз. "Исто­
Р'ИЯ фабр�ик и ЗЗIВОДОВ"'  1934, 1стр. 12. 

208 



журнала, и все поддакивают главному, ю1есте с ним сияют и ра­
дуются, хотя и несравненно более сдержанно. И всех интересует:  
а что у него еще есть - «еще - что? еще?»  

Невдо"'rек юr  все�r, дружно радующимся, что тут - опасно !  
что ту пробоину IЗ днище расширить - не  залатаешь и н е  откачать, 
что там бурлящий поток литературы - вот-вот вырвется . . .  

И выплывает вторая IЗещь - рассказ о нищей старухе Матре­
не. Там были прямые «последствия культа» - прошлое всего лишь, 
и .\Южно еще представить как некую иллюстрацию к гро�rкой речи 
первого секретаря на съезде, а уж тут так IЗсе сходится : русский 
крестьянин, художник истинный, поэт от Бога - Твардовский н е  
может упрекнуть аюора в неправде, н о  ведь и признать эту правду 
- как быть с другой правдой - партийной, билет-то в кармане,  а 
раздваиваться он не "'южет : «Ну да нельзя ж сказать, что Октябрь­
ская революция была сделана зря ?»,  «А келr бы был я, если бы не 
революция? . .  » 

И, уж конечно, рассказ про Матрену нельзя печатать, но сам­
то хочет ли печатать - вот уж сразу и не пой"'rешь, как не взять 
в толк и такого его восклица·ния после всего сказанного здесь о 
партийной правде : «Только пожалуйста. не станьте и д е й н о -
в ы д е р ж а н н ы м ! »  

Твардовский и возникает в этих столкновениях с п р а в д о й, 
которой алчет и не �rожет принять его душа, разрываясь от невоз­
можности жить двоясь - «то светясь благородством, то сгибаясь 
под догматически:1<1 потолком», - с перепадами, выказывая то кор­
невую крестьянскую деликатность, истиН'ный аристократизм, а то 
проявляясь ничтожны�� советсющ велыrожей. И его потребность 
непременно и до конца в е р и т ь - в Сталина ли, прощая ему 
гибель крестьянства, в Хрущева, с его якобы очищенной правдой, 
падая духт1 от неласкового телефонного звонка чекистского чи ­
новника и расцветая от  поощрительной улыбки другого чиновника 
чуть поважней. И быть �rожет, особенно отчетливым - пряыо пла­
стически-реальным становится он в сцене запоя (Твардовский чи­
тает «В круге перво�r» у Солженицына в Рязани ) ,  которую, быть 
может, и не следовало освещать «по личной бережности», но тогда 
не было бы представления «какюrи непостояннъши, периодически­
слабеющюш рука�rи велся «Новый мир» - и с каюнr вибрирующим 
огромным сердцем» ) .  

И, конеч·но, н е  сочинить рядоы с Твардовским х а р а к т е р а 
принципиально более иного, чем автор «Ивана Денисовича», хотя 

209 



главный редактор того долго не )!ОГ понять, а до конца, видно, та.к 
и не  понял - при всей сноей че.1овеческой �1удрости 11 поэтической 
прозорливости. Не видел он таких людей, не  знал их (а потому, 
как уже говорилось, полагал, что их и вовсе нет) . 

Это и было ч у д о м , несомненно, Промыслительным, что 
русская литература началась для нас вновь таким характером, дру­
гой бы и не прошиб той толщи льда, а теперь, спустя полтора деся­
тилетия, поню1аешь, что только таким он и мог быть: из породы 
зэков - «племенного нашего закала». И для тех, кто эту п о р о -
д у захо·чет понять, «Теленком» не ограничишься, да ведь Сол­
женицын и другие книги - п о с о б и я к тому, как з а к а л 
происходит, предложил ню1. (Но и в «Теленке» материала доста­
точно. )  

Здесь, в этом характере, все принципиально отлично и с вполне 
сложившимся, ОТСТОЯВШЮI С51 типажол1 с о в е т с к о г о п и с а -
т е л я несоотносимо. 

Он - с в о б о д е н при всей своей подпольности, затаен­
ности, бесправии и ничем-не-защищенности. Ему не нужно ничего 
из того, на ч ем ломались и истощали себя более че�1 незаурядные 
художественные дарования за полвека нашей литературы : положе­
ния в обществе, и ерархии, знаков отличия, наконец, квартиры или 
дачи ; у него нет ничего из того, что на наших глазах превращает 
замечательного русского поэта в жалкого чиновника ; e�iy даже не 
нужно п е ч а т а т ь с я , если цена за это - измена своей книге 
в любой малости : перед братьями, перед зэками, перед Экибастуз­
ской толодовкой, .перед Кенгирскю1 �штежом - ему стыдно и раз­
говаривать об это�1 в редающи журнала, он подождет и не торо­
пится, русская литература от того печатания не зависит. 

Он - «дре�1учий зэк», и потому «раскидывает чернуху» : �юлчит 
о написанных уже вещах (не  в том же, пусть и сюю�1 смело-про­
грессивном журнале раскрывать свою стратегию, рассказывать о 
захоронках, многоэтажной систе)1е конспирации и своих планах -
не потому что донесут, а не ПОЙ)1ут, не способны понять ! ) ,  он и 
на и с т  о р и rч е с к у ю  встречу во Дворец, где собрался ц в е т 
нашей культуры, собирается зачуханньш провинциалом : в старень­
ком костюме, в чиненных-перечиненных ботинках, «сильно нестри­
женный» ; он блистательно п р 1 1  д у р 1 1  в а е т с я в разговоре 
с Демичевым - ему надо время оттянуть, у него с в о и планы, 
с в о я стратегия, но работает, 1<ак огро��ный запод, как целая 

210 



сражающаяся армия, и у каждой из его дивизий своя боевая задача : 
не поспей он двинуть одну, позабудь оставить другую в резерве, 
не  подтяни вовремя третью - вся кампания с треском п ровалится, 
а у него уже нет права на поражение, потол1у что пока что он один 
- вырвавшийся - и есть русская литература. 

Он - «озвенелый зэю>, и когда приходит пора, минута - на 
него начинают нападать и он видит обозленные глаза - он во  весь 
рост выпря;\1ляется (тоже по плану : «Я никогда не выйду из себя, 
это просто невозможно, в этол1 же лагерная школа. Я взорвусь -
только по плану, если ыы договоримся взорваться, на девятнадца­
той минуте ... » ! ) Конечно, они не знали п о р о д ы зэков - куда 
им ! «десять лет я ждал, - говорит он освобожденно, отвечая Де­
ментьеву, - и могу еще десять лет подождать. Я не тороплюсь . . .  
Верните мне руко.пись». Он входит в Союз писателей для разговора 
с секретаря;\Ш - «как жердь с головой робота», видит перед собой 
Ф едина с его лицом «порочного волка» - он им и одного слова н е  
у.ступит; он кидает Твардовскому в предельном разговоре : «Не 
оскорбляйте ! От н а д з и р а т е л е й я ведь слышал и погру­
бей ! . .  » 

Но план планом, а проговаривается иной раз автор - искрен­
не, простодушно, беззащитно, подводит темпера;\1ент, не  выдержи­
вает, высказывает подлинную слабость, и тогда веришь, понимаешь 

ж и в о й ,  не «жердь с головой робота>» тогда с ним хочется 
говорить, не соглашаться, спорить - с непониманием ли, незна­
нием, п ротиворечию1и, переоценкой одного и недооценкой другого, 
тогда книга и входит в твою жизнь, а не  просто де;1>10нстрирует тебе 
чудеса - удивляйся да свою несостоятельность оплакивай. 

Здесь как раз и есть КЮ·1ень преткновения для �шогих читате­
лей книги Солженицына - обиженных, раздосадованных, обозлен­
ных, отказывающихся понимать писателя из-за кажущегося им ис­
кажения правдоподобия, слишко.ч личного отношения к людям или 
событиям. Так легко прощает порой читатель себе то, чего ни в коем 
случае не хочет прощать в другол1, хватаясь за слабости-, которые 
писатель с а м перед ню1 открывает, за противоречия, которые 
о н же простодушно е:\1у демонстрирует, забывает главное - то, 
ради ч его книга написана и прожита т а к а я жизнь . . .  

Тяжко складывалась дружба главных героев книги Солжени­
цына, да и ;\ЮГЛа ли она быть? Но они оба тянутся друг к другу : 
Твардовский - одинокий ( «обреченный на одинокое стояние» ) , от 
крупности ли, поню1ания споего несоответстпия среде, в которой 

2 1 1  



прожил жизнь, трагического СЛО)!а судьбы, со вспыхнувшей, быть 
люжет, и не осознанной надеждой, сердцем потянувшийся к русской 
литературе, которая и должна была стать 01ыслО)! его жизни, его 
судьбой («А ке)! бы был я, если бы не революция ?» ) ;  Солженицын 
- не могущий не увидеть, не оценить и его <оrужицкий корень», и 

«проступающую поэтическую детскость, плохо защищенную вель­
можными навыками», «особенное природное достоинство» . . .  

Что ж это люгла быть за дружба при такой несхожести жизни 
и судьбы : «не бывает дружбы без сходства представлений, без зор­
кости и внимательности к другому», - пишет Солженицын, без 
равенства, добавим мы. 

А отсюда полное непонюrание в мелочах и в главном. Твар­
довский любит открытого им автора, но тиранически (как свое со­
здание ) ,  ревниво (он принадлежит только «Новому миру» ) .  «Куда 
вы все торопитесь?» - спрашивает главный редактор. Все писатели 
садятся, н еторопливо покуривают (Симонов, например) ,  покаля­
кают о том, о сем, чайку попьют с бубликалш ... Где уж главному 
редактору самого прогрессивного журнала, п е р в о му поэту 
понять, что у того нет в р е м е н и калякать, что оно на двад­
цать лет вперед просчитано, что у него А р х и п е л а г о м го­
рит сердце, что «Р- 17» в работе, что нужно новую редакцию одного, 
второго роыана отстукать, что все это надо не просто н а п и -
с а т ь (а  и того для писательской жизни чрезмерно) ,  но тут же 
страницы, из-под пера выходящие, прятать, перепрятывать, микро­
филы1ы делать, своей тени пугаясь .. . Твардовский с Некрасовьш в 
минуту огорчений («Иван Денисовичу» премию не дали, номер за­
держали, Демичев косо глянул, Воронков нагрубил) отправляются 
«ли�vюнадию> пить. а Солженицын понять не может - о тку да у них 
время на тот «лимонад», у него земля горит под ногами - и минуты 
нет пустой - одна дивизия прямо в бой брошена, вторая с фланга 
наступает, третья, резервная, сигнала дожидается, в дальних су­
гробах вязнет. Он уже весь в Архипелаге, в Тю1бове 21 года, а в 
«Новом мире» просят «проходююго рассказика» - ситуация как 
раз в жилу, может быть очень удачно, п р о й д е т - и т. д. 
и т. д. 

И тем не менее, не было б речи о т р а г е д и и в столь 
высоком ее понимании, когда б автор «Теленка» ограничился кон­
статацией возможности встречи двух столь разных характеров, слу­
чайно ли, н ет, в редакции советского журнала, ее только бы за­
фиксировал, не  увидев их в сложнейше�1, так �rного значаще)! для 

212 



нас п у т и. В том д в и же н и и и открылась и стинная 
трагедия. 

Этот путь и это движение важны для нас не просто как факт 
нашей истории или литературы, не только как показатель возмож­
ности и сегодня т а  к о й жизни, т а к о й судьбы и т а к о -
г о характера, а для любящего сердца и поразительного свидетель­
ства живой души народа, нации, существующей и развивающейся 
под толщей льда, так сковавшего за эти десятилетия все духовные 
силы народа, что иным казалось - все кончено и быть ничего не 
может, - а уж сколько по тому поводу раздается горьких, а чаще 
злорадно-мстительных восклицаний и торопливых пророчеств ! . .  По­
пытка понять тот путь и движение необычайно важна еще и ·потому, 
что это все, повторяю я ,  не  только история и не просто литература, 
- но наша собственная жизнь. Это с на�ш все происходило : это мы 
с четверенек поднимались, переставая собственной тени бояться, 
это мы во весь рост распря�тялись, переставая лгать. И, уж конеч ­
но, з а п а д у не понять, ч т о это значит для литератора, 
писателя - перестать бояться сначала �rысли о собственной книге, 
потом рукописи н а столе, а пото�1 саыой воз�южности о т -
д а т ь ее читателю. 

И вот, шаг за шагом мы идем за автором «Одного дня Ивана 
Денисовича» т е м п у т е м . Пока Твардовский качается от 
надежды к отчаянию ( а  размах тех качелей - от «Звонков», пере­
мещений должностных лиц и ситуации) ,  Солженицын работает н е  
останавливаясь ( роман арестован - работа, архив взяли - рабо­
та ! ) .  «Мы с печалью, а Бог с у\Илостью», «Все минется, одна правда 
останется», «Один со страху помер, а другой ожил», «Пришла б еда 
- не брезгуй и ею . . .  » - читает и читает он, и внезапно опомина­
ется : его ж н е б е р у т , не взяли - он выиграл! Он с в о -
б о д е н ,  ему уже ·незачеы прятаться - никогда, ни  перед кем ! 
Вот в че�1 тайна шифра : отвага - половина спасения ! В «Новом 
мире» в силу о с о б ы х о б с т о я т е л ь с т в увеличивают 
конспирацию, получив «Раковый корпус» не дают его читать даже . . .  
своему отделу прозы ( ! ) ,  а Солженицын счастливо в ы п у с -
к а е т рукопись из рук - по Москве «шагают самиздатские ба­
тальоны» ! Вот когда возникает новое к а ч е с т в о жизни ли­
тературы : Солженицыну уже неинтересно, будет его печатать «Но­
вый :\!Ир» или нет, ему безразлично, что они там решат, он уже не 
верит в легально е  печатание - зачем, когда люди читают! Мозги 
нашего издателя так заморочены противоестественностью жизни, 

213 



что о н  не в состоянии понять (Твардовский так до конца и не по­
нимает ) ,  как это автор п р о с т о т а к :vюжет давать читать 
книrу - «рискованную» и для предъявления цензуре, а Солжени­
цын уже думает «как раз наоборот» : «Я написал - я и раздаю ! 
Провалитесь все ваши издательства ! - люю книгу хватают из рук, 
читают и печатают ночами, она станет литературным фактом преж­
де, чем вы рот свой раззявите ! »  - «Свои произведения своим сооте­
ч ественникам отчего ж не давать?» 

Да, западу не понять, да, то:v1у, юо всего этого не пережил и 
с молоком не  впитал - не прочувствовать, ч т о это значит, ко­
гда ·с детства раб, вскакивающий за фальшивыми аплодисментами, 
права не имеющий никогда возразить, вчерашний зэк - руки на­
зад, из строя не выходить ! -- первый раз в жизни г о в о р и т ! 
Но он  говорит, его книги читают - и уже невоз:vюжно в ернуться 
назад к потаенной тихости : новая литература - литература рус­
··ская не только возникла, она уже заявила о себе в полный голос 
и теперь только смешно и с к л ю ч е н и е ее  из Союза писате­
лей : «Протрите циферблаты ! - ваши часы отстали от в ека. От­
киньте  дорогие тяжелые занавеси ! - вы даже не ·подозреваете, 
что на дворе уже рассветает. Это - не то глухое, мрачное, безыс­
ходное в ремя, когда вот так же угодливо вы исключали Ахматову. 
И даже не  то робкое, зябкое, когда вы с завываниюш исключали 
Пастернака. Вам ;-.�ало того позора ? Вы хотите его сгустить? Но 
близок час : каждый из вас будет и скать, как выскрести свою под­
пись под сегодняшней резолюцией. Слепы поводыри слепых! . .  » 

А для тех, безумно 001елевших, кт1у сегодня, спустя пять лет 
(а ч ерез пятьдесят? )  - не современникам, ничего подобного не 
переживши:v1 и не и спытавшим - со стороны,  ко:v1у все это пока­
жется экзальтацией, риторикой, позой - для координации и ориен­
тировки во времени, поразительны:v1 колшентариеы выглядит здесь 
Твардовский. Хотя и тут - тт1у, кто не знает или не поним·ает, 
1< е м он  был в нашей литературе : поэт, гражданин, человек, -
не понять боль и отчаяние, которые испытываешь, встречаясь на 
этих страницах с ним, живущим в т о ж е время, да не так, а 
потому таким подавленным и неуверенньш, впадающю1 в ыалоду­
шие, пото:v�у весь он - вся его «истерзанная жизнь» в этих «опада­
ниях и приподьшаниях», в этих «затемнениях и просветлениях» -
«ОН и не с те�ш, кто всего боится, и не с те:vш,  кто идет напролом. 
Тяжелее всех ему» Потому так беззащитны его бледно-голубые 

214 



глаза, потому так «крупно трясутся, даже пляшут его руки» ; оттого 
все эти перепады, от которых уже нет сил очнуться. 

Но ведь и он не застыл - Твардовский - движется : уже вос­
хищенно ч и т а е т Самиздат, а еще недавно брезгливо отдер­
гивался ото всего, что не напечатано з а к о н н о - не полу­
чило штампа главлита : «Ведь это ж целая литература ! И не только 
художественная, но и публицистическая, и научная !» ; уже слушает 
Би-Би-Си ( ! ) ,  н е в с ё дает �1ашинистке ! . .  ( Столько-то для 
п е р в о г о поэта России, после «Теркина»,  пятнадцати лет «Но­
вого мира», страшного опыта собственной судьбы - все еще н е  
понимая ч т о  произошло ! ) .  

Уже поздно - и н е  движется он, топчется н а  том п е р е -
к р е с т к е , да и на это не осталось у него времени и сил. 

И не придуманный (как и все здесь) - да и не выдумать! 
трагический финал этого внутреннего сюжета : две последние их 
встречи. Твардовский в больничной курточке - фиолетово-зелено­
полосчатой, в лечебных кальсонах, обернутый пледом, с бездейст­
вующей правой стороной, с глазами рассредоточенными, теряющи­
ми собранную центральность ; его ведут к столу, подтягивая руками 
волочащуюся ногу ; он не �южет говорить : «выходит изо рта набор 
междометий, служебных слов - без главных содержательных» -
м ы  ч и т . И это в то самое вре:чя, когда с дет.ства раб, вчерашний 
зэк набирает полную грудь воздуха, когда у него в руках А р х и -
п е л а г и он  вот-вот крикнет ю1 на весь мир . . .  

Разве не ч у д о эта судьба, не свидетельство того, что 
Россия п р о с ы п а е т с я? Так ли уж романтичны слова Сол­
женицына и от того лишь всего сказаны, что голова кружилась от 
ч резмерности собственной победы : «Не тот ли миг из предсказаний 
пещерных призраков, когда Б и р н а �' с к и й л е с п о й -
д е т ? И так ли уж наивно-са�юуверенна ранее  высказанная на­
дежда : «пока теленок шею свернет о дуб, или пока дуб з а т р е ­
щ и т и с в а л и т с я . Случай невероятный, но я очень его 
допускаю» ? 

В переполненном утреннем вагоне л1етро меня стиснуло, пе­
ревернуло и шлепнуло на освободипшееся место рядом с лохматьш 
пареньком в брезентовой куртке со знаками стройотряда. На его 
широко расставленных коленях лежал туго набитый портфель, а на 
нем раскрытая толстая рукопись. Он и не пооютрел на меня, креп­
ю.r� пальцы легко переворачивали страницу за с1 раницей перед 

215 



моими глазами. Я ткнулся в текст и остолбенел : «Сологдин . . .  » -
увидел я .  «Нержин . . .  » - летело дальше . . .  А вокруг 01еняли друг 
друга люди, нависаJ1И над рукописью, перемещались." 

Он почувствовал .\!ОЙ взгляд, поднял на меня невидящие глаза 
и отвернулся, как от стены, л1еня н е з а м е т и в . 

Это была даже не судьба книги, судьба у нее была своя -
звонкая и прямая, как натянутая струна. Я почувствовал, увидел, 
понял ж и з н ь ее. Она была рождена здесь, здесь написана, 
напечатана автором, ее перепечатывали десятки рук, и корысть у 
ее и з д а т е л е й была одна - реальная и четкая воз.\южность 
схлопотать за это срок. Не абстрактный и никак не литературный. 
Она жила своей собственной - нашей русской жизнью и ей не 
нужны были реклю1а, гро.\1кие шапки газет, радиоголоса, политика, 
политиканство, спекуляция, л1ародерство, ученые предисловия, сни­
сходительное или восторженное удивление. 

Она жила своей - н а ш е й жизнью. 

3 

Из всего напечатанного «Новьш миром» за годы, прожитые 
автором «Теленка» в литературе, он останавлива,ется в своей кни­
·ге подробно только на одной публикации, быть .\южет, самой 
неудачной (поклонники «НМ» в свое вре.\IЯ на нее и внимания 
не обратили, да и далеко не все.\1 сотрудникам журнала она при­
шлась по душе) ,  а если по-другому взглянуть - самой наотмашь­
характерной, а уж для того глубинного понимания сути про­
цесса, идущего у нас сегодня, лучше примера и не найти. 

Не в громких новомировских статьях, которых так робела 
официально-захваливаемая литература и которым так умилялась 
либеральствующая интеллигенция, ·вспоминая Добролюбова и Чер­
нышевского, не в бурных спорах о «ре.\1есленности литературы», 
«маленьком человеке», «правде факта» и оглушительной смелости 
обличения казнокрадов и ретивых начальников - не во всем 
это.\1 словоизвержении, принесше�1 «НМ» репутацию самого сме­
лого и единственного журнала, искать той характерности - это 
было всего лишь литературной игрой, в лучшем случае искренней, 
но живой жизни никакого отношения не имевшей. А вот статья 
бывшего замредактора журнала А. Дементьева ( 69 ,  No 4) ,  гро·мы­
хнувшая против так называемого <«славянофильства» «Молодой 
гвардии», до смерти напугавшего нашу интеллигенцию, эта ста-

216 



тья ту характерность неожиданно и для самого «Нового мира», 
всего лишь мудро планировавшего свою «стратегию отечествен­
ной мысли», и выразила. 

Историю «той несчастной статьи» Солженицын рассматри­
вает вню1ательно и заинтересованно (и статьи «тел1новатого пу­
блициста» Чалмаева из «Молодой гвардии», и статью Дементь·ева, 
а потому, на са;\ЮЙ истории еще раз не задерживаясь, отошлем 
читателя к те;\! подробньш страницю1/' бережно выписывая из 
«сумбурного», «беспорядочно-нахватанного», «малограмотного по 
уровню», «со 01ехотворньши претензиюш», «разряженного в ком­
патриотический лоскутный наряд» - «;\tычания немого, отвыкше­
го от речи» - из статей публициста из «М.Г.» - удивительно е  
в нашей печати, действительно ценное : нравственное предпочте­
ние «пустынножителям», «духовны)! ратоборцам» - перед рево­
.:�юционньши де�юкратю1и ;  защита истинной культуры, сделанно­
го в начале ХХ века - перед телевизионной суетой и беготней 
фильмов, и о народной речи ( «питании поэзии» ) ,  перед опусто­
шающю1 )!Ысль и чувство выхолощенНЫ)! языкт1, и о зел�ле -
вечном и обязательнт1, и о «просвещенно)! ;\Iещанстве» - «обра­
зованщине», и упоминание И;\tен (не;-..1ыслимых у нас даже в тако�1 
не согрето�� религиозньш чувстВО;\I, но поJюжительном контексте ) 
Сергия Радонежского, патриарха Гер)1огена, Иоанна Кронштад­
ского, Серафиыа Са ронского, Достоевского и даже Х риста ( ! ) . 
«Одню1 слово��, - подводит Солженицын итог своим выпискю1, 
- в 20-30-е годы авторов таких статей сейчас же бы сунули в 
ГПУ да вскоре и расстреляли». А тут всего лишь «лупанула» по 
ню1 вся советская официальная пресса, с «Коммуниста» начиная, 
а «НМ» уж так точно, но на свое�� «высоко��» и н т е л л и г е н­
т н о м уровне, в этот хор вписался. 

Та новомировская невысокого разбора стратегия ( «эмоцио­
нальный толчою>)  тут ясней ясного : «расплатиться за свою веч­
ную загнанность : изо всех собак, постоянно кусающих «Новый 
л1ир», одна провинилась, отбилась - и свои же  кусают ее. Смек­
нув ситуацию : вот удобно ударить и нам ! Чем ударить? - марк­
сизмо�1, конечно, чистейшим Передовым Учение;\! . . .  Но по крайней 
ыере один человек в реда1кции - Твардовский, мог бы помнить 
и понимать пословицу : в о л к а н а  с о б а к в п о м о щ ь 
н е з о в и . . .  » Тут и вен стратегия, тут и проверенное вооруже­
ние, но тут и единственный исход сражения. 

* А. Солженицын. "Бодал·ся теленок с дубом" ,  ·стр. 268-278. 

217 



Нам-то сейчас не это важно, а х а р а к т е р н о с т ь в 
той кампании, отчетливо себя открывшая. Такая была война -
полтора десятилетия гром пушек не оюлкал : один журнал роман 
печатает - другой тут же статью против, тот поэму - а этот 
фельетон. На са�IЫе животрепещущие темы и полнейшее, п р и н­
ц и п и а л ь н о е расхождение - прямо партии в раждующие, 
классы ! Уж не только за один столик ·в писательском клубе  сесть 
не �югли, поговори сегодня в коридоре с авторо�1 из «Октября» 
- тебя завтра в «Новый �!Ир» не впустят!  А пришло к делу -
объединились! ( Хоть и по-прежнему, как в пьяной драке, свой 
своего не различает - машут ·кулаками : даже и ту правоверную 
статью Дементьева софроновский «Огонек» - «самые поворот­
ливые трупоеды» визгливо-доносительски нзялись топтать - вол­
ка на собак в помощь не зови ! )  Вот и стало очевидно, что все это 
различие - и чайной ложкой не принять, что все те споры -
,титературная эквилибристика за полноценный гонорар (уж как 
не договориться у одной кассы ! ) .  Вот она реальная опасность, 
почувствовали, распознали (и в ;чалогрюютных, 01ехотворных 
претензиях прочитали, в компатриотическом лоскутном наряде 
различили ! )  - русская культура из-под спуда глянула, а уже 
позабыто про нее давно : изничтожена, расстреляна - какие-то 
«добрые храмы», «грустные церкви», монастыри, русская дерев­
ня, русский язык, «дух нации», «пустынножители». . .  Тут - не 
игра, как же перед лицом подлинного, из гробов заколоченных 
глянувшего, ж и в о г о - образованцам, вчерашним «непри­
миримым>" врагам - да не объединиться ! 

И удивительный разговор после этой статьи в стенах «Нового 
мира» - разговор автора «Теленка» .с п е р в ы м поэтом 
России и с первым его заместителем по журна.пу : «Александр 
Трифонович, вы «Вехи» ч итали?» - т р и р а з а он меня 
переспросил! - слово-то короткое, да н езнакомое». И Лакшин 
на тот же вопрос : «Нет . . .  Мне - сейчас - это - не надо». 

Мне так ду�1ается, что более сокрушительного удара, ч ем 
в этих страницах «Теленка», наша либеральная интеллигенция 
не получала - и в «Образованщине» так ей не вмазали. Кон­
кретная-то и стория всегда х а р а к т е р н о с т ь отчетливее 
дает понять. 

Процесс р а с к о л а Солженицына с его читателями, с 
художественной интеллигенцией, о котором он с горечью упоми­
нает, начавшийся, как он полагает, с письма Патриарху или «уже 
с «Августа», с тех пор, как пришла пора говорить «все точней и 

218 



идти все глубже», - был неизбежным. Думаю, что на  самом-то 
деле он еще раньше начался : на «Иване Денисовиче» многие 
спотыкались да носо�1 крутили, - но ведь и смелость нужна от 
т а к о т о сразу же откачнуться, а что еще для русского интел­
ли·гента всегда было страшней собственного �1нения ! А тут, когда 
открылся, когда сю1ый главный его интерес, его боль и его лю­
бовь стали для всех очевидны - тут уж совсем всё и опреде­
лилось. Вот они откуда - брюзгливое недоброжелательство, раб­
ская ненависть, а уж разнообразие «Оттенкою> в тех обвин ениях 
хоть кого поразит и озадачит:  от антисемитизма до сионизма, 
от монархизма до крайнего экстремизма - «Боженьки захоте­
лось!»". Религиозность, православие, Х ристос - а отсюда : культу­
ра, Россия, дух нации, отечественная история". Нет для интел­
лигента-образованца врага ненавистней, круга те�� и пробле�1 более 
неприемлемых, традиционно чуждых, а по сегодняшнему нежела­
нию что-нибудь зна1ь  о жизни своего отеч ества - и вовсе не су­
ществующих. Атеию1, воспитанный с детства конфор�шююм мы­
шления, настолько естественен для образованца, что ему и в го­
лову не .приходит всерьёз задуматься о том, откуда он взялся 
- атеизм-то этот? Об этт1 не принято говорить и спорить ; в 
том атеизме нет ·ни грана сознательного отношения или мучи­
тельного личного опыта - это усвоено изначально, п ринято на 
веру - единодушия в этол1 вполне достаточно для того, чтобы 
сие не обсуждалось. 

Тут прямая - своя собственная ! - традиция. Кто в первое 
же десятилетие практического осуществления полувековых чаяний 
интеллигенции уничтожал те самые «добрые храмы» и « грустные 
церкви», расстреливал не только память о русской •культуре, но  и 
тысячи и тысячи ��учеников веры вбивал в фундал1ент того здания? 
Позабыл про это сегодняшний образованец, знать н е  хочет о 
своей вине, убежденный (по своему принципиальному невежест­
ву) в конъюнктурности всякой религиозности, тем более право­
славия, убежденный в том, что власти несомненно в ы г о д н о 
христианство, ибо, если, мол, оппозиционность либерально-интел­
лигентского ·мышления ( пусть только на собственной кухне эта 
смелость проявляется ! )  представляет конкретную опасность ре­
жиму, то следование заповед5Ш ведет на словах к уходу от �шра, 
а на деле - к коллаборационизму. 

Надо ли напоминать о фактах и логике оппоненту, не же­
лающему знать ни фактов, ни логики, подозрительно относяще­
�1уся не только к религиозной философии, но к философии и ме-

219 



тафизике вообще, глухому ко всякой, даже гениальной пропове­
ди, к отечественной истории или собственному опыту. Надо ли 
пытаться объяснить элементарное : что Идеологии, так же как 
и сююму образованuу, ненавистна всякая иная жизнь, которую 
она так же не понимает, а потш1у особенно ненавидит : что Идео­
логия, исходя из своей логики, права, потому что, если расправа 
с инакщ1ыслием коммуниста или либерального интеллигента ни­
чего не стоит - борьба ограничивается здесь лишением такого 
противни1ка ыатериальной или правовой независимости - то с 
ч еловеком в е р у ю щ и У! поделать ничего нельзя, кроме 
его физического уничтожения, которым тоже ведь христианина не 
напугаешь : он знает, что ни один волос с его головы не упадет 
без воли Того, Чей Промысел он как орудие призван осуществлять. 
Сказано : «И не бойтесь убивающих тело, души же не �югущих 
убить» (Мф. 1 0,28 ) .  

Да уж н е  повторяться ! - отсылаю читателя к соответ.ству­
ющим статьям сборника «Из-под глыб», достаточно  полно про­
анализировавшю1 теу1у, создавшю1 портрет образованца, только 
и занятого собой - с в о и :-.1 и проблеу1а�ш (от СJ'губо личных 
- о рганизаuии собственной жизни, до сугубо интеллигентских -
«общечеловеческих» ) ,  а уж народа русского, выяснилось - и 
вовсе давно не существует, а Россия - всего лишь проклятая 
территория ! 

А ·��еж тем, что бы про это его радетели и благодетели ни 
писали и ни думали, живет этот народ на той территории, гово­
рит на том языке - и давно уже и жизнью своей, и всем своим 
душевным обликом потерял образованец право и возможности 
его истинную печаль понять и трагедию из�1ерить. Не годятся 
для такой работы, ·как уже говорилось, самоновейшие социоло­
гические и :-.�а тематические методы, •злобнорадостное обличение : 
одной только л ю б о в ь ю постичь эту, вырастающую из 
кровавого хаоса, удивительную страну - пусть еще в единич­
ных судьбах она, но она •уже Р о с с и я, пусть все еще кажет­
ся беспоующно-безоружньш ее религиозный гений в борьбе с 
дьявольщиной, залившей ее �юрем крови, пусть для стороннего 
взгляда убогой и жалкой стоит она сегодня в своих чудом сохра­
нившихся храмах. 

Но - стоИ'! . Более того, если знаем УIЫ сегодня (а уж как 
мучительно и горько далось нам это знание ! ) ,  что сохранилась 
Россия, вопреки всему, только на Архипелаге, то сегодня, несом­
ненно, она - в Церкви. Только там, пройдя все немыслимые 

220 



огненные испытания, являет она всему миру высоту истинной 
любви и страдания... (Известно на��, нет иллюзий, что и :.шр к 
этой высоте, к этой любви и страданию давно равнодушен, не 
того ел1у от нас нужно, другого ждет . . .  ) 

Стоят бабки - и те, чьи :11ужья .кресты с колоколен сбивали, 
и те, чьи - с крестами на груди свой крест приняли ; стоят их 
дети, из ада вырвавшиеся, в себе Голос -услыша, все, что им де­
сятилетиюш вдалбливали, заглушивший. А пробле;-.�ы, перед каж­
дьш из них и леред все�ш возникающие, - не пересказать, не 
перечислить, - а уж какие они, коль не исконно-русские, нашим 
общим страдание�� напитанные ;  а реальность, их обступающая, 
- такую их беззащитность перед этим жутким �шрам выказывает!  
Но стоят. И со:.шений нет - выстоят. 

И литературу, ту сю1ую - р у с с к у ю, о которой нам 
«Иван Денисович» дал возможность вспомнить, в пролом хлынув­
шую, уже не остановить : ручеек тот такими в о д а м и питает­
ся - не иссякнет. А забьют снова телами, зальют кровью - опять 
уйдет под лед, в почву, в землю родную - только сила на·берется, 
еще и не такой вырвется. 

Неисследю�ы связи литературы, ее таинственные пути с ма­
терью-зе�1лей. И чем старше ��ы становимся, че:н более тяжек наш 
опыт, тем глубже понимае:1-1 всю значи:иость этой земли для нас, 
то, что всё - оттуда, всё там, куда и :-.�ы уйдем, и смертью ту 
истину утверждая. 

Да не поминать сейчас всего, что говорено о России те�ш, 
кто всё еще счеты с ней сводит - к беде своей только. И о том, 
что любви ю� недодала, и о том, что ненависть их «очиститель­
ная» - ей на пользу. «Счастливую и великую родину любить не 
велика вещь, - написал Розанов, а с той поры более полувека 
прошло, и т а к о е на этой Зб1ле было, а коснулось - какие 
живые слова ! - Мы должны ее любить. именно когда она слава, 
��ала, унижена, наконец, глупа, наконец, даже порочна. Именно, 
ю1енно, когда наша м а т ь пьяна, лжет, и вся запуталась в 
грехе, мы и не должны отходить от нее. Но  это еще не последнее : 
когда она наконец умрет и будет являть одни кости - тот будет 
р у с с к и й, кто будет плакать около этого остова, никому не  
нужного и всеми плюнутого. Так да будет . . .  » 

Да, лшого ошибок, просчетов, заблуждений в нашем понима­
нии и в выводах из этого понимания - но сказано нам, что если 
это всего лишь от ч еловеков - разрушится, а если от Бога -
никто не сможет его разрушить, устоит. Так и Солженицын пишет 

221 



в своем «Теленке» : «Еще многое мне и вблизи не видно, еще во 
.\IНОгом поправит меня Высшая Рука. Но это не затемняет мне 
груди. То и веселит меня, то и утверживает, что не я все заду­
мываю и провожу, что я - только меч, хорошо отточ енный на 
нечистую силу, заговоренный рубить ее и разгонять. О, дай мне, 
Господи, не  преломиться при ударе, не выпасть из руки Твоей !» 

А потол1у, как бы серьезны ни были порой наши ошибки и 
"duлуждения, как бы ни были горьки наши печали и тревоги -
как не  обращаться �1ыслью к тому, с чего и началось для нас 
это р а з д е л е н и е - �1еч, блеснувший в свете фонарей 
зоны на том п е р е к р е с т к е ! Как не  в озвеселиться сердцем, 
не утвердиться духом, когда видишь поднимающийся вокруг, зе­
ленеющий тот л е с, двинувшийся по неисповедимой дороге 
под звездами. 

То не нами открыто, всегда существовало, оно не только 
в наших отношениях с близкими, с братьями, с друзьями (с отцом, 
матерью, сыном, дочерью, свекровью, невесткой) ,  оно (а в том 
и истинная трагедия ) и в нас самих, в сердце 'Каждого. Это лич­
ный выбор. «думаете ли вы, что Я пришел дать мир земле?  нет, 
говорю вам, но разделение . . .  » (Лк. 1 2, 5 1 ) .  

Н о  сегодня - и это несомненно нам - наша литература 
о ж и в а е т, как от обморока. Тот, Кто всегда в с ё значил 
в ее суд�>бе, Кем она и жива была, о Ком долгую страшную ночь, 
когда и плоть и дух растлились - на нашей еще памяти - ни 
слуху не ·было, ни духу, Тот Голос вновь в с т р е в о ж и л ее  
- ·че рез Архипелаг, ч ерез войну, через все наши постыдные сла­
бости и падения - дошел Он до нас. Вернул нас в русскую 
литературу. 

1 976, февраль 

P.S. Статья была написана, лежала, год прошел - долог у нас 
путь до какой бы то ни было публикации. Да и закрадывалось 
сомнение - нужна ли?  Даст ли она что-нибудь читателю, до ко­
торого не дошла книга Солженицына, а тому, кто прочел, так 
т1 уж важно �юе к ней отношение ?  

Статья В .  Лакшина «друзьям «Нового мира» мои сомнения 
разрешила. Много ли читателей у «Теленка» - не знаю, каков 
тираж журнала «ХХ вею>, столь охотно представившего свои 
страницы бывше.\1у зал1редактору «Н.М.», тоже не знаю - да 
ведь дело здесь не в арифметике. Появилась статья одного из 
героеn 1шиги Солженицына, цель которой ее перечеркнуть, про-

222 



блем, в ней поставленных, «не заметить», а заодно представить 
сомнительной J1ичность ее  автора. Можно бы, разумеется, на эту 
статью внимания не обращать - первая ли это попытка, говоря 
словами Лакшина, «подсвистать вдогонку» Солженицыну, облить 
его грязью? Давно это началось, едва J!И не с появления «Ивана 
Денисовича» шла за его автором клевета - и уж как изощрялись ! 
Но здесь, дул1ается лше, случай особый, так сказать, литератур­
ный, тел�, кто всерьез размышляет о нашем литературном процес­
се ,  он небезынтересен, да и сюжет «Н.М.», как представляется 
мне, завершился этой статьей члена редколлегии нашего знамени­
то·го журнала уже окончатеJ1ьно. Как уж здесь промолчать. 

Прежде всего, о странноы ощущении, которое возникает, 
сразу, как только откроешь статью Лакшина. Откуда эта в елере­
чивость, снисходительность, барский юлюр, н еторопливая само­
уверенность - всегда, что ль, так и писал наш критик? По всей 
вероятности, всегда, это и запомнилось «стилем», хотя в свое 
время столь активного недоумения не вызывало : подобрал .себе  
одежду, удобно еыу в ней  - носи на  здоровье !  Но вот, прошло 
время, столько за эти годы - да хоть с 70 года ! - произошло, 
а он  все такой же ? Но, люжет ·быть, в этом достоинство, сила, 
верность себе ? Почел1у ж не оставляет, только крепнет, по мере 
чтения статьи, это ощущение фальши за пустой фразеологией, 
литературной игры, взятого напрокат л1ундира? Может быть дело 
не только в нем - Лакшине, но и в том, что л1ы изл1енились, что 
мир - другой ?  Можно ли сегодня писать о России, о нашей 
жизни, так, как пять лет назад, будто не было того, что произо­
шло? .. Ну, чтоб было понятней : уровень правды в «Иване Дени­
совиче», по словал1 Твардовского, был таким, что после этой по­
вести писать так, будто ее  не было, стало невозможно. Но ведь 
спустя десять лет �ы прочитали «Архипелаг ГУЛаг» ! Не стало ли 
это «художественное исследование» тем сотрясшим всю нашу 
жизнь катаклиз:иом, после которого речь люжет идти об измене­
нии всего нашего мироощущения ? 

В этом, надо думать, и дело : лшр изл1 енился, а автор статьи 
«друзьяы «Н.М.» пытается делать вид, что ничего как бы и не  
произошло. 

Потому и такое ощущение : будто открыли сундук, запахло 
нафталином, лежальш, траченыы люлыо тряпье��. Обрыдший, дав­
но всеы надоевший л1аскарад: но нет ли и здесь правды о д е л е ,  
которое сегодня взялся защищать Лакшин - о журнале «Новый 
Л.!Ир» ? 

223 



Трудно определить жанр произведения Лакшина : едва ли это 
критич еская статья - о книге «Бодался теленок с дубом» Лак­
шин ничего не говорит, во всяком случае никакого представления 
о ней у читате.�я этой статьи сложиться не �южет; у автора 
другая цель и задача. Статья Лакшина не о книге «Бодался теле­
нок с дубом» и не о Твардовском - «втором отце» автора, доброе 
имя ·которого он взялся защищать от Солженицына, и не  о Сол­
женицыне, который, по словам автора статьи, оклеветал Твар­
довского ':'. Лакшин - «свидетель на процессе», он «не побрезгует 
заняться разбором обвинений и укоризн», предъявленных «Н.М.» 
и Твардовскому. Пришла пора, объявляет Лакшин, «высказаться 
начистоту», «воздержанию конец: надо рассчитаться и прощать­
ся», «брошен вызов и я подню1аю перчатку» . . .  

Лакшин утверждает, что «красная книжечка» партийный 
билет - для Солженицына «уже уничтожение человека, каинова 
печать, по-видимому, в той же �1ере, как нательный крест - гаран­
тия просветления и спасения». Сказано достаточно четко, хотя 

* Да уж не  остаюшшnвать·ся на ;всех передержках, проговорках и,  
·окаж·ем мяпю, •стрЗJнно•стях - их :в этой •статые, говоря •словами Лакшина, 
- "горстями гре•сти" . Одна из "·стрЗ1н1ностей" ,  :пораз•ителЬ'ная для тех, кто 
хоть чуть ЗIНЗJКОМ с нашей л�итера11ур1ной ж·из1нью 60-х годОlв, дает воз­
:У!О)I�ность более отчетл:иво •Пред:ставить ·себе •статью и ее автора. Лак­
шrnн небрежно з&мечает, что Солженицын, к0<не'Иlо, в·еликий писатель, 
хотя то-то и то-то, а Твардов•ский в·еликий поэт и редактор зам·ечатель­

ного жур1нала - это уже безо ·в1сяких >еом1нений. Но при этом ЛакшИJн, 
я·кобы, обращался ·С Солженицыны1м .в зав·исимост.и от e·ro пов·еде1Ния, но 
чаще •всего •строго (�в л:ич1ном общени!И и пе·репиоке) , •ставил его на место 
- "смотрел на  него 1в профиль" ( ! ) .  Т1вардов1ского ЛакшИJН 1неизмеJНJНо 

любил, 1но •как большого ребеl!fка, ·сдерживал и НЭ.'Пра;влял, а тот звонил 
е'М'у по уТ'рам, из1вин•ил•ся з·а ·свою горяч1но•сть, и Л&кшин oxorno предо­
•стаJвлял •ему .возмож'Н'ость 1ино•гд:а посидеть "в м оем (ЛЗJКШIИНа - Ф. С.) 
широком старомод·ном кресле" . А уж осталыные члены редколлегии 
"НМ", которых Ла;кшин "защищает" от СолжеН1ицына, 1и вовсе ·какие-то 
при ·с•ем "ч:инов1н•ики для особых поручений" :  одrnн "взъерошенный и 
ра;стрепан:ный",  др•угой " бе·спреде·лыно предЗJНlный", трет.ий "изобрета­
тель1Ный",  ч·етвертый - " остроу•м1ный 1и •скромнейший" ... УдивИ'гельная 
защита! А над 1В•Се'МИ ними некий 1в•сез1Нающий Ла•кш1ин, мудро 1На1пра·в­
ляющий Твардо•в1ского и оберегающий его от по·сяrательс:гв Солжени­
цына. С-грЗJНIНая получ<rе11ся фигура рядом •С его "вторым отцом" - эда­
юий сын ;и 1н31сл·ед1ник. Т:ем более •странно, что д:ухов1ные ра1споряже1Ния 
Т1в·ардо1в101юrо 1на сей <СЧ'ет .до ·сих ПО·Р остались �скрытыми от широкой 
публик:и. Как •Не 1в•спо·м1шпь Ива;на Ашжсандров1ича Хлест8'кова :  "С Пуш­
киным ·на друж·еской ноге. Бывало, часто говорю ему : "Ну что, брат 
Пушкwн?"  - "Да T3JK, брат, - о·гвечает, бывало, - так ка;к-то в•се ... " 

224 



Солженицын нигде такую �1ысль так не формулировал ( «по-види­
мому» ! ) . Но нельзя 11 не сог.ш1ситьсп : «краснап книжечка» гаран­
тий просветления и спасения действительно дать не :vюжет, ибо 
и то и другое принципиально «ею» отвергается, зато она предо­
ставляет гарантии иные. Не будет же Лакшин спорить о то;�.1, что 
получив все ту же «красную книжечку», можно стать членом 
редколлетии даже са:vюго прогрессивного, «единственного» жур­
нала, а с нательным крестох1 этот нох�ер у нас н е  проходит? Так 
что разница есть, и весьма, по нашей жизни, существенная. 

Лакшин становится в позу дуэлянта и подню1ает перчатку. 
Более того, он заранее, предупреждая события, утверждает без­
оглядную 01елость своего шага : у Солженицына, мол, теперь 
«долгожданное обес.печение и безопасность», он рассчитывал, что 
Ла•кшин в силу своих тяжких условий трусливо про:vюлчит (ина­
че б, уж наверно, и «Теленка» не решился печатать ! ) . Не вышло 
- Лакшин выходит к барьеру. 

И это тоже интересно, чтоб понпть Лакшина, чтоб увидеть 
за взятой напрокат стилистикой подлинное лицо нашего критика. 
Уж каким надо быть тугю1 на ухо, чтоб вспо;\шить о дуэльных 
пистолетах в стране, в которой за последние полвека погибли де­
сятки миллионов людей ! . .  Ko:v1y брошен вызов подвигом Солже­
ницына, кого, если по сути, взялся защищать от него бывший 
замредактора «Н.М.» ? 

После всего, ставшего нал1 известнъш о недавней истории 
нашего Отечества, не спрячешься за велеречивую стилистику, она 
тут же выдает автора - стилистика Лакшина, 1ка·к мебель в квар­
тире нувориша. 

Лакшин утверждает, что Солженицын написал о Твардов­
ском «прю1ую н е п р а в д у», или «склизкую, пятнающую 
п о л  у п р  а в д у, которая хуже заведо�юй лжи» (выделено везде 
Лакшинъш ) . И «опровергает» автора «Теленка» : он (Лакшин) 
знал Т.вардовского хорошо и близко, «прошел рядом с ню1 годы» 
- уж ему ли не знать своего главного редактора ? Только стран­
ное это з н а н и е, да и защита удивительная .  Вот, мол, Сол­
женицын, как «непристойный соглядатай» осмелился ханжески на­
писать о пристрастии нашего поэта к вод:ке. Лакшин считает это 
бестактностью, «недворянсюш делом», хотя это, мол, и правда. 
Твардовский «временами пил много, ·пил запойно и мучительно».  
Но на то,  де,  хюл, были причины : «сверхл1ерная чувствительность» 
поэта «требовала защиты от невоз�южных жизненных впечатле-

225 



ний» (война. «огонь и пепел родного до.\1а на Смоленщине», 
«тяжелые дни «Н. М.»". ) . 

Действительно, жизнь поэта в наше вре.-.1я тягостна, у кого 
сил не достает, тот находит разные способы «защиты» и утеше­
ния. Но  Солженицын, де, оютрит на это глазами трезвенника, 
а он - Лакшин «сам выпил с ним (Твардовскю1 ) не одну стопку». 
Ну, а коль пилось «запойно и ;1-1учительно», засJiуживает ли абсо­
лютного доверия наш «свидетель на п роцессе» ? 

Да вот, хо1 ь такое свидетельство. Лакшин признает, что бы­
вали у Твардовского «иллюзии, слабости, заблуждения".» ; «не 
каждую, далеко не каждую страницу в статьях тех лет мне прият­
но сейчас пере•штывать : есть слова и способы высказывания 
принужденные, вызванные тактwкой, журнальными «соображени­
ями»» ... и проч. «Но поче��у-то не стыдно, ничего не стыдно".», 
как говорил в таких случаях Тва рдовский».Неужто не придумал, 
не затуманилась па.\1ять от принятых ю1есте с гл. редактором 
«стопок» - и Твардовский действительно �юг сказать такое? !  
С одной стороны «сверх'1ерная» поэтическая чувствительность, 
приводящая к «�1учительньш запоям», а с другой -- ничего не 
стыдно ?  И это русский поэт! Ну уж, не говоря о том, что при­
ходи.11ось пить и чем закусывать на «обедах у Дюссо», с п а с а я 
журнал, как «подсвистьшали вдогонку» Пастернаку".  А «Гадко­
казенные слова» в «Литгазете» в августе 68 года - одним слит­
ньш хоро�1, вл1есте и рядом с журнало�1 «Октябрь» - «духовная 
смерть «Н.М»», по словам Солженицына ? Ну, не говоря об этом 
- и Смоленщины не стыдно, и русской деревни не стыдно, и 
погубленного отца - не стыдно, и собственных ложных шагов 
- всей долгой, ��учительной жизни подлинного поэта, которая 
так явственно прочитывается в его стихах, о которой Со.11жени­
цын на·писал с такой любовью и болью ? Неужто «журнальные 
соображения» все перекрыли ? Что ж такое с л о в о для Лак­
шина, значит Jiи оно хоть что-то? Эх, Лакшин, Лакшин, а еще 
любит по всяко:1-1у поводу цитировать русскую классику ! «И с 
отвращением читая жизнь �юю".» - сказано русским поэтт1. 
«Вино ведь не то что вкусно, - говорил один толстовский герой. 
- А что я ни делаю, я всегда чувствую, что не то, что надо, и .-.ше 
стыдно. Я сейчас говорю с вюш, 11 мне стыдно. А уж быть предво­
дителел1, сидеть в банке - так стыдно, так стыдно !"  И только 
когда выпьешь, перестанет быть стыдно".» Вот оно как, если 
о ставаться в традиции ве,111кой литературы. Да уж защитника ос-

226 



тавил себе Твардовский - избави нас Бог от таких друзей, а 
с врага:-.ш NIЫ как-нибудь сами разберемся ! . .  

Одна из  главных «укоризн» Солженицыну - его  неблаго­
дарность : забыл, де, о «колыбели», о журнале, который дал ему 
«первую космическую скорость», а без того он  «не одолел бы 
земного притяжения, либо вовсе сгорел в плотных слоях атмо­
сферы» - «его просто не существовало бы как писателя». В 
связи с этим заступается ( ! )  Лакшин за Шлимана ( «Троя своим 
существование:-.� все-таки не обязана Шлю1ану», - заметил Сол­
женицын) ,  без которого Троя долго бы не обнаружилась, а мо­
жет быть, «не была б открыта вовсе». 

Сокрушительный аргуN1ент. Коль дано знать Лакшину про то, 
что ·было бы, если б не было, то Niудрено с ним об этом спорить. 
Но плодотворней, на мой взгляд, говорить о реальности, о ней, 
кстати, и идет речь в NЮей статье : о реальности существования 
русской литературы - подо льдом и невиданны�� гнетом - на 
Архипелаге. Но поскольку единственная реальность для Лакшина 
- цензура, а единственно реальная деятельность - обеды с 
цензора�ш у Дюссо, то и происходит вся эта путаница и подста­
новка, уж и не поймешь н его рассуждениях, что ж все-таки 
важнее в истории человечества - Троя или Шлиман?  По Лакши­
ну - Шли;\Iан, и со�rнений у нашего философа на сей счет нет. 
Какая та�� Троя, какой Солженицын, когда всё решается в «каби­
нетаХ>>, зависит от «хитроумной изобретательности», «ловкого 
хода», <01ужественного решению> .  «телефонного звонка» !  Психо­
логия советского велыюжи ( издатель он или чиновник) настоль­
ко вывернута в сторону полнейшей ирреальности, что он уже 
совершенно искренне убежден в TONI, что, коль он, скажем, из­
даст книгу или подпишет в производство некую машину - то 
он и является ее  подлинны;-,1 создателем!  а без него все «дре�1адо 
бы под землей и водами», как сююуверенно за;\1ечает Лакшин о 
Трое и Шлю1ане. 

Так и складываются у нас отношения издателя с авторол1, 
который по наивности, прш.юй глупости или безмерному тщесла­
вию полагает, что его книга - плод его таланта и трудолюбия, 
а на самом деле он тут и вовсе ни при чем - где бы она была, 
когда б не мужественная филантропия издателя? !  Да уж редко 
забывает у нас автор о том, кт1у и чем «обязан», чего греха 
таить, в случае при;\штивнОNI «благодарность» ыожет быть и вы­
ражена вполне примитивно, а в случае интеллигентном, к тт1у ж 
прогрессивном - как же не напомнить лишний раз о благодар-

227 



ности тем, кому помогли «вьшрыгнуть из глубины немоты и без­
вестности » !  

Как обманулся ·бедняга Шлиман : оказалось, что «безнрав­
ственная», забывшая о «благодарности» Троя и сама по себе 
представляет некий интерес для человечества, а он-то уже пола­
гал, что встал вровень с гт1еровскиllш героями . . .  Да куда там 
вровень, где они были бы без него - гнили бы под курганами и 
водами без его, Шлимана, первой коСi\шческой .скорости ! 

Следует ли Лакшину обращаться к памяти «старика Канта», 
когда он пытается уtшть Солженицына нравственности ? «Наше 
дело замешано на других дрожжах», - гордо замечает Лакшин. 
Нет со;.шения - на других. 

Вот, кстати, ыожно почувствовать, каковы те «дрожжи» в 
защите Лакшиньш «атмосферы» в редакции «Н.М.», о котором 
Солженицы н  написал, якобы, «пристрастно», «искаженно», «пере­
вернуто», «лживо». А ыежду тем, делался журнал, пишет Лакшин, 
«как в старые «некрасовские» вре�1ена. Пришел редактор, бро­
сил на стол изношенный желтый портфель, туго набитый прочи­
танными рукописями и версткой - и сразу вокруг него возникли 
куча-мала членов редколлегии и сотрудников». 

Очень трогательное воспоминание. А если вспомнить еще 
в елыюжный юмор, который столь же горячо защищает Лакшин 
от Солженицына, оказавшегося неспособньш его понять, то сов­
сем получается пастораль. «В ходу у А.Т. были бесчисленные 
народные присловия, шутки, 01ешные литературные цитаты, кото­
рые в нашеы кругу поню1ались с полуслова», - вспоминает Лак­
шин. И п риводит несколько таких «шуток». «Где Сурков?» - спра­
шивает Лакшин Твардовского, встретив его на аэродроме, вернув­
шю1ся из Италии. - «Он выбрал свободу», - с иронической 
серьезностью сказал А.Т. И ll!Ы от души посмеялись этой шутке . . .  » 

Вот так они в своеы кругу барски шутили. Где уж ·было автору 
«Архипелата» понять и оценить такое остроу11ие !  

Так вот, об атмосфере «Н.М.». Я к сотрудника:.� журнала не 
принадлежал, всего лишь к облагодетельствованньш раз и навсегда 
авторам, а потому в той «куче-�1але» не участвовал. Может быть, и 
верно, было - прюю как в «некрасовские» вре�1ена. Хотя, ч естно 
сказать, ю1енно в силу этой «облагодетельствованности» не очень­
то уютно чувствовал себя автор в наше�� прогрессивном журнале, 
хотя все  было там в высшей степени деыократично. Ну, примерно 
так, как и должны были бы чувствова1 ь себя Троянские герои, 

228 



коль пришлось бы ил1 «запросото» захаживать с визитом к Шли­
л1ану. (А  если не с визитол1, а по собственной корысти - рукопись 
тиснуть? зная наперед, что кабы не тот Шлиман, так бы и лежали 
в своем кургане до Су дно го Дня ! ) .  Не зря ж один остроумный 
автор - знал1енитый и многократно прославленный «Н.М.», назвал 
его «ледяньш домm1» . . .  

Но это к слову. А вот  о демократичности - о «куче-мале», 
в которой равноправно участвовали руководство и рядовые со­
трудники нашего прогрессивного журнала. На своем уровне, 
рьяно и запальчиво защищая Твардовского, себя и других членов 
редколлегии от посягательств Солженицына, рассказывая о «Н.М», 
Лакшин не упоминает ни одного сотрудника журнала - ни еди­
ной фамилии. Получается, что журнал, несмотря на всю его де­
люкратичность, делало руководство. Единственно, кого Лакшин 
вспошшл, это Анну Самойловну Берзер, которой, на ее беду, 
не повезло - Солженицын отозвался о работе с ней - опытным 
редактором, чистым, ыужественным и скромным ч еловеком, с тепло­
той и благодарностью. И уж тут Лакшин распоясался, позабыл да­
же о своей велеречивости и интеллигентности. «Берзер." сильно 
преувеличила свою роль», «Твардовский любил ее  �шло - и, 
как теперь выяснилось, не зря», «ал1биции ее  были в елики, при­
тязания обширны - куда более той скро)<IНОЙ роли, какую она 
в редакции выполняла», «ей не приходилось принимать ответ­
ственных решений, отстаивать журнал в «инстанциях» и цензуре» 
и проч. (Ну да, ведь профессиональная работа редактора, как и 
профессиональная ра'бота автора, ничего не стоят по .сравнению 
с хитроумной изобретательностью издателя - все на тех же 
обедах у Дюссо решается, по мнению Лакшина, судьба русской 
литературы ! ) .  Берзер до того дошла, что «хотела понравиться 
авторам», рассказывала илr о том, что происходило в журнале . . .  
(Как-то и не понять - кел1 же считал себя Лакшин : за�1редаюора 
литературного журнала или замначальника какого-то военного 
полигона - и это в «некрасовскою> журнале ! ) .  

Вот так «куча-мала» !  Кто ж в ней все-таки участвовал? Уж 
теперь очевидно, что не рядовые сотрудники - кого-то не любил 
главный редактор, а кого-то, видимо, его заыестители, роли в 
журнале, по свидетельству Лакшина, распределены были достаточ­
но четко, жестко, и тот, кто ОС)<1 еливался проявить самостоятель­
ность («амбицию», как интеллигентно определяет Лакшин ) ,  поза­
бывал о своей скромной должности, ставился сразу же на �1есто 
- всяк сверчок знай свой шесток ! Очень делюкратично. 

229 



Ну, а если по сути - что же, все-таки, вызвало запоздалый, 
барский окрик замглавного редактора нашего «некрасовского» 
журнала ? Оказывается, дело в том, что Солженицын поверил 
Берзер - рядовол1у сотруднику «Н.М.» : будто бы, «если б не 
ее хитроумнейший женский план», издевается Лакшин, не  на­
печатали бы повесть Солженицына ( «С.1опали б живье)t )Юего 
Денисовича три охранителя главного . . .  » - пишет Солженицын в 
«Теленке» ) . Да уж как не поверить :  если б действительно не  
передала А. С. Берзер «Щ-854» прямо в руки Твардовского, -
увидел бы читатель «Н.М.» эту сал1ую повесть? У тех, кто не по­
верил Солженицыну, после статьи Лакшина никаких сомнений 
на этот счет не останется. 

Много проговаривается наш «свидетель на процессе» - сти­
листика подводит, «показания» Берзер и Солженицына будут по­
весо:\1ей. 

Да вот хоть такое небезынтересное место из статьи, проли­
вающее на это свет. «Автор «Теленка», - пишет Лакшин, -
укоряет нас, русских, в ч рез:\1 ерной осмотрительности, неповорот­
ливости и лени. Это верно. Са�1 он вечно спешит, и ныне спешит 
без нужды ... » ;  «торопится печатать в журналах», «поспешно пу­
бликует» и проч. «Это )tало похоже на обычаи писателей былого 
века, - вальяжно продолжает Лакшин, - державших свои днев­
ники, записки, письма, варианты сочинений вдали от глаз публики, 
а иной раз и за порого�1 земной жизни накладывавшими из понят­
ной скромности ипи деликатности перед живущюш, запрет на их 
публикацию на 30, 50 или 1 00 лет. Еще недавно так поступил 
со своей перепиской То:-.1ас Манн, Хемингуэй, наложив посмертное 
в ето на большую часть своего а рхива». Вот, оказывается, какой 
«неторопливости» ждал Лакшин от Солженицына, какие «обычаи 
писателей былого в ека» кажутся ему привлекательными - куда 
уж было б лучше спрятать книги Солженицына «вдали от г.;1аз 
публики», а совсем бы хорошо еще подальше - «за порог земной 
жизни», л ет эдак на 50 и.1и  1 00 !  И после этого ню1 предлагают 
поверить, что, не будь «хитроумнейшего женского плана», не  
восторжествова;1а бы эта «былая ооютрительность» ! Да уж, не­
сомненно, продержали бы, зная Твардовского, оберегли от его 
опрт1етчивости, эрудиты - и Тщ1аса Манна бы с Хе�шнгуэе:\1 
вспомнили, и на Шлимана бы сослались - три тысячи лет, мо.!J, 
не по;-.1 еха ! 

Не тут ли ГJ1авное поназание добровольного «свидетеля на 
процессе» ? 

230 



«Твардовский говорил со своей уо1 ешечкой, - вспо;-.шнает 
Лакшин : - «И что это он все хитрит, А.И., зачем ему эта конспи­
рация, поче:-.1у я не �югу знать адреса - куда послать телеграм­
�1у ?  . .  » Не понимал Твардовский, а вот Лакшин делает вид, что 
и по сей день того понять не может. Даже злорадно усмехнуться 
над этой конспирацией позволяет себе : «Он (Солженицын -­
Ф .С.) думал, что его «укрывище» тайна, пока ему на голову не  
брызнул однажды в полдень Виктор Луи со своей фотоаппара­
турой. И оказалось, что его �1естожительство, столь тщательно 
от нас оберегаемое, давно обсуждают все воробьи, чирикающие 
на липах у Лубянки». 

Вот, оказывается, каюш мог быть ю�юр в нашем знаменитом 
«некрасовском» журнале !  Заче�1 торопиться, зачем конспириро­
вать, о н и-т о давно, -- ух�1ыляется Лакшин, -- давно все 
знают . . .  Прав Лакшин - следует ли забывать о существовании 
так пристально опекающей нашу литературу организаци и ?  но 
ведь и помнить о ней можно по-разному. ( «Так не  безмятежно е  
небо над нюш - огромное зрей�ю КГБ -- и � 1  и г н у л о, 
как Голова из «Руслана» : знай наших ! по�шнай своих . . .  » - пишет 
Солженицын в «Теленке» ) .  Где были бы романы Солженицына, 
«Архипелаг ГУЛаг», когда б не его одержилюсть работой и кон­
спирация? И теперь з а п о з д а л о, раздраженно пенять за 
это писателю, которого жизнь научила позабыть про «былую», 
милую сердцу редакторов «Н.М.» неторопливость? !  

Надо всей �шогоэтажной системой этой невиданной конспи­
рации, о которой рассказал нам Солженицын в «Теленке» (не обо 
всей, надеюсь) ,  «раскидывании чернухи» позволяет себе позубо­
скалить Лакшин, надо все:-.1 невероятньш для одного ч еловека 
подвигом - стратегией и тактикой борьбы с молохом го·сударства, 
способного, не  за�1 етив, раздавить и уничтожить ч еловека. И это 
он - Лакшин - теоретик и практик идеологии принципиального 
компромисса, эдакого вранья «пур ле жанс», как говорил Щедрин? 

Подводят Лакшина привычные профессорские рассуждения о 
традиции русской литературы - не на тех «дрожжах» она под­
нималась. 

Лакшин утверждает, что Солженицын разрывает с «коренной, 
нравственной традицией литературы прош.1оrо» ; он цитирует пи­
сыю Солженицына Твардовско�1у, в которо�1 автор «Архипелага» 
говорил, что русской литературе принадлежит и обязан «не больше, 
че:-.1 русской каторге». Потрясающие слова - и в какой они еще 
традиции сказаны, как не в нравственной традиции великой рус-

231 



ской литературы ? Или, в ерно, о «Запи.сках из Мертвого дома» 
позабудем ? «Мои навыки - каторжанские, лагерные», - пише1 
Солженицын. А Лакшин хватается за эти слова, чтобы написать, 
что «поведение Солженицына - поведение не телка, а лагерного 
волка», что «лагерный �rикроб» «бушует» в неы и грозит ему 
«страшньш волчьим одиночеством». 

Ну уж, оставим заботы об одиночестве Солженицына, как 
и размышления Лакшина о том, как «по-разному» ведут себя и 
проявляются люди в лагере - эти его «показания» явно не 
представляют интереса на наше�� «процессе». А вот что означает 
эта подстановка - «лагерный волк», ю1есто каторжанина, зэка, 
что значит «лагерный �rикроб» - хотелось бы понять. 

Он - Лакшин, по его свидетельству, «коротко знает», пере­
писывается и «близко дружит» со �шогими бывшю1и лагерника­
ми, «возвратившимися в э т у жизнь» ( выделено Лакшиным) , 
су�1евшими в нее •вписаться и IЗ ней расположиться. Что ж такое 
э т а жизнь для нашего дуэлянта ? Неторопливая жизнь на пи­
сательских дачах безо всякой «конспирации», участие в «куче­
:нале» - или жизнь Сергея Ковалева, Се)1ена Глуз�1ана и о. Дмитрия 
Ду дко ? Не принципиально ли различны здесь представления о ве­
щах элементарных, о реальности нашей жизни, а оттого не проти­
воположные ли перед нами системы нравственных координат? Но 
коли так, следует JIИ удивляться логике Лакшина, всем его подста­
новкам и смрадному духу его последнего сочинения - какие же 
в се-таки «воробью> н а ч и р и к а л и е�1у �1ысль о том, что 
«незаметно в свой �юзг и душу впитал яды» лагеря и возвратив­
шийся в э т у жизнь вчерашний каторжанин? что он все равно 
волк - пусть и гуманно реабилитирован !  Откуда же иначе его -
этого вчерашнего зхка - нетерпимость ко всей принципиальной 
или хитроумной, но так комфортно вписывающейся в эту жизнь лжи 
и компро�ш ссам, эта его неуживчивость - все торопится и кон­
спирирует? Отравлен, все равно чужой - сегодня �1ешает ко�1-
форту внутреннему, а завтра не раз�1етал бы и кт1форта внеш­
него ! 

Несомненно прав Лакшин :  разные дрожжи, разное �шроощу­
щение, про1 ивоположные позиции и точки ·отсчета . «В плохое я 
всегда верю легче, с готовностью»,  - цитирует Лакшин «приз­
нание» Солженицына. И осмеливается укорить за это лагерника, 
ч еловека, написавшего «Архипелаг ГУЛаг», рассказавшего ч ело­
вечеству о десятках �шллионах невинно ·погубленных людей !  Уко­
рить в конспиращш и тороп.тншости человека, чью� пером води-

232 



ли сотни тысяч, �1иллионы навсегда оставшихся в ка�1енном грун­
те Архипелага ... 

Вот где открывается фено�1ен «новомировшого» сознания, 
в своем роде уникальный спектр лшроощущения образованца : 
«НМ» - это его звездный час, обетованная земля, куда он  убегает, 
спасая внутренний комфорт, вспщ1иная героиз�1 своего громоглас­
ного обличительства, 01елость в «Залатьшании» и «исправлении», 
а уж во имя этого «де.'Jа» свою принципиальную готовность на 
любой компромисс. А жизнь, �1ежду те��, не  .стоит на месте, за 
годы, прожитые на�1и после «НМ», �1ир изменился, и мы уже не  
re. Неподвижность сознания, продемонстрированная в статье Лак­
шина, свидетельство не только закономерности смерти «НМ», но 
и показатель «второй смерти» «новщшровского» сознания сего­
дня. Не случайно, надо ду�1ать, эта статья нашла себе �1есто 
на страницах журнала «ХХ вею> .  Стре�шение его редакторов про­
должить «дело» «НМ» в бесцензурной печати - выглядит жалкю� 
фарсом, ну, скаже�1, как попытка реаню1ации какого-нибудь пте­
родактиля : социальное обличение без понимания нравственных 
причин приводит к полуправде, которая на са�10�1 деле и есть 
заведомая ложь. 

Только в одном месте своей статьи решился Лакшин упомя­
нуть «Архипелаг ГУЛаг» (назвав книгу «Гулаrом», так что сразу 
и не понять - о чем речь? ) ,  да и то, для того лишь, чтобы сказав 
сквозь зубы, что, де, «будет жить долго», тут же и пресечь за 
«все заблуждения и пристрастия», «прокурорскую речь», «пре­
увеличенную ненависть»". «Архипелаг ГУЛаг» - весь этот ги­
гантский материал, завязанный судьбой одного ч еловека, в нем 
и ю�есте с ним воскресшего, ставшего внятным, как встреча с 
человеком, судьбу которого воЗможно ю1естить!  Да, все или поч­
ти все мы знаем : факты, события, трагедии, позор, преступления, 
кощунство". Знаем, со все�� или почти со всем сталкивались, 
что-то пережили, но чтоб в с е ,  через одного, чтобы увидеть, 
прикоснуться, понять - вдруг все вместе, одним сердцем ! Никогда 
и никто - я убежден в этщ1 - не сделал и н е  способен сделать 
такое. 

Я не знаю, не готов еще высказать, что там лучше и сильнее 
в этих тысячах страниц - пусть говорит история, она (книга )  
нся целиком, как единое, пережитое вдруг сотрясение жизни. Да 
и за;1-1ысел был такой, я уверен : вдруг, однажды автор сотрясся 
са�1, все это сердце�� услыша, а потом оставалось т о л ь к о 

233 



записать. И ·1 0, несомненно, без Бша не сдеJiать, потому что 
чеJiовеческих сил ту"I достать не �IOГJIO. 

Чтоб закончить разговор о .статье Лакшина. Автор статьи 
«друзьям «Н.М.» укоряет Со.11женицына в «СJiучайности, отры­
в очности» его �1ышJiения - «ПОсJiедствие  доморощенной куль­
туры», отсутствие систематичности в занятиях философией, исто­
рией, социологией ( «он основательно не читал ни Герцена, ни 
Чернышевского», «не очень внил1ательно читал он, по-видимол-1у, 
и Толстого с ДостоевсКИ;\I» ) .  «Систематично» образованный Лак­
шин б е с с т р а ш н о фор�1улирует свое собственное кредо : 
«л1ы верили в социализл1 как благородную идею справедливости, 
в социализм с человеческил1 нутром, а не лицом только. Для нас 
неоспоримы были де�юкратические права личности. Мы искали 
опору своел1у чувству и убеждению в народе - и, боясь истас­
канности и фальшивой деклы�аu.ионности этого понятия, всегда 
дорожили чувствю1 общего с трудовьши людыш». 

Что касается «нутра» - его Лакшин продемонстрировал в 
статье достаточно определенно, особенно в своих рассуждениях 
о дел10кратиз�1е и «лагерном �шкробе», особенно ч етко о чувст­
вах по 01 ношению к народу, прошедшему через Архипела·г. Не­
сколько слов о его образованности. Чернышевского он,  надо ду­
мать, читал, в �1арксистской идеологии подкован ( «ныне, как и 
во все времена, - размышляет Лакшин, - идеология во многом 
производное  от реальной жизни людей». Чья идеология «произ­
водное», от чьей « реальной жизни»  - Лакшина, может быть, на­
рода на Архипелаге ? «Маркс, наряду с Лениным, принадлежит 
у нас давно к числу самых мало читаемых писателей», - ·Смело 
пишет Лакшин, полагая именно н отсутствии интереса к этим пи­
сателям причину затруднений «идеологии») .  Марксистски образо­
ван Лакшин, не  зря ж «беды и неудачи» нашей страны видит 
он в том, что «идея социализ�1а, пришедшая к наы с развитого 
Запада, хо1 ь и поддержанная инстинктивно навыкюш нашей кре­
стьянской общины, пала на такую, в обще��, глухую, придавлен­
ную вековьши традициями рабства, порч енную петербургской бю­
рократией почву, что и са�1а . . .  » На этом рассуждение обрывается. 
«Впроче�1, это уже другая тема», - замечает Лакшин. 

Ничего не скажешь, 01ело, хоть и оборвал - и петербург­
ской бюрократии не напугался, и «вековую традицию рабства» 
заклей�1ил ! Но как же все-таки с о·бразование:1-f - с укорением 
в русской культуре, если уж мы всерьез разговариваем ? 

234 



Плохо обстоит с этю1 делоу1 у нашего критика и эрудита, 
прюю сказать, недалеко шагнул он от уровня героев-безбожни­
ков 20-ых - 30-ых годов, с такюш познаниями, как у него, и в се­
годняшний журна.:1 «Наука и ре.1нгия» не пустят. Зато ап.тюу1б, 
категоричность у нашего критика и эрудита ! 

«В христианство его (Солженицына -- Ф .С.)  я не верю», -
пишет Лакшин ; «говоря откровенно". не чувствую, не ощущаю 
искренность его (Со,1женицына - Ф.С.)  веры» ; «крестное знаме­
ние» Солженицына у гроба Твардовского для него - Лакшина 
- «театральное  .. . прощание» .. . Мудрено спорить с автором, на­
столько убежденньш в истинности собственных чунств и ошуще­
ний, столь категорично з н а ю щ и YI за другого меру его 
искренности и искренность его отношений с Богом. К тому же и 
здесь своеобразная традиция издевательства над откровенностью, 
покаянием художника - от Белинского до Абрау1а Терца, до 
сих пор потешается записная критика над п н у т р е н н е й 
к .1 е т ь ю христианина. Уж если «Выбранные уJеста» и «Автор­
ская испонедь» - уJатериал для нао1ешю1 и издепательства, как 
же за «Теленка» не ухватиться ! 

Но вот еще одно, на сей раз не эмоционально-категоричное, 
а т е о р е т и ч е с к о е «развенчание» Солженицына. «Бог Сол­
женицына, - пишет Лакшин, - слишком мало напоминает хри­
стианского Бога с Его заветами добра и сауюотвержения. Скорее 
это то абстрактно почитаеуюе высшее существо, перед авторите­
тт1 которого склоняется в своих УIИ рских 11.елях Великий Инкви­
зитор у Достоевского. Кстати и понятия те же - помюю авто­
ритета - ч у д о и т а й н а».  Что это, как не невежествен­
ное жонглирование еванге.1ьскюш словаУIИ и понятиями, перево­
рачивающее всякий 01ысл легенды Досто евского ( Великий Инкви­
зитор «склоняется в своих ушрских ц.елях» перед авторитетоу1 
«абстрактно понимаеуюго высшего существа», чудо и тайна -
«понятия» Ве.чикого Инквизитора -- что за сон такой? ) ? Да, уж 
после этого не кажется опиской с.1едующее утверждение Лак­
шина : Солженицын «ощутил себя б о г о ч е л о п е к о м, 
наподобие инженера Кириллова из «Бесов» ( ! )  . Действительно 
неловко полеушзировать с авторО}J, для которого нет разнипы 
уfежду Богочеловекоу! и человекобогоУI. 

Вот вю1 и систеу1атическое образование !  
Лакшин 01ело пишет о трудНОУ! времени, переживаеуюм се­

годня нашей интеллигенцией : «Под барабанный бой рутинной фра­
зеологии, уже никого не пытающейся убедить по совести и на-

235 



саждающей себя дисциплинарной верой, среди значительной части 
интеллигенции поселилась вялость, апатия, равнодушие. В такие 
времена мародеры обирают убитых». 

Один из героев книги сБодался теленок с дубом» в могил� 
второго протащили через Лефортово и бессрочно выслали. Верно, 
в такие времена и выходят на поле сражения л�ародеры. 

сЗная наши условия, Солженицын возможно надеялся, -
написал Лакшин, - что л1не и другим людш1, не принадлежащил1 
к числу казенных публицистов, придется промолчать и ·сглотнуть 
его ;\Iе�уаристику молча. Напрасно». Не берусь говорить за Сол­
женицына, но я, честно сказать, надеялся - пролюлчит. Даже 
если 01ертельно обиделся за «дело», за себя, даже если не пой­
мет, какой навеки оставлен в русской литературе памятник Алек­
сандру Твардовскm1у -- все равно прmюлчит. ПотО;\!У что любой 
ответ будет здесь только развенчанием д е л а сНМ», любой 
о т в е т ;\ЮЖет быть только к а з е н н ы м... Зря надеялся. 
Обманулся. 

Февраль 1977 года. 

236 



АЛ Е К С Е Й  Р Е М И З О В  

К столетию со дня рождения 

и 

двадцатилетию со дня смерти 

1 877 - 1 957 

237 



Наталья РЕЗНИКОВА 

АЛ ЕКСЕЙ РЕМИЗОВ В ПАРИЖЕ 
( 1 923 - 1957) 

Ремизовы приехали в Париж осенью 1 923 года. Живя в Бер· 
лине, они мечтали о переезде в этот город, который знали 
уже прежде : в 19 1 1  году они прожили в Париже несколько не­
дель. Тогда же  i\IOЯ мать познакомилась с ними, положив начало 
долгой дружбе наших семей. 

Алексей Михайлович и Серафима Павловна любили француз­
скую культуру. Где бы они ни ·были, они всегда старались через 
культуру проникнуть в дух народа и страны. 

По своей любви к сказкам - сказочной природе - как он 
са;1-1 говорил, Ремизову был особенно близок дух германской 
культуры, отразившейся в 'произведениях немецких романтиков. 
Гёте был для него вершиной из вершин. 

Поселившись в Париже, А. М. захотел глубже узнать Фран­
цию. Вместе с С. П. они изучали историческое прошлое Ф ранции 
и отражение его в и скусстве, в словесных и а рхитектурных памят­
никах, стремились познакомиться с современной жизнью и языком. 
А. М.  знал ф ранцузский со времени ·своей молодости, но знал его 
книжно ; говорил с трудом, подыскивая слова. С. П. усердно при­
нялась  изучать французскую грамматику. Несмотря на то, что 
они передвигались с трудом : А. М. по причине своей близору­
кости, а С .  П. из-за болезненной полноты, - в первые годы па­
рижской жизни они осматривали здания, музеи, церкви. 

В своем отношении к западной культуре А. М. отличался 
от многих русских писателей, продолжавших в эмиграции жить 
исключительно русскюш интересюш, ду�1ая только о «возвраще­
нии» и очень ��ало знакт1ясь  со страною, где им приходилось 
жить. Ре;\lизов же, напротив, всегда интересовался современными 
течениями западной ��ысли и искусства. 

Надо сказать, что знакомиться с француза�ш, входить с ними 
в контакт э�шгра·нтам было нелегко. Во начале ХХ-го столетия 
ф ранцузы не походили на теперешних : жили очень замкнуто, ма­
ло общаясь не только с иностранцю�и, но и ��ежду собой, за пре­
делами круга близких друзей.  Перемены начались со в ре�1ени 
войны и немецкой оккупации 40-х годов. 

238 



В молодости А. М. принадлежал к революционной интеллиген­
ции, но в более зрелые годы бы.п вне политики. «Все войны одина­
ковы. Как и революции. Но бывают исторические, как войны, 
так и революнии. Начало их за «освобождение» во имя «блага 
человечества», а продолжают, как спорт - кто кого переплюнет, 
а конец - сам черт шею свернет и ногу сломает. И это нисколько 
не ;\Iеняет дела, остается «во-имя», тут «Я» не причем, а именно 
«другой» - другие - «благо человечества». А поздоровилось ли 
кому, хоть когда-нибудь от этого «блага» ? Среди цветов и зорь, 
под проливным небом звезд - человек страждет.» ( 1 946 г. «Судь­
ба без судьбы», Иверень) .  

У А .  М .  Ремизова в годы, когда о н  поселился в Париже ( ему 
было 53) , не  было четких политических взглядов, которые свя­
зывали бы его с той или иной группой эмиграции. Он смотрел 
на современность без ослепления политической страстью, спокой­
но, стараясь быть объективным. Уехав из России (А. М. в конце 
своей жиз.ни говори.;1 :1-ше, что никогда бы не покинул Россию, 
если бы не С. П., которая не могла жить «в вечном угнетении и 
беспµа.1ши .  Если бы я был один, всегда бы нашелся ч еловек, ну, 
какой-нибудь красноармеец, который бы кормил меня.») ,  Реми­
зов стремился, насколько это было возможным по доходившим 
сведенЬЯ;\I и газета:\1, вглядыватьсн в совре:\1енную жизнь в Рос­
сии в надежде найти ростки новой культуры и литературы. Тако е  
·отношение к настояще:\1у России воз:\1ущало многих прежних его 
друзей. В своей непримиримости они часто называли Ремизова 
«большевикош>, относились к нему враждебно. 

В Берлине, говоря о возможном переезде в Париж, С. П. рас­
сказывала о дружбе с Мережковскими, о своих отношениях с Зи­
наидой Николаевной Гиппиус (Мережковской) .  З. Н. восторженно 
дюбила С. П., писала ей стихи : 

Серафи;\1е Павловне Ремизовой 

То бурнан, властно-мятежная -
То тише вечернего дня ; 

Заря огневая и нежная 
На небе взошла для меня. 

Простая, спокойно-суровая, 
Как правда пряма и ярка, 

Чиста как вода родниковая, 
Как чистый родник глубока. 

239 



Пусть люди, судя нас и м еряя, 
О нас ничего не поймут. 

Не людям - тебе одной верю я ,  
Над нами есть Божеский суд. 

Их жизнь, суетливо-унылая, 
Прох,одит во имя ничье. 

Я - вечно люблю тебя, милая, 
И всё, что ты любишь, ;-.1оё .  

3. Гиппиус 

Встреча в Париже глубоко разочарова11а тех и других, отно­
шения с Мережковскими по политическим мотивам испортились. 
Они перестали встречаться. 

По приезде в Париж Ремизовы временно поселились у одной 
старинной приятельницы А. М., знавшей его еще в молодости. 
Помнится, что первые месяцы жизни в Париже были трудньши 
из-за здоровья С. П. : у нее был тяжелый припадок болезни пече­
ни .  Друзья помогли найти квартиру. Ремизовы поселились на ули­
це Шардон-Лягаш, в районе Отёй.  Они п рожили осень и зиму в 
этой квартире. Весной переехали на другую, более подходящую, 
в том же районе, на авеню Мозар. До�1 находился в небольшом 
углублении, называвшемся «Вилла Флор». Ре"'шзовы оставались 
на этой квартире около трёх лет. Я люблю вспоминать об этом 
периоде жизни Рел1изовых, как мне кажется, лучше всего отра­
зившем атмосферу их быта и их самих . . .  

Квартира была :\1еблированнан, небольшан, ·Состояла из трех 
комнат. К выходной двери, снаружи была прикреплена бумажка, 
зеленая, на ней написано : «висит зеленое и поет», а на шерстинке 
подвешена �юнетка с дырочкой (в то вре�1н во Ф ранции имели 
хождение монеты с дырочкой) .  «Поче�1у поёт? - спрашивали А. М. 
- Потому что зеленый цвет не �южет не петь.» Квартира была 
светлая и уютная. Из передней входили в узкую комнату с ди­
ваном и боJ1ьши�1 писы1енныы столом, за которым работал А. М. 
Стеклянные двери открывались в столовую с квадратным обеден­
ным столо�1. Перед окно�� во дворе рос великолепный каштан, 
расцветавший весною бельши пушистыми свечами цветов. В ком­
натах мебель и предметы были красиво расставлены и развешены, 
с особым уменье�� , свойственньш А. М.  и, по его словам, унасле­
дованным им от его отца - Михаила Алексеевича Ремизова, мос­
ковского купца второй гильдии, торговавшего галантереей. В пра-

240 



волr углу висели иконы. Большая - «Трёх радостей» в жемчужном 
ок.1аде нз Ре:11изовского дома, она передавалась :11ладшему в семье. 
Икона Божьей Матери - :11атеринское благословенье матери С. П. 
Икона Покрова, которой Ремизовы были благословлены после 
венчания. Под праздники зажигалась люшадка, светившая розо­
вым светом. В комнате ·было уютно и тихо. Прислоненный к стене, 
стоял столик С. П. На не:v1 небольшое Евангелие. «40 лет утро у 
Серафюш Павловны - рассвет е е  дня - начинался из  Еванге­
лия. И так до смерти» . На стене над столиком слева и справа 
был развешен «бисер» - знаменитая коллекция бисерных изделий, 
рукоделие бабушек, тетушек и крепостных девушек - ш итье 
иглой или работа крючктr. Главная часть её - из родного дома 
С. П. По отuу она была старого литовского роду - Довгелло. 
(Давглас значит велико-могучий ) .  По :11атери - гетманского рода 
Самойлович. Родовое село Берестовец, Борзенского уезда Черни­
говской губернии. Бисерные кошельки - с павлином, с усадьбой, с 
узора:vrи, с масонскими э:vrбле:11аыи ; в деревянной рамке - бегущая 
собачка, «китайцы» в двух видах : вдавленные в воск и вышитые по 
канве. Чубук и круглая коробка для табаку, кольца для сал­
феток, ч ехлы для трубок, коробочки. Многие из предметов, укра­
шавших комнату, были для С. П. «заветными», особенно памят­
ми и любюrыrvш. Из коридора открывалась дверь в спальню с 
двумя кроватями, покрытьши вязаньши шерстяными одеялами 
- работа рук С. П. 

После нескольких :11есяцев жизни в Париже, Реыизовы на 
новой квартире почувствовали себя хорошо и весь тон жизни 
стал в еселее. 

Приходившие к Ремизовьш посетители, а приходить надо 
было вечером, начиная с пяти часов, обыкновенно заставали 
А. М. за письменньш столом. Стол был продолговатый, из про­
стого дерева, покрашенный самим А. М. черной и красной тушью. 
На нём стояла круглая чернильница, перья,  ручки, карандаши. 
Бумаг было не:11ного, несколько рукописей. В последние  годы 
жизни Ремизов пользовался тетрадями в черном клеенчатом пе­
реплете. Писал на одной стороне, справа. На левую страницу 
выносил поправки или п рибавления. Обыкновенно писал по три, 
иногда по четыре редакции каждого произведения. Около лампы, 
устроенной из большой бутылки от шампанского - принесенной 
когда-то Д. П. Святополк-Мирскюr - сидел ч еловечек, матер­
чатый гном, в ч ерно:v1 колпачке, с ласковыл1 печальным выраже­
нием лица - Ферменнхен, дух огня :  от н его идет свет и тепло. 

241 



Над стоJiом под потолком быJiи протянуты три бечевки. Они 
сходились к yгJiy -- где сидел мохнатый паук. К бечевкам ·были 
привязаны маленькие игрушки : звери и ч еJiовечки, домик из Чехии, 
красное сердечко с надписью из Германии, раковины, еJiовая 
шишка, высушенные прозрачные рыбьи скеЛ"еты ( при их помощи 
шаманы вызывали бурю) ,  носатая птица ; все они шли к пау·ку : 
он  ел их. 

А. М. по вечерам обыкновенно занимался рисованием или 
каллиграфической перепиской. Почерк его был знаменит. Изуче­
ние  древних русских образцов, в котором e:v1y помотала С. П., 
легло в основу его каллиграфического и скусства. Затейливый или 
более простой, почерк А. М. быJI всегда ровным, приятным для 
глаза. Одновре:v1енно А. М. выполняJI тончайшие графические ри­
сунки, поражающие своим совершенством. «Слово - музыка -
живопись - танец, это «единое и :vшогое>» и у всякого свой ритм, 
своя мера. Слово вдохновляет  музыканта, но читать под музыку 
не выйдет. Тоже с живописью : картина вызовет слово, но живо­
писать слово - пустое дело. Графика . . .  но потому что :v1ысли и 
выражающие их слова линейны, одной породы» («Пляшущий Де­
мон» ) .  Рисунки Ремизова очень своеобразны и вводят нас в его 
фантастический мир. Человеческие лица и фигуры зверей выде­
Jiяются ш 1  фоне абстрактных гео:v1етрических фигур, узоров и 
завитков. Большей частью э1и рисунки выполнены тушью по 
белой бумаге, иногда раскрашены : всегда неожиданные формы. 

В детстве А. М. мечтал стать художником. В своей авто­
биографической книге «Подстриженными глазами» он рассказы­
вает, как из-за своей крайней близорукости он не способен был 
рисовать «с натуры», к чему изо всех сил стремился. На рисунке 
выходили формы предметов, какими они представлялись его ГЛ'а­
зам, слитые с освещавшим их свето:v� : излучение предметов, или, 
как он сю1 называл, «изпредметное».  Из-за своих близоруких 
глаз Ремизов жил в детстве не в реально:vr, а в своем фантасти­
ческом и очень богатом :vrиpe. Когда, наконец, ему надели очки, 
- п ространство вокруг него сузиJiось, п ред:v1еты получили огра­
ниченную фор:v1у и определенные контуры. Мир перед его глаза­
ми обеднел, звезды погасли, «все стало таким мелким, бесцвет­
ным и беззвучным -сжалось, поблекло и онемело, оформилось 
и разгородилось ... ». «Не уйти и не скрыться от этого резко огра­
ниченного трезвого мира, от оголенного математического костяка, 
преследующего каждый твой шаг, каждый твой взгляд, каждый 

242 



поворот. Так вот какая она, натура !» («Подстриженными глазами». 
«Слепец» ) .  

В рисунках Ремизова осталось что-то о т  его «первозданного 
)!И ра». Лица всегда окружены сиянием, как у святых на иконах. 
«В те годы (20-е - 30-е) рисунки и надписи Ремизова п редстав­
ляли собой чудо тончайшей графики .  А. М.  составлял из этих 
рисунков алыбомы, или иллюстрировавшие его произведения, сказ­
ки, или на те:.1у каких-нибудь событий или литературных произ­
ведений, или портреты знако:\1ых лиц или писателей. Эти альбомы 
А. М. делал на продажу. Друзья Ремизовых обходили по адресам 
состоятельных людей, любителей искусства, или п росто лиц, же­
лавших помочь нуждающе:\1уся писателю. Это было н елегкое дело, 
требовавшее самоотверженности от друзей. Продажа альбомов 
иногда по:\югла Ре�шзовым прожить в самые т рудные моменты. 
Через двадцать лет у Ремизова появится другая манера выраже­
ния : «консгрукция» (коллажи) .  И прежде А. М. часто пользовал­
ся для своих рисунков кусочка:\JИ цветной или золотой и серебря­
ной бумаги, которую он вырезывал и приклеивал. Во время войны 
1 940 г. - ниже я расскажу, при каких обстоятельствах А. М.  это 
начал, - он стал делать больши е  абстрактные картины-коллажи, 
«конструкции»,  как он сам называл, часто комбинируя наклейку 
цветной бу:\1аги с графически�� рисунком перо��. Еще позже, в 
последнее десятилетие своей жизни, Ре;\шзов усвоил другой прием 
рисованья. Старьш стило, которое он макал в чернильницу с чер­
ньши чернила�ш или тушью, он быстрьш и уверенным штрихом 
своей сильной - до конца жизни сильной - рукой чертил лица 
и фигуры действующих .1иц произведений, над которыми он ра­
ботал. Работая с источникюш и �1атериалаыи к кельтской легенде 
о Тристане, которую он написал по-своему, или перечитывая Го­
голя для книги «Огонь вещей», А. М. зарисовывал всех персона­
жей. Эти рисунки очень сильны и выразительны и, несмотря на 
п ростоту приема, сделаны с большим мастерством. 

Мы часто приходили к Ре:1-шзовым вечером с сестрой Ольгой, 
или втрое:\1 с Ариадной, нашей :\Шадшей сестрой. Обыкновенно 
А. М. сю1 отворял двери, с улыбкой и приветом глядя сквозь 
круглые очки, с неизбежным нопросо111, что случилось за те дни, 
что мы не виделись? Мы входили в его комнату, и он усаживал 
нас на узкий диван, возле стола, где он занимался. Если Серафи­
)IЫ Павловны не было до�1а, мы дожидались ее  возвращения из 
церкви или из гостей. Это вре�1я ожидания А. М.  называл «вечера 
к п ришествию». Так он написал на своей фотографической кар-

243 



точке : «Память берлинская, память парижская, дни и вечера к 
пришествию - с вишнями ш1 реники весной - Mozaгt - 24  -
Paгis 8» .  

Продолжая разговор, начатый в передней, А.  М. писал или 
рисовал. Иногда отрывался и о·бращался с каким-нибудь, чаще 
всего шуточным вопросом. В его словах и шутках бьшо столько 
ласковой игры, столько улыбки и вниманья, что мы сидели, как 
очарованные, и очень любили эти часы «к пришествию». Иногда 
А.  М.  рассказывал о своем детстве, но редко. Помню его рассказ 
о собаках, он всегда их  мучительно жалел. В нейденовском дворе 
было два пёсика : Розик и Лисик. Лисику перебили камнем лапу, 
и он очень страдал. И всю жизнь А. М. помнил это чувство жа­
лости и боли, когда человек бессилен по�ючь. Вспоминал некото­
рые случаи из своего детства, как он мечтал найти бабочку ма­
хаон, или как парикмахер остриг его не «под польку», как он его 
просил, а попросту под гребенку. А.  М. рассказывал, что по�шит 
с детства Веру Алексеевну Зайцеву (жену писателя, которую 
мы хорошо знали) ,  урожденную Орешникову. В ее  семье были 
только девочки, а у Ремизовых только мальчики. Они знали друг 
друга по виду, но никогда не разговаривали, только оглядывали 
друг друга и гордо проходили мюю . . .  

Приходила С. П. Она сню�ала пальто в передней, входила 
и долго и очень нежно целовалась с каждой из нас. Сестра Ариад­
на была девочкой подростком, С. П. очень нравилось ее  русское 
лицо и она просила Ариадну дать ей «потрогать носик, потому 
что он русский». А. М. неслышно проходил на кухню и являлся 
с чайниками. Мы шли к столу. Стол бьт накрыт красивой скатер­
тью, лежало серебро, еще из доУ1у С. П., а хрустальная чайница, 
н которую был насыпан чай, был из дома Ремизовых. А. М. часто 
сам разливал чай. Чай был крепкий и душистый, всегда с чем­
нибу дь сладкю1 и вкусным. Кроме того, для нас была еще «конур­
ка» - коробочка, куда складывались особенные бисквиты, кон­
феты и шоколад. 

С. П., крупная и полная, царственно усаживалась за стол и 
заботливо всех угощала. Она начинала рассказывать, где она бы­
ла,  кого встретила. У С. П. был горячий характер ;  возвращаясь 
домой после встречи с людыrи, она не всегда была в безмятеж­
ном состоянии духа, часто волновалась, иногда негодовала. А. М. 
старался ее развлечь и развеселить, она успокаивалась. Зная, что 
нам н е  л егко живется - мы с сестрой должны были зарабатывать 
на жизнь, а условия работы во Франпии 20-х годов были довольно 

244 



трудные,  - она распраш и вала про н а с .  Потом б еседа о станавлива ­
.1ась н а  какой-ни будь всех интересующей тel\le. 

А. М.  Ремиз ов с женой Серафимой Павловной 

С. П. вспо�шнаJ1а свой до�1 ,  своих родных, мать, с е стер, свое 
детство.  Её рассказы записаны и стали основой книги « Оля», 
п о священной Серафиме Павловне («В поле блакитном», «Оля» ,  
«В роз овом блеске» . По замыслу А .  М. ,  э т и  книги должны с о ста-

245 



вить одну книгу под заг.rrавие�1 «Оля») .  В нее входят последние  
главы «Сквозь огонь скорбей», рассказ о конце Серафимы Пав­
ловны во в ремя войны и оккупации .  Эти страницы по своей силе 
принадлежат к самьш значительньш не только в творчестве Ре­
мизова, но  и во  всей русской литературе. 

В те вечера ,  когда не было посторонних гостей, С. П. охотно 
показывала «близким ей :по духу людям» свой бисер и памятные 
вещи из её дома. Иногда вынималась бабушкина тальма из те�шо­
фиолетового бархата и шаль «шобимой бабушки», ковровая на 
голубо;,� фоне. 

Утро у Ремизовых было посвящено работе, А. М. писал, 
а С.  П. готовилась к лекцию� (она преподавала в Школе восточ­
ных языков в Париже в течении 15-ти лет славяно-русскую па­
леографию ( 1 924- 1939 ) ,  «среди учеников перный, по собствен­
ному его призванию - А. Ремизов, по образованию математик­
естественник) » .  У нее  были книги, альбомы, материалы 1< этому 
преподаванию (Шляпкин, Тихонравов, Веселовски й ) .  Она лю­
била их показывать и ·объяснять. Впоследствии, после сыерти С. П., 
А. М.  должен был продать эти книги. Обыкновенно, до вечера 
посетителей не  бывало .  Мне случалось заходить к Ре�шзовьщ по 
делу и утром. А. М. боялся всего, и его надо было сопровождать, 
когда ему предстояло куда-нибудь идти и объясняться, например, 
в префектуру полиции для возобновления бу�шг : вида на житель­
ство для и ностранцев. Зайдя за А. М. утро��, я часто заставала его 
за готовкой завтрака. Завтрак был легкий - А. М. варил прекрасный 
кофе и подавал его с хлебо;,1 и сыром. В постные дни ( С. П. соблю­
дала ·посты)  А. М. вари.тr суп из ·грибов с рисом, лук·ом и карто­
фелем. В другие дни, ·он отлично приготовлял рубленые котлеты 
или жарил картошку. Все это он делал отлично, как все, что он 
делал - методически и по правилам, и всегда мог дать практи­
ческий совет. На улице А. М. овладевало чувство страха, но  ре­
шившись вдруг, он  быстро переходил улицу, н е  разговаривая, и 
бодро шагал. Он говорил по-французски, но  при разговоре в 
каком-·нибудь учреждении, терялся, искал слова и говорил не то, 
что хотел сказать. Когда мы благополучно возвращались доыой, 
С. П. говорила мне : «Спасибо, серый волю>. 

А. М.  жил в вечном беспокойстве и ожидании, откладьшая 
11 не желая п редприню�ать то иJIИ другое до получения какого­
нибудь ответа из редакции, или «когда найдем квартиру», или 
«после вече ра» ( ежегодно устраивался вечер публично·го чтения 
А. М. ) ,  впоследствии : «когда выйдет книга» или же просто «когда 

246 



будет теплее». С. П. жила больше всего в воспоминаньях п рошло­
го : Россия, ее  детство на Украине, ее  семья, студенческие годы, 
ссылка, литературный Петербург. Она часто и много рассказы­
вала. У нее был дар рассказывать и говорить наизусть. Память 
ее  была необычайна. К концу жизни, по словам А.  М., она «знала 
наизусть всего Блока», Андрея Белого, поэму Кузьмина «Алексей 
Божий человек», старинные таксты или апокрифические легенды. 
Ее манера чтения стихов была исключительная, она сама говори­
;1а, что читает, подражая манере Блока, - однотонно, без под­
черкнутого выражения, медленно и очень значительно. Ее чтение 
производило впечатление. 

Серафима Павловна рассказывала нам про мать Алексея Ми­
хайловича, которую она знала , про ее странные отношения с 
сыновьюш. Мать совсем не занималась юш в детстве и впослед­
ствии никогда не разговаривала с ними серьезно : между ними 
установился какой-то шуточный язык. Сыновья обращались к ней 
только шутливо и называли е е  «муттер». Она прошла курс гимна­
зии по-немецки (Пауль-Петер Шуле)  и отлично говорила и пи­
сала на этом языке. Любила калли,графию и наполняла тетради 
готическим шрифтом. Впоследствии, когда я переводила на фран­
цузский язык книгу «Подстриженными глазами», А. М. мне много 
рассказывал о своей странной семье. Вскоре после его рождения, 
:нать, Марья Александровна, ушла от отца и перешла жить к своим 
б ратьям Найденовым, богатым и влиятельным на Московской бирже 
купцам. Они  приняли сестру и поселили е е  с детьми и прислугой 
во флигеле, бывшей красильне во  дво ре Найденовского дома на 
берегу Яузы. Флигель сгорел, а Найденовский дом, желтый, вы­
сокий в стиле ампир стоит до сих пор (приспособлен для надоб­
ностей здра.воохранения) недалеко от Рублевского Музея. Дед 
пришел когда-то в Москву в лаптях из Суздали, из села Батыева. 
Он устроил на берегу Яузы красильню и пошел в гору : во  второ�1 
поколении Найденовы были богаты. Старший б рат Николай был 
археолог, большой знаток старой Москвы, друг славянофилов. 
Марья Александровна жила в стороне от братьев, которые были 
равнодушны к племянникам. Их редко приглашали в «Найденов­
ский дом», и ногда по праздникам, или в особенных случаях, или 
«чтобы избежать числа 13 за столом.» 

Деньги �1атери ( приданое Марьи Александровны, возв ращен­
ное ей мужем и наследство детей после отца, М. А. Ремизова ) 
б ратья «прибрали к рука�r». Денег ей на руки не  давали : все  
необходимое для нее и детей б ралось «на книжку». Когда Алек-

247 



сей Ре:vшзов вырос и стал студенто:v1, никакой денежной поддержки 
из дш1у он не имел, так же как впоследствии, при аресте, в тюрь­
:v1с и с сылке. 

С детства А. М. запш1нил тесные ка:vюрки, в которых жит1 
рабочие  бумагопрядильной фабрики и нищету их существования 
на том же Найденовском дворе. 

В годы жизни на авеню Мозар А. М. писал одну из своих 
сю1ых значительных книг : «Взвихрённую Русь» - хронику рево­
люционных дней, начатую еще в России до отъезда за границу. 
Для этой книги Ремизов нашел новую форму и новый язык. Это 
повесть о современности через личное восприятие бытовых явле­
ний и маленьких происшествий этого врел1ени. Разговоры на ули­
це, покупки в лавках, уличные впечат.Тiения, манифестации, слу­
хи, рассказы друзей, легенды, ходившие по городу, отголоски из 
деревни. Большое :vrecтo заню1ают сны. В рассказах проходят 
разные люди, с олдаты, дан образ русской женщины : бабушка с 
бельш с ердuем - русский народ. Наряду со случайными встре­
чами, имена друзей и писателей : Пришвин, Иванов-Разумник, Блок, 
Бердяев, Андрей Белый. В эту книгу, хронику первых лет револю­
ции, включены замечательные страницы о Блоке ( смерть Блока 
совпала с отъездом Ре;\шзовых за границу ) ,  о Достоевском. Стрэ ­
ницы большой глубины стоят рядом со  смешными историями из 
каждодневного быта «взвихрённого вре;\�ени». Революция воскре­
шает память прежних лет о революционерах, которых знал А. М" 
- Вера Фигнер, Каляев, Савинков. В самые последние годы своей 
жизни Ремизов хотел написать «о  русских революционерах». Он 
не верил в возможность революцией что-то изл1енить к лучшб1у 
в ч еловеческой жизни. Но он знэл чистоту и подвиг русских 
революпионеров, боровшихся с самодержавием и считал их един­
ственным в :v1ире  явлением в смысле жертвенного отказа от с ебя :  
они приносили в жертву н е  только себя и свою жизнь, н о  и свое 
нравственное чувство, идя на убийство ради служения ·обездо­
ленным. 

В 1 947  году А. М. написал на экземпляре «Взвихрённой Руси», 
подаренно:v1 люей сестре Ольге Андреевой : «Эту книгу я писа.т�, 
как отходную - исповедь мою перед Россией : передо мною 
была легенда о России,  образ старой Руси и живая жизнь Совет­
ской России ( со  старым я прощался, в еличая, а с новым я жил, 
живу, и буду жить . )  И еше в этой книге революция :  буря, вихрь 
- надо было отбиваться, чтобы укрепить себе ;\rесто на земле и 
быть сам1н1 собой не растерзанному и незадавленному, а В'О всей 

248 



воле и сильны:11. Алексей Реш1зов. 7-8- 194 7 г.» В те посJ1евоенные 
годы, у А. М. была надежда на ноный ра сuвет России и русской 
культуры после войны. 

«Взвихрённая Русь» была издана в 1927 году. Две дочери 
ко:1шозитора С. Рах;у1анинова дали на нее средства : «Издательство 
Таир» (Татьяна и Ирина) .  В это:11 же издательстве «Таир» в 1930 г .  
вышла книга «Посолонь»'' (По со.1нu.у ) ,  сборник сказок, поэтичес­
ких прсизведений в прозе, игр, вдохновленный русскю1 фолькло­
ро:11, идущий из глубокой старины - любю1ая книга сююго А. М. 
«Я не рассказчик, я песельник» - говорил про себя Ремизо п :  
«роман не :1юя фор:11а». 

В эти же годы, Ре:11изов писал «По карнизаы», эта книга 
вышла в 1929 г. в Ревеле (Таллин) .  В ней Ре�шзов вспо:11инает 
своих братьев .1унатиков. Они вставали ночью и ходили по кар­
низю1. «Я не лун;�тик, но судьба :110 я  лунатическая» -- 1 1ишет 
А. М. ,  всю жизнь он жил «в других из:11ерениях». В этой книге 
Ремизов говорит о Э.Т.А. l 'офф:11ане, чудесный мир которого был 
ему близок и дорог. Рассказы этой книги написаны в дr;ух птшах : 
на фоне реа:1ьных происшестний разыгрываются сверхестествен­
ные явления. 

В кухне, в угольнт1 ящике под плитой А. М.  находит сухую 
веточку, по форме она напоминает ч еловечка, с руками и ногами. 
Это :1Iатериализованный дух-Эспри. А. М.  подвешивает его на 
стену, на серебряный фон и рассказывает о нем. Однонре:11 енно 
приходит посылка из Испании.  Кто-то из друзей пocJ1a.r1 Ремизовьш 
'!<IСы-кукушку, такая кукушка была у них в Петербурге. До конuа 
жизни Алексея Михайловича кукушка будет rзисеть у него на 
квартирах, которые будут :11еняться. На последней квартире на 
улице Буало комната так и станет называться «кукушкина», и 
жизнь будет проходить под тиканье и кукованье кукуш1<и ; она 
выходила из до:1шка, отсчитывая спое вре:11я .  

Все,  кт1у посчастливилось слышать чтение Алексея Михай­
.1овича Ре�шзова с э страды, никогда его не забудут. 

У А. М. был доrзольно низкий, приятный голос. При его не­
большом росте и сгорбленности поражала сила этого голоса,  
наполнявшего зал «Лютеция» - читал А. М.  без :1111крофона . Его 
искусство чтения было несравненно : очень выразительное, без 

* "По1солонь "  была впе.рвые издаmа - в  Роосии в 1907 r .  в издатель­
с11ве "Золотое Руно" .  

249 



внешних эффектов, подчеркиваний или усилений - он скорее 
прибегал к понижениям и паузам. Чтение Ремизова производило 
огромное впечатление и заставляло присутствующих слушать, за­
таи в  дыхание .  Даже те, ко:-.1у искусство Ре"шзова было непонятно 
и скорее враждебно, слушали с восхищением. 

Известные всем отрывки из русских классиков слушались, 
как в первый раз. Каждое слово оживало, получало свой полный 
звук и н овый смысл. А. М. любил русскую литературу и с радо­
стью «открывал» своим слушателям Пушкина ( Сказка о рыбаке 
и рыбке, Цыганы) прозу Лерлюнтова, Толстого, Тургенева, Лес­
кова, л 1енее известных или забытых Погорельского, Вельтмана, 
Слепцова. И «самое проникновенное» Достоевского и Гоголя -
это было его юобимое. В св·оей автобиографической книге «Под­
стриженными глаза;\IИ» Ремизов вспоминает как он, привыкший 
и к сев ерному бледно1'1у небу, и к сдержанной прозе («француз­
ского образца» ) ,  в своей юности «с восторго�1 принял высоко­
парное гоголевское слово в серебре польского пышного наряда», 
как и «грозно-задумчивую украинскую песню». В течение долгих 
лет Ремизов изучал тврочество Гоголя - «болел Гоголем.» Уже 
под конец жизни, он напи сал «Огонь вещей» - «Сны в русской 
литературе». Тут не только сны, но и толкованье самого загадоч­
ного русского писателя и его странной судьбы. 

В книге среди страниц, посвященных Гоголю, есть сцена, в 
который Ремизов как бы видит себя, присутствующего в «старой 
замшелой церкви ,  когда философ Хома Брут, ·ошалелый, н е  чи­
тал уже, а выл - выкрикивая, три ночи над ведьмой-панночкой, 
надрываясь голосом рассеять страх, а этот страх сковал его с от­
крывшейся ему его виной, когда покатилась слеза и он ясно раз­
лич ил на ее щеке . . .  но это была не слеза, а капля крови. »  

При чтении А. М.  сильно переживал «Вия» и свое волнение 
сообщал слушателям. Холод проходил по спине, когда голосом 
свою� Ремизов вызывал образ старухи-ведьмы. 

И вот философ летит на ней, и она уже не старуха. Все 
облито перламутровым лунным светом, серебристая русалка пле­
щется в воде ; они летят над землей, трава клонится, и в ней зве­
нят колокольчики. Своим голосом ·и ритмом чтения Ремизов пере­
давал всю поэзию Гоголя и чары ее  колдовства. Я думаю, никто 
никогда не читаJI Гоголя, как Рел1изов, - слушатели бывали 
заворожены. 

Слушали жадно :  морской ветер, старцы бегут по люрю спро­
сить выпавшее слово молитвы : Трое вас, трое нас. . .  (Три старца 

250 



Л. Толстого) . Глубокий поклон �1атери сыну под медленные удары 
колокола ( «Подростою> Достоевского) .  Из Тургенева Ремизов вы­
бирал сон Лукерьи «)Кивые мощи» : она жнет, а в руке е е  сереб­
рится вмеС1о серпа �1есяц. 

А. М. читал свои любимые произведения. Он уверял, что 
нетрудно читать громко : совсем не нужно повышать голос, ста­
раясь из себя выдавить звук, а надо как бы дышать в себя. 

Вторая часть в ечера обязательно была посвящена чтению 
собственных п роизведений. Вспо;-.шнается «Петушок» : Петька с 
бабушкой идут на богомолье. Или приезд Оли в Меженинку. «Ах 
как жаль, что кама;1ь вышел уж из )!ОДЫ - Скоро шаль и вуаль 
спрячутся в комоды» - подпевал Алексей Михайлович. Из «Шумов 
города», «Взвихренной Руси», «Кестовой барышни», «Белого серд­
ца» - образ русской бабушки. Из «Посолони» весенний приход 
�юнашка с зеленой веточкой. 

После шумных приветствий и оваций публика расходилась 
растроганная и умиротворенная, забыв споры и расхождения, ко­
торьши была полна эмигрантская жизнь в Париже. 

К чтению� Ре)шзовы и их друзья долго готовились. Составля­
ли программу ·чтения, нанимали зал - часто выбор  падал на зал 
отеля «Лютеция» ; нужно было напечатать билеты и ,  главное, их 
распространить. Самоотверженные друзья, по большей части даыы, 
по списку обходили состоятельных людей, любителей русской 
литературы, или просто лиц, желавших помочь нуждающемусн 
писателю. Обычно все было прекрасно организовано и про­
ходило гладко и удачно во  всех отношениях. Но я помню случай, 
когда произошла заминка. А.  М" охотно раздававший даровые 
«обезьяньи билеты» бедньш друзьям и неимущей богеме, раздал 
их в слишком большом количестве, так что в огро�шом зале «Лю­
теция» не  хватило мест для дорого заплатившей за билеты публи­
ки. Инцидент был с разу улажен : внесли добавочные стулья. Н о  
главные организаторы после вечера долго корили А. М.  з а  не­
у�1еренную щедрость. 

Специально для вечера С. П. шили новое шrатье, А.  М. боль­
ше всего любил черное шелковое. С. П. задолго начинала бес­
покоиться и волноваться, и вся жизнь проходила в ожидании ве­
чера.  Все друзья и знакомые помогали кто че)1 мог.  Молодые 
с белыми бантами были распорядителями на вечере, рассаживав 
приходящую публику. Моя роль состояла в том, чтобы «обере­
гать» С. П" быть ее  телохранителем, не оставлять ни на �шнуту 
и держать за руку во время чтения. 

251 



Среди моей переписки я нашла с1 арое писыю моего друга 
Марьи Исааковны Барской, вспоминающей поездку на вечер чте­
ния Алексея Михайловича Ремизова : 

«Ярко встает тот �10�1ент, когда мы, т. е. Ремизовы и вся 
се�1ья Черновых, * собираеыся ехать на вечер в зале Гаво - ско­
рее всё похоже на приготовление к венчанию. С. П. удалилась 
в свою кт1нату, А. М. в свою, с ню1 �ю.rюдые люди : Вадю� Андре­
ев, Даниил Резников и Владюшр Сосинский, - они помогают ему 
одеваться. Появляется С. П. в синем платье с Liудесны�ш круже­
ваыи у ворота. Наташа ловкю1и руками прикалывает гвоздики. 
Темнорозовый uвет - ее uвет. Она выглядит, как большая кукла 
с ее синюш глазами и обворожительной улыбкой ; ��ы суетимся 
вокруг нее ,  кто-то спрашивает её о чем-то, на что она отвечает:  
«не  м ешайте, я в треволнениях !»  На меня,  нового человека, это 
действует особенно : очаровывает. Тут появляется А. М. в смокин­
ге, а за н1ш его свита ( «все красавuы удалые» ) . К то-то заказал 
два такси, и мы, наконеu, трогае�1ся . Все это небычно, потт1у 
что .все  страшно бедны, и не знаю по сию пору, кто заплатил за 
uветы, за такси . . .  Потом всё как будто уходит и исчезает, и я 
слышу его голос :  «у самого синего люря» . . .  - Маг и волшебник 
- говорят кругом.»  

После вечера на  некоторое время становилось легче жить: 
спешно платили за терм,** отдавали долги, покупали книги и ла­
комства в русско�� магазине.  Такой магазин «Рами» был поблизости. 
Две дочери хозяев - их кличка была «Птицы» - п риходили к 
Ре�шзовыл1, и С. П. была с ними ласкова. 

Но деньги скоро уходили, и опять появлялась проблел1а, 
как прожить? М.  И. Барская вспоминает: «Прошло время, и вот 
меня вызывают Ре�шзовы. Я волновалась, как те люди, которые по­
падали ко Льву Толсто�1у, у меня было похожее чувство. У Ре;\IИ­
зовых никого не было - не празднично : бедные будни. Нужда, 
надо платить за квартиру . . .  С лукавой е г о улыбкой А. М. пока­
зывает ш-1е альбомы рисунков : всё ю1 сделано. Рисунки «изданы 
роскошно !» Надо продать их, от этого столько зависит . . .  С этю1и 
альбомами я стала ходить по богатьш знакомым, и мне удалось 
довольно �шого продать. Я вспоминаю, как неохотно покупали 
благотворители эти редчайшие рисунки.» 

Литературные гонорары были очень низки и никак не могли 
обеспечить Ре�шзовых материально. Алексей Михайлович сотруд-

* Моя семья. »* Плата за ювартиру, каждые три месяца. 

252 



ничал в очень �шогих русских журналах и газетах зарубежья в 
Париже и в других городах и странах, где были центры русской 
эмиграции : «Современные Записки», «Воля России», «Звено», 
«дню>, «Пос.1едние Новости», «Иллюстрированная Россия», «Наш 
Огонёк», «Перезвоны», «Русское Эхо», «Своюш путя�ш», «Москва» 
и во многих других изданиях. 

В 1 925 г. Ремизов сблизился с группой Евразийцев, возглав ­
ляем·ой кн. Дмитрием Петровичем Святополк-Мирским и Петром 
Петровичем Сувчинским ( вместе с кн. Н. Трубецким и П. Савиц­
ким) .  Святополк-Мирского Ремизовы знали еще в России. А. М.  
впоследствии очень ценил его историю русской литературы, из­
данную на английском языке. «Когда-то судьба меня столкнула 
с его отцом, тогда пензенскюr губернатором ; что-то общее, ка­
кая-то неожиданная несообразность : его отец спросил меня : люб­
лю ли я музыку», и за мое «да» оставил меня жить под надзором 
в Пензе, а не угнал куда-нибудь в Чамбары или Наровчат.» В 
тетради, где А. М. записал оценки С. П. ,  сказано о Д. П. Свято­
полк-Мирско�r : он очень странный, на волка похож лицом. Из сно­
бию1а сделался большевиком, поехал в Россию. Что дальше с ним 
будет, неизвестно, всего ;-.южно ожидать вплоть до монастыря. 
Когда-то он писал стихи, потом критику. Как и П. П. Сувчинский, 
меня никогда не гнал (как пишущего) ,  напротив, сделал для м еня 
�rного доброго, �1. б .  «из противоречия». С П. П. Сувчинским Ре­
мизовы познакшшлись в Берлине. «С первого глаза в Берлине мне 
понравился П. П., с ним хорошо разговаривать о знаменном распе­
ве.  Он весь в пении. Он был душою «Верст» и меня никогда не 
гнал. В нем было что-то от русской истории, когда он являлся, 
переполненный евразийством : его мысль зажигалась и сверкала. 
Такие были в 20-х годах шеллингианцы, а потом гегелианцы, я 
не сказал бы «�rарксисты», которые уже очень кратки и безнадеж­
но «реальны», а ведь п ы л именно в бесконечной м ы с л и.» 
В 1926 году вышел роскошно изданный No 1 журнала «Версты» 
«под редакцией кн. Д. П. Святополк-Мирского, П.  П. Сувчинското, 
С. Я. Эфрона* и пр11 ближайшем участии Алексея Ремизова, Ма­
рины Цветаевой и Льва Шестова». Задача журнала указывать на 
лучшее и самое живое в русской литературе в России и загра­
ницей. В журнале по:1;1ещены портреты Бориса Пастернака, Марины 
Цветаевой, Алексея Ремизова, Льва Шестова и Игоря Стравин­
ского. Творчеству Ремизова отведено большое  место («В «Верстах» 

* Сергей Я:ковлевич Эфр·он - муж поэтеосы Мар1ины Цвета:евой. 

253 



меня н е  гнали» ) : тут и легенды ( из ,будущей книги <�:Николай 
Чудотво рец» - и�1ка-Пресс ) ,  ту г и памятники - писп.овые гра­
моты - России 1 7  века, и переписанное Алексеем Михайловичем 
«Житие протопопа Аввакума, ю1 самим написанное», памяти Вас. 
Вас.  Розанова «Воистину». В журнале интересные статьи по ли­
тературе, истории, музыке. «Поэма горы» Цветаевой, «Потемкин» 
Пастернака. Алексею Михайловичу особенно нравились стихи 
Сельвинского ; он заыечательно читал его «Цыганские», скандируя 
и подпевая на цыганский лад. Советская литература представ­
лена А ртёмом Веселым и И. Бабелем. 

В 1 924 году Ре�шзову впервые попался перепечатанный в 
какой-то зарубежной газете рассказ Бабеля «Соль». Для А. М. 
это было совсем новое и очень понравилось ему. Я по:-.шю, как 
в этот период вре;\1ени мы пришли к Ремизовым вчетверо;\! : моя 
ыать, ыои сестры и я .  А .  М.  усадил нас на диван и прочел 
«Соль» с большим подъеlllом и пафосом, как героическую поэму. 
На нас это чтение произвело большое впечатленье. По мнению 
А.  М.,  тон рассказа требовал такого чтения. Я всегда сожалела, 
что Бабель во время своего пребывания в Париже не познакомил­
ся с Ремизовым и не слышал его чтения. Много позже, уже во 
время Х рущева, я встретилась в туристском поезде со Всеволодом 
Ивановым. Мы говорили с ним о Ремизове. Всеволод Иванов его 
по:ш-шл и очень хорошо о нем отзывался. 

Переводы произведений Рбшзова стали все  чаще появляться 
в многочисленных французских литературных журналах и газе­
тах ( самая известная : «Нувель Литерер») ,  так же как и в других 
( Бельгия, США) .  Несколько книг Ремизова были изданы на разных 
языках. Во Франции «В поле блакитном» ( 1 927) и «Крестовые 
сестры» ( 1929 ) .  Эта же книга вышла в другом издании под загла­
вием «Бурков дош> с предисловие�� Ромэна Роллана. В Англии 
и Америке вышли в переводе «Часы» и «Пятая язва» ( 1 924, 1 927, 
1 929) .  В Чехословакии «Крестовые сестры» и «Пруд», в Италии 
«Крестовые сестры» и книга сказок ( 1 927, 1 930 ) .  

Постепенно Ремизовы п ривыкли к Парижу. Круг знакомых 
и друзей расширился. Ремизов привлекал начинающих писателей. 
Он радовался, что в эмиграции начинает расти литература 
молодых, и охотно занимался с ними. Но в литературе он 'Не мог 
быть снисходителен : он критиковал, учил и ,  главное, поправлял 
на свой лад их произведения ; от автора ;-.�адо что оставалось. 
Поэтому большинство начинающих, боясь слишком большого 

254 



влияния Релшзова и желая сохранить свое лицо, скоро отходили 
от А. М. 

Говоря об учительстве Ремизова, я могу из старших в качест­
ве учеников Ремизова, прежде всего, назвать А. Н. Толстого. В кни­
ге своих воспоминаний Иосиф Георгиевич Чапский рассказывает, 
что при встрече и беседе с ним в военные годы в Ташкенте, А. Н. 
Толстой прямо сказал ему, что «если он что-то знает в писатель­
скт1 ремесле, то он этим обязан Ремизову». М. Пришвин также 
был учеником Ремизова, но в послереволюционные годы он избе­
гал об этом говорить. В книге рассказов  Пришвина последних 
лет я встречаю маленькую заметку : «случилось однажды, Реми­
зов попросил меня занести какие-то книги А. Н. Толстому», так 
произошло знакомство Пришвина с Толстым. В этих биографи­
ческих заметках ( «дорога к другу». Молодая Гвардия, Москва, 
1 957  г. ) Пришвин больше не упоминает о Ремизове. На полях 
книги Пришвина записаны продиктованные А. М. слова (он  ле­
жал в постели незадолго до своего конца) : «Шишков, Пильняк,* 
Алексей Толстой - не боялись. М. М. (Пришвин) - пугливый.» 
С Пильняком А. М. переписывался. Группа «Серапионовых бра­
тьев» бьша образована с благословенья Ремизова. Он рассказал 
мне, что он окрестил её Серапионовыми ·братьями, вспоминая 
Э.Т.А. Гофф:v1ана, которого он  так любил. 

В 1924 году на авеню Мозар появился начинающий писатель 
Владимир Васильевич Диксон. Он занял большое место в жизни 
Ремизовых тех лет. Еыу было 25 лет, приятной наружности, он 
был русский по :v1атери и американец по отцу. Диксон работал 
в фирме Зингер и имел некоторые средства. Он писал по-русски 
прозу и стихи, любил всё русское ,  часто приходил на авеню Мозар 
и скоро стал близким человеком у Ремизовых. С. П. ему импони­
ровала глубиной своей русской культуры. Она знала лично Алек­
сандра Блока и рассказывала о нем. Постепенно она приобрела 
большое духовное влияние на Диксона. Он стал ходить с нею в 
церковь, желая «верить, как она». Диксон восхищался искусством 
Ремизова. Он издал на свои средства книгу «Оля» (книга состоит 
из трёх частей : «В поле блакитном», «дола», «С огненной пастью») .  
Книга вышла под маркой издательства «Вою>. Голова вола нари­
сована С. П. с «обводкой» Алексея Михайловича. Таким же обра­
зом был издан сборник стихов и прозы «Листья» В.  Диксона с 
предисловие�� Ре"'1изова. Года через два Диксон уехал в А"<1е-

* Письма Пильняка хра>нsпся •в арх·wве ТомЗJса Уитней в К·�нектикvте. 

255 



рику и тaNI женился. По  возвращении из Америки в 1 929  г. он 
заболел аппендицитш1 и скончаJiся от эмболии. Ремизовы очень 
горевали о н ем. Через н екоторое время после его смерти в Париж 
приехала вдова Диксона и ста.1а требовать от Реыизова деньги 
за изданные книги её ;о.1ужа. Совершенно не в курсе русских дел, 
она воображала. что издание должно приносить доход, тогда как 
Диксон раздавал и рассылал свои книги даро:11 отдельным лицам 
и организацияы, как это водилось в эмиграции. Ремизовы оказа­
лись в очень неприятноы положении. Трагическая 01ерть адво­
ката г-жи Диксон, который вел де.110 - неудачно выходя из ва­
гона метро, он попал под колеса - положила конец этому тя­
желт·1у делу. 

В те  же годы у Ремизовых появился другой начинающий 
писатель Иван Андреевич Шкотт. Он с больши�1 трудом пробрал­
ся в западную Европу и Париж. В Советской России он был 
сослан в Нарьшский край и бежал оттуда. Его книга «Мальчики 
и девочки» (воспошшания о Московской гюшазии) была издана. 
А. М. считал его умным и талантливы:11, е:11у нравился его упорный 
характер «англичанина». Шкотт писал прозу под псеводониыом 
Болдырев. У Шкотта была очень тяжелая жизнь, он зарабатывал 
физическю1 трудО;\I : работал на вокзале на кабестане. Может 
быть вследствие удара он стал глохнуть, пришел в отчаяние и 
покончил с собою, приняв сильную дозу веронала. Алексей Ми­
хайлович написал несколько проникновенных страниц «Па:1-1яти 
Болдырева-Шкота» ( неизданная книга «Петербургский буерак) .  

Как-то вечеро:11 я и �юя сестра привели нашего друга кн. 
Андрея Владимировича Оболенского. Он понравился Ре�шзовьш 
и стал часто приходить к HИNI. Его прозвище было «страннию> 
или «молчальник оболенского толка». Чертами лица он напоминал 
Ивана Грозного. Он до конца остался другом Ре;-.шзовых и при­
ходил к ню1 в трудные :1шнуты во время неыецкой оккупации ,  
когда большинство друзей покинули Париж. 

Помню в те годы :1юлодого поэта кн. Д:1штрия Алексеевича 
Шаховского, он часто бывал у Ре:1шзовых. Они его любили, и он 
вызывал общую сюшатию. Шаховской уехал в Бельгию и стал 
издавать журнал «Благона"1 еренный». Ре:\1изов и другие писа­
тели старшего полокения охотоно посылали туда свои произве­
дения. К сожалению, они мало считались с «благими намерениями» 
редакции и внесли в журнал дух враждебной полемики. Марина 
Цветаева атакова,;-1а Г. Адаыовича, журнальная поле:11 1 1ка перешла 
на личную почву. Сердечно огорченный редактор прекратил из-

256 



дание журнала. Впоследствии Д. А. Шаховской постригся в )IОнахи 
под имене�1 Иоанна, и стал епископом Сан-Ф ранциским. 

Частьш госте�� на авеню Мозар был Константин Васильевич  
Мочульский, �юлодой приват-доцент Петербургского Универси­
тета . Он читал лекции по русской литераrуре. Образованный, 
всегда п риветливый, он очень интересовался преподаванием С. П. 
и посещал ее  лекции .  

Из писателей старшего поколения А. М. был связан давниш­
ней дружбой со Львом Исааковиче�� Шестовым. А. М. глубоко 
ценил и любил его. Шестов был единственны�� ч еловеком, с ко­
торым Ре�шзов был на «ты». Философия Шестова была близка 
А. М., он рассказывал, как в �.юлодости они подыскивали друг 
другу читателей. «".в нашей литературной «горькой» участи было 
похоже : оба �1ы были «без пристанища» - с неиз�хенным редак­
ционньш отзыво�1 «не подходит» и.�и ,:�еликатно сказанньш «нет 
места» . . .  А познако�хил нас Бердяев, все)tи любимый и желанный . . .  
На  литературном собрании Бердяев повел меня куда-то вниз и 
вдруг я увидел : за конторкой под лаыпой". сидевший, сняв пенсне, 
поднялся, �ше показалось, что очень высокий и большие  руки -
конечно «Лев Шестов» !  Это и был Шестов. «Рыбак рыбака видит 
издалека !» - сказаJI он и на меня глянули синие глаза. «Чело­
вею> - я говорю о ·человеческо�1 ыире - пропадает именно от 
своей тупой «разумности» и холодной «рассчетливости». А что это 
так, не  надо смотреть, чтобы почувствовать, что творится вокруг, 
какое бездонное горе разпивается по ш1ру в это�1 мире заочных 
бумажных приговоров, теоретических програ�ш, без слуха к жи­
вой трепещущей жизни. Шестовское «безумие» - «апофеоз 
беспочвенности» ·был вызов ю1енно этой бездушной �шшинности.:. 
В 1 925 г. Шестов читал в Сорбонне курс лекций, посвященных 
Паскалю. Мы с сестрой посещали эти лекци и ;  Ре�1изовы всегда 
радовались, когда наы у давалось ходить на интересные лекции 
или вечера чтения. Моей обязанностью было потом давать Ре­
мизовы:\1 подробный отчет о вечере. Они хотели быть в курсе 
всего, что происходило в русском Париже. Я не �югу забыть одно 
выступление Шестова. Он прочел большой доклад на волновав­
шую его те�1 у :  конфликт разу�1а и в еры. Когда Шестов кончил, 
оппоненто)1 выступил Ф. А. Степун. Он подошел к теме шутливо : 
«Зачем создавать дрю1атический конфликт?»  Разум представляет­
ся Степуну в виде маленького голубоглазого мальчика, которого 
стоит погладить по головке и пройти )!IOIO." У Степуна был не­
достаток произношения : он произноснл «Л» юш «Р». Шестов 

257 



встал и мы увидели перед собой разгневанного библейского про­
рока, �1ечущего громы и молнии.  

Лев Исаакович заботливо относился к Ремизовым в их труд­
ной материальной жизни, старался помочь юr и ежегодно доста­
вал средстна для поездки С. П. на необходюrый ей курс леченья 
в Виши : она страдала болезнью печени. Шестов постоянно про­
поведовал эконтrию, советовал найти квартиру подешевле. Ре­
мизовы по-детски сердились на него за эти советы : «Философ» 
по мыслям глубокий, много видит вдаль и очень ;\!ало вблизи». 
Через н есколько лет, когда Шестов у�1ер, А. М. записал в тетради 
записей, посвященных С. П. : «Повер. Очень больно, это был 
друг». 

С Николаем Александровиче�� Бердяевым А. М. был связан 
еще со времени ссылки в Вола.где. Там же он познакомился с 
П. Е. Щеголевым, Б. В. Савинковым и А. Луначарским, с которым 
был в дружеских отношениях. 

А .  М. нспоминает о ссылке в Вологду : Северные Афины 
( «Иверень» ) .  Он ;\!Не  рассказывал о Бердяеве в �юлодости, о его 
внешности «был похож на «суздальского князя», о его благород­
стве и «рьщарском отношении к женщинам». Мысль Бердяева была 
близка Релшзову, но он не любил его литературного языка и 
поэтому почти не �юг читать его книги. Когда-то, после ссылки, 
когда А. М. и Н. А. были ·оба женаты, "1ежду ними произошел 
разрыв на личной почве. Хотя это было очень давно, в Париже 
они редко встречались, но уважали и ценили друг друга. 

Из старых Петербургских друзей на улице Буало появилсн 
Леонид Добронравов. Он котда-то сотрудничал в журнале «Заве­
ты» ( под редакцией Иванова-;Разумника) .  В Париже он писал 
большую повесть из жизни .высшего духовенства ; читал из нее 
отрывки, когда приходил на ул.  Буало. Он был болен туберку­
лезт1. Ре,rиз·овы оплакивали его кончину. 

В Париж п риехал Евг. Ив. Замятин, тоже из старых Петер­
бургских друзей Ремизовых. В Париже онн нечасто виделись. 
« . . . за пять лет заграничной жизни, - все он куда-то торопился . . .  
или это его «сuенарий» отнимал все его врелrя ? - кинематогра­
фический сценарий!  какое тут отношение к словесному искус­
ству? Или хлопоты об устройстве своего по-французски, пере­
воды ? И так мало было сказано за эти годы. И только раз на 
Маршэ д'отэй, на нашем базаре, н за картошкой, он с почты, и 
почему-то я стал говорить, вспо,rнив Петербургское, о его расска­
зах, как он хорошо пишет : «когда же заговорите своим голосом?»  

258 



А хотел я сказать, и он понял, я хоте.тr сказать, что во всех его 
прекраснейших строках я не чувствую музыки и надо что-то -
но что еще надо ? - чтобы распечатать сердце - «когда ж е ? »  
И он ;\!Не ответил : «будет», и наПО;\IНИл, что уже раз я его спра­
шивал. и те\IИ же словами в Петербурге.» (Неизданная книга 
«Петербургский буерак», «Стоять» - «Негасимая Свеча» ( о  За­
\IЯтине ) . 

В Париже Ре;-.1изовы встречались с Савинковым, которого 
(".. . М. давно и близко знал - еще с Вологды (А. М. пишет о нем в 
«Северные Афины». «Иверень». А. М. рассказывал, что, когда вре­
мя ссылки кончилось в 1 902 г . ,  Савинков уехал из Во;югды. Он 
звал Серафиму Павловну с собою для продолжения революци·он­
ной деятельности. Она коnебалась в нерешительности, Савинков 
уехал. Было условлено, что С. П. ·пошлет ему телегра;\1му о своем 
решении. В случае, если она будет готова ехать, она пошлет 
телегра;\шу :  «скот продаю>. В случае, если она откладывает свой 
приезд : «скот дорог». Серафю�а Павловна поручила Алексею Ми­
хайловичу отправить ю1енно такую те.1еграш1у. А .  М. самовольно 
и решительно протелеграфировал : «скот не продается». Действи­
тельно, С. П. отошла от революционной деятельности и пошла 
по другому пути. 

В 1 925 г. газеты сообщили, что Савинков покончил с собою, 
в тюры1е в России. Об\1анутый провокаторюш, Савинков поверил, 
что Россия готова к перевороту. Он про-брался в Россию и попал 
в ловушку, устроенную ЧК Властями был устроен суд Военного 
Трибунала. Савинков понял безвыходность своего положения 11 
покончил с собою.':' Я вспт1инаю, с каким вопнениел1 Ре\шзовы чи­
тали статью Д.  Ф. Философова в Варшавской газете. Кро\1е своих 
произведений, А.  М. посвящает Савинкову ;\IНОГО л1еста в тетрадях 
своих записей. 

Как и у ·большинства русских в 20-е годы, у Ре;\шзова было 
\1ало контактов с французюш. Л. Шестов познакО\IИЛ его с неко­
торьши писателял1и и переводчиками (Р. Вивье, Ж. Фонтенуа ) ,  
познакомил с философом-католикО;\I )\(акО;\I Маритэнт1. С .  П. за­
нималась французскю1 языкО;\I с ыада:-.-1 И. Ривьер, сестрой писа­
теля Алена Фурнье и женой Жака Ривьер, стоявшего некоторое 
время во главе журнала «Нувель Ревю Ф рансэз». Кое-какие рас­
сказы Ре;\шзова, главньш образо�1 религиозного содержания, по­
являлись в передовых французских журналах и были оценены 

* По ,rоругой, более доставерной версии, был •сброшен чекнстам·и в 
лестничrНый пролёт в тюрьме. Прим. Ред. 

259 



литературным апангардом, так что юrя Алексея Ремизова стал·о 
знакомо французской элите. 

В последние годы своей жизни, А. М.  рассказывал мне, как 
однажды в начале жизни в Париже, через друзей его пригласила 
к себе на большой прие�·1 да�1а-�1еценатка (через сорок лет, Ре­
мизов не помнил ее ю1ени ) .  Приглашая Рбшзова, она не понимала, 
о каком «русском писателе» ( т. е .  какого политического толка) 
идет речь. Релшзов пришел на коктейJI"ь и его представили хозяй­
ке. После пятиминутного разговора ей стало ясно, что писатель 
- русский эиигрант. Она резко отвернулась от него и без слова 
отошла. А. М. опешил и, сам не зная ·как, дошел до вешалки и 
ушел. Дома он не решился рассказать об этом проишествии ·и 
С. П. так и н е  узнала, как встретила А. М. дал1а-меценатка, очевид­
но думавшая познако�шться с советским писателеl\1 . 

Через знакомых в 1 925 г. с Ре�шзовым познакомился мо;юдой 
ф ранцузский писатель Жозеф Кессель, начинавший тогда блестя­
щую литературную карьеру ( он получил приз «Фемина» за свой 
первый роман «Экипаж») .  Он был русский по происхождению и 
хорошо говорил по-русски. Очень отзывчивый ко всему русскому, 
он был очарован обстановкой Релшзовых и, главное, самим Алек­
сеем Михайловиче;-.� . Через несколько месяцев вышел в свет роман 
Кесселя, навеянный «русским Монмартром». В 20-е годы первая 
волна русских эмигрантов в поисках средств к существованию 
стала открывать столовые, рестораны, ночные кабаре. Много рус­
ских э�шгрантов находило таi\1 работу в качестве поваров, пода­
вальщиц, мэтр д'отелей и т. д., а те, кто имел артистические спо­
собности, выступали. Эти ночные рестораны, главным образоы, 
были устроены на холме Монмартра, где в прошлом веке ютилась 
художественная богел1а. В двадцатых годах Монмартр стал местом 
средоточия ночных увеселительных заведений. Русские кабаре 
с програл1мой русского и цыганского пения, плясок, кавказской 
лезгинки были в i\IOдe и пользовались успехт1. Работавшие в них 
русские, составляли особый �шр, по-своеl\1у очень живописный -
русский Монмартр. Для своего рт1ана «Княжеские ночи», Жозеф 
Кассель взял в виде фона этот своеобразный ;\!Ир. Среди других 
действующих лиц он вывел русского писателя, черты лица ко­
торого он списал с Алексея Михай:ювича Ре�шзова, описав доволь­
но точно оригинальную обстановку, в которой жил А. М., в част­
ности, игрушки, висевшие у него под потолком возле стола. Автор 
включил эти подробности в выду�1анный роман. ничего общего 
с русской литературой не 1шевший. Получив книгу, А. М. про-

260 



смотрел ее, но не разобрался в ней и поставИJl е е  на полку. 
Через некоторое вре"'ш друзья и знакомые Ремизовых стали при­
ходить к ним, выражая свое негодованье : «Как мог Кессель, опи­
сывая своего героя, придать ему реальные черты известно·го рус­
ского писателя?» - Вероятно потому, что Ремизов бесправный 
эл1игрант и с ним всё можно. С. П. чувствовала себя глубоко 
оскорбленной за мужа и была вне себя. Некоторые из  друзей, 
желая :показать свою преданность Ремизовым, еще ·сильнее раз­
жигали в ней ее  чувство. Положение нашей семьи было очень 
тяже.чае : мы были связаны с семьей Кесселя дружбой двух поко­
.1ений. Сам Кессель, несмотря на свой необдуманный поступок, 
был благороднейший человек. «Известный французский писатель 
приходит к русскому писателю-изгнаннику, не  имеющему ни сре­
дс1 в, ни зашиты, и самовольно выносит на показ публике и самого 
его и его обстановку», - С. П. требовала от меня, чтобы я как-то 
в эттr деле участвовала, хотя знакомство с Кесселем произошло 
пт1юю меня и моей семьи. Я отказалась. А .  М. написал писыю 
J{есселю в очень рез·ких выражениях:  «Как налетчик, французский 
писатель приходит к неимущему иностранцу и обворовывает его 
в единственном, что у него есть.» Письмо было резкое и оскорби­
тельное, и Кессель получил его в день смерти сноей ж ены. Это 
было ужасно. С. П. еще долго была в гневном состоянии; серди­
лась и на меня - мы некоторое время с ней не  виделись. А. М. 
написал рассказ про человека по имени Будыльников, �ото· 
рый пришел к нему, после чего игрушки висевшие над сто­
лом исчезли. А.  М. действительно снял в еревочки с игрушками, 
и их несколько лет не было. Потом, с течением времени посте­
пенно игрушки вернулись и снова заняли свое место. Это была 
очень тяжелая история, которую я не могла забыть. Оказывается, 
А .  М. тоже не  забыл «историю с Кесселем». Приблизительно за 
месяц до своей смерти А. М. по какому-то поводу сказал мне : 
«Наташа, ·в жизни никогда не соединяйтесь ни с кем для какого­
нибудь действия : поступайте всегда только по-св·оему, по ваше�rу 
чувству и вашей воле. Всякий раз, когда в жизни я поступал под 
влиянием кого-нибудь, слушая других, а не себя, я •всегда торько 
жалел. Вы ду�rаете. я не по�1ню «историю с Кесселем?» Ведь пись­
�ю, 1<оторое я тогда написал, было нс «�юе».  Я не мог так напи­
сать! . . .  » 

Он сделал паузу : «Но вы представить себе не можете, 
что тогда тут было !»  Птшите, в «Тристане» - сцена гнева Исоль­
ды на Брагиню". Ведь это списано с С. П. ! Такою она могла быть 

261 



в гневе.» Очевидно, эта несчастная история �шого стои.11а А. М.,  
- через столько лет он  о ней вспомнил. 

В 1 925 году моя сестра ОJ1ьга вышла замуж за поэта Вадима 
Леонидовича Андреева, старшего сына Леонида Андреева. У Ре­
мизова было в жизни несколько встреч с Леонидом Андреевым, 
которого он считал своим крестньш в литературе : первое произ­
nедение Ремизова - «Эпиталама» (плач девушки перед заму­
жество)!, вошедший в книгу «Посолонь» ) - -было напечатано в 
газете «Курьер», куда по просьбе Горького его устроил Л. Анд­
реев. В своей книге «Иверень» Ре)1изов всПО)!Инает о свидании 
с Л. Андреевы�� в Москве, куда он был на несколько дней отпущен 
из Вологодской ссылки IЗ 1 902 году, вскоре после появления 
«Эпиталю1ы». Весь облик Андреева производил на Ремизова боль­
шое впечатление, поража.1а наружность Андреева, его громкий 
литературный успех. А. М. признавал громадный талант Андреева, 
но внутренне он был ему чужд. Из произведений его, А. М. выде­
.11ял рассказ «Вор» - «весь построенный на �1узыке». В других 
в ещах он ставил в упрек Андрееву риторику его абстрактных 
построений, а также небрежное отношение к языку. 

И моя сестра Ольга, и Вади�� Андреев были «кавалерю1и 
обезьяней палаты», свадьба их была событием в Обезвелволпале. 
Обезьянья Великая и Во.1ьная палата была создана Ре�rизовым 
в 1 908 году - время, когда была написана «Трагедия о Иуде, прин­
це Искариотском». Среди действующих лиц драмы фигурирует 
царь обезьяний Асыка, который награждает «обезьяньими знака�ш» 
достойных. Царь Асыка, возглавлявший палату, был невидюr, но 
известен был его портрет и «собственнохвостная» подпись на 
грамотах членов Обезвелволпала. Сам Ремизов состоял «канце­
ляриусом» Палаты и выдавал грамоты кавал·е ра�r и князья�.1. 

Для А. М.  обезьяны были сюшолом свободы, своеволия и 
н еподчиненности человеческим нор)!Ю!. Обезьянья палата - это 
прежде всего «выход из трехмерности», то есть неприятие обяза­
тельной для человека «нормальной нор)!Ы». В это�1 сказывалось 
основное свойство душевного склада Ремизова : непокорность и 
протест против навязанной людю1 реа.1ьности, общих истин, уста­
новленной шкалы ценностей. Обезьянья палата была открыта для 
людей, способных глубоко и бескорыстно предаваться увлечению 
и творчески любить что-нибудь, выходящее из строя повседнев­
ных интересов и дел, норыальных занятий, приводящих к нор­
ш1льной �tели. Ре)rизов принимап в Обезвелво.тшал людей по приз-

262 



на ку любви к че;у1у-нибу дь необычному, оригинальному, хотя бы 
и бесполезнтrу. В Обезьянью палату входили не только худож­
ники, писатели, поэты, :\tузыканты, но вообще люди любившие 
до забвения своих интересов всё равно что : }Iузыку, ли гературу, 
театр и даже такое, что в глазах людей казалось просто чуда­
чеством. Вновь принятому ка·ва.r�е ру выдавалась грамота с каким­
нибу дь знаком : кукушкиным яйцом, куньи11ш лапка11ш . Грамота 
была тщательно выписана А. М. На ней стояло имя кавалера, его 
звание. Указывалась плата : цветная бу�1ага, книга, сеыга, по111е­
щение произведения Ре111изова в како111-нибудь журнале или га­
зете, труды и усердие. Граыота была скреплена печатью - тон­
кю1 графическим рисунком, обыкновенно изображавшю1 кавалера 
и сююго канцеляриста. Дальше шли подписи кавалеров или кня­
зей, бып обозначен их чин и звание :  }Jузыкант обезьяний, князь 
- епископ, э11шр. В прош,1ом старейшюш князья11ш были - А. 
Блок, А. Белый, П. Е. Щеголев, Р. И. Иванов-Разу11шик, Л. Шестов, 
М. Пришвин, Е. и. за�!ЯТИН (Замутий) . Горький очень радовался 
при получении грамоты : Пешковы стали князьями ! 

Уже перед саыьш своим концом А. М. по случаю своего 
80 летнего юбилея писал : «Обезвелволпал», в который Ре:11и­
зов полвека с открытия палаты держится в должности канцеля­
риста ... » ( 26-Ш-1957. Юбилейная книга писем) . 

В конце 20-х годов Ремизовы стали думать о перемене квар­
тиры : квартира на авеню Мозар стоила слишком дорого. Жалко 
было расставаться с прежней обстановкой, сложившимся бытом. 
Ремизовы сняли не}rеблированную квартиру в латинскоы квар­
тале, на бульваре Пор-Руаяль, купив на выплату немното мебели. 
Ввизу до111а был расположен кине:11атограф. А. М. считал это 
опасным в отношении пожара, он об этом подробно пишет в главе 
«Узлы и закруты» в «Подстриженными глазами».  А.  М. очень бо­
ялся пожара, вспоминая, он рассказывал мне о пожаре в Киеве 
в 1903 г . ,  когда он вынес на руках свою :\!аленькую дочь Наташу 
и семейную икону Трех радостей. Ду111ая о Ремизове, А. Блок 
записал о том, как «Ремизов вынес на руках свою маленькую 
Наташу. Был двадцатиградусный мороз. Он был в одной рубашке. 
Соседка швея накинула ему на плечи шелковую кофточку.» 

Квартира на бульваре Пор-Руаяль была новая и не  такая 
уютная, как на авеню Мозар, и жизнь долго не входила в свое 
русло. В то вре;vш я сравнительно редко бывала у Ремизовых :  я 
вышла замуж, и у �1еня родился сын. В 1 929 году в госпитале в 
Нейи от эмболии у111ер Диксон, и Ре�шзовы оплакивали его. Их 

263 



тоже очень печалила 01ерть одной из «Птиц», ;\!ИJЮЙ девушки ; 
она покончила собой, отравившись газом. 

На н овую квартиру Ремизоrш въехали в 1 928 году. Через 
1 1олтора года случился скандал с консьержкой их дома ; весь строй 
жизни был нарушен. Кто-то из знакомых принес поздно вечером 
книгу для Реш1зовых и передал консьержке. Она поднялась к ню1 
утро�� раздраженная и, выйдя из себя, стала кричать. А.  М. по­
пыта.Тiся объясниться с нею. «И тут вот она на меня набросилась. 
Я видел только сжатые кулаки и глаза, готовые оловом выплю­
нуться - такое было у нее исступление. Она кричит, будто когда 
она подала ;\!Не книгу, я сказал ей «зют» - и уже не кричит, а 
взвизгивает и таки�� взвизго�1, что будь у нее под руками или 
совок, или еще что, долбанула бы». ( <<'Индустриальная подкова», 
ненапечатанная книга «Учитель Музыки» )  А. М. даже не зна.1 
значения слова «зют» ( идите к чорту ! ) .  

Несколько дней Реш1зовы жи.11и, как в осадном положении. 
Через некоторое время, двое почтенных, хорошо говоривших по­
французски друзей Ремизовых вступили с консьержкой в пере­
говоры .  Она высказала причину своего недовольства : Ре;\шзовы 
часто принимали гостей, иногда поздно вечеро�1, а главное, �1а­
дам Ремизов, здороваясь с ·нею, никогда не улыбалась. А.  М. и 
С. П. говорили, что в России не  улыбаются по заказу : «улыбаться 
так он не умеет : в России, слава Богу, ЭТО;\IУ искусству не обуча­
ли и, дай Бог, обучать не будут.» ( «Индустриальная подкова», 
«Учитель Музыки» ) .  

Инцидент был кое-как у.пажен, н о  Ремизовым было тяжело 
жить в постоянно�1 напряжении, и они стали искать другую квар­
тиру. В 1 9 3 1  году они перееха.т�и на квартиру за чертой города -
IЗ Булони, близко от Бу.ТJонского леса. 

В эти годы А. М. работал над «Подстриженными глаза;\IИ», 
Г.'Jа в ы  этой книги появились п газете «Пос.1едние Новости». Он 
писал также и следующие книги своих воспоминаний. У Реыизова 
три автобиографические книги : 

«Подстриженньши глазаш1» (детство и отрочество) .  
Имка·Пресс, 1 950. 

II «Иверень» ( тюры1а и ссылка ) .  Не издано. 

П1 «Учитель Музыки» ( Воспо�шнанья о последних вечерах в 
Петербурге и жизнь в эш1грации ) .  Не издано. 

264 



За эти годы (конец 20-х и начало 30-х годов)  вышло не­
сколько переводов произведений Ре�шзова на разные языки : фран­
цузский, чешский, английский, итальянский, сербский, в енгерский, 
немецкий. Первые 1 1е�1ецкие переводы появились в 1 9 1 3  и 1 9 1 7  
годах. 

Книги Ре�шзова, изданные в эти годы : «Взвихренная Русь» 
(Таир, 1927) , «Оля» (Таир, 1927 ) ,  «Звезда Надзвездная» (Имка­
I Iресс, 1928 ) ,  «Посолонь» (Таир, 1 930) , « Образ Николая Чудо­
творца» ( И�1ка-Пресс, 1 93 1 ) .  На книге, подаренной �ше, А. М. 
написал:  «" .эта зеленая книга издана в 1 9 3 1 .  И я попал раку в 
клешню : с 1931  по 1 949 моих книг вы не  найдете. С этого года 
начало ыоей альбо�1ной кропотни. Рукописньши альбома�ш я про­
должал свое рел1ес.10 - 18 .�ет. Каждый а.тrьбол1, а я ю1 счет 
потерял - 400? - л1ечта о книге. 2 1 .Ш . 1954.» 

Книга «Звезда Надзвездная» (Stella Maria Maгis) стоит на 
особш1 �1есте срс11и -произведений Ре�шзова : в жизни и в твор­
честве Реш1зова са�1ая жгучая и постоянно возвращающаяся те�1а 
- страдание. Для А. М. вся боль человеческая воп.1оти.аась в обра ­
зе Божьей л1атери у креста : «Богородица у креста стоит. Видит 
Сына - висит на кресте, вrщит л1уки - не �южет по�ючь. А 
есть ли горе те�1ней и безысходней твоего бессилия : «нельзя 
полючь!» Ре�1изов вспоыинает о Голубиной книге русско·ГО  наро­
да. «Странники, калики перехожие, принесли на зе�1лю Голуби­
ную книгу. Голубиная - это значит глубинная и как голубь-дух 
сокровенная». Особенно близко Ремизову «Хождение Богородицы 
по мукам», выразившее ч увство жалости, присущее русскому на­
роду : «Богородица ходит по л1укаы - в самые страшные �1еста, 
в проклятые и отверженны е, и тужит и мучается с проклятьши и 
отверженньши : образ величайшего шшосердия плал1енного совест­
ливого сердца». «Хочу ��учиться с грешными !» В этот мир пришла 
- тю1 ничего не ждут и не чают! - и звездой осветила тьму -
Звезда Надзвездная. Богорошщу и �1атерь Света в песнях воз­
величю1 !» 

Ремизовы н едолго прожили в Булони : в 1 935 г .  они перебра­
лись на свою последнюю квартиру на ули це Буало. В предвоен­
ные годы Ре�шзовьш было, как и прежде, трудно в ш1териально�1 
птноше11и 11 ; по-старт1у, устра11вались вечера чтения. В 1 938 году 
у �1еня родился второй сын, теперь не я,  а С. П. приходила к 
НЮ!. 

Накануне  войны Ремизовьш удалось еще раз поехать в Бре­
тань, на океан, который А. М. так любил : «для �1еня своил1 угол-

265 



1<m1 на чужой зе�те стад 01<еан, и я его чувствую 1<а1< свое, не  
почему, т .  е .  люблю.»  Ре;чизовы подружились с семьей мэра де­
ревни, в которой они жили. Спутни1<0�1 был мальчиI< Би1<у. Реми­
зов рассказывал об этом в главе «На воздушном Океане» ( «Учи­
тель Музыки» ) .  

Шли годы, С. П .  стала чаще болеть. Приближалась война. 
Когда, в 1939 году, уезжая из Парижа, я прощалась с Ремизовым, 
не  знала, что ыы расстаемся надолго. 

266 



Рисунок и текст, 

посвященные Льву Шестову. 

267 



А. РЕМИЗОВ 

ПОЛЕВЫЕ ЦВЕТЫ 
(Из неизданной книги ) 

Наши поля печальны - не затаенная обида, а смирен­
ная боль безответственной судьбы: в чем и перед кем вш-ю­
ват я ?  В полевых цве1·ах меня встречает сияние печали. 
Полны руки - .мои полевые цветы. Завиваю слова. 

Я иду по русской зе/vtле в ве1са - tc началу Руси, ее 
первой книzе. 

Изборники 11ривились и расцвели в Московской Руси 
XVI и XVII века: Златоустрой, Излtараzд, Марzарит, Луz 
духовный, Цвет селы-1ый и просто Цветншси. Изборники 
разнообразны: 

Изречения Соломона, Сираха и Ихнелата (из Панчатан­
тры), рассказы из Патерика и Лимонаря, чудесные жития, 
что по сказочности к Макарию в Великие Четьи-Минеи 
никак не влезут; сокровенные повести из отреченных tсниz, 
путы и сети zpexa, бесовское действо (бесы черные, серые 
и белые, ноzи куриные, хвост обезьяны), и любимое -
жизнь и подвиzи бла.женных и юродивых, слова старцев. 

Следуя старорусскому преданию, назову мою 1сниzу 
Изборник ХХ ве1са - »Полевые цветы«. 

Париж, 1952 

1. 

УЧЕНИК 

Жил н скиту отшеJiьник. От тяжелых дум 1 1  олиночестна 
очень 011 в �1ыошх 01утилсн и захо1 е:1 1 1обьп ь на людях, н �10-
настыре. 

Да не оказалось свободных келий. 

А спасался в �юнастыре старец - ве.тшкий свет�шьнш<. И быJ1а 
у старца небо.;1ьшан ке.:�ейка вроде дачи неподалеку от больнюii 
его зимней кельи, где жил он .  

--·- Побудь у �1еня в той летней келье, а отыщешь себе  угол, 
иди с Бого:11 ! - сказал старе11 отшельнику. 

268 



Отшельник очень был благодарен старцу и сейчас же в ке­
,:1ейку его 1 1  перебрался. И повеселел, как и н е  узнать. 

А ведь ничего так не влечет человека к человеку, как обра­
дованность духа, и эта обрадованность духа в человеке здоровее 
самого солнца, гор и океана - или та1< : и солнце и горы и океан 
от той же радости духа, какая влечет человека к человеку и че ­
ловека к зверю, а ангелов к ;\ШРУ ! 

И стал к не;\IУ народ ходить, как к «братцу». 
И несли ему все, что ;\Югли, желая слышать от него слова 

или просто посмотреть на н его. 

И в л-юнастыре среди братии только и было разговору, что 
об этом отшельнике, поселивше�1ся в келье старца . 

А старuу и стало завидно .  

• • •  

- Сколько лет я сижу тут, - думает старец, - и в боль­
шом воздержании, а не  так приходят ко :нне, а этот проныр и дня 
не высидел, а народ к нему так и прет. 

И уж молиться старец не ;\Южет, ни дела духовного делать. 
Да и куда - ни молитва. ни дело на р1 не  пойдут : такой в ;-.ю­
настыре га;\I стоит, как на праздник в яр�1арку. 

И сказал старец ученику : 
- Иди и скажи то�1у - не�1едленно чтоб уходил : келья 

нужна мне ! 
Ученик поклонился старцу и пошел. 
Да за народом едва протиснулся к келейке : 
- Старец ;-.1еня послал справиться о твоем зодоровье : как ты 

себя чувствуешь? хорошо ли тебе?  

А отшельник в с е  ведь в уединении, а тут как попал на люди 
да понесли ему всего вволю, грешным делом переел и расстроил­
ся. 

- Пусть помолится за меня старец: живот больно отяжелел. 
Ученик к старцу. 
А старец серди-итый!  и не смотрит. 
- Ну? что? этот? 
- А говорит :�(«:1щжи старцу, поищу другую келью и, как 

найду, сейчас же, 
-
ни ;\IИ'н

J
ты не ;-.1едля, уберусь». 

* 
* *  

269 



Прошел день, прошеJI другой, а этот отшельник, занявший 
келейку старца, ни с мес га. 

А народ все идет, как на праздник. 

И гам стоит еще пуще. 

И уже не монастырь, а как базар какой : и песни и драка и 
всякое б езобразие. 

TepпeJI, терпел старец - нет ! нету сил терпеть ! 

И опять зовет ученика : 

- Иди и скажи : ecJiи не,1едJiенно не уйдет, я са�1 пойду и 
выгоню вон!  

Ученик покJIОНИJIСЯ старцу и пошеJI .  

и опять едва ДOTOJIKaJICЯ ДО кеJIЬИ. 
- Слышал старец, что очень ты боJiен : сокрушается по 

теб е !  
ПослаJI �1еня проведать. 

- Скажи старцу : ради его 'ю;rитв у '1еня пере�1ена - совсе�1 
полегчало ! 

Вернулся ученик к старцу. 
А старец и на месте посидеть не i\!Ожет, бегает, трясется. 

? 
- До воскресенья просит оставить, - ct<aзaJI ученик, - про­

сит не гнать его : «в  воскресенье, говорит, обязатеJiьно уйду!» 

* 
* *  

И наступиJiо воскресенье. 
А, конечно, отшельник и не дул1аJI никуда уходить. 

И вот старец взяJI палку и пошел «железом поучить нахала» 
и уж, конечно, вытурить из кеJiьи. 

Ученик к старцу : 

- Подожди, отец, дай я наперед пойду : та�1 народ - осу­
дят тебя. 

Да слол�я голову к кеJiейке -
И рукал1и и ч е�1 попало так 11 отшвыривает - дуЛiают, бесно­

ватый к б ратuу ! - и просунулся. 
Сам стареu идет. Хочет просить тебя к себе, п свою ке-

J\ЬЮ ! 

270 



Услышав о такой особой к себе любви старца, оставил от­
шельник народ и поспешил к старцу навстречу. 

И издалека еше начал кланяться старцу : 

- Не трудись, отец, я сам иду к тебе и прости меня. 

И вот разверзся старцу разум - умилился старец: бросил 
он па:rку и, подойдя к отшельнику, поцеловал его. 

И взяв за руку, повел с собой. 
И радуясь, ввел к себе  в келью. 
И угощал и беседовал. 
И беседуя, полюбил его. 
Оказалось, что этот отшельник простой добрый человек, мно­

го передумавший в одиночестве : очутившись после одиночества 
своего на JIЮдях, большую радость духа почувствовал он на себе  
- и вот эта-то обрадованность и ободряла приходящих к н ему 
страждущих. 

И разу�rея все бывшее, старец позвал ученика своего.  И до 
земли поклонился старец ученику и сказал :  

- Ты ��не отныне будь учитель, я - твой ученик. 

11. 

УЧИТЕЛЬ 

Был старец общему житию отец, и не ��ало иноков проходи­
ло путь свой в послушании под его началом. 

А был этот старец всякою добродетелью украшен, большой 
подвижник: подвизался воздержанием, трудился смирением и осо­
бенно был лшлостив и милосерден. 

«Господи, - молился старец, - я грешник, но надеюсь на 
Твои щедроты и уповаю спастись милосердием Твоим, молю Тебя : 
не разлучи ;\tеня от моей дружины ни в этот век, ни в будущий, 
сподоби со мной вечных Твоих благ !». 

И часто так молился старец о своих учениках, прося и себе 
и им равную долю. 

В соседнем �юнастыре был праздник. И зван был на этот 
праздник старец с учениками. 

Старец отказался, но потом раздумал и пошел. 

271 



Впереди иноки -
За иноками старец. 
И на большой конец иноки обогнали старца. 

Идут они, спешат : не опоздать бы ! 

А на пути им нищий лежит : расслабленный в язвах. 
Приостановились, стали расспрашивать. 

- В олки покусали меня, - с плаче�� сказал несчастный, 
сто шестьдесят два укуса по все�1у телу вдоль и поперек. 

Кто же возьмет �1еня в больницу ! 
- Что нам с тобой делать, - отвечали иноки, - пеши �1ы : 

ни о сла, ни коня ! 

И пошли дальше - спешили : к празднику хотели поспеть ! 

Скрылись иноки, показался с палочкой старец: не угнаться 
ему да и нездоровилось. 

И видит : больной при дороге ! - очень удивился :  

Как ! разве не проходили тут :vюнахи? - Или они  не  за­
�1етили тебя ? 

Стояли - видели - и ушли. «Ничего, говорят, поде­
лать не i\!ожем, пеши :v1ы : ни осла, ни козла !» 

старец. 
Ты поне�1ножечку �южешь со мной итти ? - спросил 

Нет, не :-.югу. 
Ну, я возы1у тебя и уж как-:нибудь донесу. 
Куда тебе, это не ближний конец! 
Я тебя не  оставлю. 

И старец поднял искусанного волкю1и себе на закорки и, 
согнувшись ч ервем, понес. 

И сначала показалась старцу тяжесть непомерной - тяжеJ1е 
ч еловеческой, но с каждым шаго�1 вес убывал и становилось легче .  

А дойдя до монастырских ворот, старец вдруг почувствовал 
совсем легко - схватился : а нищего-то и нет - пропал. 

И услышал голос, как бы выговаривающий в сердце тайно. 

«Вот ты все �юлишься об учениках, да сподобятся с тобой 
вечной жизни, а сам видишь :  одно дело твое, другое дело их -
понуждай их притти в твое дело» ! 

272 



СУДИЯ 

Спасалось в монастыре два угодных старца : Даниил и Пал­
ладий. Учили они слову Божию - «в повелении его ходя день и 
НОЧЬ». 

И случилось однажды, шли старцы на духовную работу и 
видят :  мальчишка - нагишом : вышел он из бани, помахивает 
стебельком. 

Старцы пустились догонять его - запыхались, а нагнали. 

- Чадо, не подобает тебе, будучи столь юньш и здоровым, 
мыться в бане и угождать телу. 

Кротко ответил юноша старцам : 
- Если бы только телу угождал я, Христу не был бы рад. 
Тогда Палладий поклонился ему : 
- Прости �1еня, чадо, грешен : по-человечеству согрешил. 
Старцы пошли свои;v1 путем, юноша - своим. 

И всю-то дорогу - Палладий ничего - но Даниил как сам 
не свой :  и кряхтел-то и ахает - то молитву творит, то отплевы­
вается. 

- Ты болен, отец? 
- Горе нам, - с горечью сказал Даниил, - поругано 

из-за этого бестыжего инока монашеское имя, и велик будет 
срам и укор от людей !  

- ? 
- Видел я мурика, расселся на его плече и лобызает его, 

другого мурика, идет перед ним и поучает его всякому безобра­
зию : и по стопам его �1ногое множество шло паршивых бесят. 
Не будь блудолюбив он и плотолюбив, не ходил бы нагишом в 
баню, на других бесстыдно не взирал бы. Много душ осквернит 
он, ПО;\<IЯНИ люе слово !  А бесам великое в еселье ! Бесстыдный этот 
мальчишка ! Не подобает инокам и за самой нужной потребой 
обнажать свое тело. 

И долго не ыог успокоиться : и бубнил и гугнил - и духовное 
дело его не ладилось. 

* 
* *  

Вскоре после этого юный инок сотворил блуд с наложницей 
коыиссара, был схвачен его курьером и безжалостно наказан. 

И много стражда, через три дня помер. 

273 



И в тот tJ:ac, как юноша пт.1ер, явился старцу Даниилу ангел 
и сказал: 

«Вот душа осужденного тобой юноши : он помер!  Ты - судия 
праведньш и грешным, суди его ! И что велишь, то и сделаю : 
мукал1 предашь - в �1уку понесу, птшлуешь - понесу в бла­
женство». 

Перепуганный на 01ерть, взыолился старец: 

«Господи ! пощади меня : согрешил !» 

И всю-то Н О 'IЬ, не подь1:11ая г,таз, старец люлился - «ибо 
есть ли страшнее тяжести и тяжелее су да над душой человека ?» 

На утро, когда старец поднял глаза, ангела с душой юноши 
и в помине не было, а только воздух благовонный, как от ка­
дила. 

274 



ПОСЛЕДНИЕ ГОДЫ ЖИЗНИ А. РЕМИЗОВА 

ПИСЬМА К Д. А. СОЛОЖОВУ 

( 1952- 1957) 

Не знаю почеАtу, но обращаясь в пepвoJvl оноем письме 
к А. М. Ремизову, я назвал ezo: «Бm:юища Светлый Царь», 
на что он мне и ответил: «А uлтя :vюё царское - Алексей 
Михайлович». 

С тех пор я так и величал ezo - Батюища светлый 
царь. 

Мне, тяжело больному в ·го время, каждое ezo письмо 
было большой радостью. 

Я реzулярно посылал eJ1-iy свои Jvtыcлu и стихи и полу­
чал от неzо всеzда поддержку. «Записывайте всё; записы­
вайте сны; на каждую мысль проси·гся рисуно1с . .. » - писал 
он мне. 

Встретиться с т1м пришлось лте ·голысо раз, коzда он 
был тяжело болен. Я долzо беседовал с А. М., нарисовал 
себя в ezo золотую �сниzу (по ezo просьбе) .  

Д .  Соложов 

29-3-1952 

А. Ремизов, 7 ул. Буало 

Париж 

Дорогой Даниил Андреевич, 

Имя мое царское - Алексей Михайлович. 
500 фр. получил, спасибо. 
Я всё ждал - выйдет моя «Мелюзина», хотел послать вам, да 
вот холод и заморозил книгу. По тёплому времени будет она 
у вас. Издание Оплешника и размер «Ихнелата». 
Это издательство на деньги бедных книголюбов, потому всегда 
и задержка. 
Если вы вздумаете написать мне, пишите черней. Едва разо­
брал адрес. 
У давалось ли вам помещать ваши рисунки и давно ли вы из 
России? 

Я почти слепой. 
Ал. Ремизов 

275 



1-го апреля 1952 

Дорогой Даниил Андреевич, 

Посылаю вам «Бесноватых» (1951) ,  деньги за них пойдут (500 
фр.) - на дальнейшее издание моих книг. Вы их найдете в 
объявлении «Оплешника». 
Другие мои книги последнего времени лучше выписывать через 
магазин «Дом Книги» - «Maison du livre etranger» ,  9, rue de 
l'Eperon. Paris VI. 

В «Пляшущем демоне» моя память XI-XVIII в. 
В «Подстриженными глазами» 1877-1897 (моя жизнь от колы­
бели до тюрьмы). 

1 )  Пляшущий демон. Paris, 1949 - 500 fr. 
2) Подстриженными глазами. Изд. Ymca-Press. Paris 1951. 

800 fr. 

Вторую книгу моих воспоминаний (1897-1904) «Иверень» (Вы­
плеск) только через три года будут рассматривать в Ymca-Press, 
а когда издадут неизвестно. Я вам советую выписать через 
«Дом Книги»: Наталья Кодрянская. Сказки с иллюстр. Н. Гон­
чаровой и моим предисловием. Богатая книга, полезная для 
изучения русского языка. (Кодрянская моя ученица). Книга 
стоит 100 фр. Иллюстрации Гончаровой в красках. 

Ал. Ремизов 

1-7-1952 

Дорогой Даниил Андреевич! 

500 получил. Всё думал, напишу когда выйдет «Мелюзина». А 
Мелюзины все нет, и редкий день не слышу: «На будущей не­
деле» и даже - «завтра». 
В Мелюзину вложу вам картинку. Буду вам очень благодарен, 
пришлите ваши рисунки к Грудцину. 
Поправьте опечатку в Грудцине: напечатано: «ОН остался», а 
надо «Остался». 
Много опечаток в Подстриженных глазах. на 204 стр. напеча­
тано: моя живущая покорность, а надо: моя живучая непо­
корность. 
Пользуюсь светом - белая ночь - иду по берегу Ледовитого 
океана. Мой путь от лопарей до эскимосов. На полпути: слу­
шаю сказки ламут. 
Согревайтесь! Кажется, и у нас будет тепло, а пока я в зимних 
шкурах и окно закрыл. 

Ал. Ремизов 

276 



1 1-6-1952 

Дорогой Даниил Андреевич, 

Смотрю на ваши картинки, разглядываю (я почти слепой), как 
вы мою вывороченную душу представляете. Все действующие 
лица это я до царя и патриарха. V вас всё так прекрасно, вкла­
дывать своё в «Мелюзину» мне совестно. 
Буду ваши рисунки показывать зрячим и толковым. Два зри­
теля вас одобрили: музыкант и художница. 
В прежние годы я вам переписал бы Грудцина вороньим пером. 
Греюсь, как и вы, и ловлю буквы - до чукчей дошел. 

А. Ремизов 

27-7-1952 
Дорогой Даниил Андреевич! 

Спасибо, 600 фр. получил. Вы первый откликнулись. Если в 
Лионе продается Arts, достаньте № 369, 24-30-7, вы найдете мою 
фотографию, и к ней Marce1 Arland пишет. 
Это последняя карточка, снимался в мае, но по-зимнему в семи 
шкурках, вы помните, как было холодно. 
Прощальные дни: все, кто бывает в моей «Кукушкиной», уез­
жают на лето. 

Мне будут ярче сны сниться. 

Алексей Ремизов 

5-9-1952 

Дорогой Даниил Андреевич, 

Вот уже и не знаю, сумею ли написать обезьянью грамоту: 
взвыть в букве излучины, и печать. 
(Ан. Седых я написал 25 лет тому назад, когда он учился в 
Сорбонне). 
Я едва разбираю свою рукопись. 
Попробую в ясный день. 
Вышла в Чеховском изд. (New-York) моя книга «В  розовом 
блеске», (это Оля III, IV и V, (первые две не поместились, они 
были изданы раньше), продают в Доме Книги. 
В Америке $ 3, для Парижа цена понижена, не знаю еще сколь­
ко, но дорого, франков 800. 

La Fiesta letteraria № 32-10 Agosto, 3 Via Aracoelli, 1 Roma. 
L. 60 (60 лир на наши 40 fr.) 
В Париже трудно достать, пришлось выписывать из Рима. В 
этой «Литературной ярмарке» моя «Серебрянная песнь Гоголя» 

277 



и карточка 1 938 г. «В розовом блеске» (беру цвет Рублева) вам 
будет интересно: оккупация в Париже. 

А. Ремизов 

Для меня самое трудное написать конверт. Если напишите, мне 
вложите на ответ. 

13-10-1952 

Трудные месяцы для глаз: электричество слепит, а не зажги 
свет, пропадают строчки. Пишу медленно. 
Грудцин выйдет у Gallimaгd'a в переводе Armand RoЬin, не 
знаю когда. 

А. Ремизов 

25-12-1952 
Дорогой Даниил Андреевич, 

Сегодня Спиридон - поворот, замечайте - солнце поднялось 
11 идет на лето. 
О Э.Т.А. Гоффмане буду спрашивать, кто торгует книги и про­
дает из под полы. 
Скоро пришлю вам «Мышкину дудочку» - интермедия к по­
вести «В розовом блеске».  Если вы достали эту повесть, нач­
ните читать с последней главы, «Сквозь огонь скорбей», тогда 
интермедия будет яснее: время происшествий оккупация. 
Окончил Тристана и Исольду и одурел. Очнусь и за отделку. 

Обоих вас с Новым Годом. 
А. Ремизов 

17-3-1953 
Дорогой Даниил Андреевич, 

Не писал вам, все жду «Мышкину дудочку», думал, пошлю 
книгу и извещу. Обещают к Пасхе, измучили обещаниями. 
Стало светлее и глазам чище. 
Но всё еще подымаюсь с электричеством. 
А на севере первые белые ночи. 
Виделся с кн. С. Е. Трубецкой и дал ваш адрес: она занимается 
книгами, найдет Гоффмана, известит вас. 
«Мышкина дудочка» - интермедия к повести «В розовом бле­
ске» .  Удалось ли вам достать эту книгу? Она продается в Доме 
Книги - 750 фр. Интермедия - к последней части книги, на­
зывается « Сквозь огонь скорбей». И читать надо сначала эту 
главу, а потом «Мышкину дудочку.» 
Закончил Тристана и Исольду (4-ая редакция).  Начну отделы­
вать отдельные сцены. Конечно, недоволен. 

Весна всё поправит, п расцветет ваш дом. 

А. Ремизов 

278 



1 1-7-1953 
Дорогие Елизавета Ильинишна, 

Даниил Андреевич, 

Обез-грамоту напишу вам обоим, дайте срок, выяснится с мо­
ими глазами. Залит pilocarpin'o.м, готовят к исследованию и 
решат о операции. 
Ваши мысли записывайте, образуя, как вы это делаете. 
Э.Т.А. Гоффмана по-немецки можно достать всё. 
Пишу не различая строчек. 

Алексей Ремизов 

26-9-1953 
Дорогой Даниил Андреевич, 

Обоих вспоминаю вас. На улице осень, самая лучшая пора -
какие краски! а в «кукушкиной» зажег радиатор. Я только 
теперь очнулся, июль меня травили гарденалом, подготовляя к 
исследованию глаз. 5 раз мучили, исследуя. 
Выяснилось: мне и самой пустяшной операции нельзя по моей 
сверхмерной чувствительности. Приходится мириться со сле­
потой - не так ведь много осталось, а там эти глаза не нужны. 
Продолжайте, записывайте, что в голову приходит, на каждую 
мысль просится рисунок. 

В июле 1954 память о Чехове, 50 лет со смерти. Этот день отме­
тят все. Начните перечитывать и что взглянется, нарисуйте. 
Я начал с «Черного монаха». 
Завтра Воздвижение. Осенит крестом землю, начало пасмур­
ных дней. А на Покров - благословение на зиму. 
Мне памятно Возвижение по Петру и Февронии. 
Когда нибудь прочтете, если мне удастся издать. А Гоголь 
Сны, дай Бог к весне. 

Алексей Ремизов 

23-1 1-1954 
Дорогие Елизавета и Даниил, 

Пишу не различая строчек, такая темь и холодно. Спасибо 
за рисунки. Напишите мне, когда и откуда вы из России и как 
попали в Лион. 
С 3-х зажигаю свет и утро с электричеством - пещерная 
жизнь. Кто заглянет, всех прошу читать мне - только так 
распещериваю судьбу. Сегодня спозаранку вошел ко мне -
дверей не запираю - Великий Блудоборец Вас. Маркелович 
Морозов, измерял купол Св. Софии и свихнулся на «Модулях» 
(единица измерения). Приехал из Ниора - восстановляет «обы-

279 



денные» башни Мелюзины. С Мелюзиной познакомился во сне. 
Остается до февраля в Париже. Ему я и покажу Ваше видение 
Мелюзины. Отзыв его сообщу. 

Алексей Ремизов 

3-1-1954 

Дорогие Елизавета и Даниил, 

Спасибо за новогоднюю Мелюзину и за письмо. 
Туман меня слепит, пишу едва. 
Продолжайте записывать что вздумается. Записывайте и сны. 
Жду прибавления дня, электричество меня замучило. 

А пойдет корректура. 
Сны в русской литературе (Оплешник) большая книга. 

Алексей Ремизов 

10-3-1954 
Дорогие Елизавета и Даниил, 

Во вторник у вас будет «Звезда надзвездная».  
(2-ая часть «Полевые цветы» не издана, в эту книгу входит Илья 
Пророк и Иродиула. Рукопись лежит в Ymca-Press, жду реше­
ния.) « Огонь вещей» набран в Оплешнике, была корректура. 
Будет еще в сверстан ом экземпляре. Думаю книга выйдет в 
начале мая. Размер - немного больше «Мышкиной дудочки». 
Есть ли у вас «Образ Николая Чудотворца»?  В этой книге 
история легенд и русских сказок о Николае. 
Книга издана в Ymca-Press 193 1 .  
И я весну почувствовал. 
Весенний свет - глазам тяжело. 

Дорогие Елизавета и Даниил, 

Деньги, 800, получил спасибо. 

Алексей Ремизов 

21-3-1954 

Буду искать «Три серпа» - книги давно разошлись. Я уверен, 
прочтя Образ, захочется знать житие - легенды - чудеса при 
жизни и посмертные. 
Третья неделя поста, а корректуры всё нет, боюсь к Пасхе 
книга «Огонь вещей» (сны в русской литературе) не поспеет. 
А только в мае. 
Я всё еще мерзну, но глазам свободней. 

Алексей Ремизов 

280 



3-5-1954 
Дорогие Елизавета и Даниил, 

Ваше горе я чувствую всем существом моим. Через всю мою 
жизнь проходит разлука. И я знаю, что это значит -

мать, 
потерять мать. 

Мое «Сквозь огонь скорбей» - память о утрате (в книге « В  
розовом блеске»). 
И время не затолкло. 
с этим чувством я живу. 
Примите кротко. 

Дорогие Елизавета и Даниил, 

Алексей Ремизов 

6-7-1954 

Вместо того, чтобы под руку вести слепого - водят за нос, 
потому обещанный к Пасхе «Огонь вещей» до сих пор не поя­
вился. 
Что поделать, придется молча ждать. 
Холод и солнечная мгла слепят, пишу не различая букв. 
Всё последнее время писал о Чехове. Теперь мою рукопись 
переписывают (1860-1904). Самому разобрать трудно, да и пере­
писчику не легко. Но еще не кончил читать Чехова - не я, 
мне читают и потому все так медленно. В конце июля я должен 
сдать рукопись для перевода. 
Замучило - и слепота и зависимость от чужих глаз. 
Слушаю радио, замечаю Лион: у вас теплее Парижа, а все-таки 
не лето и вы по-осеннему мерзнете. 
В этом году еще ни разу не выводили меня на прогулку, а 
водит меня медведчик - медвежий поводырь, такие водятся: 
добродушие, и отчаянно пьют медведчики. 

Дорогие Елизавета и Даниил, 

Спасибо, получил 750 фр. 

Алексей Ремизов 

8-8-1954 

О Гоффмане мне обещают по-французски. А в 1955 выйдет 
избранный в России. 
К «Мертвым душам» у меня 9 альбомов больше 300 рисунков. 
Воспроизведение дорого стоит, потому и ограничился несколь­
кими. 
Следующая моя книга - сто моих снов. Будут собирать деньги 

281 



на издание. В Оплешнике это будет 7-ая rшига. 
Дождик идет, мне темно. 
Разберете ли мое письмо? 
Согрелись вы теплыми днями? 
Несколько дней в Париже было лето, и меня водили на про­
гулки 5 раз. 

И сны мне снятся теплые. 
Алексей Ремизов 

8-12-1954 

Дорогие Елизавета и Даниил, 

Моя книга «Мартын Задека» - сошrик, задержалась из-за 
моей болезни. 
Был тяжело болен, понемногу отдышиваюсь, - отдышусь ли 
- ослабело сердце. Всякую ночь - дежурство, для меня не­
утешительное: [неразб.] и расход. 1 1  лет я жил в затворе и 
молчании и видите, как я плохо ж.иву. Слабость сI<азалась на 
глазах. 
Днем мне читают, но писать еще нет сил. 
Посылаю на ваше имя «Огонь вещей», Елене Дельмас. 
Книга продается в Доме Книги, только не покупается, одно 
мое имя отпугивает. 
Для меня сейчас тягчайшая пора - «волчье время» - дож­
даться коляды - придет Рождество. 

Продолжайте записывать. 

Дорогие Елизавета и Даниил, 

Спасибо, деньги 1500 фр. получил. 
Спасибо за письмо. 

Алексей Ремизов 

18-12-1954 

Понемногу, а уж. слишком медленно, вхожу в жизнь. 
Сегодня два месяца j\юей страды. 
Вечерами мне читают. А днем труднее, я один в раздумьи. Зада­
чи решаю судеб человеческих. 
Ночи все еще под надзором. Это плохо. Надежда на Рождество 
- поворот. 
Глаза устали - целый день с электричеством. 
Рисовать еще не могу. 
Рука не смотрит. 

Алексей Ремизов 

282 



Дорогие Елизавета и Даниил, 

1955 

Благовещенье 

[написано его рукой и подпись - письмо же написано кем-
то под диктовку] 

3 недели снова, как и в октябре, но уже мучила веснянка, и 
ее сестра «прострел». От пенисиллина очень ослабел. Трудно 
дойти до кухни. Расстояние - волчий хвост. 

Не рыба, выброшенная на берег, каким чувствовал я себя 
осенью, а измятый лоскут - нн сесть, ни лечь, только на ногах 
я смотрю. 

Тысячу франков получил, спасибо. 

А не написал тотчас - всё жду освобождения от лекарств. 

Хочется растворить окно и дышать. 

Алексей Ремизов 

28-1 1-1955 
Дорогие Елизавета и Даниил, 

Всегда слушаю по радио и замечаю, какя у вас в Лионе темпе­
ратура. Самое трудное время, не могу согреться, знаю, совсем 
холодно (зябко), хотя у вас на какой-то градус теплее. 

Мне особенно тяжко по утрам, когда срок от кашля мучиться.  

Вы читаете «Новое Русское Слово». Обратите внимание 20 и 
21 ноября - статья Кодрянской Н.:  интервью «Лето с Реми­
зовыl\I».  

Вышла книга Н. Кодрянской «Глобусный Человечек», иллю­
страции Рожановского. Книга дорогая, «Тысяча франков».  Я её 
пошлю вам на елку. Боюсь, издание разойдется, а вам будет 
любопытно: Сказка - путешествие, а «глобусным человечком» 
Рожановский меня представил. «Огонь вещей» трудно достать. 
Очень много я роздал «на читках». 

Посылаю «Мышкину дудочку» 600 фр. (деньги вложите в кон­
верт - так проще). Готовится «Тристан и Исольда», но не ду­
маю, чтобы раньше весны это осуществилось. Все заняты «де­
лами», а ведь мое - «благотворительность». 

Дорогие Елизавета и Даниил, 

Две тысячи получил спасибо. 

Алексей Ремизов 

14-12-1955 

Радуюсь за ваше итальянское и за будущее парижское, пишу 

283 



в слепую - туманы - но со слепой линейкой, вчера в строч­
ках, последние черные дни - завтрашний день Коляда и ско­
ро Рождество. 

Чувствую и терпеливо переношу темноту. Ощупью перехожу 
из « кукушкиной» по коридору на кухню. 

284 

Алексей Ремизов 

Больше писать не решаюсь 
Извещайте о выставке 

�'��� 
(ll" ����� 1� � 

Ф акси миле по следнего пи сьма , 

н апи санн ого за пять дней до смерти . 



5-5-1956 

Дорогие Елизавета и Даниил, 

Всего несколько дней, как я снова почувствовал себя челове­
ком - дышу не по-рыбьи, а не замечая, «ПО привычке». 
Зиму мерз, но держался, а с первым весенним днем напала 
веснянка и два месяца не отпускала. Отравили лекарствами. 
Понемногу налаживаюсь, сижу у окна на солнце. 
Думал к Пасхе выйдет «Тристан и Исольда», а придется снова 
ждать. Незадачливая книга - случай - помер корректор -
непредвиденный. 
2) помер наборщик, а главное - добрый человек. Внести день­
ги в типографию прообещали. 
Верно откликнется - но когда? 
Очень трудно писать вслепую. 
Особенно когда из книги надо делать справки. 
Задумал я представить Достоевского до каторги ( 1844-1849) -
из рассказов взял «Хозяйку». Зависимость от чужих глаз, а 
мне надобно не прерывать. Чужие глаза на час, не больше, а 
мне надо десять часов. Медленность рассеивает мысль и конеч-
но гаснет. 

Алексей Ремизов 

19-10-1956 

Дорогие верные 
Елизавета и Даниил, 

Летом я о вас двоих . . .  [неразб.] .  
Я терпению [неразб.] знаках темных дней и лето пронеслось. 
Отвечать на [неразб.] 1937 г. 
Исполнилось 80 лет. 
А сейчас я с трудом смотрю на свет и трудно говорить -
задыхаюсь. 
И это случилось после лета Тяжкой хворью - воспаление 
легких. 
Только сны записывал, так началась осень. 
«Тристана» и «Бову» всё обещают - было две корректуры. 
Неловко о книге разговаривать и мне. 
В Н.Р.С. после рассказов о [неразб.],  ничего не было и ничего 
не писал. Когда наберусь сил сделаю. Тибетские сказки о зайце. 

Алексей Ремизов 

Трудно читать и после лета нет дыхания (склероз дыхательных 
путей). 

285 



Дорогие Елизавета и Даниил 

Думаю . . .  [всё неразборчиво - Д.С.] 
В краткую мою ночь сны не оставляют меня 

20-10-57 

Алексей Ремизов 

От слабости не могу поднять глаз 

Сегодня воскресенье - слушаю мессу. 

286 



О Б Ы К Н О В Е Н НАЯ ЖИЗ Н Ь  

Анна Ал екса ндровна Баркова,  ум ершая в Москве 3 0  апреля 
1 9 7 6 г.  в воз расте 76 л е т ,  прожила о быкновенную советскую 
жизнь. )Кизнь эта ра ссказана в «Хронике текущих с обытий» в 

нескольких строчка х : «С 1 9 34 п о  1 9 3 9  пе р в ы й  с рок,  зате�1 ссыл­
ка, с 1 9 47  п о 1 95 6  второй срок ; с 1 95 7  п о  1 9 65 т рети й с ро ю> .  

Анна Баркова 

1 9 00- 1 9 7 6  

Тридцать л е т  лагерей и с сылок" . Обыкновенная советская 
жизнь, жизнь поэте с с ы " .  «Имя поэтессы Анны Барковой совре­
менном у  ч итателю почти неизвестно» ,  - та1< н а ч и нает статью о 
« е е  первом и последне�1  п оэтическо�1 с б о рнике «Женщина» с о ­
ветский критик Л.  Т а г а н о в  ( «На поэти ч е ских �1е ридианах»,  Я р о с ­
ла вль 1 9 75 ) .  И д а л ь ш е  Л .  Тага н о в  п и ш ет : « А нна Александровна 

287 



Баркова родилась в 1901  г. в Иваново-Вознесенше в семье сто­
рожа гимназии. Нелегко досталось ей среднее образование -
сказались ��атериальные лишения. И кто знает, как бы сложи­
лась судьба этого человека, если бы не Октябрь». 

Трудно угадать, как сложилась бы жизнь Анны Барковой . . .  
«если бы не Октябрь». А как сложилась после Октября - изве­
стно. В 1 9 1 9  г. она начинает сотрудничать в газете «Рабочий 
край» в г. Иванове, печатаясь под псевдонимом «Калика Пере­
хожая». В 1922 г. выходит сборник ее  стихов «Женщина». Ее 
стихи замечают не только А.  Воронский и В. Брюсов, но и Алек­
сандр Блок. А Луначарский, секретарем которого начинает ра­
ботать А. Баркова, прочит ей ·большое поэтическое будущее. 

Пророчество начало сбываться в 1934 г., когда Анну Алек­
сандровну впервые арестовали «За стихи» и осудили на 6 лет. 
Возможно, что к это��у времени усилилась тенденuия «К интю1-
ностю>, которую с неодобрением отмечал А. Воронский еще в 
1 9 2 1  г. Возможно, что сыграла роль в аресте работа у Луначар­
ского, впавшего в немилость и умершего в 1 933 г. Арест в 1 947 
г. и осуждение на 10 лет уже никаких вопросов не вызывают -
это был поток «повторникою>,  сажали тех, кто отсидел первый 
с рок. 

Приходит так называеыая оттепель. Отсидевшую свой вто­
рой срок Анну Баркову реабилитируют по двум прежним делам. 
И в ноябре 1 957 - после о суждения «культа личности» на ХХ 
съезде - ее а ре стовывают снова. И снова - на этот раз суд 
в Луганске - приговаривают к 10 годам заключения. На этот 
раз мы точно знаеы за что, ибо сохранилась копия приговора Лу­
ганского областного суда. 

«Рас смотрев �1атериалы дела, - говорится в приговоре, -
суд установил : Баркова А. А., будучи враждебно на строенной 
против существующего в СССР строя, являясь заклятым враго�1 
советской власти, написала большое количество произведений 
резко антисоветского содержания, в которых клеветала на ко�1-
мунистическую партию и советское правительство, Ленинский 
комсолюл, клеветала на советскую действительность, на жизнен­
ные условия трудящихся СССР, клеветнически отзывалась о ру­
ководителях ко�в�унистической партии и советского правитель­
ства. В ряде писе�1 и дневников Баркова также опошляла совет­
скую действительность, клеветала на советскую печать и радио». 

288 



Реаби.:�итацин приш.:�а в 1 965 г. Пос1едние годы своей жизни 

Лнна Баркова доживает в М о с кве. Пишет ст1 1хи,  н и  одно из ко­

торых не  публикуется. 

Обыкновеннан советская жизнь.. .  Н е ско.·1ы<о стихопзор е ний. 

1 1уб:шкуе\1ых «Вестннкош> - э го ГО.'!ОС «из глу бины», голос 

'1 е:10иекз, заживо погребенного, который не  п е р е ставал - н е ­

оютря ни н а  ч т о  - говорить, плакать, \1учаться, \1ечтать о люб-

1ш " .  

Загон д:ш че:ювеч еской скотины. 

Сюда вошел -- н е  торопись назад. 

Зде с ь  кош1а г нет. Убогие к а б и ны.  

На нарах бирки.  Н а  п:1ечах ---- бушла 1 . 

И воровская судо рога вс 1 р е ч 1 1 ,  
Случайной встречи,  где-то тю1, в с е нях.  

Без слова, без .1юбви.  К ч е,1у зде сь р еч и ?  

Осудит лишь скопен или �юнах. 

На вахте есть каб и на для свида н и й ,  

С цинич ной шуткой ставят там к ровать. 
Здесь а ре с та нтке, б еднш1у созда н ью, 

Позволено с законньш ыуже�1  спать. 

Страна святого пафоса и стройки, 

Возчожно .:� и страш н е й  1 1  проще па сть 

Воз\южно .•1 1 1  на этой подпо й  койке 

Растлить навек супружескую страсть!  

Под хохот, улюлюка нье и сви сты, 

По разрешению злого подлена . . .  

Н ет, лучше, .1у ч ш е  откроненный в ы е  1 ре.1, 

Так ч естно пробивающ1 1 й  сер::ша .  

1955. 

289 



290 

.. " 

Десять часов. И тучи 
За коротким широким окном. 
Быть )JОЖет, самое лучшее 
Забыться глубоким сно�1. 

Взвизги ну дн ой гар�юшки, 
И редкий отрывистый гром, 
И мелкие злые ;\ЮШКИ, 
Звенят, звенят за окном. 

А тучи проходят низко, 
А там у тебя так близкое 
А тю1 у тебя так близкое 
Тополя и огро�шый сад. 

Надо помнить, что я стара,  
И что мне умирать пора. 
Ну, а сердце пищит : «Я молодо, 
и во �!Не �IНОГО X�leJJЯ и солода, 
Для броженья хорошие вещи». 
И трепещет оно, и трепещет. 

1 955 

Даже старость не ;\ЮЖет быть крепостью, 
Защищающей от напастей. 
Нет на свете страшнее нелепости, 
Чем неJJепость последней старости. 

••• 

Нет давно родшюй �1атушки 
У седого у Иванушки. 
Нету роду, нету пле:�.1 ени, 
Лишь кудерышки на те)1ени. 
И в кар�1ане у Ивана ни гроша, 
У Ивана развеселая душа. 
Ух�1ыльнется, ;ia 1 1  песню запоет 

1 955 



И пойдет 1<уда-то с песней от ворот. 
Рад, дурак, что он не знает ничего : 
Ни пути, ни назначенья своего. 
Вся надежда на Исуса на Христа, 
На ночевку у ракитова куста, 
Да на участь на дурацкую свою, 
Все)1 блаженнЫ)l, нищю1 дуХО)I быть в раю. 
Нищю1 духо)1, что сокровища свои 
По дорогю1, не жалея, растрясли, 
Все отбросили, покинули, 
На плечо суму накинули, 
И пошли, душой свободные, 
Бесприютные, голодные. 
Старый дурень, сиротиночка, 
Он прошепчет одно ю1еч1<0, 
И пойдет неведтю ку да, 
Где сияют золотые города. 

ПЕСНЯ ПОБЕДИТЕЛЕЙ 

Подайте на)!, инвалидам ! 
Мы сидю1 с искалеченным видо�1. 
Эй, · 1  ы, те1 ушка бестолковая, 
Може1 , ты надо )!НОЮ сжалишься, 
Бросишь корку хлеба пайкового -
В па�1ять �1ужа - его товарищу. 
Закоптевшие и шершавые, 
Шли )!Ы Прагой, Берлинт1, Взрн1авою, 
Проходили )IЫ, победители, 
Перед на)!И дрожали жители, 
Воротились домой безглазые, 
Воротились домой безрукие, 
И с чужой незнако)IОЙ заразою, 
И с чужой непонятной )1укою. 
И в пыли на база ре сели, 
И победные песни запели : 
- Подавайте ню1, победителю�, 
По)1инаючи ваших родите.1ей. 

1 955 

!{алуrа, 1 946. 

291 



292 

ГЕРОИ НАШЕГО ВРЕМЕНИ 

Герояы нашего вре�1ени 
Не двадцать, не тридцать .:1ет. 
Те\1 не выдержа·1 ь нашего бре\1 ени, 
Нет! 

Мы, герои, веку ровесники, 
Совпадают наши шаги. 
Мы 11 жертвы, и провозвестники, 
И союзники, и враги. 

Ворожили \ IЫ ю1есте с Блоко\1, 
Заню1а.1111 сь высокю1 тру :to\1. 
Зо:10тистый хранили локон 
И ходили в публичный до\1 . 

Разрыва:1и с народом узы 
И к на роду шлн в до.:1жники. 
Надевали толстовские блузы, 
Вслед за l 'орьюш брели в босяки. 

Мы испробовали на гайки 
Староверских ю1за 11ких 1ют<ов 
И пореш�ые грыз:1и пайки 
У рассчетливых большевиков. 

Трепета:1и, завидн рол1бы 
И петлиц \1а;н�новый цвет, 
От немецкой прятались бомбы, 
На допросах твердили «нет». 

Все \!Ы виде:�н, так \IЫ выжи,1и, 
Бю ы, стреляны, :�ака.1ены, 
Нашей родины, злой н униженной, 
Злые дочери и сыны. 

Скую� смертная давит на плечи, 
Птичьи звуки в бараке слышны. 
Это радио .  Деш .1епечут, 
Дети нашей счаст.:1ивой с1 раны. 

1 952 



А спроси-ка у деточек :11илых, 
Где их папы, в ю1к11х краях ? 
-- Папы в братсю1х лежат чпгилах, 
На своих и чужнх рубежах. 
Что? Смутили тебн не на шутку ? 
Где их мамы, у деток спроси.  
- Да тюре�шьши проституп«1�1 1 1  
По этапам пошли по Руси. 
- А себя-то куда вы прю1ените ? 
По каким пойдете де,1а�1 ? 
Если вы ничего не из�1еюп е .  

То же самое выпадет вам. 

У Полярного l<руга, 1 949 r. 

СТАРУХА 

Нависла rуча окаянная, 
Что будет, град или гроза ? 
И вижу я старуху странную, 
Древнее древности глаза. 

И поступь у нее бесцельная, 
В руке убогая клюка. 
Больная?  Может быть, похмельная ?  
Безумная наверняка. 

-- Куда ты, бабушка, направилась? 
Начнется буря - не стерпеть. 
- Жду панихиды. Я преставилась, 
Да только нскт�у отпеть. 

Дороги все �юи исхожены, 
А счастья не бы.10 нигде. 
В огне горет1 ,  пртюрожена, 
В крови тонула и воде. 

П.'1а1 ьишко вес на �1не 1 1с  rертое, 
И в гроб �!Не нечего надеть. 
Уж я давно блуждаю �1ертвая, 
Да только нект1у отпеть. 

1 952 

293 



В мире книг и журналов 

Н.  ГИРЯЕВ 

ОБЗОР МАТЕРИАЛОВ, ОПУБЛИКОВАННЫХ 

В САМИЗДАТСКОМ ЖУРНАЛЕ «37» 

Все живое и 1'ворческое, что появлялось в последние годы 
на  почве «неофициа.1ьной» жизш1 Ленингр:ща, было связано, в 
п ервую очередь, с пробле�1юш культуры. Ленинградское куль­
турное движение не носит оппознци·онно-политического харак­
тера. Здесь редко говорят о «правах» и не добиваются «свобод». 
Ведь свобода - это не право, а обязанность. И ленинградская 
независимая интеллигенция осуществляет свою свободу на деле, 
она не зал1ечает ее, как воздух: которым дышит, как своих го­
нителей, которых воспринимает то с равнодушием, то с состра­
данием. Не с шши ведет она диалог, не в них уо1атривает необ­
ходиhюе для творческого роста сопротивление. Забыта ложь офи­
циального языка, навязывающая бессильную путаницу своих 
«антино�шй». В культурнт1 движении нет пресловутого проти­
вопостаrтения личности и общества, оно совсем не индивидуа­
листично по своей природе. Драматизм культурного движения 
связан, прежде всего, с выходщ1 к со·бственной л�етафизике и 

онтологии. Ранее абстрактные и чужие ценности обретают 
плоть ;  поэзия, живопись н философия осознают свою прича-ст­
ность Высше�rу ; м·ногообразие тек·стон находит свое единство в 
одно�� ТЕКСТЕ, лшожество ·слов - в одном СЛОВЕ. Далеко не  
всех предста·вителей незавионюй ленинградской культуры �юж­
но назвать х рнстианаыи. Еще нередко слово «дУХ» употребля­
е гся здесь с ��аленькой бук'Вы 11  �1ыслится вне ·Святости, еще не 
остав.1яет нас в·оспитанное в екащ1 европейской ку.'lьтуры гности­
ческое отношение 1< духовнтrу, его ро�1а1пическое противопо­
ставление плотско�rу, бытонол1у. Кро�1с противоречия �1ежду Ду­
хом и духо�1, культурное движение встречается с рядом кризис­
ных состояний, обусловленных его промежуточньп1 хара·ктером, 
грансцендируе�юстью за пределы культуры. Его поэзия недо­
статочно «б.1агочестива». Кериг�1у в ней путают с мифом, реа­
лизл-1 со  стилизацией, свидетельство о Христе с со�шительно ча­
стьши откровению�и  и натурализацией религиозного опыта . 

294 



Культурное движение включает в себя не только отдель·ные 
тексты, ·картины, разго·воры. Существо'Вали и ·существуют вы­
ставки ( и  официальные, и неофициальные) ,  кружки и семинары, 
сборники и выступления поэтов. Год то�1у назад (в январе 1976) 
в Ленинграде появился первый самиздатный легальный журнал, 
поставивший ·себе целью не просто собирание текстов, но и фор­
�шрование са�юсознания НО'ВОЙ культуры. По•следняя задача ока­
залась нелегкой. Журнал «37» стал своеобразным зеркалом не­
официальной лени•нградокой культуры, вобрал в :себя все ее про­
тиворечия и пытается разрешить задачу их о смысления. 

Прежде чем приступить ·к более детальному анализу, оста­
новюrся на личностях его редакторов. Журна'Л «37» получил 
свое  название по  ном·еру квартиры, где год тому ·назад жили 
его редакторы : Виктор Борисович Кривулин, Татьяна Михай­
ловна Горичева, Лев Александрович Рудкевич. Здесь, в квартире 
37, происходили •встречи писателей, поэтов, ф илософов,  J'Стра­
ивались филологические и философские семинары, чтения сти­
хов и прозы. 

Татьяна Михайловна Горичева - редактор отдела « религия 
и ф илософия». Родилась в 1 947 г. в Ленинграде. В 1973 г. окон­
чи·ла философский факультет Ленинградского у ниверситета 
(диплом пи:сала по философии  Хайдегера,  была корреспондент­
кой последнего) ,  преподавала эстетику, работала библиографом 
по философской литературе, социологом в РУ'сском Музее. По­
следнее �1епо ра·боты оставила по ра·споряжению КГБ. Сейча·с 
работает пожарньш. Эта работа устраивает ее  больше всего : 
остается бездна време'Н1и для перев·одов, докла.п:ов. Горич ева яв­
ляется одним из .самых активных организаторов релиГ'иозно-фи­
лософского семинара, существующего в Ленинграде вот уже 
второй год. 

Виктор Борwсо·вич Кривули·н - редактор отделов поэзии, 
прозы, публикаций, литературоведения. Родился в 1 944 г. Окон­
чил фидфак ЛГУ. Защищал дипло�f ло творчеству Иннокентия 
Анненского. А'Втор работ о Хлебникове, Манде.11ьштаме, Тютче­
ве.  Поэт и литературный критик. 

Лев Александрович Рудкевич - редактор научного отдела. 
Родился в 1946 году. Окончил биолого-почвенный факультет 
ЛГУ. За·нимался генетикой, геронтологией, психологией творче­
•ства, этологией религии. Автор ряда о публикованных в СССР 
работ и нескольких сценари ев для научно-популярного кино. 

295 



«37» -- журна.1 ре.1ипюзныii. Это ясно всякт1у, к1 0 пони­
�1а е1 религию как онто.1огию, а 1 1 е  как 11део.1огию. «Вторая» 
ку.1ьтура пока еще не нашла свою собственную религиозную 
форл1у, но 1 1  неровное пока дыхание «хнали г Господа». Большой 
1ттерес вызва.ти опубт-1кова·нные в 3 и 4 но�1ерах журнала пере-
1шска на те�1ы «Совре�1енного хрисшанства», статья Горичевой 
«Ано1 1юшое хр1 1стианство в философии», религиозная проза 11 
стихи А. Миронова. Это тексты, написанные с «откровенно» 
христианских позиций. !{ ню1 при:ю1д.;�ежат и доклады релиrиоз­
но-фи:юсофского се�1и+1а ра, регу.1ярно пуб.1икуо1ые в отделе 
«Хроника». Однако, большинство ·1 екс1 ов в журнале отличается 
н евыявпенной «апофат1 1чески»-христианской настроенностью. Та­
ковы стихи Е. Шварц, поэзия С. Стратановского, В. !{риву­
:1 1 1на .  ЧувС1 вуется, что ав1 оры живут в при сутствии Бога, чаше 
всего молчаливого, но никогда не упрошае�юго до объекта и.тт11 
пред.1ога для сплетен. 

)l{урнап от.1ича етсн духо·л1 тершшости 11 широты -- здесь 
вы найдете 1 1  критический взгляд на ре.1иг1 1ю (Рудкеннч «0 ве­
ре» ) .  

Говоря о совре�1еню1ках, поч1 11 невоз�южно удержаться от 
«журна.1·истики», от поле:-.1ичности 1 1  связанных с ней преувели­
чений. Только время дает ту дистан11ию, благодаря которой осу­
шествпяются приющпы объекти·вност11 1 1  «аналитической ней­
тральности». И приятно, что «37», интерпретируя .события со­
временности, не нпадает н тон Э\юuиона.rтьных преувеличений, 
с охра.няя метафизичес 1<ую направленность и онтологическую 
фундю1ента,1ыюсть. В качестве п ри�1ера стоит указать на работу 
А. Ка.1!'омирова, посвященную п ро6ле�1а�1 совреш�нной поэзии 
( «Иосиф Бролский. Место», .№ 7-8),  на статью В. Азаряна 
«Тайна русской .1уши сквозь белый экран» (No 1 0 ) ,  а также на 
статью Скиф:� «Варюшии на тб1у Мусоргского и.1 1 1  картинки с 

ВЫСТаRКИ». 
В журнале опубликован ряд переводов (в частности, пере­

вод работы М. Хайдегера «Что такое �1етафизика ?») и статей о 
западных �1ыслите.:1ях : lUеллере .  Киркегоре. Хайдегере. Учиты­
вая, 1по шперес к Хай.тегеру в сегодняшней России очень не­
:в1к, редакuия посвнти.1а недавно скончавше\tуся философу 5-ый 
( л1айский) нт1ер журнала. В это�1 но\1ере интересны статьи Го­
ричевой «Анонимное  христианство в философии» н Глебова «Ге­
гель 11 экзис1 е1 1циа.1ьная философия». 

296 



Отде.1 11уб.111ющий журна.1а открыла статья о. Павла Фло­
ренского «Итоги» (во второ:11 но:11сре) .  К сожа:1ению, впос.i1 ед­
ств11 1 1  выясни.тюсь, ч·1 о работ:� эта уже опубликована несколько 
раньше в «Вестнике РХд». Отде:1 публикаций в основно:11 ориен­
тируется на :11ате риалы, о гносящиеся к нача.:1у нашего нека и 
предс� ав.1яющнс и·сторико-культурный и.'1 1 1  ре.:1игиоз·ный интерес .  
Иногда в 11е:11 перепечатываются :11атериалы, уже опубликован­
ные прежде, но прак 1  ичесю1 недоступные читате.1ю ни в СССР, 
ни за граниней. Такова репуб:rиющия в З-е:11 но�1 ере :11анифеста 
Казюrира Ма.1е 1н�ч;� «1< ноно:11у лику», напечатанного впервые в 
1 9 1 8  году в газете «Анархия» (тираж 1 00 экз. ) .  Но О'сновное 
вню1ание уде:1яется с бору и опубт�кованию рукописей, не пе­
чатавшихся раньше. R редаюrию ноступает :11ного .\1 е.rrких :11ате­
риа.1ов эпистолярного н :11е:11уар11ого ха рактера. В ряде с.1учаев 
те:11а 1 11чесю1 б.:�изкие работы J:аются в ра:11ках одной публикации, 
неоrо rря на раз.1ичное авторе 1 во и нсто11 1 1ию1 получения руко­
писей. В эт1 1х спучаях они снабжены развернутьш ре.r�акпион­
ньш ко:1шен гарне:11 по типу акаде:11ических изданий. Прю1еро:11 
:1rожет с.:�ужить статья С. Фенена, сопровождающая открытю1 
Бориса Пастернака из Марбурга ( адресовано К Г. Локсу) 1 1  
отрывки нз восmш1шан11 ii сююго .!Jокса о :11арбургско:11 периоде 
жизни поэта. (Вероятно, 1юспо:11инания К Г. Локса появятся в 
ближайших нонерах) .  Соотнесение этих чатер11алов позводидо 
автору статьи «Ро:11ант11ческая трансфор:11ання реа.1ьности в по­
эзии Б. Пастернака» аргу:11ентировать совершенно новую точку 
:-�рения на творчество поэта ( 01. 4-ый но�1ер журнала ) .  Другой 
приыер «соотнесенной публика нии» : 6 писе�1 Н. Гуыилева с об­
ширньш кою1ентарие:11 ,  в которол1 его автор (М. Голубев)  сопо­
ставляет различные свидетельстна очевид11ен и участников со­
бытиii, опасывае:11ых в m1сы1ах ( н ча стности - эпизод знако:11-
ства 1 ·рш.1ева с Д. Мережкон·скю1 и 3. Гиппиу·с ) .  Такю1 обра­
зо:11 ,  .1юбой, J:аже, каза.�ось бы, �1а .1означ и тельный факт, о рrа­
н11чески вписывается в и сторико-культурный контекст, стано­
н1пся прю1етой вре�1ени, а с.:�едовательно -- яв.1е 1ше:11 значю1ьш 
и для наших дней. 

В 5-mr 1 1т1ерс опуб.:�иконаны 3 писы1а  полюручика Пет­
ровского 1 1  заш1ска его денщика (о гибе:1и автора 111ке:11 ) .  Под­
поручи·к Петровский словно сходи� со страниц «доктора Жива­
го» или Августа четырнащJ.атого» : интеллигент, в �1е ру обра­
зованный, хоть и не сnншкол1 у:1шыii, совестливый, но  захвачен-

297 



ный общим националистическим пафосом первых ме•сяцев войны. 
Тон писе)! к сестре меняется с течением вре)1ени, по мере враста­
ния автора в в·оенный быт ( И'Нтервалы )!ежду письма:.�и - около 
полугода ) .  Первое шкыю - щенячий восторг и ужас новобран­
ца, перед которы:-,,1 открьшос�, с птичьего полета изрезанное око­
пами поле сражений : «Мы наступае;-.1 !» ( Галиция, 1 9 14 ) .  Второе 
содержит уникальное развернутое описание штыковой атаки 
русск11х войск, сделанное  не просто очевидцем или рядовым уча­
стником, но коыандиро)1 ; ценность этого описания - в его не-
посре.д;ственности, нелитературности, непреднамеренности 
бой еще не стал воспо·)1и:нание)1. Эти страницы производят оше­
.�омляющее впечатление. Третье пи·сыю наполнено просьбами и 
советами бытового характера. Тон его усталый, тусклый, словно 
звучит уже загробный голос".  Три случайно уцелевших письма 
- и законченное, rюстроенное по закона�� кла·ссиче·ской прозы 
п роизведение. Таких писем в ар:х:ивах СССР сотни ; они ·с разных 
точек зрения освещают целую эпоху, перечеркнутую сонетской 
1кториографией. Пуб.i!икация их --- первая попытка журнапа 
освоить это неоценимое  б'отатство. 

Наиболее уязштым )!ССТО)! журнала является отдел прозы. 
В отличие  от ленинградской неофициальной поэзии, которая 
имеет прочные традиции, неза•висюrая проза Ленинграда нозни­
кла букваль:но из ничего. Ее более в·сего коснулось обездушен�ие, 
канцеляризация, обеднение русского языка . Да и сегодня она 
существует и развива·е11ся еше в отрыве не только от )!ИрОв'ой 
литературной традин:ии,  но  и от лучших образцов отечественной 
прозы .нашего в ека. Многи·м �ю.тrодым авторам неизвес11ны даже 
ртrаны В. Набокова. Журнал предоставляет ·свои •стра1ницы пер­
спект111з0ньш и талантлинъш неофици1ал1:1нъш прозаикам - для их 
творческого развития прежде всего необходимо общение с чи­
тателем. Писать профессиональную прозу «в стол», «про запа1с»,  
как выясняе11ся, невоз1.южно. Критерии ее  вырабатываю11ся 
только в процессе диалога с читателем. Отдел прозы в «37» от­
крывается публикацией главы из романа Георгия СО)!ОВ'а о Пуш­
кине ( 1 -ый и 2-ой НО)!ера ) .  Несмотря на ряд очеВ!ид;ных недо­
·статков, работа интересна своей концепци·ей языка, ориентиро­
ванного на про•изведения Евгения За·мятина и Андрея Белого, 
свою� «крученьш», синтаксически изощренным строем ф разы, 
прерывистой, рипшчески усложненной :-.1анерой павео-:вова;ния. 
Более традиционен ра•ссказ В. Нечаева (кста11и, писателя с офи-

298 



циш1ьньш профеосиональньш статусо�1 ) .  Повесть Б. Ивано'Ва 
«Подоною> �1ожет привлечь остротой и актуальностью факги­
ческого �1атериала, который положен в ее основу. Это произ­
ведение - свидетельство о шест11де·сятых годах - «героичес­
ко�1 периоде» ленинградской неофициальной ку.'!Ьтуры. Одной 
из у дач журнала �южно счита1 ь публикацию повести М. Козы­
ревой «девочка». Автобиографический характер повествова•ния, 
полное отсутствие литературщины, доставерность бытовых дета­
лей и ситуации - главные ее достоинства. Апюсфера годов 
«ежовщины», не·смотря на весь ее реальный ужас, не  создает 
гнетущего, тяжелого впечатления, поскольку реальные события 
даны через призму дегского взгляда - на•ивного, чистого, осво­
бождающего явления от их те�той стороны. Рассказы Данина 
( 5-й номер) �югут быть интересны с фор�1альной точки зрения 
- как продО'лжение традиний а бсурдной русской прозы 30-х 
годов. 

В ближайших но�1ерах редакция журнала намечает развер­
нуть крит11ко-биб.�иографический отде.1, где будут ренензиро­
ваться наиболее интересные 1шиги, выходящие как в СССР ( и 
официально, и в Самиздате) ,  так и за рубежо�1. Начиная с 9-го 
но�1ера, журнал публикует регулярные обзоры текущей литера­
туры (поэзии, прозы и фи•лософии ) .  

Отличительной особенностью «37» является совершенно но­
вый принцип расположения �1атериалов : в журна.1Jе не rтечата · 
ются разрозненные стихотворения, но отдельные книги стихов, 
дающие более IIOJFнoe представление о том или ином поэте. Эти 
сборники сопровождаются обширньши статьями критико-библио­
графического характера. 

Отдел хроники, заключающий каждый нщ1ер, посвящен 
кулыурнъш со·бытия;-.1 в жиз·ни Ленинграда. Здесь освещают·ся 
религиозно-философски·е ·се�1ина ры ( публикуются тезwсы докла­
дов и сгеногра�шы прений) ,  выставки нонконфо·р�1истских ху­
дожников (нередко журнал публикует их 1«1талог11, например, 
7-й и 8-й но"1ера ) ,  выступления поэтов, отчеты о встречах с офи­
циаю;ными лицами и документы, напра·вленные в официальные 
инстанции и.1и полученные оттуда. Инфо�1аuня в отделе хро­
ники носит объективный характер, лишь ·в самых необходимых 
·случаях допускается кош1ентарий редакции ( напрюrер, рецен­
зия П. Выходuева на сборник «Лепта» или статья о ленинград­
скюr неофиuиа•льн:о.л1 движении «Геральд Ньюс» требо'Вали, что-

299 



бы редакторы журнала 13Ырази.:rи С13ОЮ позицию по отношению 
к ню1 ) .  В 01 :\еJТе также публикуются некрологи, поздравления 
и т. п. 

От но�1ера к нш1еру журнал становится все более цельньв�. 
Отбор �1атериалов н последних 13ыпусках делае'Гсн более строгим 
1 1  проду�1а:нньш. Сейчас в портфеле реда•кции есть ряд статей, 
п р едс1 авляющих несо�1ненный интерес и с точки зрения фактов, 
J(Оторые в них 001ысляются, и с точки зрения методологии. В 
это�1 001ыслении и обобщении разровненных фактов неофи­
циальной кут,турной жизни и rш:шт свою г.1авную задачу «37». 
Редакто ры надеются, что никакие внешние обстоятельства нс 
пт1ешают выходу журнала и «37» сможет и в дальнейшем уча­
ствовать в росте духовной 11 кулыурwой жизни Ленинграда. 

300 



Из журнала «37» 

ПИСЬМО Н. ГУМИЛЕВА В. БРЮСОВУ* 

8 января 1 907 г. 

Многоуважае�1ый Валерий Яковлевич !  

Очень благодарю Вас з а  Ваши письма, особенно з а  первое с 
рассуждениюш о риф:\1ах н раю1ерах. Оно сказало лше то, что я и 
раньше чувствова.'1, но не :1-юг прю1енить на деле, потому что эти 
�1ысли еще не проникли в �юе сознание. Эзотерическая  тайна при­
вела �1еня в восторг и я ее  приню1аю вполне. Мой де�юн нашеп­
тывает �ше еще разные �1елкие сш1нения, но я отложу их до на­
шего свидания, те)t более, что, как я слышал, Вы собирались  в 
Париж. Очень благодарю за сообщенные адреса, но боюсь, что они 
окажутся :\Iне бесполезны. Дело в то�1, что я получил мистический 
ужас к зню1енитостю1 и вот поче)tу. Я ю1ел к Зинаиде Николаевне 
Мережковской реко�1ендательное писыю от ее  знакомой писа­
теJ1ьницы Микулич и однажды днем я от.правился к ней. Войдя, 
я отдал писыю и был введен в гостиную. Там кроме Зинаиды 
Ник. были еще Ф илософов, Андрей Белый и Мережковский. По­
с:1едний почти тотчас скрылся. Остальные присутствующие от­
неслись  ко �ше очень �шло, и Фшюсофоn начал :\1еня расспраши­
вать о моих философско-политических убеждениях. Я смутился, 
пото�1у что, чтобы рассказать )!Ое )tировоззрение стройно и я сно, 
потребовалась бы целая речь, а это было невоз:\южно, так как 
интервьюирование велось в форме общего разговора. Я отвечал, 
как �юг, отрывая от своей системы клочки �1ыслей, н еясные и не­
досказанные. Но, очевидно, желание общества было подвести ме­
ня под какую-нибудь ра:\1ку. Сначала �1еня сочли мистическим 
анархисто�1 - оказалось неправильны�!. Учеником Вячеслава Ива­
нова - тоже. Пос;1едователе�1 Сологуба - тоже. Наконец, срав­
нили с какю1-то французскю1 поэтт1 Беп:уаром, или что-то в 
это�1 роде. Разговор продолжался, и я надеялся. что �1еня подве­
дут под какую-нибудь пятую рал1ку. Но на �юю беду в эту мину­
ту вышел хозяин до�1а Мережковский, и Зинаида Ник. сказала 
ему : ты знаешь, Николай Степанович напо�шнает Бетнуара. Это 
было моей гибелью. Мережковский положил руки в карманы, стал 
у стены и начал отрывисто и в нос :  «Вы, голубчик, не  туда попа-

* Р, журна:1е "37" бы.10 опубликовано впервые. 

301 



ли ! Вам не здесь место ! Знакомство с Вами ничего не  даст ни 
Вам, ни нам. Говорить о пустяках совестно, а в с ерьезных вопро· 
сах мы все равно не сойдемся. Единственное, что мы могли бы 
сделать, это спасти Вас, так как Вы стоите над пропастью. Но 
ведь это .. . » Тут он остановился. Я добавил тоном вопроса : «дело 
неинтересно е ?» И он откровенно ответил : «да», и повернулся 
ко мне спиной. Чтобы сгладить эту неловкость, я посидел еще 
минуты три, потом стал прощаться. Никто ;\Iеня не удерживал, 
никто не приглашал. В переднюю, очевидно из жалости, меня про· 
водил Андрей Белый. 

Теперь я боюсь идти и к Гилю. 
Зато я нашел самый радушный прие:v1 у бывшего сотрудника 

«Весов» Щукина. У него я познакомился с Минским и, может 
быть, познакомлюсь с Бальмонтом. 

Теперь приступаю к са;\юму главному. Несколько русских 
художников, живущих в Париже, затеяли издавать журнал, худо­
жественный и литературный. Так как среди них пишу я один, 
то они уговорили :v1еня взять заведывание литературной частью 
с титуло:v1 редактора-издателя. Его направление будет новое, и 
политика тщательно изгоняема. Он будет выходить еженедельно 
размером в один или два печатных листа. Его небольшой размер  
почти дает �ше  возможность надеяться избежать ошибок и нелов· 
1<0стей, которые :-.югут произойти от �юей неопытности. 

Теперь, Валерий Яковлевич, е сли бы Вы могли дать нам 
что-нибудь свое - стихотворение, рассказ или статью, - Вы 
еще раз доказали бы свою б есконечную доброту ко мне. К не· 
счастью, дело настолько :vюлодое, что мы ничего не можем сказать 
о гонораре. Мы, его устроители, работаем совершенно бесплатно .  
Если же  Вас с�1утит незнание идеи журнала, то Вы могли бы, 
прислав что-нибудь, подождать первого номера ,  и потом теле· 
граммой известить ;v1еня, согласны Вы на помещение Вашего ма· 
териала или нет. Таким образт1, не  будет неприятной задержки. 

Я с радостью увидел, что после этих месяцев усиленной 
работы над стиле�� прозы, у меня начинает выходить что-то почти 
удовлетворительное.  У :\1еня в голове начинают рождаться инте­
ресные сюжеты и обстановки для рассказов и пове стей. Надеюсь, 
что недели через три я пришлю что-·нибудь прозаическое для 
«Весов». 

Искренне уважающий Вас 

Н. Гумилев 

302 



С. СТР АТ АНОВСКИй 

СКОМОРОШЬИ СТИХИ 

1. 

Ты, Горох, Ско�юрох, Обезьяныч 
Мужичок в обезьяньей избе 
Почему обезу�1евший за ночь 
Я пришел за наукой к тебе? 
я живой, но из жизни изъятый 
По своей, по чужой ли вин е ?  
И любой человек обезьяний 
И полезен и родственен мне.  
Скоморошить? Давай скоморошить 
В речке воду рубить топором 
И седлать бестелесную лошадь 
С ч еловечесюш горьким дицом. 
За избенкой � дорога кривая 
Ночь беззвездна. Не сыщешь пути. 
И квасок с �1ужичко�1 попивая 
Сдадко жить в обезьяньей шерсти. 

1 9 68-72 

2. 

Кто пожар скомороший зажег 
Ты ли, Вася, ре�1есденник смеха 
Человек скоыорошьего цеха 
Весь обряженный в огненный шелк 
И душа твоя, ах весела 
И колеблются почва и твердь 
Пусть горит, пусть сгорает дотла 
Ничего. Это легкая 01ерть. 

1969 

303 



304 

ОБВОДНЫЙ КАНАЛ 

А тю1 -- Гт1врыбы и ГлавхJ1еба 
не�1ые, пасмурные души 
А тал1 прт1ышленное небо 
Стоит в канале 
И боль все )!е;r;�енней 11  г.�уше 
А ведь в начале 
Была такая боль . . .  
Дьш заводской живет в канале 
Чуть брезжит, чу1 ь брезжит осенний день 
И буквы вывески l ':1авсо.:�ь 
Шагают по воде 
и )!НИТС Я :  я - совсе)! не я 
Среди заводов и больниц 
Продмагазинов, скудных лиц 
Я стал �10лчание)1 и сорщ1 бытия.  

1969 

КОЛЫБЕЛЬНЫЕ СТИХИ 

1 .  

И качая в ко.1ыбели 
Тихо, тихо пела Дева 
И от этого напева 
Даже во.1ки приош рет1 
Доrор� ,1 свечи огарок 
И волхвы из далекой зе)!ЛИ 
Мироrю)1у )1.1аденцу в подарок 
С неба )Iесяц принесли . 

2. 

За О К Н О)! избы --- зе)IЛЯ ночная 
Тю1 пашет Бог колхозные поля 
Тихо ангелы летая 
Млеко звездное лия 
И послушные за рнющ 
Озаршот божий труд 
А с рассветщ1 -- его рукавицы 
На распаханной ниве найдут. 

1972 



В. AJIEVIHИKOB 

ФОНТАН У ОКНА 

Фонтан у окна 
стареющий )tрамор 
с балкона видна 
что на море прюю 
уставила взор 
соседняя крыша -
таков кругозор 
НО RИДНО И RЫШе 

заброшен фонтан 
и оютрит понуро 
присевшая та�1 
фигурка А�1ура 
вода не течёт 
цветы не алеют 
и весь-то почёт 
что вдруг пожалеют 

а небо над ним 
украсили кроны 
шалеющий ню1б 
для юных влюбленных 
шу)1ящая ширь 
зеJ1ёная вьюга 
простая псалтырь 
пр11брежного юга 

и вьётся псалом 
листвы шелестящей 
и �1ашут веслом 
без выдумки вящей 
и юность легка 
н любви и расп,1ате 
и все облака 
rю;�обны регате 

305 



306 

и месяц двурог 
и жжёт укоризна 
и это итог 
непрожитой жизни 
�1ладенчества лет 
язычества плоти 
витающий свет 
и тайна в оплоте 

следы на песке 
ушедшие  ласки 
часы на руке 
шаги без указки 
мерцанье святынь 
вдали по отрога�� 
дыханье пустынь 
что ждут за порогт1 

притупленность стрел 
и стен оголённость 
жестокий у дел 
и эта влюблённость 
беспечный размах 
потребность в укоре 
не в райских садах 
а рядом в Мисхоре 

и смотрит Амур 
из прошлого чувства 
и странный прищур 
вменяет искусство. 



Михаил ГЕЛЛЕР 

ПУТЕШЕСТВИЕ К «СЧАСТЬЮ, О КОТОРОМ ПИШУТ 

В ГАЗЕТАХ» * 

В древности римляне говорил·и :  «у книг есть своя судьба». 
Они, конечно, и представить себе не �югли, какой удивительной 
может быть эта судьба. 

Книга Венедикта Ерофеева «Москва-Петушки» была впервые 
опубликована - кустарньш способол1 -- летал� 1 973 г .  в израиль­
с1юм альманахе «Амю>. В 1976 г. она 'вышла на фра·нцузском 
языке. В 1 977 г. парижское издательство «Имка-Пресс» пере­
издает ее  на русско�� языке, ибо израильский алы1анах стал уже 
библиографической редкостью. Но до всего этого был широкий 
успех книги Ерофеева в Саш1здате. 

Венедикт Ерофеев написал одно из сю1ых оригинальных про­
изведений в советской литературе ·последних лет. Книгу -- писа­
тель назвал ее поэ�юй - остро сатирическую и глубоко траги­
ческую. Реалистическую и фантастическую. Описание поездки 
из Москвы в Петушки -- и обратно. Описание поездки в глубь 
России и в глубь себя - в неизвестность. 

В заглавии есть, казалось бы, точное указание на пункт 
отправления и пункт наз·�-�ачевия : Москва - Петушки, расстояние 
1 25 килол1етров, отьезд с Курского вокзала. Герой - повество­
вание ведется от ю1ени Венички Ерофеева, однофаш1льца автора 
-- садится в поезд, и ос rановки оп1ечают г.:rавы поэл1ы : Москва 
- Серп и Молот, Серп и Мо:ют - Карачарово, Карачарово -
Чухлинка . . .  

Но по дороге к Курскол1у вокзалу, а идет к нел1у герой поэмы 
- с Каляевской улицы - два дня, Веничка Ерофеев не пере­
стает пить : стакан водки, потом - второй, пиво, ликер. Он не  
lflepecтaeт поглощать спиртное, теряя представление о вре�1ени 
и пространстве. Ни на секунду не протрезвляется Веничка на 
протяжении всей поездки, всей поэл1ы - всей жизни.  Глагол 
пить - во всех его фор�1ах - н ��ногообразнейшие его синони­
·�1ы - сю1ый употребите.1ьный в книге ; названия �1ногочисленных 

* В. Ерофеев, Мое.ква-Петушки, Ymca-Press, Париж, 1 977. 76 с11р. 
27 фр. 

307 



водок и других горячителных напитков, рецепты поразительных 
коктей.r1ей  повторяются с восторженностью влюб.т�еI Iного. Венич­
ка Ерофеев - алкоголик. 

)!{дет своего исследователя тещ� -- алкото;1 1 1 'н1 и советская 
литература. Издавна говорилось : веселие на Руси есть шпи. Ге­
роны классичес.кой русской питературы случалось выпивать. Неко­
торые из них пили в тяжкую. Но это всегда было пьянство -
индивидуапьное, персона,1ьное .  Это было пьянство - в :1шре трез­
вых. В посrедние десятилетия пьянство становится распростра­
неннейшей теыой советской литературы, в том числе и офи­
циал!:>ной. Достаточно вспо:11нить рассказы Василия Шукшина, по­
весть Виля Липатова «Серая :11ышь». Советская литера1ура по­
следних десятилетий - - и в это:11 ее  принципиальное отличие -
пишет об алкоголиках в :11ире алкоголиков. Становится очевид­
ньш это в книге Венедикта Г:рофеева. 

Назвав «Москва -Петушкш> - поэлюй, пи са r ель заставляет 
вспошшть другую «гюэ:11у» - «Мертвые души». Гоголь изобра­
зил знаменитый сюшол Ро·ссии, ставшей Со-ветскю1 Союзом, -
тройку, «несущуюся куда -то вперед, заставляя сторониться все 
народы и государства».  В «поэ:11е» В. Ерофеева - новый силшол 
России : ю1есто «птицы-тройки» - пьяный поезд, движущийся 
со скоростью 60 ю1. в час ( если он идет по расписанию) .  

Пьян герой, едущий к любююй женщине, которую о н  встре­
тил во вре:ня попойки, пьяны все пассажиры поезда, пьян контро­
лер, с негодованием отвергающий билеты, но требующий с каж­
дого пассажира по гра:1шу водки за кило:-rетр (пьяные пассажиры 
ездят с водкой в карманах или че:1юданах, опа·саясь вытрезветь 
в дороге ) .  Пьют все. И дети, еше не знающие, отчего у:11ер Пуш­
кин, уже знают, сколько сто11т буты.жа «Зверобоя» (в счастливое 
врел1я, когда писал свою поэ:11у Ерофеев, «зверобой» стоил всего 
2 руб. 62  коп. ) .  

Пьяные нассажиры пьяного поезда не только пьют. Они про­
буют найти причины повального пьянстна. В ходе пьяной фило­
софской беседы рождается о-ройная система : «Все ценные люди 
России, все нужные ей люди - все ли.:1и как свины1 .  А лишние ,  
бестолковые - нет, не  пили . . .  Все  честные люди России ! И от­
чего они пили ? - с отчаяние:-� пили !  Пили оттого, что чесн1ы ! 
оттого, что не в силах были облегчить участь народа . . .  Мрак 
невежества все сгущается, и обн1 1щание растет абсолютно ! Вы 
Маркса читали ? Абсолютно !  Другю1и иювюш, пьют все больше 
1 1  больше ! . .  И так - до наших вре:-rен ! вп.1оть до наших вре�1ен ! ... » 

308 



Возшшает л1етафизический порочный круг. И уже нельзя ра­
зобраться : «кто птчего пьс r :  низы, глядя вверх, ил·и верхи ,  гля�я 
вниз». Знаменитые вопросы, сотни лет )Iучавшие русских людей, 
родившие в еликую литературу : «!<ТО виноват?» н «что делать?», 
превращаются ·в 1поэ•)tе В. Ерофеева в «что пить?» и <<'сколько 
пить» ? И если великая русская литература не всегда была уве­
рена, что дает правильный отнс1 на нечные вопросы, Веничка в 
правильности с.вооих ответов убежден : пить люжно псе -- от 
водок различных наименований, вина, денатурата, политуры до 
одеколона «Свежесть» ; пить следует - как )!ОЖНО ·больше, до 
полной потери сознания. 

Веничка Ерофеев по·нимает, что )Югут бы rь возражения. Он, 
стре)1ясь к по"1ной объективности, дает слово оппонентал1 : «Поми­
луйте ! - кричат мне ·СО  всех сторон. - Да неужели же на ·свете 
крО)I С э гоrо нет ничего такого, что люгло бы . . .  !»  И в полной 
уверенное r 1 1  в своей прапоте оп1етает возражения :  «Вот именно : 
нет! -- кричу я во в·се стороны. - Нет ничего, кроме этого !  Нет 
ничего, что )ЮГло бы !» 

Кро)1е беспробудного пьянства, нет ничего . . .  Пьяница, пья­
ный человек - жалок и смешон. И ситуации, из·о·браженные в 
поэ�.1е В. Ерофеева, комичны. Но герой - трагичен. Трагедия 
его заключается ·в том, что он понял суть общества, в которол1 
живет : это общество, в которол1 все - ложь. Главная причина 
беспробудного :пьянства Венички в том, что он не верит ничему 
из того, что видит, слышит, читает. Он неверуюший в обществе, 
в которщ1 все обязаны верить, он скептик в стране, в которой 
скептициз)1 преследуется законом, он сщшевающийся среди людей, 
воспитанных в убеждении, что СО)1нение в реа,1ьнос1 11 ыира озна­
чает ст1нение в советской власти. «Вы, как Гёте, все опропер­
гаете . . . » - упрекает Веничку один из его пьяных собеседников, 
даже в пьяном виде помнящий, что только утверждение является 
советской добродетелью. 

«Москва-Петушки» - сатира, та сал1ая, о которой Достоев­
ский го.варил, ч10 в «ее подкла·дке всегда должна быть тра•гедия». 
Ибо «трагедия 1 1  сатира две сестры 11 1иут рядом, и и·мя им обеим, 
'В)lесте нзятьш : «правда».  

Сатира Ерофеева не щадит никого и ничего,  ибо  ·советская 
идео:югия отравила ложью всё и вся, нска:тла 01ысл всех поня­
тий. Поэтш1у с иронией говорит он о Боге, ведуще)! героя «ОТ 
страдний к свету», т. е. от трагедийного состояния принуди­
тельной трезвости к блаженно�1у опьянению, и о «самом прекрас-

309 



нол1 в лшре» - борьбе за освобождение человечества, которой 
он пред!почитает •кошыарный коктейль «Сучий потрох». Он вы­
смеивает бесчисленные «святыни» общества, уничтожи·вшего под­
.тинные  святыни : «народ», самые тяжкие страдания пережива­
ющий от рассвета до открытия �1агазинов, когда �южно, наконец, 
купить водку ; «наше светлое завтра», «Родину» - «на все гото­
вую и -большую», «Гимн Демократической Молодежи» - кок­
тейль под этим названием порождает «вульгарность и те:\шые 
силы». Веничка осмеливается даже л1алопочтите.11ьно вспомнить 
«·славное столетие», торжественно праздновавшееся в течение 
несколько лет, столетие со  дня рождения основателя партии 
и государства - в честь праздника творит он очередной коктейль: 
«Поцелуй без .ilюбви», он же «Инесса Арманд». 

Иконоборчество писатепя распространяетсн на привычные со­
ветские представления о западно)! обществе :  «�tире пропагандных 
фикций и реклам», в которо�1 живут «игрушки идеологов :\IОНО­

полий, ·�1а рионетки ·пушечных королей», о США - «континенте 
скорби, где свобода ·Остаетсн призраком», о верных союзниках 
Советокого Союза :  «весь рис увозим в Китай, весь ·сахар увозим 
на Кубу ... а сами что будеы кушать?» Но не жалует он и широко 
иополI>зуемые сегодня советской пропа.гандой модные неославя­
нофильские стереотипы : «все это не наше, .все это нам навязали 
Петр Великий и Д�штрий Киба.'1Ьчич ... » 

«Прошедшее России ·было удивительно, а на·стоящее более, 
че�1 великолепно, что же касается будущего, то оно выше всего, 
что может нарисовать себе сююе 01елое воображение», - слова 
эти, написа•нные почти сто пятьдесят лет назад графом Бенкен­
дорфом, в бытность его шефол1 Ш отделения, - нвляются сегод­
ня первой заповедью советской идеологии. Ей бросает вызов 
автор пОЭ;\IЫ «Москва-Петушки» : герое�� алкоголиком, пьяным 
поездо:\1, бригадой пьяных рабочих, народщ1, одурманенньщ •вод­
кой, СВОЮ!И еретическюtи :\IЫСЛЯМИ. 

Бунт против идеологии начинается с бунта против языка, 
важнейшего инструмента закабаления души и �1ысли. Еще в 1925 
году Михаил Зощенко назва.� советский нзык - «обезьяньим язы­
ком». Он складывается из готовых блоков : лозунгов, цитат, ут­
вержденных фор�1ул, проверенных поговорок, из ограниченного 
количества слов, состав которых постоянно перео1атривается. 
Отношение к «советско�1у языку» - его принятие или от·каз от 
него - �югут с.1ужить ·сегодня вернейшю1 критерие�1 подлин­
ности пи сателя. А.т�ександр Солженицын борется с этю1 языко�1 -

310 



творя неологи::в1ы, возвращая к жизнн старинные, забытые и.1и 
официально отвергнутые слова. Андрей Синявский, Владимир 
Максимо'В, Влади;-.шр Войнович взрывают «обезьяний  языю> из­
нутри, разрывают ставшие привычньши связи, обнажают ложь 
навязанных ассоциа1щй. В. Ерофеев идет те�1 же путем. 

Цитаты из Ленина неудержимо 'приходят на ум Венич·ке при 
всех случаях жизни : «декабри-сты разбудили Герцена» или « рано 
браться за оружие». Если е�1у вдруг захочется выразить - в 
пьяном 'Виде - радость жизни, он  делает это, цитируя задолблен­
ные ;в школе стихи Маяковского. Пропагандируя свои  удивитель­
ные коктейли - «Ханаанский бальзю1» или «Слезы комсомолки» 
- Веничка пользуется дорогой всем советским людш1 формулой : 
«Мы не ·�южем ждать �шлостей от природы . . .  » «Жизнь дается 
11еJювеку один раз, - начинает Веничка uитировать советского 
«святого», Николая Островского, - но заканчивает цитату по­
своему : «и прожить ее надо так, чтобы не ошибиться в реuеп­
таХ>> .  В рецептах коктейлей - само собой разумеется. Все н едо­
четы, недостатки, пробелы и провалы объясняются в Советском 
Союзе несовершенством советского человека, Homo Sovieticus, 
·страдающего <<'пережитками прошлого в созна.нии». Используя 
эти �юдель, Веничка Ерофеев дает вполне научное объяснение 
советского антисе�1итиз·�1а, точнее - а·1писиониз�1а : « . . .  Гтюсек­
суализ·�1 в нашей стране изжит хоть и окончательно, но не цели­
ко�1. Вер.нее целиком, но не полностью. А вернее даже так :  цели­
ком и полностью, но не окончательно. У публики ведь что сей­
час .на уме? Один толыко гомосексуализм. Ну, ара·бы на уме, 
Израиль, Голанские высоты, Маше Даян. Ну, а если прогнать 
Моше Даяна с Голанских высот, а арабов с иудеями при�шрить? 
- что тогда останется в головах людей?  Один только чистый 
ГОМОСексуаЛИЗМ». 3а�JеНИ'В ·СЛОВО «ГО:lо!ОСеКсуалиЗЫ» другим - П О  
выбору - �1ы уви.дю1, что ж е  остается в головах советских 
людей, замученных пережиткю1и прошлого, о котороы они знают 
только из советских учебников. 

Можно ли у див.rrяться, что во всем сомневающийся, над все�1 
издевающийся герой поэ�1ы Ерофеева не доезжает до станции 
Петушки, где, как ·он верит - единственное во что он верит ! 
- ждет его любовь, «счастье, о котором пишут в газетах». С 
траги,1еской неизбежностью возвращаетсн он туда, откуда выеха.:1, 
возвращается в Столиuу, где и погибает у стен Кремля. Ударо�1 
шила в горло убивают его .неизвестные. Ударо�1 ,в горло - в 
наказание за святотатственные слова, за иронию и со:1-1нения. 

311 



Кремль лоявляется на первой странице ·книги, в первой же 
строке : «Все говорят :  Кре�1.1ь, Креш1ь. Ото всех я слышал про 
него, а са�1 ни разу не в11дел». Но Кремль не спускает взора с 
этого ыосквича, ни разу не видевшего Кремля. И - не прощает. 

Начало поэ�1ы Ерофеева - почти дословная цитата из «Под­
поручика Киже» Тынянова, ,1сйствие которого происходит в цар­
ствование безу�шого Пав.1а ! .  Молодой сопдат, присутствовавший 
при экзекуции несуществующего Киже, ночью разду�1ываст вслух 
--- говорят : император, Юl'Ператор, а кто такой - неизвестно . . .  
Может только говорят. - Старый солдат -отвечает �ю.r10до�1у, 
неопытно�� у тихо, на ухо : он есть, только он - по;п1ененный. 

Есть в Москве, в которой ж1ше-1 Веничка Ерофеев, !{ремль. 
Только он - подмененный. И Москва - пощ1ененная. Слова - ­
под�1ененные. Мир - под�1ененный. И только - алкого,1ь позво­
ляет •обнаружить под�1ену, уnидеть фантастический, безумный, но 
-- подлинный ш-1р. 

Пьяная поездка в пы1нт1 поезде по пьяной стране оказы­
вается реалистически�� изображение�� сегодняшнего Совет с кого 
Союза, в которт1 счастье е сть тольк-о в газетах. 

312 



..•..•...•.......•...•....•............................. ...................... ................................................. ....... 

. . . . . . .  ······•·••····•·•·•·········•··················································· · ······················ ······················· -····································сrд�б-��····?;·����···· · · ·· · · · · · · · · ·" ." . . . . . . . . . . . . . . .  ".1 
�::::::::::::::::::::::�:::::��::.=:::::::::::::::::::::;;::::::::::::::::::::::::::::::::::::::::::::::::·:=·=·==·=·=·:::н::::::::::::::::� 

СВЕТЛОЙ ПАМЯТИ СЕРГЕЯ ИОСИФОВИЧА ФУДЕЛЯ 

( 1 90 1  - 1 977) 

7 � 1а р 1 а  1 9 7 7  г о д а  i :  д a .'l e l(O\ I  r у с с к о� 1  г о р п д с  П о к р о в е  т и х о  

с к о 1-1 ч :� :1 с я  Сергей Иосифович Ф удель. 
И�1я  э 1 о � 1 а :ю ч т о  г о н о р и ·1 с о н р е � 1 с 1-1 н т1 у  ч 1 1 1 ·а ·1 е,с1 ю .  Х отя и с  г о ­

р 11 ю1 р у с с к о й  ре .1 11 г и о з 1-1 о й  � 1ыс,1 и  XiX в е к а  ,:rо.ыш ы  з н а ·1 ь отна С. И .  
- �юсковского б а т ю ш к у  о .  И о с и ф а  Фу.�еля,  1 а л а н тл и в о г о  пуб.1 и ­

щ1 с т а .  друга К о н с т а т  11 1-1 :.�  Л е о н т ь е в а ,  1 1з .J а 1  е .. 1 я  е г о  с о ч 111-1 е н 1 1 й .  

3 1 3  



Через своего отца, еще будучи юношей, Сергей Иосифович 
познакомился с Л. А. Тихо)1ировьш, М.  А. Новоселовы1<1, о .  Павлоы 
Флоренскю1 и )!НОГJщи другими деяте.1ю1и русского религиозного 
возрождения ХХ века (некоторое вре)IЯ он бы.;� секретаре)! М.  А. 
Новоселова ) .  

Аю ивность )!ОЛодого церковного деятеля привела его в 1 9 2 1  
году в камеру Бутырской тюрыrы, и с э1 ого времени начинается 
�шогострадальный путь С. И. по тюры1а�1, ,1агеряы, ссылкам ... 

И все-таки все эти годы он писал. Писал, не  помышляя о пуб­
ликации .  Писал о сегодняшне)! состоянии Церкви, о том духов­
ном наследии, которое мы поJ1учис1и от XIX века, о будущем Рус­
ской Православной Церкви.  И" написаны также глубокие исследо­
вания о славянофилах, о Ф. М. Достоевско�1 как церковно�� писа­
теле, ':' об издательской деятельное� и Оптиной пустыни, о Мака­
рии Велико��. 

В 1972  г . в парижском издательстве «Имка-Пресс» под псев­
донюю�1 Ф. Уделов вышла его зю1ечатель11ая книга об о .  Пав­
ле ФлоренсКО)! - лучшее из написанного об ЭТО;\! выдающемся 
)tыслителе-священнике. 

Духовный облик Сергея Иосифовича - ясный и тихий. Быть 
на молитве рядом с НИ)! - радость, о которой невозможно забыть 
и тру дно рассказать. Духовный сын о. Анатолия ( одного из по­
следних оптинских старцев)  и о. Серафюrа (Битюгова) ,  человек 
близкий к «последне)1у московско�1у духовнику» - о.  Николаю Го­
лубцову, С. И. любовью не только отогревал свое сердце, но и 
сердца ыногих других людей. 

Будем надеяться, что в будущем будут собраны и изданы его 
рабо1ы,  будет написана книга о не;\1. А сейчас будем молитвенно 
помнить о нем. 

Упокой, Господи, душу усопшего раба Твоего Сергия ! 

А. Бурдеев. Москва. 

» Глава из этой юниги бьта JJапечата•на :в "Вест.н:ике" , № 99. Досто�­
С1'ИЙ и Оптина пу•стынь. 

314 



С. И. ФУДЕЛЬ (t) 

ВОС ПОМИНАНИЯ *) 

Мой отеu умер 15/2 октября 1 9 1 8  года, но уже в 19 15, ка­
жется, году у него завелись кипарисовые четки. Такие они были 
легенькие и уютные, я и сейчас птшю их на ладони. Для «м•ир­
ского» священника это было, конечно, весы1а необычно : кругом 
было так называбюе «филаретовское духовенство». Этот термин, 
собственно, не  имеет отношения к личности самого лштрополита, 
а характеризует только определенную категорию людей. Может 
быть, при Филарете они были другие, но в этот период - перед 
и во врел1я первой �шровой войны - это были люди, в своем 
большинстве пребывающие, с поразительньш спокойствиел1, в 
какт1-то особт1 сыто�� бла·гополучии. Есть одно трудное  слово 
у апостола : «страдающий плотню перестает грешить». Пло1 ь 
большинства батюшек не страдала. По:\шю, однажды за обеден­
ньш столом �юя сестра стала что-то с похвалой говорить ю1енно 
о «филаретовскm1» духовенспзе. Отец, такой обычно терпимый 
н сдержанный, вдруг как-то весь сморщился и воскликнул : «Ох ! 
уже это лше филаретовское духовенство». 

В последние  годы жизни появилось у него и чтение псал­
тиря сою1естно с :\IЮ!ОЙ. По�шю раскрытую книгу на столе, крас­
ную закладку и рядо�1 лежащие кипарисовые ч етки. Отец про­
шел весь свой путь в большой дружбе со своей женой, от сту­
денчества 80-х годов, когда он робко входил со своей статьей 
в прие;,шую И. Аксакова, до «испан�и» 1 9 1 8  года. 

Странное это было вре�ш, когда, среди о бщего безумного 
благодушия высших классов, отдельные люди страдали страда­
ние;\! умирающей эры. Отец несомненно принадлежал к ним. 

Эра давно умирала. В воспоминаниях Я .  М. Неверова ( бли­
жайшего друга Станкевича)  есть такое �1есто, относящееся, оче­
видно, к 1 830-3 1  году : «Читал ли я Евангелие ?» - спросил 
преп. Серафим. - «Я, конечно, отвечал, - нет, пото·�1у что в 
то врел1я кто же ч1па.� его из лшрян : это деао дьякона». 

* Первая гла>вка эт·их воопо�шна;ний была напечатана под псевдо­
нимом Ф. Уд;е•лов в " Вес1•нике" № 1 17, ·стр. 23-28. 

3 1 5  



Чью1 же делu.\1 с1 а;ю э1 0 ч1 ение через 50 .1ет после этого 
разговора ? Конечно, дьяконы продолжали читать его, читали его 
1 1  батюшки на всенощных, но кто читал 11з интеллигенции ?  

Отец родился в 1 864 году в семье делопроизводителя п о  хо­
зяйственной час1 и В:1адю1ирского драгунского полка и �1атери 
польки. И ког:tа пос:1с (Jl<Ончания юридического факультета Мос­
ковско1·0 У ни верею е1 а, он в 1889 году принял священство, это 
вызвало бурю со стороны родителей. Маловерие его отца тут 
вошло в союз с юнолическю1 11зуверс гво:11 :11атери. Успокоить 
отца оказа.;юсь даже легче, че:11 :11ать. Передо :11ною сейчас лежа1 
два писы1а :1юего отца к родите.,1ю1. Писыю к дедушке полно 
различных обоснован1 1й правильности выбранного ю1 пути. Ха­
рактерно такое :11ес1 о :  «Вас 01ущает то, �по я хочу быть искто­
чение:11 из общего прави.с1а и, будучи юристо:11, идти в священни­
ки ; правда, совре�1енное общество наше настолько холодно от­
носится к религии, ч1 о :11ногю1 покажется странным, как это 
человек с высшиы образова ние:11 оказался и с высшю1 религиоз­
ньш чувствт1. Но это оттого, что наше вре�1я такое :11ерзкое. 
Лет ч ерез 30 все это будет очень обыкновенно, а пока ужа сно». 

Писыю к :11атери полно страдания. Очевидно, если она его 
не прокля:�а, · 1  о но всяко:11 случае низвергла на него все католи­
ч еские громы. 

«Испо.т�няю Вашу просьбу, дорогая :11а:11аша, отсылаю Ва:11 
Ваши образочки и крестик ;  не говорите, что я его обмано�1 взял. 
Божие благословение :1южно приобресть только покаянием и �ю­
.�итвой, а не об:11ано:11. Ради Христа прошу Вас, :11а:11а, не вините 
папашу ни в чем ; он ни в ч е:11 не  виноват, разве только в то:11, 
что ю1еет доброе христианское сердце" .  Быть :1южет, когда-ни­
будь в будуще:11 Вы пожелаете :11еня простить, простить :1юе един­
ственное непослушание ;  тогда Вы найдете того же преданного 
и искренне любящего сына Иосифа». 

Вот, оказывается, как трудно бы.;ю стать служителем Хри­
с1 овы:11 в 80-х годах прошлого сто.т�еп1я. 

Приняв посвящение в Вильно, отец был назначен на с.11у ­
жение в Белосток и здесь сразу же столкнулся с другой сторо­
ной :11еда.1н : духовенство, в которое он попал, приняло его как 
чужого. 

Об это:11 он п 1 1шет в одно:11 писы1е к К Леон� ьеву от 1 890 
года . С Леонтьевьш он познакош1лся в 1 887 году, а первый раз 
увидеа в 1 886 г. в редакции «Русского Дела» Шарапова, где он 

316 



сотру дни чал, и с тех пор был всегда с ню� близок, хо гя до конца 
жизни оставался бо.1ьше «ранню1 с.:�авянофило}1», 1 1 е}1 «леонтьев­
цем». Вот ч·1 о он пишет : «Здесь (в Белостоке) �1ы ( он с женой) 
1юдняли це.'1ую бурю, произвели це.1ый переворот в здешне�1 
обществе и вызвали яростные крики проти.�з нашего поста. !{а­
ковы здесь обьР1аи,  }JОжешь судить по тому, что большинство 
священников в это.\1 хрю1е не знают, что такое пост и даже ве­
ликю1 постол1 еJят ш1со. В оправдание такого порядка вещей 
указывают на недостаток и дороговизну рыбы и т. п .  Вообрази­
те, сколько нал1 здесь приходится выслушивать со всех сторон 
сожалений по поводу того, ч 1 о }IЫ разрушае�1 постол1 свое здо­
ровье и т. д.». 

Монастырсю1й,  оптинс1шй дух, с 1;оторьш он начал служе­
ние, бы:�, конечно, чужю1 и непонятньш. Дальше в этол1 же пись­
�1е он пишет : «бываю я почти во всех интеллигентных се�1ьях и,  
:1Iежду тел�, буквально не с ке}1 душу отвест11 в разговоре. · Все  
или «безмыслие», или «недО}IЫслие», или узкая специальность, 
съевшая человека, или просто хал1сгво». 

Что в этот период ( ему было 26 лет) он был готов и спо­
собен говорить не только о пос ге, но и о Тургеневе, свидетель­
ствует это же сююе писыю, при которО}I он послал свои «сти­
хотворения в прозе». В оправдание этой посылки он пишет : «Пе­
реход от великоностных }Юти�юв к :шрическю1 не�шожко стра­
нен и неловок. Но что же делать? Ведь под рясой у меня тоже 
бьется сердце, н сердце, кажется, довольно чувствительное. Сое­
динение эстетики с религией, казавшееся длн л1еня невоююж­
ньш, осуществляется теперь в тш1, что я - священник, во вто­
рую неделю великого поста, посылаю Вал� свои «Лирические �ю­
тивы». Почел1у-то уж очень }!Не хочется их напечатать». 

После дружеской критики Леонтьева «Лирические мотивы» 
печати не увидели. Да крО}Iе того, окунувшись с головой в па­
стырскую работу, ему в дальнейше}I было уже не до них. Кро)1е 
пастырской, шла большая работа в газетах и журналах. За 30 лет 
,1итературной деяте,1ьности он участвовал в 1 8  повре}1енных из­
даниях и опубликовал около 250 статей и брошюр. Для них ха­
рактерно полное отсутствие тел� политических. Основное и един­
ственное, что всегда держало в напряжении его внюrание, это 
религиозно-культурное развитие личности и общества. Печатать 
он начал в 1 886  году, т. е. уже после знакомства с И. Аксако­
ным. В 1 887 году издал отдельной 1шю1шой «Письма о соврелrен-

317 



ной молодежи» и послал ее с писыюм к К. Леонтьеву в Оптину 
Пустынь. С этого и нача.r�ась их дружба. Первый раз в Оптину 
он попал в 1 888 году, но до 1 891  года, т. е. до 01ерти о. Амвро­
сия, он был тю1 уже 4 раза. В 1 892 году он был переведен в 
Москву, где еще больше погрузился в литературную работу, 
хотя эта работа сама по себе никогда не была его целью. В пись­
ме от 189 1 года к Леонтьеву он говорит : «Я не забываю, что 
публицистика для �1еня не цель, а только средство для пропове­
ди, и е сли в этой области я найду неблагодарность или «благо­
глупость», то это пустяки, потому что в других областях своей 
же деятельности я нахожу громадное нравственное у довлетворе­
ние и духовное наслаждение. Теi\1-то и велико и хорошо священ­
ство, что оно не заi\1ыкает дух в одну узкую область, а дает ему 
свободу воплощаться в самых разнообразных видах : богослуже­
ние, требоисправление, проповедь церковная, школьная дея­
тельность, публицистика, духовное воспитание и т. д. и т. д.». 

В краткой формуле �южно было бы так охара·ктеризовать 
всю совокупность его пастырской, проповеднической, литератур­
ной и школьной деятельности : апология чистого христианства. 
Особенно интересно для тогдашнего вре�1ени, что и шко.IJЬную 
работу он в ел именно так :  почти весь урок его ученики или уче­
ницы читали Евангелие, или он сю1 его ю1 читал, поясняя, до­
полняя параплельными :.1естюш. На вопросы по катехизису 
оставлялись последние �шнуты перед звонком. Ему, очевидно, 
хотелось преодолеть Я.  М. Неверова и лишить дьякона монопо­
лии чтения этой книги. 

Когда началась революция 1 905 года и ·большинство пасты­
рей было ·в 01ятении, так как слишко�1 долго в их сознании сра­
щивалось тело церкви с больньш телоi\1 у�шрающего строя, он 
с ра зу нашел правильное слово христианина, отвечающее на во­
прос «что делать» ? В Е Р Н У Т Ь С Я К Х Р И С Т У - вот 
смысл ответа, который он вложил в одну из своих статей этого 
времени. Он пишет :  «Ужас положения растет с каждьш дне��. 
Я говорю не о попитиче!.:КО�1 поJiожении страны, не  о тор­
жестве той или другой партии и даже не о голоде и нищете, 
неминуемо грозящих населению. Как пастырь церкви, я вижу 
ужас положения в том душевно�� настроении, которе постепенно 
овладевает всеми без искюочения. Это настроение есть - нена­
висть. Вся апюсфера насыщена ею. Все дышит ею. Она растет 
с каждым часоi\1 : у одних к существующе.му порядку, у других -

318 



к забастовщикам ; одна часть населения проникается ненавистью 
к другой". Чувствуется, что любовь иссякла". И в этом беско­
нечный ужас положения". !{ нал1, пастырям церкв:и, обращаются 
наши прихожане с неотступной просьбой указать - где же вы­
ход, умоляют принять какие-либо меры умиротворения и спа­
сения". У нас есть собственное оружие, которое всегда при нас  
и единственно только действенно ·К господствующему чувству. Это 
средство - общественная :\Юлитва к Господу Любви «о умноже­
нии в ·  нас любви и искоренени•и ненависти и .всякия злобы» . . .  

" .«Что же ? Неужели мы не воспользуе;v1ся нашим оружием? 
Или в нас оскудела вера в силу ;\Юлитвы? Или же :\ I Ы  привыкли 
:\юлиться только по указу консистории и будем ждать его?»".  

Я не знаю, последовал ли «указ консисторию> о молитве к 
Господу Любви, но даже в са;vюл1 этом словосочетании есть уже 
точно какое-то кощунство. Очевидно, дело в этой области было 
очень •плохо и недаром «нотатки» старика Туберозова в «Собо­
рянах» были политы горькими слезюш одиночества и ужаса 
перед церковной действительностью. «Все возрастающая бюро­
кратизация церкв•и, - пишет Л. Т1ихомиров в своих воопомина­
ниях о·б отце, - пугала и предвещала недоброе». Он в этих 
воспоминаниях ·между прочим приводит один интересный факт. 
На Орлонскол1 миссионерско:\1 съезде 1901 года, где участником 
был и :\ЮЙ отец, была произнесена (М. Стаховиче:\� ) речь с ци­
тированием сихо·в Хомякова : 

" .Оттого что церковь Божию 
Святотатственной рукой 
Приковала ты к подножью 
Власти суетной, зеыной. 

У Хол1якова это обращено к Англии, но в речи в Орле это 
было применено к царскому правительству в России. 

Сохранилось еще одно письмо отца от 1 898 года к свящ. 
Евгению Ландышеву, которое является, :\1не кажется, докумен­
тоы большого церковно-исторического значения. Оно вскрывает 
истину того положения, в котором находились истинные служи­
тели Слова в конце «Викторианского века» .  

«дорогой во Христе собрат, о .  Евгений .  Получил Ваше пись­
:\Ю, читал, перечитывал со вниманиел1 и с сердечным сочувствие:\! 
к Вашей великой скорби. Но отвечать Ва;\1 берусь с нерешитель­
ностью. Чем :-.югу помочь вам ? Что сказать? ."  Несмотря на то, 

319  



что добрых пас1ырей  (и архипас1 ырей из .110.1юдых) очень ыного . . .  
все-таки совре.11ен1-юс соп uяш1с  нашего народа так плохо, что 
нужны неилюверные усилия, неююверная работа со стороны 
той части духовенс1 ва, которая не из.11енила свое.11у долгу и при­
званию, чтобы полож�п ь хоть некО'!орый предел народнол1у раз­
ложению". Недостойные пастыри всегда были. И при Златоусте 
и раньше его на епископских кафедрах сидели сребролюбцы, 
развратники 11 т. д. И всегда это будет. И неоютря на э·1 о, Uер­
ковь в сегда была и будет чиста 1 1  непорочна и пастырское звание 
всегда будет величайшиы званиел1 на зеш1е". Что и говорить, 
отче, дело наше очень плохо. В н<1роде наш авторитет подры­
вается, общество не .:1 1обит, власть не поддерживает. Архиереи 
выдают нашего брата гражданской власти с головой, страха ради 
иудейска. Это совершенно естественный резу.1ьтат того несво­
бодного состояния, в како�1 находится русская церковь со вре­
чени Петра Вес1икого. Когда это все кончи1 ся, о,:шо.11у Богу из­
вестно». 

«Что же де,;1ать ?» � спрашивает он себя дальше. И как 
ответ на это пись.110, по-.1юе.11у, еше более Ilенно, че.11 в первой 
части, поскольку определение положения было уже достаточно 
сделано Достоевскю1, Соловьевым, славянофилю1и и Jlесковьш, 
он пишет : «По .1юе.11у глубокО.11у убеждению надо закры гь глаза 
на все происходящее вне нас и чего из.11енить .11ы не .1южем, 
у глубиться в себя и всенело отдаться своему непосредственно.11у 
;1е:1у. Необходюю, прежде всего, бодрствовать над сю1ю1 собой, 
у.11 ерщвлять с в о и страсти и по.11ыслы греховные, дабы не 
явиться ко.11у-либо соблазно.11, и в то же вре.11я неленостно испол­
нять свои обязанности : учить, служить, наставлять. Зате.11, испол­
няя свой долг, надо непрестанно по.1ш1лъ, •по сuященство с е  lЪ 
величайший крес1 , воз:1а гае.11ый ш1 нашн рю1ена Божественной 
Любовью, Крест, тяжесть 1<оторого чу вствуе1 ся сильнее те.11и ие­
рею1и, кои по духу таковы, а не по одно�1у названию. . .  Каждый 
час ,  каждую �11-шуту приходится 1-ш ндти согнувш11сь, приходит­
ся терпеть жестокость и непослушание своих духовных чад, на-
01ешки и :lерзость о гщепеннев Uеркви, равнодушие представи­
телей власти, приходится страдать �ю.пча, всех прощая и покры­
вая чужие не.\ющ1-1 своей .:11обnвыо. Таков закон, такова чаша 
наша. И насколько вы�1ирает в ежечасных с граданиях ее  1·е ствен­
ная жизнь проповедника иm1 па стыря, настолько лишь и только 
·1 �1кю1 путе�1 насаждается жизнь духовная н с:1ушателях, в паст­
ве". Больно r,a.11, обидно, l!"l O пра1иы ш1где не видю е, что все 

320 



окружающее погрязло в ф о р�1ализ�1е, угасивши с в о и  светочи, -
вы не гасите свой огонь,  с и л ь н е й  его ра зожгите,  б ережней хра­
ните . . .  

О .  Иосиф Ф удель 

( 1 8 7 6 - 1 9 1 8 )  

Раскольники песни поют около Вас,  когда В ы  служите, Bai1 
больно, обидно,  - н е  зовите следователя и земского начальника . . .  
прощайте и -молитесь о за блудших, за ставьте плакать с с о бою 
тех, кто с Вами �юлится,  и только этим путем, только великим 
страда нием с е рдца , соединенньш с .великой любовью, В ы  ра сто ­
пите ту л едяную кору около себя,  которую напрасно стара етесь 
про бить уда рами кула·ка . . .  

321 



. . .  Таков закон. Этот закон освятил своими страданиями Сю1 Иску­
питель». 

Когда читаешь это письмо, с великим волнением вспоми­
наешь «Соборян» и дулrаешь : неужели после факта такого пись­
лrа одного благонаыереннейшего священника к другт1у такоыу 
же кто-нибудь может усомниться в обоснованности скорби отца 
Савелия ? И неужели действительно церковное руководство 60-х 
годов прошлого века приняло этот роман Лескова только как ли­
тературную •блажь? 

Окончание письма такое :  
«Но Вы знаете, конечно, что священство есть н е  только ве­

ликий крест, но и .великое счастье, величайший дар Божий на 
земле. Оно есть и сточник неизъяснимых духовных радостей, ко­
торые ;vшрянаы недоступны, и вот в этой радости иерей Божий 
почерпает ту силу, которая так необходил1а ему, что·бы не упасть 
под тяжестью креста. В молитвенном подвиге духа, блатодатной 
близости к престолу Божию почерпает он средство против уныния 
и обновляется духом для продолжения трудов. Нет на земле 
никакого ·другого, ·более высшего духовного наслаждения и ра­
дости, как предстоять престолу Господню и совершать таинство 
Евхаристии . . .  Да не лишит же  Господь Бог всемилостивый нас с 
Вами, честный отче, это•го :высшего наслаждения духовного до 
последней минуты нашей жизни !  Будем �юлиться, терпеть, стра­
дать и любить, а дальше - да будет воля Божия». 

Письмо помечено 14 ·мая 1 898 т., т. е. оно писано 9 лет после 
посвящения. Вот еще один документ того времени - письмо отца 
к свящ. М. Хитрову о школьной ра·боте. 

«Настала пора отрешиться от мысли о непогрешимости про­
гра�1�1ы церковно-приходской школы. Мальчик, окончивший цер­
ковно-приходскую школу, из всех дивных притчей Спасителя, в 
которых так осязательно выражено все учение христианское, обя­
зан знать только три ! Мальчик, вышедший из школы до оконча­
ния ее, ничего не знает о Лице Иисуса Христа и учении Его, так 
как запрещается (подчеркнуто ·в письые) говорить 06 этом, пока 
не прошли Ветхого Завета. А ·между тем таких (подчеркнуто в 
письме)  детей большинство, так как в селах не кончают ·курса 
до 60% учащихся. С чел1 же они выходят из школы ? Ну, не 
грустно ли все это?» 

Если «без указа консистории» пастырям было невдомек мо­
литься о любви, то ,  конечно, логично и то, что «запрещалось» 
говорить о христиа·н стве, «пока не прошли Ветхого За·вета». 

322 



В 1 892 году отца перевели из БеJiостока священником «Мерт­
вого дО;\!а» - Московской Бутырской тюрьмы - и он со всей 
горячностью своей натуры погрузилсн в гро;\1адную работу про­
поведи христианства среди заключенных. Это быJiа целан эпоха 
жизни, продолжавшаяся 1 5  лет и надорвавшая его силы. Для 
начала ее характерно писыю его к С. А. Рачинскоыу от 1 5.1. 1 893  
года. 

«Причина моего :1юлчания очень проста. Я просто-напросто, 
попав в Москву, завертелся в круговороте дел и забот ... Тюрем­
ное дело это такое сложное дело, что тут не только один свн­
щенник, но и десять :110гли бы быть полезны. Это целый мир 
особых людей, более всего ищущих духовной ·помощи. . .  Просто 
теряешься от той громадной области духовных нужд, какую 
представляет из себн тюры�а. Ведь здесь постоянно средним 
числоы 2500 человек заключенных ! Это целый городок людей 
духовно больных, людей, наиболее восприю1чивых к духовному 
свету. И вот приходится теряться в гро:1�аде деJ!' и впечатлений. 
Пойдешь по камерам, зайдешь в одну, другую - полдня прошло ;  
как всПО;\JНишь, что еще 45  ка:11ер, так и руки опускаются. А тут 
еще литературное дело ; какое ни на есть, а все вреыя отнимает 
часа три в день. 

К тому же характер у :11еня са�1ый противный : за все берусь, 
не рассчитывая своих сил и воз:110жности, всюду раз·брасываюсь, 
затягиваюсь, поэто:11у никотда не вижу осязательных результа­
тов своей большой, но бестолковой деятельности ; от этого часто 
впадаю в уныние». 

От этого же 1 893 года, т. е. от первого года служения в 
тюре:11ной церкви, сохранился еще один документ-письмо катор­
жника Ник;ифорова к его зна.ко:но�1у в Гомель. 

«К на:11 в кю1еры каторжных стал очень часто ходить наш 
прелестнейший батюшка о. Иосиф, г-н Фудель, и при всяком по­
сещении давал нам читать различные книги духовно-нравствен­
ного содержания . . .  Он по 'приходе во всякую камеру подвергался, 
так сказать, нападению со всех сторон наших каторжных арестан­
тов, и каждый желал получить хоть какую-нибудь книгу для чте­
ния . . . Не лишним считаю заметить, что появление в наших ·каме­
рах священника был случай не просто обы кновенный, а выходящий 
из ряда обыкновенных . . .  Это подтверждают и бродяги, п роходя­
щие через Москву в продолжении 1 0  лет раза по два, по три, 
которых н нарочно спрашивал : видели они когда-ни·будь в каме­
рах священника ? они всегда отвечали : «нет, не видели никогда, 

323 



это первый батюшка, который обратил на нас несчастных вни­
мание». 

Дальше в пись�1е говорится об о рганизации моим отцом, че­
рез этого же Никифорова, внутрика•м ерной школы грамотности. 
И в сохранившемся отчете отца за 1 893 год есть такое место : 
«Один из за·ключенных ( ссыльнокаторжный Козьма Никифоров) 
стал обучать гра•;\1оте своих товарищей посредством звуковой 
системы. Успехи были настолько неожиданно ,велики, что через 
3 месяца 40 человек )!ОГЛИ совершенно свободно читать и очень 
сносно ·писать, так что писы1а домой писали уже сами». 

Уже этого факта достаточно, чтобы понять причину любви 
к отцу со стороны заключенных. 

При жизни отца все правые ящики его стола •были заполне­
на «арестантскю·ш» писы1ами, живыми знаками благодарности. 
Писали из тюрьмы и с пересылочных этапов, и с поселения в 
Сибири, и с Сахалина. Один заключенный, шедший по этапу на 
каторгу кажется в течение полутора лет, .причем последние 1 500 
верст он шел в кандалах пешком, прислал е)1у после прибытия 
целую рукопись своего, если ;1южно так сказать, дорожного днев­
ника, своеобразные «Записки из Мертвого дома», которые могли 
бы служить хорошим материалом для изучения тюремного быта 
того в ремени. Большинство писем были на1полнены благодарно­
стью за �1атериальную ПО)!ОЩЬ. 

«Получаю от Вас 2 письма и 2 рубля, которые для меня были 
все ра.вно как ·бы Господом Богом сброшены с неба, потому что 
Маня была положительно без юбки и за Э'ГИ деньги справила 
себе юбку»". «Маня» - жена, которая шла по этапу с мужеы 
и с дочкой. В конце письма приписка : «добрейший о. Иосиф, 
если возможно, то пришлите по возможности для поддержания 
наших сил». 

Вот другое писыю, с Сахалина. 

«Уведомляем, Батюшка, л1ы получили вашего письма, кото­
рые вы послали из 3 рублями». 

«Просьба ;110я состоит в то;11, чтобы поддержать мои ·падаю­
щие силы в настоящее время при большо;11 недостатке жизни», 
- это пишут из  Бутырской камеры. 

Вот из Иркутского централа : «" .остаюсь )Юлящий Бога за 
ваше здоровье, за тот гостинец, который вы дали нам в Москве 
( 5 р. ) и многих от большой нужды избавили». 

Из того же  централа : «Во-первых чувствительно благодарю 
Вас за присланный ;1ше гостинец к празднику Рождес"Гва Христа-

324 



ва». Может быть, еще большим делом, которое отец делал для 
заключенных, было соединение мужей с женами. Ряд писем по­
лон их криками о по�ющи или благодарностью за помощь в этом. 
Вот одно из таких писе�1 : «Я 1< ва�1 с глубокой скорбью, у меня 
очень ·большое горе, в котором я прошу вашей помощи. На днях 
этой недели отправили мужа :.юего в партию, пошел в Сибирь, а 
я с ·;\�аленьким ребенкол1 осталась здесь ( в  тюрьме) .  Зачем он 
� 1еня покинул, не знаю, мы так любили друг друга. Я скорей 
ожидала смерть, Чб! этой разлуки. Не знаю, кого винить. Вино­
ват всему начальни·к, такой строгий режю1 лишил  нас всего . . .  
Покорно прошу Вас ,  батюшка, попросите начальника за меня, 
напишите от себя в Главное Тюремное Правление, чтоб меня 
выслали вслед за мужем». 

А вот писыю от другого лица : «Здравствуй пресветлейший 
батюшка . . .  Очень благодарю вю1, што ;\!еня соединил с женой, 
за это �1ы �юли:.1ся Богу за вашего здоровья" .»  Подпись :  «Констан­
тин Антонов», Сахалин. От этого Антонова сохранилось и первое 
писыю : « . . .  вселокорнейше .прошу вас дать мне страждующN,1у 
защиту, чтобы ·представить разо�1 в :.юю отправку ·вышеупомя­
нутую законную мою жену и умоляя глубокими слезами повто­
ряю покорнейше прося не оставить моей просьбы». 

Просьба, очевидно, «не оставлялась», писались заявления 
и писI>ма, велись перего•воры, шла •большая работа по �пробиванию 
стены бюрократизма или бездушия. 

Вот письмо из Самарской тюрьмы : «Как дела идут о моих 
малютках? . . .  умоляю Вас ради Господа не поставьте себе за труд 
уведомить �1еня о деле касательно моих детей, есть ли какая 
надежда?".» «Кроме Бога и Вас нет к кому обратиться»" .  

Все•! этю1 гореы, слезами человеческими и ч еловеческой ра­
достью полны письма, чередуясь с .призывом о помощи духовной. 

«Я, ыногогрешный преступник  Петр, - читаю я в одно:.1 пись­
�1е из Бутырской тюрьмы, - прибегал к помощи властителей на­
ших, начальству, но оно не желает не только излечить мою душу, 
но н е  хочет даже и ·вести об это:-.1 речь. Со слезами и больной 
душой прошу батюшка вашего духовного лекарства".  Батюшка ! 
Помоги мне, дай мне место, где бы я мот излить свои горькие 
слезы . . .  » 

А вот просьба о Псалтире :  «Покорнейше прошу вас батюш­
ка пожертвуйте �ше Псалтирь вашу память. Мне так хочется 
читать Псалтирь, все бы я читал и даже во сне снится ·что я псал­
тирь читаю». Это письмо тоже из Бутырской тюрьмы, а на н еко-

325 



торы х  конвертах а рестантских писем из Сибири имеются пометки 
рукой отца : «купить книг на ( столько-то) рублей и отослать». 

Но любимый каторжанами батюшка наверное уже давно вы­
зывал недовольство начальства. 1 5  лет такой широ·кой христиан­
ской деятельности,  не  дожидавшейся «консисторских указов», за­
кончились ·в 1 907 году. Поводо�1 к это�1у, очевидно, послужил 
отказ отца ввести политику в свою чистую христианскую про­
поведь. 

Сохранились копии отношений Московского Губернского тю­
ремного инспектора и от.ветов на них опtа. Первым отношение)! 
предлагалось организовать в коридорах тюрьмы беседы на ду­
ховно-нравственные те)!Ы, с обязательньш посещением их аре­
стантами. Отец отвечал так : «духовно-нравственные чтения и бе­
седы в елись •всегда в тюре)!НОЙ церкви и школе .  Вызывались для 
этого из числа а рестантов только желающие, так как я не нахо­
жу возможным принудить (зачеркнуто более резкое «насилоВ'ать 
совесть» ) кого-либо участвовать в духовно-нравственной бесе­
де, ибо принуждение в этом случае не уменьшает, а укрепляет 
пропгво-религиозное настроение, в ко�1 оно есть. В настоящее 
время та·кое настроение преобладающее среди каторжан, ибо из 
них более половины осуждены за политические преступления. 
Беседа на религиозные темы с такю1и людыш тотчас же перехо­
дит на почву социально-политическую и возбуждает страсти, а 
не уыиротворяеТ». 

В своем ответе на это поре)!НЫЙ инспектор указал, что «в 
последнем случае вина всецело лежит на священнике, не  уме­
ющем руководить беседами и умиротворять страсти». . .  «Обязан­
ности тюремного священника не исчерпываются церко.вньп1и служ­
бами и проповедюш на у з к о й п о ч в е укрепления в за­
ключенных начал православия . . .  » 

«Вся н равственная жизнь заключенного. . .  все помыслы и 
влечения сердца должны быть под )!Оральным контролем тюре�1-
ного пастыря». 

В заключении этого второго отношения говорится : «i{онеч ­
но, здесь важен почин, энергия" .  а не казенное исправление 
должности священника, обязанного служить определенные дни 
за определенное вознаграждение при готовой �вартире». 

Эта перепис·ка велась с февра,1я по апрель 1 907 года, а в 
конце сентября этого же года «пресветлейший батюшка», как 
его называли каторжане, не считавший, что проповедь христиан­
ства есть «узкая .почва», не пожелавший быть «моральньш конт-

326 



ролеро11» арестантских пт1ышлений, не у;-.1евший «насиловать их  
совесть», да притом еще служивший «За определенное вознаграж­
дение и при готовой квартире» - переехал в маленький и бедный 
приход на Арбат. 

11. 

К Арбатскому и лоследне:11у периоду жизни отца относится 
его дружба с о. Павлом Флоренским. 

У нас была семейная традици я :  л1ы, дети, на Рождество дари­
JТИ папе подарки. День его рождения был как раз 25 декабря ,  
а 26 именины. Я помню себя еще 5-летнего, но уже взятого 
сестрами в писчебумажный :11агазин и выбирающего там на соб­
ственный дву,гривенный какую-то зю1Ысловатую ручку. В 1 9 13 ,  
кажется, году подаркт1 от  дочерей была то,1ько что вышедшая 
тогда книга «Столп и утверждение Истины». 

Об этой книге трудно спорить. Я помню, один архимандрит в 
Миссионерском журнале назвал ее печатно «букетом ересей». 
Один духовный старец, на :1 1ой боязливый вопрос, «как он от­
носится ·к Флоренско:11у, ответил : «как же отношусь - конеч­
но хорошо. Он был только еще юный, еще что-то не догово­
рил». Нас тогда эта книга подвела ·К живому касанию церковных 
стен. 

Многих людей прежде всего шокировала ее  форма. Я по:11ню 
одного генерала, все вою1уща.пся, что это «какие-то письма». 
Нас прежде всего убеждала ее  форма, то, что именно «письма 
к другу», писанные совсем новыми или, наоборот, очень древ­
ними словалхи уыа, живущего в сердце. Где-то в ней было сказа­
но : «иногда в зияющих трещинах рассудка видна бывает лазурь 
вечности». Хотя вся она была собст.венно построена на этих 
трещинах, хотя в ней был великий груз доказательства лазури, 
однако вся ее  притягательность заключалась в том, что груз 
совершенно не ощущается, что основное ощущение, которое она 
давала, было то, что «уже все доказано». Входя в нее, ыы сразу 
поню1али, что вышли из леса цитат (хотя они были тут же  в 
целом тол�е приыечаний ) ,  из шумного зала религиозно-философ­
ских собраний, столь распространенных в те вре·:11ена, и даже на 
:11ансарды Достоевского, где его юноши проводят ночи в спорпх 
о Боге. Здесь уже никаких споров быть не люгло, здесь мы чип1 -
ли запись об осущест,вленной уже жизни в Боге, доказанной 
великой тишиной навсегда обрадованного у:11а.  У:11, наконец, на­
шел свою потерянную родину, то теплейшее :11есто, где должно 

327 



быть его стояние перед Богш1. Мысль оказалась живущей в ка­
кой-то клети сердuа, где в углу, перед иконой Спаса, горит лам­
пада Утешителя. Вспоi\1нилось, что некоторые теплейшие письма 
Апостолов были тоже писы1аыи к другу. В этой клети сердuа 
не  было ничего «от мира», но здесь ыысль, восходя на крест под­
вига воцерковления, охватывала все бпаго, что было в лшре, как 
с в о е, как принадлежащее Премудрости Божией, Богу-Творцу 
и твари и �1ыс.т1и .  Стало понятно, что борьба за крест есть борьба 
не  только за личное спасение, т. е. тем самым спасение своего 
разума, но  и борьба за любиi\1ую Зе;\IЛЮ человечества, спасае�1ую 
и о свящаемую благодатью. Конечно, все это было древнее : оза­
рение святых средних веков. Но грол1адность и несравниi\юсть 
попытки Флоренского изложить это на современно-религиозно­
философс1<ом диалекте была совершенно очевидна. После него 
л егко и радостно читались послания Апостолов, рассказы Патери­
ков о святых, пронизанных светом Утешителя, описание древних 
икон и х рамов, тайноводственные слова отuов Цер�ви о преобра­
женной твари, но никак не диссертации на тему «К вопросу о 
развитии тринитарных споров» или �1ертвые «Курсы доп1атичес­
кого ботословия».  

Всю свою глубину и сложность Флоренский нес в тишине 
совершенной uельности. И это было в нем, пожалуй, самое уди­
вительное .  Тут было дело не только в цельности энциклопеди­
ч еского ума, хотя диапазон этой энциклопедичности был исклю­
чительным. По�1юю его поразившей всех книги я помню его ра­
боты и авторитетные замечания, какие-то �властные вторжения -
по филологии, по китайской перспективе, по философии культа, 
по электрич еству, по символизму, .по философии истории жен­
ских мод, по  русской поэзии, по НОВЫ;\! способа;ч запайки консерв­
ных банок, по древнегреческой философии, по генеалогии дво­
рянских родов. Его знания высшей математики были для всех 
очевидны, но последний раз, когда я его видел, я застал его за 
изучениеi\1 вопроса о способах затаривания лука н Америке. Но 
все-таки дело не только в этом. А. Хомяков прекрасно разбирался 
в ружейном деле. Флоренский был какой-то исторически непо­
стижимый ч ело,век, во все;\! свое:1-1 жизненном облике. «Вы ноумен», 
- ПОУIНЮ, как-то сказ;1л еыу Роз:�нов. И при этом добавил : «Но 
у вас е сть один недостаток - вы слишко:-1 обаятельны : русский 
поп не может быть обаятельным». 

Его ряса казалась не рясой. а какой-то древневосточной 
одеждой. Его голос в личной беседе звучал из давно забытых 

328 



веков религиозной достоверности и силы. То, что он писал, и то, 
как он писал, давало не такие слова, по которы�1 мысль прока­
тится, как по арбузным се��ечкам, и забудет, а какие-то озарен­
ные прею1еты. Пусть кое-что из того, что он написал, было не­
дозрело. Главная его заслуга заключалась в том, что ,  овладев 
всем вооружением современной е:11у научной и религиозно-фило­
софской УIЫсли, он вдруг как-то так повернул эту в еликую махи­
ну, что оказалось - она стоит покорно и радостно перед давно 
открытой дверью богопознания. Этот «поворот» есть воцерков­
ление Уlысли, возвращение запуганной, сбитой с толку и обеднев­
шей в пустынях семинарий религиозной мысли к сокровищам Зна­
ния. Это не «научное доказательство бытия Божия» и не рацио­
налистическая попытка «примирить религию с наукой», а какое­
то отведение всей науки на ее  высочайшее �1есто - под звездное 
небо религиозного познания. «доказать» научно, в смысле ра­
ционалистическом, бытие Божие нельзя, и «примирять» тоже ни­
чего не надо. Надо как раз обратное : надо, чтобы наука «дока­
зала сююе себя», надо заставить науку сделать еще один и 
дерзновенный шаг вперед и дать ей самой увидеть открывшиеся 
для нее вечные горизонты. 

Казалось, что еще немного - и ботаника, и математика, и 
физика заговорят человеку ангельскими языками, словами свой­
ственньши именно этю1 точны:11 наукам, но  пророчащими в Веч­
ность и омытыми там от Нетленного Источника. 

Я не знаю, так ли это будет, т. е. пойдет ли религиозная 
:11ысль когда-нибудь по его пути, или эта Новая Наука будет 
только в Царстве Божием, но свое дело он  сделал. Если он  наы 
е е  еще не открыл, то он  открыл нам глаэа и уши на древнюю и 
вечную Церковь, источник .величайшей радости человеческого 
ума. Мы, я помню, когда читали его книгу, говорили себе : «Начи­
нается Весна. Церковь и есть Вечная Весна. Теперь на всю жизнь 
все ясно». Пусть :11ы часто не поню�али его божественные лога­
рифмы, хоть и догадывались, о че:11 он хочет сказать, - к на:11 
шло основное : раскрытие небесной лазури человеческого ума под 
темными и такими любимыми сводауJИ родной Церкви .  И нам 
тогда делалось вполне очевидным, что конечно именно Церковь, 
открывающая эту лазурь, и есть «Столп и Утверждение  Истины». 

Встречи отца с Ф.rюренскю1 были редки, но я хорошо по:1шю 
какую-то особенную радостную улыбку отца, когда он говорил 
о неу1 или когда при нем произносилось его имя. 

По;-.rню, я иду с отцом по Никольскому переулку и говорю 

329 



ему, что, 1<ак я сал1 слышал, Флоренский так объясняет слова 
панихиды : «надгробное рыдание т,воряще песнь» : надгробное ры­
дание  УIЫ претворяеуt в песнь торжествующей победы. 

Что я - 1 7-летний - этого не знал, это не уJудрено, но я 
помню, как радостно просветлело лицо отца : «да, да, как это он 
правильно сказал». Этот разговор был, кажется, уже осенью 1 9 1 8  
года, :1>1есяца за два до 01ерти отна. Флоренский один и з  первых 
священников пришел ·на панихиду, и я помню его читающего : 
«Боже духов и всякия ПЛОТИ».  

Первый раз я увидел Флоренского еще до выхода его книги. 
Отец, б равший ыеня с собой в Оптину к уJОнахам, повез меня к 
нему в Лапру. Сл1утно пол1ню разговор о какой-то евгенике или 
о чеу1-то еще YIHe сопершенно непонятнт1. Я оживился, кажется, 
только за ужинт1, за которьш, ПОУIНЮ, было виноградное вино 
в стаканчиках, и в том, как оно подавалось (я  сравнивал с дру­
гю1и дол1ю1 и ) ,  чувствовался какой-то ежедневный строгий оби­
ход, что-то тоже не от нашей истории. 

Керосиновая люша освещала стол. После ужина отец Павел 
пошел п ровожать отца в Ла,врскую гостиницу. Была зима, но 
ночь была не люрозная. Мы шли :по пустой улице, мимо малень­
ких посадских доыиков на теушые контуры Лавры. Кругом были 
снега и тишина той, далекой теперь России. У :-.юста, я помню, 
до уtеня дОШJlИ отрывки их разговора : о сюшолике цветов на 
древних иконах Богоматери. 

Потом уже, в 1 9 1 8  или 1 9 19 году, когда в Лавре сняли ризу 
и реставрировали Рублевскую Троицу, и тихие краски божествен­
ного творения засияли огнями Невечернего Света, - я .вспомнил 
этот разговор, как ночное предобручение, как напутствие  радости 
на всю свою жизнь. 

«В непогоде тих» - была по.п:пись под одной из виньеток 
эпиграфов книги Флоренского. Таким и остался он в моей па­

л1яти, и в это�1 именно его облик как-то слился для меня с обли­
ком отца. 

Я всптшнаю, как отец говорит, с какой-то насмешливой 
улыбкой : «отец Павел ве.ТJел :-.ше ·прислать еыу все УЮИ «opera». 
Улыбка мне понятна : отец скромно думал о своих действительно 
скро:-.1ных литературных трудах. «Уж какие люи там opera, да 
еще для Флоренского». 

В 1 887 году отец издал «Письма о современной ыолодежи», 
в 1 893 «Наше дело в Северо-Западноу\ крае», в 1 894  «Основы 
Церковно-Приходской жизни», в 1 897 «Народное Образование 

330 



и Школа», в 1 900 «0 значении церковной дисциплины» - вот 
почти все, что вышло отдельным изданием : 5-6  брошюр. Правда, 
кроме этого, была очень большая журнальная работа, но все-таки 
все это было только «пуб.:�ицистика», только «попутная пропо­
ведь», а не  капитальная работа мышления. 

Тут ;-.ше опять в спо�шился В. Розанов. Отец не любил его 
как писателя. По;-.шю, как-то он сказал мне, увидя у меня в руках 
«Онавшие листья» : «не стоит читать, - это толь·ко и есть, что 
опавшие . листья». Так вот, когда Розанов летом 1 9 1 7 г. приезжал 
в Москву и был у него, он, за чайны�1 столом, сказал, со  свой­
ственной е;11у непосредственностью : «а Вы, отец Иосиф, литера ­
турный пустоuвет». Отец ��не рассказал это и с добродушной 
улыбкой добавил : «он, конечно, совершенно прав». Дело отца 
было в друго)! : в ЖИВО).! общении с люды1и для христианского 
на них воздействия и человеческой им помощи. Первые годы 
после своего перехода из тюре�1ной церкви на Арбатский приход 
он горячо взялся за приходскую работу. В первую очередь при­
влекала его вся беднота, ЖИ"вущая в приходе. Если в тюрьме 
людей во всяком случае кормили и давали койку, то здесь часто 
не было и этого, и кто-нибудь мог мечтать о тюрьме, как Сопи 
в известноы рас сказе О. Генри. 

Через полгода после своего переезда в приход, т. е .  в мае 
1 908 г., отец начал, как сю1 писал, «с  СО)шение)! и боязнью со­
вершенно новое дело для приходской жизни России» - издание 
свои·ми сила�1и и средства�ш «Приходского вестника», - печат­
ного органа общения пастыря с приходом. Листки этого Вестника 
за 1 908- 1 9 1 4  г.г. �югут быть не без пользы и для современного 
священника. 

В No 1 от 20 мая 1 908 г. он пишет об усилении работы При­
ходского попечите'льства о бедных : «Много, очень много дела в 
приходе всем, кто не умом только, а сердцем откликается на во­
пиющую нужду. Я говорю о детях тех тружеников, которые 
перебиваются изо дня в день, не  ю1ея часто определенного зара­
ботка, которые ютятся в крошечных квартирках, иногда в углах, 
не ю1ея подчас самого необходимого для своего пропитания.» 

В No 3 от 4-XI- 1 908 г. в�1есто поучения прямой крик :  «Зима 
приближается быстрьши шага)!И. Вспомните бедняков ! Одеться 
надо, без баш)tаков нельзя выйти на улицу. Стужа )!НОГО стра­
даний приносит с собой. Нетопленные углы, замерзающая в ко;-.1-
натах вода, прикрытые всякю1 тряпье�� дети. А помочь им не так 
уж трудно. В каждой сравнительно обеспеченной семье всегда 

331 



бывают остатки одежды и обуви. Куда они деваются? Много из  
этого бросается зря. Пришлите ко мне  на  к,вартиру то ,  что  же­
лаете пожерпювать бедным. Особенно нужны валенки, большие 
и маленькие». 

Так началось его попечительство об Арбатских нищих. Это 
'была уже не «телескопическая филантропия» �1иссис Джелиби 
Диккенса. 

В четверто�� номере этого же 1 908 года уже было помещено 
следующее объявлени е :  «На �юе приглашение в No 3 пожертво­
вать ненужную одежду откликнулись очень многие. До сего вре­
мени пожертвовано 84 вещи. Много роздано  бедным, многое еще 
осталось. Наше приходское попечительство постановило открыть 
п риходский склад одежды для бедных». Просто и понятно. «Осо­
бенно нужны валенки». Как, действительно, идти зи�юй бедно�1у 
человеку в Царство Божие без ,валенок? 

Кроме натуральной помощи шла и денежная. За 1908 г. из  
собранных 200  рублей пошли на  прямую денежную помощь. Од­
новременно в этом же году было решено устроить в приходе 
дневной приют-ясли для 'бедных детей дошкольного возраста. 

За 1 909 год на прямую денежную помощь было израсходо­
вано 270 рублей и ,  кроме того, 33 руб. на устройство для детей 
ёлки. Затем помощь пошла и по други�� линиям. Как говорится 
в отчете за 1 909 год «члены-сотрудники (попечительства) много 
труда положили на обследование бедных, на устройство их  на 
места, в богадельни, больницы, приюты. Особенно трудно уст­
раивать хронических больных». 

Член попечительства доктор В. И. Лясковский неоднократно 
оказывал •бедньш эту помощь. Лекарства и перевязочные мате­
риалы безотказно отпускала Община апостола Павла. В одном 
случае больным детям доставлялось молоко 'В течение двух ме­
сяцев. Ю ридическую по�ющь наши бедные теперь могут полу­
чать у нашего прихожанина, по�1. прис. поверенного Б.  М.  Исаева. 
Что касается натуры, то отчет отца сообщает, что за год на 
склад поступило 1 34 пред��ета одежды и обуви. Тут же, не  без 
умысла, конечно, в отчете добавлено : «были ветхие предметы, 
но поступали и почти новые». Ох, вижу я сейчас его скорбные 
глаза, когда он расо�атривал эти ветхие  'Прещ1еты : «на тебе, Боже, 
что ню� не гоже». Но, о радость ! - были и «почти новые». 

На рождественской елке этого года собралось 72 ребенка. 
«Одна старушка с больны;-,ш ногами очень нуждается в валенках. 

332 



Нужны также валенки для мальчика 9 лет. В нашем складе тако­
вых нет». 

А о трудной представимости дJIЯ нас тех времен расскажет 
вот хотя бы такая зюrетка одиннадцатого нолrера Вестника. Это 
обращение к женщинал1. «Моя особая .просыба к женщинам : остав­
ляйте ваши ·людные шляпы дома, или, по крайней мере, снимайте 
их перед исповедью. Духовник, чтобы прочесть разрешительную 
молитву, должен покрыть голову кающегося епитрахилью, голову 
(подчеркнуто) ,  а не шляпу». 

Или ,  вот еще обращение :  «Прошу убедительно каждую хо­
зяйку разрешить своей прислуге заблаговременно поговеть. Не­
выразимо тяжело выслушивать на и споведи от рабочего люда при­
знания, что не говел года два и больше, потому что невозможно 
было - «хозяева не пускали». 

В этом же номере «биржа труда» : «Меня очень просят прист­
роить на �rесто �rальчика 14 лет. Отец его обре�rенен громадной 
семьей - 8 человек детей». 

В 1 9 1 1 - 1 9 1 2  году был голод в Поволжье, и Приходский Вест­
ник отражает работу ОПlа по по�ющи го.тrодающиы людю1. Сборы 
средств были начаты в декабре 1 9 1 1 года, а уже 5 февраля 1 9 1 2  
года отца уведтшли, что на собранные ю r  деньги в Поволжье 
открыта столовая для питания 36 человек школьников одного 
голодающего района. Как сообщалось с �rеста : «Самарским Епар­
хиальньш Кт1итетол1 постановлено юrеновать столовую «имени 
протоиерея И. Фудель». Столовая ·просущество.вала 1 78 дней. Та­
ким образом живое дело отец нашел и на А рбате, но все-таки сер­
дце свое, всю основную силу своей горячей воли он оставил в 
тюрыrе. На Арбатский приход он пришел уже надорванньш от 
борьбы с ·косностью, от все усиливающегося духовного одиночест­
ва и безнадежности. Это можно заметить даже и по этому «При­
ходско�1у Вестнику». Он начался •бурно в мае 1 908 года, дав до 
конца этого года 5 номеров. За весь 1 909 тод было уже 4 номера. 
В 1 9 1 2  году .вышел только один нолrер, а в 1 9 1 3  ни одного. Страш­
ное время действовало неумолимо. В первол1 нолrере отец писал : 
«Люди, живущие жизнью церковной, скорбят о том, что наши при­
ходы и обезличены и не проявляют даже признаков жизни». Приз­
наки духовной жизни уже давно замирали везде. 

На днях один старый священник сказал ·мне : «Мы, выходив­
шие из прежних се�шнарий, были в большинстве атеистически 
настроены». Я думаю, что в этом определении е сть некоторое 
преувеличение :  не «атеистически настроенные», а равнодушные 

333 



люди выходили оттуда. Но, конечно, от этого не легче, имея в 
виду, что именно эти равнодушные люди должны были блюсти 
угасающий огонь христианства в России и учить этщ1у огнен­
но�1у учению народ. 

!{ак пишет в своих воспо:-.шнаниях об отце Л. Тихомиров, 
«в конце концов от всех надежд остался только чад потухших 
плошек, да убеждение,  что Правительство ничего доброго не 
ул1еет ни понять, ни совершить». 

Если в 1 8 9 1  году отец еще мог писать Леонтьеву : «я верю 
в чисто религиозное призвание России и желаю только одного 
его», то теперь пошатнулась окончательно .вера и в это «TOJIЬKO». 
«Святая Русь» у;-.шрала изнутри, идея сохранения христианства 
в �1ассах терпела страшное крушение. И вот началось у него, в 
этот последний период его жизни, точно какое-то душевное иссы­
хание, I<ак растения, лишенного подземных родников. 

Я бы не поо1ел об этом говорить, если бы не было одного 
его посмертного письыа. Период перед первой мировой войной 
был наиболее душным и страшным периодом русского общества. 
Это было время еще живой «Анатэмы», еще продолжающихся 
«огарков» и �1ассовых сююубийств �юлодежи, время разлива сек­
суальной литературы, когда Соллогубы, Вербицкие, Арцыбашевы 
буквалъно калечили людей, время, когда жандармские офицеры 
читали о «розовых кобылках», а гимназисты мечтали стать «во­
рюш-джентелы.1енами», вре;\IЯ, когда на престол ложилась тень 
Распутина, 01еняющего архиереев и ;\IИНистров. 

Главная опасность этого вре:'<1ени заключалась в том, что 
даже лучших людей оно точно опаляло своим иссушающим ветрол1. 
Страшное состояние духовного засыпания хоть на вре�1я, каза­
лось, и их заставляло забывать о «невидимой брани». 

Отец все �1еньше ведет литературную работу. Правда, лшого 
времени отдает изданию собраний сочинений Леонтьева, но это 
больше долг благодарного ученика, чем т,ворческое дело сердца : 
сердце, как я уже сказал, он  отдает теперь приходским бедньш. 
Помогает ил1 са�1, собирает пожертвования, говорит об этом про­
поведи. Даже в передней нашей, я помню, висела �1едная кружка 
с надписью «приходсI<И;\1 бедньш». Авось кто-нибудь из богатых 
гостей, уходя после долгого и тол1ительного преферанса, опустит 
туда часть своего выигрыша. Да ! и преферанс появился в его 
доме. Ведь кончилась эта переписка со всей Сибирью, со всеми 
централами и этапами. Никто уже не пишет ел1у из каыеры : 

334 



«батюшка ! помоги ;\!Не, дай �ше :\1есто, где бы я :\IОГ излить свои 
горькие слезы». Нет жен, которых надо соединять с мужьями или 
совать ю1 пятерки при отправке на этап. Бедные есть и здесь, 
но их так сравнительно :\Iало. Весь приход всего 30 до:\IОВ, насе­
ленных главным образо�1 купцюш и интеллигенцией. И вот нача­
лось :\1еханическое заполнение образовавшейся пустоты. Он на­
чал строить (на банковские деньги) большой доходный дом для 
церкви. Стройка поглощала все время, сметы, чертежи, контроль, 
все дела строительные легли на его плечи. Он лазил на леса 
В:\1есте с архитектором, ездил в банк, писал отчеты. Деятельность, 
новая и небывалая для него, била ключом, а душа сохла в строи­
тельной пыли. Стройка закончилась в 1 9 1 3- 1 4  году, а в 1 9 1 5  на 
даче на Сходне он написал свои писы1а с ПО;\1еткой «открыть 
после моей 01ерти» .  

Вот об одном из этих писе;\1 я и хочу говорить. Это было, 
собственно, не писыю, а какая-то исповедь, в которой он говорил 
только об одном : как постепенно высыхала у него за последни е  
годы душа и какие страдания о н  вынес о т  этой болезни. О н  гово­
рил о долгих годах своей жизни, в которой все видели его таким 
невозмутимьш, добродушным, ласковым и не сухи·м. Больше того : 
прю1ьши и честны:\ш словами, - его путь был все·гда прямой и 
честный, - он говорил о TO:\I, что тот :\юлитвенный восторг, та 
духовная радость, которая так часто посещала его в первые годы 
служения .в церкви, только тогда изредка и в малой степени к 
нему ПОТО;\I возвращалась, когда он как бы силой воспоминания 
вызывал к себе ее, эту радость «первой любви». Душа у меня 
постепенно высыхала, у:\шрала духовная жизнь, веяние Святого 
Духа переставало веять в сердце, вот с;-..1ысл того, о че·м он 
говорил в этой исповеди, которую мы со слезами страха и любви 
читали после его смерти. 

В конце ее  он писал, что с началом войны 1 9 1 4  года его 
духо.вное состояние улучшилось, что душа его опять как-то 
просветлела. Предгрозовая авюсфера России кончилась и нача­
лась гроза. 

Теперь, если вспомнить слова из его письма к о .  Евгению Лан­
дышеву от 1 898 года : «да не лишит же Господь Бог всемилостивый 
нас с Ва;\IИ ,  честный отче, этого высшего наслаждения духовного 
до .последней :-.шнуты нашей жизни», - ню1 будет ясней видна 
вся линия его жизни - его вера, его жажда правды и и стинного 
богообщения, болезнь оскудения и его предсмертное выздоров­
ление. 

335 



Наиболее светлым он мне вспоминается именно в последние 
годы - в 1 9 1 7  и 1 9 1 8  годах. В это время он освободился почти 
от всех Jiитературных забот. и�� быJiи написаны тогда, кажется, 
только «Воспоминания о Леонтьеве» и работа о приходе. Воспо­
;ушнания он читал мне и ��аме, и помню, как он в есело о�еялся, 
когда я напомнил ему, после чтения, фразу какого-то приятеля 
Леонтьева, когда Леонтьев читал ему свои воспоминания о Тур­
геневе : «это воспо�rинания о са:.10:.1 себе и отчасти о Тургеневе». 

В чем тайна бла·гого влияния священника на людей? Оче­
видно в том, о чем кому-то сказал преп. Серафим : «стяжи �шр в 
душе и тысячи вокруг тебя спасутся» .  В отце был ясный луч 
этого мира, даже в эпоху «высыхания», и он все ярче светил в 
последние годы, когда появились кипарисовые четки и началось 
чтение Псалтиря. 

В одной  статье еще до 1 9 1 4  г. он 'Писал : «русская рели­
гиозная личность корни свои юrеет в ;-.юнашестве». В последние 
его годы подземные родники опять омыли эти корни, и он начал 
готовиться к смерти. 

Умирал он в полном сознании не только конца, но и пере­
хода в «иного жития вечного начало». Сам громко и внятно за 
несколько часов до смерти произнес всю �юлитву «ныне отпу­
щаеши раба Твоего, Владыка», глядя неотступно на икону Казан­
ской Божией Матери, писанную в Шююрдине, рядо�� с Оптиной, 
таы, где была его юность у ног старца А�шросия. После этого 
каждо·го из своих детей блатословил, с каждым простился, каждо­
;у1у улыбнулся. Я, по�шю, был в соседней комнате, и туда вошла 
мама и сказала : «идите, он хочет проститься». 

Так надо умирать. И не  поэтт1у ли его похороны были для 
нас не то горем, не то праздником ?  

О нем я ;уюг б ы  написать еще :.шого, - вот лежат сейчас 
передо мной пожелтевшие листы его «стихотворений в ·прозе», 
его негодующие письма о Вл. Соловьеве, планы его бесед и 
проповедей, планы и ч ерновики книг : «Записки тюремного свя­
щенника», «Зе�.1ля и государство», «Женщина», выписки, письма 
к родителям, - но все это нужно ли ? В отношении внешних 
фактов главное я,  кажется, сказал. Что касается внутреннего, 
то - «как сердцу высказать себя?»  Как передать его служение 
пасхальной заутрени, когда он читал слово Златоуста : «где -гвое, 
смерте, жало! где твоя, аде, победа !» 

Лет через 5 после его смерти, когда у меня в душе уже оску­
девало христианство, я, помню, увидел сон, все опять оживив-

336 



ший, как дождь засыхающую землю. Я стою в толпе на паперти 
нашей Николо-П.rютниковс1<ой церкви в пасхяльную ночь.  Отец, 
освещенный свечами народа, стоит в центре толпы и запевает 5-ый 
ир�юс пасхального канона : «утреннюе�� утреннюю глубоку» . . .  

Проснувшись, я вспомнил слова : «и на сердце человеку не  
взыдоша, что приготови:1 Бог .тнобящю1 Его». 

На этом надо было бы мне и кончить свои воспоминания о 
нем, но ·как-то не хочется оторваться. Пока пишу, он  живой и 
близкий где-то рядо��, и все хочется, как в детстве, поцеловать 
е·го сухую, родную руку. Мы все - дети - всегда говорили ему 
«Вы», но любили его ужасно. 

Когда-то, лет 25 назад, я попытался написать его портрет 
в стихах. 

Чело высокое. Черты 
С какой-то строгое� ыо особой. 
Славянофильские �1ечты, 
Очищенные перед гробт1. 

Покой и честь не дороги, 
Чтоб не кривить ни те��, ни этим. 
Я берегу в ушах шаги 
В холодновато�� кабинете . . .  

Сухая, твердая рука. 
Шуршит страница осторожно. 
В себе самом сгорит тревожно 
И уто��ленье и тоска. 

И вот r.riaзa глядят в глаза, 
С такой отрадой и печалью, 
И знаешь - в них - за серой даnыо -
Уже давно прошла ·гроза. 

И начиная на краю 
«Волной �юрской» .поход из муки, 
я ВСПО;\IНЮ ТЮ! любовь твою 
И к небу поднятые руки. 

1956 г. 
Троицына суббота 

337 



НЕИЗДАННОЕ ПИСЬМО К. Н. ЛЕОНТЬЕВА 

К ОТЦУ ИОСИФУ ФУДЕЛЮ 

Оп'Гина Пу.сты:нь, 6 июля 1890. 

Голубчик Вы :vюй - отец Иосиф ! Долго я воздерживался 01 
прямой просьбы - чтобы непременно этим лето:-.1 ко мне при­
ехать; но,  наконец, решился это написать. В жизни часто что­
нибудь случается и внешнее дает окончательный толчок - для 
выражения того, что в нас давно назревало. Так случилось и те­
перь. Вчера ·была у меня Игу�rенья Екатерина (графиня Ефююв­
ская ? )  1 и говорила о Вас. И точно она эпнr «толкнула» ;-.1еня . . .  

Деньгами я на этот раз едва ли могу Вам пособить (я  не  го­
ворю, не  ;\Югу, а только едва ли ;\ЮГУ ) .  Не скрою от Вас, что и 
прошлогодние 25 р. дал мне с этой целью о. Амвросий 2 из по­
жертвованных ему на разные богоугодные дела сумм ; и он не 
спрашивал об них; вероятно, считает и помощь на Ваш сюда 
приезд тоже весыrа богоугодньнr делолr н не только не спраши­
вает, но даже, когда я получил 1 00 р. от Мещерского,3 спросил 
благословения как ими распорядиться, то он велел их разделить 
туда-то и туда-то ; а своих 25 р. не спросил всё-таки. 

Это о деньгах. Но кроме того, Вы теперь не свободный :  да­
дут JIИ Ba�r ОТПУСК, ХОТЬ На 2 недели ? И ЭТО ВОПрОС. 

Во всяколr случае - хочу Ba�r сказать, что я в Вас очень 
нуждаюсь - н равственно - и если Вы, оперившись теперь, сами 
уже лrенее прежнего обо лrне помните рюлr и сердцем, то я-то 
зато наоборот: чеы Вы зрелее, теы более добра �южет сделать 
свидание с Вами .  

Что такое?  Поче�rу?  Не стану писать ; а буду ждать ответа. 

Обещанного длинного писыrа видно не будет. 

1 ИгумСJнья Екатерина в миру графиня Евгения Ефимовокая ( 1850-
1925) ,  осно·вательница Лесне1нокого монжтыря, :на•считыв·авшеrо перед 
войной 400 монах1и1нь и 1000 опекаемых ими ·сир·от. 

2 О11ец Амвро:сий Г.решко·в ( 1812- 1891 ) ,  Ошннс.кий старец, духовный 
на�ста�вн1ик Леонтьева и И. И. Фу деля. 

3 Князь Вла1дим•ир Пе·гровнч Мещерск.ий ( 1839- 1914) . Редактор газе­
ты Гражданин. Был близо·к к императора·м Але�сандру III и Николаю П. 

338 



Александр4 держит экзю�ен, и я о нем теперь с самой Пасхи 
ничего не знаю. 

О Кристи 5 дул�аю, и печально. Должно быть он очень болен 
( люзг не в порядке ! )  1 1  для дела бедный нежданно-негаданно по­
гиб !  

Сал1 я очень этот год слаб. Поблагодарите меня - и доброй 
Евгении Сергеевне ( неразб . )  передайте мой сердечный привет. 

Последние два номера «добрых Вестей», как получу от бес­
путной редакции «Гражданина» 6, так сейча с и вышлю. А также 
и новое издание Страхова «Борьба с Западош> ( 2 тоыа ) .  Он мне 
прислал ; но у меня всё это есть ; поэтт1у --- подарю Ва�1 .  

Ваш К. Леонтьев 

P.S. Статья л10я «Анализ, стиль и веяние» пойдет в «Русском Ве­
стнике» в июне и в июле 7 •  

Если добьюсь т тископ вышлю. Она, кажется, очень 
«дерзновенна» ! 

Теперь пишу еще большую статью (куда не знаю)  «куль­
турный идеал и шrе�rенная политика». " Ста рая песня ; старые 
погудки на новый лад! Но что же делан, когда не только не по­
нимают - есть ли в чел� тут разница, но  даже (трудно пове­
рить ! )  Астафьев в «Русскол1 Обозрении» (март) 9 сказал, что я 
нападаю на национальный идеал ! .. Ведь это ( неразб. ) стеарино­
вая свечка ! . .  Вот ку да <01етафизика» эта люжет занести. 

4 Але�.са�ндр Пронин, слуга-друг Леонтьева, был женат на его "серь­
ез1ной дочери" (,прием1ной) - ВЗJре. Им Леантьеш trитал Войну и мир и 
очень П'JJIИ!слушивал,ся к rих ;-,1нению. 

5 Иван Иванов,ич Кристи, воспитанник т. 'Н. Катко1вокоrо лицея в 
Мос1'Ве, ·молодой ·м·ногообещающий "леонтьевец", заболел душевно и 
ра1но умер. 

6 Статьи Леонтьева "Добрые �вести" в Гражданине 1890 г. (81 ,  83, 87, 95) .  

7 Ана<лиз, ·стиль и 1ве.я1Н1ие. КрИ11ичеокшй этюд о .рома�нах гр. Л .  Н. 
Толстого (Русский Весrnик, 1890 г. (VII-VIII) . Отд. изда1ние 191 1 г. Эта 
книга Леонтьева .высоко расцешшае-гся многими совреме•нным1и литера­
туроведами ( Б. Эйхе·нбаумом и др. ) .  

8 Эта статья едва ли была дописана. 

9 Петр Бвrеньев1ич Апафьев ( 1846-1893). Критик, философ. Заведо­
вал у:ниверситетским отделом Катко1в·ского лицея (:ом. пр.имеч31Н'ие 4-ое ) .  
Постоянный ,собесе:д�ник Леонтьева. Здесь ,имее-гся в виду отрицатель­
ный отзыв Астафье1ва о Леонтьеве, �которого -он уко'РЯ'Л за отож.ес11Вле�н:ие 
за•падноrо национализ·�1а с революционным движением. ( Русское обозре­
ние, 1890 г., III) . 

339 



Повесть (православную )  опять забrосил ; не дают обсто­
ятельства ею заня1 ься. 10 

2-ro мая 1890.11 

Вчера утрт1 :Jапечата.'1 конверт; а сегодня приш.1ось разор­
вю ь его ; пото:v1у что вчера принесли с 1 10ч1ы Ваше писыю, �юй 
друг, Иосиф Иванович. Буду следовать Ваше:11у порядку. 

1. О лиризме Ваше��. Критикуя так строго Ваши отрывки 
«Элегии» и «Флета» ( ?  ) ,  я совсем не хотел С1<азать, что у Вас 
вовсе нет и не будет того лиризма, который есть плод сильного 
чувства вообще и может быть - чрезвычайно полезен и публи­
цисту и проповеднику. Лиризм - понятный в таком, са�1ом общем 
смысле, н есомненно у Вас силен ;  он был заметен и в Ваших 
«письмах о молодежи». Не лиризм вообще - я отрицал в Вас 
самих; я строго отнесся только к этим дву;v1 образчикам «худо­
жествею-юго» Вашего .1ириз�1а. Вы говорите, что в то вре;v1я, 
когда Вы только пробовали писать (лет 5 то�1у назад) , образов 
свежих, я сных никогда в Вашей душе не было. Для лиризма 
даже и художественного вовсе не нужно тех ярких и слишком 
ясных образов, которые нужны для объективного повествования. 
Я нахожу даже, что истинный и пламенный лиризм всегда изби­
рает образы более туманные и и:v1енно потому, что чувство так 
сильно, что ему не до образов (Шиллер, Жуковский, сам Байрон 
- исполин лирики и субъективности в своем «Чайльд Гарольде» 
- и картины изображает широкими и могучю1и чертами больше 
так, как они действуют на душу его, че�1 как таковые (они) на 
сю10�1 деле при созерцании спокойнт1 и более объективном) .  
И так, н е  в том была бы беда, если бы в «Элегии» и «Флет» ( ?) не  
было бы ясных образов ;  эти образы у Вас достаточно даже 
ясные. Но чувствуется, что они не Ваши ; а какие-то навеянные 
и вычитанные ;  детски-подражательные ; чувство силь'Но, но  оно 
еще не выучилось находить себе свое выражение, а говорит о 
себе какими-то чужими холодными образами. 

Конечно, очень жаль, что Вы долго были под исключитель­
ным влиянием Гейне и Некрасова . Эти поэты ломаные, коверкан-

10 Быть может, это по-всоъ "Пос:1ед1н:ий лу•1" (р<коказ манаха) ,  ко­
торую я из:1щл 1в -сборurике 1в честь отца Георl'ИЯ Флоров1ского: Tl1e Re­
ligious World of Russian Culture, voJ. VII. Essays in Honor of Georges 
Florovsky (1975). "Неиз•да11JiНый Леоюье-в " ,  ( 239-248) .  

1 1 Тут неувяз·ка : первая часп, д;п1J1[10ва1на 6-�1 ию,1я ri вторая - 2-м мая. 

340 



ные, противные ;  у которых ю1енно лиризма-то пламенного, ис ­
креннего нет. В них бездн::�. лживого, натянутого и изысканного . . .  
и заметьте изысканость их не  в тол1, чтобы выразиться полю­
безнее или покраси�зее, как было у поэтов XVII и XVIII веков, 
а напротив, в том, как бы произвести более болезненное, тяже­
лое и противное впечатление. Еще Гейне-поэт - искреннее, ( по ­
то,1у ) что  он  ca�r был человек больной, который пролежал не  
знаю сколько лет на  диване в параличе, продолжая писать свои 
коверканные стихи ! Ну, а наш Некрасов - просто подлец, кото­
рый эксп,1уатировал наши 'юдные чувств<J , наши де�юкратичес­
кие наклонности 40-50-х годов, нашу записть ( 1< ) высшим, нашу 
лакейскую злость ; и писал обо все�� это,1, за нелшогими и склю­
чению1и, «деревянными виршами», каr< прекрасно выразился о 
неы Евгений Марков.12 И у Гейне, и у Некрасова (и ,  тел� более, у 
Гоголя, о котором Вы тоже упомянули) образы очень яркие, 
очень выпуклые, нередко до грубости выпуклые ;  не  в недостатке 
образности вина этих стихотворцев ( Гоголя пока оставим) ,  а в 
и сковерканности одного ( Гейне) и в .1живой какофонии и при­
творствах другого. Не то беда, что Некрасов писал «о л1ужике» ; 
а то беда , как он о не�1 писал !  Прежде в сего, и нескладно, и не­
и скренно.. .  Ведь и Кольцов писал о мужике и о бедности. . .  но 
1<ак ! !  Ведь это прелесть. 

Впрочеы, я отвлекся. Дело не в них ; дело в Вас. Будьте по­
койны - они оставили на Вас очень мало следа. Если ·бы вы мне 
теперь не сказали, что увлекались Некрасовым и Гейне, я бы 
никогда и не догадался бы сам об этом. В Вашей натуре гораздо 
более чистого лиризыа, чем в натуре Гейне и Некрасова. Вам по 
естественно�1у складу Ваше,1у бьIJiи бы всех других поэтов срод­
нее : Шиллер, Жуковский и Тютчев. Знаете ли Вы их хорошо? 
Они и к Христианству всех ближе. Великий Байрон и Гёте * -
оба глубоко развратные и в высшей степени чувственны ( осо­
бенно Гёте ) .  Они оба н:� эстетическое чувство ( в  сююй жизни, 
на развитие истинно-эс rетического 'rировоззрения, а не то что 
журнальной критики какой-нибудь) действуют неотразимо ! 

Гордость, отвага, страстность, сила воли, физическая красота 
и ф!!ЗJ ! ' 1есю1я c 11 .1;i ; тонкое сладострастие ;  какое-то скрытое  тю 

12 Бвгений Марков ( 1835-1903) . Писатель, кр·ит.ик. 

* Пушкин по духу - ·се,ред:ина между .ним1и. (щ:J1имечание ЛеО1Нтьева) .  

341 



всем - языческое богос,10ние ( ? )  прекрасного н реальной жиз­
ни; глубокий аристократизлr :1111роноззрения - вот со:-.шитель­
ная сторона у Гёте и Байрона. Это, конечно, гораздо лучше и 
выше этой проклятой позднейшей «музы скорби и печа.ТJИ», 13 
стиль некрасиный и хаыский ( надо сознаться ! ) ; но и Гёте, и Бай­
рон для Христианства истинного очень вредны. Они ыогут, по­
жалуй, r< не:11у привести человека путелr психических антитез, 
как привела к не:11у языческая эстетика весь Рю1 и всю Грецию. 
Но не иначе. Я знаю по опыту :1юего собственного .:штературного 
сердца - каюш горькюr способ0:11 - какая поэзия - приводит 
к Богу и Христу. Вю1 - это вовсе несродно ;  и Вы .J.О,'1ЖНЫ б.11а­
годарить Бога, что это так.  Вашей честной, чистой, прямой и 
твердой натуре не сродни демоническая муза Байрона и Гёте ; 
и л0:11аная и сковерканная ( ? ) :11уза genre mauvais Гейне и Не­
красова. Ваш лиризм в че:11 бы он ни выражался в проповедях 
(для образованного класса ) ,  в пубтшистике - должен естест­
венно принять христианский характер. Это о будущел1 ; ну а об 
«Элегии» и «Флете», уж извините - и говорить больше не стоит. 
В Ваши года - пять лет - это пятнадцать ! Вот в мои и 10 -­
едва-едва на год по глубине изменения похожи. Это уже фи­
зиология и бороться даже п ротив этого нельзя, да и ненужно. 
Для люлодости полезны :11ногие скорые ию1енения ; для годов пре­
клонных хорошо постоянство вкусов и :1шений. 

Вы спрашиваете : - неужели в Вашей пуб.'1ипистике одна 
риторика ; а не истинный лиризм? Что за вздор !  Конечно, в пуб­
.тшцистике-то у Вас и виден лирию1 истинный, а «Элегии» и 
«Флет» чужая риторика . . .  

С этой стороны бу дые покойны ! И давайте ему полную во­
,;�ю в делах духовных и гражданских. С:1ютрите за языком Ва­
шим ;  надо, чтобы он был безукоризнен ;  привыкнете (привыкай­
те ? )  к хорошему языку и просто:11у, и высокому - слова хоро­
шие сами собою будут напрашиваться и не  нужно будет их «ис­
кать», когда созреете больше. И теперь у Вас язык хорош ; но 
избегайте каких-то грубых или только изысканных нынешних 
слов и оборотов. Хорошо действительно оригинальное слово ;  но 
оно .J.олжно быть или остроумно 11.ТJИ чрезвычайно нерно или, по 
крайней :11ере, неизбежно. А то вот, напр., я н это:11 же писыrе 
Ваше�r нстрети.:r ненужное словечко, которое :11еня покоробило. 

13 У Некрасо:ва "муза ме,сти и печаJГи". 

342 



«Жена моя великорусска, ей здесь скучно». «Жена моя в елико­
россиянка, '1а,1ороссиянка , хохлушка даже ;  :\Юсквичка ( это мож­
но сказать про уроженку всякой из средних губерний ) ;  жена моя 
выросла во внутренних великорусских губерниях. . .  Но велико­
русска, :\�алоросска. белорусска ужасно нескладно и н еблагозвуч­
но.  Не следует гнаться непре,1енно за сокращением в одно не­
складное и новое слово каких-то слов. Лучше не полениться ска­
зать или написать два слова : передовая статья, чем выдумывать 
какую-то литературную (неразб. ) ,  вроде «передовицы» и т. п. 
Избегайте этого (кстати, моя статья в «Русском Вестнике» будет 
д•lЯ Вас, я ду:\1аю, по этой части не без пользы) .  

Доrзольно о б  это,1. 

2. О Ваших планах, Петербурге и т. д. Что же :  всё это хо­
рошо. Я подумал только, что не хорошо прежде действовать в 
Петербурге;  а потом благословляться у о. А,шросия. Разумеется, 
он вероятно благословит Вас на это предприятие ;  но если бы, 
предположим, он бы не благословил, то пришлось бы выбирать 
один из двух нехороших путей ;  или, поднявши открыто в Петер­
бурге вопрос о Вашем туда переу1ещении,  вдруг отказаться, или 
идти против благословения старца. В первом случае Вы повреди­
те себе практически в глазах разных влиятельных людей, кото­
рые не давая себе труда вникнуть серьёзно в дела духовные, 
скажут : «нет, Фудель ненадежен;  он фантазёр ; то хочу в Пе­
тербург, то не хочу». 

Во втором случае, чтобы избегнуть этого, Вы делаете боль­
шой грех ; ибо уж лучше действовать просто по сное:\lу разу�1у,  
чем «играть», так сказать, духовным авторитетом святого чело­
века. Или coвceNI не  надо у от. А'1вросия спрашиваться ; или 
надо спрашиваться прежде ; а практическую почву, как Вы го­
ворите, приготовлять в Петербурге после. Я думаю, что подумав­
ши, Вы со мной согласитесь. Впрочем, эта «предварительная», так 
сказать - ошибка Ваша неважна. Так как раньше первого авгу­
ста Вы отпуска получить не можете, это дело очень просто : 
прежде напишите от. А:\шросию или �ше разрешите нсё передать 
е�1у подробно и Вю1 ответить - благословляет ли он Ваше пред­
прия гие. А потом поезжайте себе и только 15 августа сюда уже 
не для благословения, а для молитв и бесед со старцем и со 
:\!НОЮ. 

343 



3. О христианско�1 пессюшзме. Отчего же Вы тогда, когда 
говорили о нем, не сознавали, что это Вас «удивляло»? Надо воз­
ражать ; надо спорить . . .  Иначе не разъяснится дело. Спорить «хо­
рошо» и не бесплодно �югут только те, которые на 1 /2 уже со­
гласны. Иначе и не  следует; ибо кро�1е гнева и злобы из спора 
ничего не выйдет. Вы говорите, что )!Ногие священники ( из Бе­
.юстока ? )  думают только об «общественной пользе, о любви» 
и т. д. Я же Вам скажу, что я со многими монахалш воюю за то, 
что они вовсе не хотят об этом думать (о .  Амвросий дума­
ет, но он «алмаз среди грубых гранитов», по выражению Го­
голя ) .  Да -- это беда наша русскан, что одни создают свои об­
щественные христианские идеалы не на аскетической сущности ; 
а другие служат по совести аскетическо�1у идеалу - знать не 
хотят общественной жизни. Знаете что? Я знаю одну великую 
игуменью (из дворянок ) ;  она года 2 тому назад умерла всего 43 
лет. Она говорила : ню� нужны новые )!ОНашеские ордена, кото­
рые могли бы больше в.1иять на жизнь. Единственный у нас ор­
ден Св. Василия ( ? )  - не должен быть «разжижаем» и изме­
няел1. Молитва, телесные подвиги в общежитии, богослужение, 
вот назначение этого ордена. Избави Боже ос.Тiаблнть его разны­
ш1 (неразб. ) с миром ; но и для �шра духовенства недостаточно. 
Нужны новые ордена ! Великая мысль ; и я впервые  от нее это 
услыша,1. Но ведь д.:ш этого нужно «творчество» ! А способна ли 
к н ему русская и вообще славянская кровь ! Боюсь, что неспо­
собна ! А ,  впрочем - Господь, когда захочет, то не только «из 
каменей», как сказано в Писании, но из этого подлого славян­
ского места воздвигнет пророков. . .  (Взятие Uарьграда ! Взятие 
Uарьграда ! Православные Греки, Православные Турки, Право­
славные Черкесы, Православные Немцы . . .  даже искренно Православ­
ные Евреи - все будет .1учше этой скверной славянской отри­
цательной крови, умеренной и средней во всем, кроме пьянства 
и л1алодушия ! )  Люблю Россию как государство,  как сосуд Пра­
вославия, как природу даже и как красную рубашку. . .  Но за 
последние годы как племя, решительно начинаю своих ненави­
деть." Ну, какая у них «mобовь». Ни одного дела любви до конца 
выдержать не у�1еют; как выдержит Англичанин, Не)1ен, Турок, 
Испанец, а иногда даже и Франнуз! . . .  

344 



Статья о. Антония 14 о Влад. Соловьеве читал. Не у довле­
· 1  ворен. Я нуждаюсь во uнешнем (неразб . )  автор� пете . . .  

Да, я плохо поню1аю его  способ рассуждать. Не согласен и 
с тем, что духовенству Правос,1авному не нужно вовсе влиять на 
государственную жизнь. Надо возвысить духовенство, сосредо­
точить его, облагородить его и дать е�1у больше влиять. Что-то 
есть такое в статьях этих «недостаточное» . Пока возражения не 
приду�1ал. У Соловьева ясно, тут честно. Неуже.1и э1 о я так 
слаб умом ? Может быть, пойму о.  Антония позднее. 

Вообще сказать, Соловьев и все противники его напт1инают 
мне борьбу Наполеона 1 -го со всеми европейскими полководuа­
�ш. Никто отдельно взятый, ни Веллингтон, ни Б.'lюхер, ни Браун­
швегский герuог, ш1 ( неразб. ) ,  ни Шварuенберг, ни наши Ку­
тузовы и Багратионы - не )Югли бы с ню� равняться ; но исто­
рия 11х совокупны�ш усилиящ1 -- низложи.'!а его. Я уверен, что 
с Ри�1скюш вывода�1и Соловьеr,а ( вовсе нз осноrз его невытекаю­
шими неизбежно) Росс1ш справится через посредство Страхо­
вых, Астафьевых, Бестужевых, иер. Антониев и т. д. Неоютря 
на то, что Соловьев орел умом, а они все, начиная с добрейшего 
Петра Евгеньевича (Астафьева) ,  кончая .пукавьш Страхоrзъш -­
не много выше петухов и гусей взлетают. 

Я бы еще )!ОГ что-нибудь ( сказать) .  Я очень ясно вижу, 
где Соловьев прав, и где нет ; 1 1 0  разниuа огромная видеть са­
�юму И уметь другим ОТКРЫТЬ Глаза ! Са�!ЫХ физических прщю 
сил нет вступить с ню1 серьёзно в открытую борьбу. 15 Мы оба 
с ним одни ; но е�1у 35 лет и он ничем не связан ;  а �ше 59 ;  я по-

14 Иеромонах, позднее ми-грополит Анто:ний Храпо·вицюий ( 1863-1936) .  
Отрицателыно О1'Носился к л ичrности ·и философии истор•ии Лео:нтьева. 
Упрекал его з·а нвд:остаточное З1наrние Св. Писанrия, за несуществующее 
нзречеп.ие Апостола : rначало 'премудро·сти Бож!Ией - ·страх Божий, а плод 
его - любовь. Вопросы философии и богословия, 1892, Ш. Богослов. 
Вестник, 1892, VI. См. также очерк "Искренняя душа" (Сборн. памяти 
1<. Н. Леонтьева, 191 1 ) .  

1 5 В ·следующем 1891 r .  Лео:нтьев ·резко разошелся с ВJ1адимирО1М Со­
.:ювьевьш пос,;�е озrна;комле;ния с его докладом о.б "Упадке сред:не;вежового 
мировоззрения" .  В этой статье Соловьев сближает Х•f1'ИС1'Иа!нс-гво ·С гума­
юпа'jУНЫ�I прогрессо·м и .111беральной де�юкра-гией. См. статью Фуделя:  
"К. Леонтье·в и Вл. Соловь·ев •в  :их взаимных о-г1юшениях". Русск. Мысль. 
1917, XI-XII, а также �1ою мо:но11рафию 1<. Леонтьев. Жизнь и творчество. 
( 1974) .  С�1 также статью Е. Баrрабаrнова :  "Забытый спор " . Вестник № 1 18, 
стр. 1 17 - 165. 

345 



стоянно болен и связан �шогил1 (неразб. ) .  Перед публикой надо 
выходить во всеоруж11и фак 1 ической подготовки ; а щ-1е эта ра­
бота уже потол1у не под силу, что я постоянно занят другилш 
�1ыслями ; эти ыысли, хоть и близкие к тому вопросу ( или лучше 
сказать к теы вопросю1 ) ,  о которых препирается Соловьев с про­
тивникюrн свою1и ; но всё-таки н особливые настолько, что по­
г,1ощают весь �юй досуг. 

Боже ! как хотел бы Вас, �юлодого. с.:rелать люю1 у�1ствен­
ным наследником ! Из всех ребят �.юих я Вас считаю наиболее 
надёжным. Это между налrи ! 

От Александрова 16 получил вчера письмо. Главный экзамен 
(«русская литер .»)  он уже выдержал. Другие его не пугают. Сла ­
ва  Богу. }Каль только, что  он едва ли этюr летом в Оптину удо­
сужится (приехать) .  

Окончание «добрых Вестей» появилось в «Гражданине» 
давно. Ш-ыо статью при сем п рилагаю. А IV-yю (в номере 95)  
до сих пор особьш экз. раздачи ( редакuия )  не выслала. 

Астафьеву, не следовало бы ему возражать; до того его 
ошибка глупа и непостижюrа даже ; но согрешил, каяюсь; раз­
дражился даже и пишу теперь ... (Впроче�r я забьт, что об это�1 
уже сказано на 1 -�r листке писыrа ) .  

Очень пониыаю, что Ваша л1и"1ая великорусска скучает на 
чужбине, и жалею её. Хотя признаюсь, дулrаю, что этого рода 
скука много зависит и от нашего умения или неумения найти 
людей. 

Публикация и примечания Юрия Иваска. 

16 Анатолий Александров ( 1861- 1930) .  Лицеист Ка'Гковского лицея. 
Последо,ватель J\ео1нтьева и много о rнем писал. 

346 



РУССКАЯ ЦЕРКОВЬ СЕГОДНЯ 

БОГОСЛОВИ Е ИЛИ ОПАСНОЕ СУЕСЛОВИ Е ? *) 
( о  статье проф. Н. Заболотского ) 

У важае.мый z-н редактор! 

Я знаю, что мноzим здесь, в России, живущим людям -
и мне в их числе - направление Вашеzо журнала не близ­
ко. Правда, оно не вполне определенно, выражено неодно­
значно. Но основная линия все :>tce ясна. Это - линия зем­
ная. Я не то хочу с1сазать, что христианскому журналу 
должно чуждаться земных предметов. Им следует быть, 
но пусть они освещаются с небесных позиций. У Вас же 
нередко наоборот - предметы церковные, и даже совсем 
духовные, небесные освещаются с позиций земных. Навер­
ное, это во мноzом объясняет успех Вашеzо журнала, все 
растущий. )Курнал с бескомпромиссно духовным, небесным 
православным направление.м нашел бы по нынеиtним вре­
менам мало читателей. П растите, что такой важной темы 
касаюсь совсем вскользь. Может быть, не следовало ее 
вовсе затраzивать; либо уж развить ее как следует. И все 
же совсем обойти ее я не моz, направляя при сем с прось­
бой безотлаzательно напечатать мои заметки. Дочитав их 
до конца, вы поймете, почему я обращаюсь именно к Вам, 
а также почему без этоzо крапсоzо вступления невозмо:>1аю 
было обойтись. И. В. 

В Ленинградской духовной академии трудится профессор Н .  А. 
Заболотский. Он активно участвует в экуменическом движении и 
часто печатает статьи в «Журнале Московской Патриархии» -­
тоже в основно�1 экуменического и :-�иролюбного содержания. 
Стиль его статей невообразю1. Даже в «Литературной газете», 
в которой встречаются фантастические образцы современного 
журналистского ,стиля, его рэботы в это�1 отношении заняли бы 
ведущее �rесто. Безусловно, в XIX в. и ранее подобные литера-

* Редакция печатает эту статью лз России в поряд,ке дискуссии, 
хотя не разде,ляет её ·излишне по·ле№ИЧ•еского тона. 

347 



турные упражнения были бы отнесены к жанру «записок сума­
сшедшего». Это же, правда, �южно отнести ко всем вообще наи­
более признанным достижениям современной сумасбродной лите­
ратуры. Но  уместно ли профессору-богослову культивировать та­
кой жанр на страницах православного журнала? 

Основной эле�1ент его стиля - пафос псевдоучености, на­
укообразия. Это достигается, во-первых, применением неожидан­
ных тер;vшнов - либо традиционных, но применяемых почти 
всегда н етрадиционно, .1ибо взятых напрокат из разных областей 
науки, практики, журналистики (с особенным умилением проф. 
Заболотский относится к термину «сбалансировать», применяя его, 
по-видимому, чаще, чем дипломаты и журналисты-международни­
ки ) .  Боо6ще досточти;v�ый профессор имеет склонность к энергич­
ной кооюпошпической тер;vшнологии .  

Это достигается, во-вторых, сознательно нестандартны;v1 по­
строением ф раз, в которых, как правило, сталкиваются понятия, 
взятые из сю1ых разных сфер; чаще всего - из социологии и 
традиционного «розового» богословия. Вот при;v1ер этого науко­
образного стиля : «Экуменическое размышление полагается не на 
изменение менталитета в духе возrревания любви, а скорее на 
внешние структурные изменения». (ЖМП, 1 976, No 7, стр. 57) . 
«Изменение менталитета в духе возгревания» - каков о ?  

Второй основной эле�rент его стиля - самолюбивый напря ­
женный артистизм, выражающийся в поисках хлестких журна­
листских находок. (Например :  «Некоторые участники экуменичес­
кого движения, если и выжимают новое вино, то вливают его в 
подкрашенные  модными красками и расцвеченные рекламой об­
в етшавшие сосуды». (No 7, стр. 60) 

В науко·образных нервно-артистических пароксизмах бьется 
-- не мысль, нет - фраза проф. Заболотского, как правило, мут­
ная, скользкая, неопределенная, часто многомысленная, а пото­
;v�у бесс�rысленная, с большим трудо�1 понимаемая даже вполне 
искушенньш в философии и модернистской стилистике читате­
лем. Читать эту литературу тяжко - и не только потому, что 
почти каждую фразу приходится переводить на нормальный рус­
ский язык, но и потому, что просто неприятно соприкасаться с 
такой дерзкой литературной «сююстыо» в богословии. Есть и 
еше одно обстоятельство. 

Не стоило бы останавливаться на стиле проф. Заболотского, 
если бы он заключался лишь во фразеологии и тер�шнологии.  
Часто, правда, так и есть.  Но изредка, к сожалению, встречаются 

348 



и тоЛ'ковые мысли, - записанные, конечно, тем же  способом. 
Вот пример : «Иное дело, когда гонорят о соединении христиан­
ских воззрений на мир Божий с «совреыенными научными дан­
ньши». Здесь есть две опасности : во-первых, перетолкования 
Откровения таким образом, что оно превратится IЗ аллегории к 
совреыенному научному ведению ; во-вторых, догматизирование 
данных науки, которые способны к изменениям. Первое обесце­
нивает Откровение, второе вводит схоластику» (No 7, стр. 55 ) .  

Дар проф. Заболотского к серьезному христианскому ана­
лизу явлений, вообще говоря, ·очевиден. Но приходится повто­
рить : к сожалению. Потому что гораздо чаще ф разеология и тер­
;\Шнология профессора прикрывают нечто настолько о собенное, 
что умолчание об этом может быть и грешно. 

Снова обратим вниыание на то, что Заболотский постоянно 
играет и как бы заигрывае1 с читателе;\1 ; он все время в едет речь 
не в традиционных, а то и просто «не тех» терминах ; часто эти 
термины не просто непривычные, слишком модные, но явно 
сомнительные дЛ'я православного сознания - «качество жизни», 
«достоинство человека» и проч . ;  тру дно сказать, насколько созна­
тельно профессор занимается терминологической маскировкой ;  
«концепция», так сказать, все же расшифровывается без  особых 
сложностей. 

Самое  существенное установочное воззрение профессора сле­
дующее.* Не христианство является основным элементом жизни, 
не вера определяет личность. Цитируе;\>I : «человек способен быть 
со работником Богу в творении ( ?  ! ) , промышлении ( ?  ! ) , и скупле­
нии ( ? ! ) ,  спасению> .  (.No 7, стр. 55) Словом, «Будите, яко Бози». 
Конечно, ес.1ш Заболотский искренне поЛ'агает, что человек сора­
ботник Богу и в творении, и в искуплении, и в промышлении, и в 
спасении, то он, очевидно, с тою же  искренностью В'Опрошает : 
«Какой тенденцией объяснить чрезмерную постановку ударения 
на христианской вере как на чрезвычайно;\! праве и как на  глав­
ном элементе развития мира ?» (No 7, стр. 60) (Недоумение про­
звучало бы вполне законно, если бы Заболотский был, например, 
профессором философии и по убеждения�� по крайней мере де-

* Все суждения здесь ос•нова.ны на тр.ех статьях Заболотскоrо:  
"РаЗJ&итие мира в богос,1ов·ско:1-1 оrгображени!И НайJУоби" ( ЖМП, 1976, 
No 7, стр. 54-60) ; " КонфеjУе�нция Европейских Uерювей и ХоелыоИJН'ские 
соглаше•иия" ( ЖМП, 1976, стр. 61 -66) ; "Цер·к&и Европы и гуманизм" 
( ЖМП, 1976, No 10, С'Гр. 57-59) .  

349 



исто)� ) .  Но  если не христианская вера - определяющий элемент 
мира, жизни, то что же ? -- - А все : «Качество жизни - измерение 
существования человека в человеческом достоинстве в условиях 
социальной, экоНО;\IИЧеской, технической и природной среды». 
( No 7, стр. 58) .  Выражено хотя и несколько туманно, но все же 
постепенно проясняется и позитивная программа профессора. 

Теперь уже нетрудно догадаться, что во всяком случае не 
вера определяет сущность человеческой личности. И действитель­
но : «Но поче;\1у человеческое достоинство должно определяться 
в основнт1 религиозной верой? Не будет ли это сверхупроще­
нием Евангелия?»  (No 1 0, стр. 52) .  Трудно поверить, что п рофес­
сор-богослов не читал Евангелия, не знаком с Преданием - там 
все как раз об это:-.1. Но далее : «Человек остается в своем достоин­
стве, н езависимо ·от того, верует он или не верует, грешен он  
или праведен и проч.». (Там же) .  Но если и не вера,  и даже не 
нравС1 венное состояние человека является определяющим, то что 
ж е? Есть, оказывается, много «других элементов, определяющих 
достоинство человеческой личности : принадлежащая ей свобода 
выбора, право на труд, образование и воспитание, право на са­
)Юё жизнь в ее  полном выражении ( ешь, пей,  веселись ! )  и на п ро­
должение жизни, а также многое другое, в том числе, право на 
социальную организацию в семье, обществе, государстве. Именно 
социальная организация, место человека в обществе определяет 
истинное лицо и достоинство человека». (Там же. ) 

Как знакомо в се !  Какой-то диамат, истмат!  .. Да, так. Соб­
ственно, Заболотский и не скрывает этого :  «в гуманистическом 
учении, доминирующем в восточно-европейских социалистичес­
ких обществах, достоинство ч еловека во всех его аспектах бытия 
в мире ставится не )Iенее высоко, чем в христианстве». (No 1 0, 
стр. 53. ) 

Конечно, автор такой ф разы - ;\Iатериалист. Хуже - лжи­
вый, порочный материалист, верный сын своей социалистической 
отчизны. Но даже еще хуже. Кощ1унисты-безбожники более по­
следовательны ; И;\1 незаче)! ставить христианское  вероучение на 
такую же  высокую ступень, как свое, они его просто отбрасы­
вают юrесте со свободой выбора, право�� на воспитание и проч., 
о чем позволяет себе и;,1еть нескромное лицемерное суждение 
проф. Заболотский. Но об этом чуть ниже. Пока же с отвраще­
нием продолжиы жуткую коллекцию 11итат. 

«Наш православный читатель, являясь гражданином мира 
( и;,rенно ! ) новых социаJ1ьных, эконоыических, политических и 

350 



культурных отношений, строителе�� новой общественной форма­
ции, несомненно 1 1меет собственную модель развития, в основе 
которой лежит осознание реальности справедливости в отноше­
ниях между отдельньши компонентами развития.» (No 7,  стр. 54) 

«Коренное из:-.1енение несправедливых структур не люжет 
произойти с сохранением элементов частного предприню1атель­
ства, - утверждает профессор (No 7, стр. 59) .  

«Социализм призван изменить курс цивилизации,» - пишет 
он. (No 7, стр. 56.) Он отрицательно относится к попыткам «найти 
ущербные места в новом обществе, развивающемся по более 
справедливым, жизнеутверждающим линиям, чем дискредитировав­
шие себя системы прошлого». (Там же.) 

И вот - апофеоз. «Участник собеседования на тему о жиз­
неспособном обществе из СССР не без основания полагает, что 
во многих чертах к характеристикам такого общества прибли­
жается социалистическая формация, поскольку идеал коммуни­
стического общества с его сбалансированными внутренними от­
ношениями и внешними связями с природой и космосом, с его 
полной свободой выражения индивидуальности в гармонической 
связи с обществом, вероятно удовлетворил бы всякого мечтателя, 
рассуждающего о жизнеспособном обществе . . .  Проблема жизне­
способного общества, как нам каже"Гся, должна решаться изнутри, 
возrреванием духа жизни и требованием ответственного поведе­
ния, что по идее и в практике происходит в развивающемся со­
циалистическом обществе.» (No 7, стр. 57-58.) 

Здесь сделаем краткую передышку, чтобы заявить со всей 
ответственностью, что православные люди в России имеют по 
пунктам, затронутым Забопотским, мнение п рямо противополож­
ное, основанное на свящ. Писании и свящ. Предании, а не на 
субъективнол1 л1атериализме, слегка подкрашенном христианскими 
словечками. Мы считаем, что человек - не соработник Богу в 
творении, промышлении, искуплении и спасении, не  творец, но 
тварь, изгнанная на землю для покаяния и взыскующая Небес­
ного Отечества ; по неизреченному Пролшслу искупленная Твор­
цо�1 дорогой ценой - и получающая спасение только по �шло­
сердию Божию при единственном условии - живой вере в Спа­
сителя. В такол1 случае, даже если этого Заболотский и не хочет, 
- только христианская вера будет определять существо жизни 
- как единственная истина, рядом с которой лживы все п рочие 
учения ;  либо следует приню1ать какое-либо иное учение, но тогда 
уж не заигрывать с христианскю�. И, конечно, мы считаем, что 

351 



личность человека определяется именно верой во Христа - и 
жизнью по вере ; счнтае�1 т:� 1<, нс 1 1 спугавшись упрека п «сверх­
упрощении» Евангелия, ибо пытаемся прежде искать Царствия 
Божия, веруя, что все прочее приложится. 

Мнение же профессора о том, что именно социальная орга­
низация определяет личность, ·было бы просто смешно, если бы 
не  имелся один трагичный опыт в современной истории. Как из­
вестно, в нынешнем Китае существует 1<итайская пролетарская ка­
толиче ская а·ссоциация, члены которой считают, что детей по­
христиански воспитывать не следует, проповедь христианства -
в частности, среди молодежи - не нужна, а для получения спа­
сения достаточно следовать учению Мао-Цзе-Дуна. Что касается 
первых двух пунктов, то, кажется, не так давно один русский 
а рхиерей выразился в том же духе;  е сли же православная Цер­
ковь в России примет идеи Заболотск·ого - о чем даже предпо­
ложительно писать безумно и противно - тождество будет пол­
ное. Кстати, хотя сам Заболотский и ставит з нак равенст.ва между 
христианским и коммунистическим вероучениями (на  деле прин­
ципиально противоположными) , контекст его статей и последние из 
приведенных цитат убеждают читателя, что лично профессору -
:милее коммунистическое. 

Но  не правда ли - во всех этих тоскливых рассуждениях 
профессора о жизнеспособном социалистическом обществе е сть 
нечто незавершенное : не я сна цель, не  чувствуется стратегия ; 
ведь не  предполагает же  он всерьез, что западные христиане, 
начитавшись его статей, стремглав побегут строить это самое 
«жизнеспособное общество» с его «возгреванием духа жизни» и 
«ответственньш поведением» ! Потому что все-таки всему миру 
известно, что и первое в �шре, да и прочие социалистические 
государства несколько как бы безбожны. 

Здесь-то все и в стает на свое место. Оказывается, не  так! 
«Ошибочно по чисто внешним и несущественным признакам рели­
гиозность приписывается ·определенным формациям социально­
общественной жизни, например, говоря о « религиозных» или 
« атеистических» государствах.» ( No 1 О, стр. 52) 

«По внешним и н есущственньш признакам . . .  » «По идее и в 
практике . . .  » Посмотрим, как дело обстоит «по идее». Когда 
вождь мирового пролетариата дышал ненавистью к христианству, 
что отчетливо видно в его работах, когда он са�юё революцию 
зю1ышлял, прежде всего, как антирелигиозный акт; когда все его 
прее�шикн неизменно сходились с ню1 в этом пункте (хотя по 

352 



иным шли и своими дорожками) ; когда само государство открыто 
объявляет себя атеистическим и атеистическое мировоззрение 
повсеместно и нагло насаждает; когда ущемление прав верующих 
и Uеркви отражено и в основном законе, и в многочисленных от­
крытых и секретных актах, и в еще более многочисленных ( осо­
бенно по практике последнего времени) устных указаниях - это, 
наверное, следует назвать «ответственным поведением». 

А «В практике» - не будем говорить о многом - вспомним 
лишь десятки тысяч людей, лишенных жизни за религиозные 
убеждения (не вопиют ли они к Вашей совести, профессор? )  -
это, наверное, «возгревание духа жизни». 

Впрочем, все это «·внешние и несущественные признаки» . . .  
Уязвиl\l·Ость этого «теоретического» пункта Заболотский, ко­

нечно, вполне сознает, пото�1у что несколько выше бросает 
вполне в «литгазетовскою> стиле прозрачный намек :  «вмешатель­
ство структуры в дела религии иш1 атеию1а означает в принципе 
не ·отрицание свободы совести, а пресечение проистекающих от 
нее проступков, наносящих вред структуре». ( No 10 ,  стр. 52.) Ра­
зумеется, теоретически первая половина ф разы справедлива, по­
тому что никакая структура не в состоянии «отрицать» свободу 
совести, а на практике, напрю1ер, нашего государства вторая 
половина фразы представляет собою чистую ложь. Пресекаются 
поступки, не наносящие никакого вреда структуре, и даже н е  
поступки, а просто стре;-..1ление осуществить в своей жизни хри­
стианские начала, в частности, те самые свобода выбора, право 
на образование и воспитание, которые, по понятиям Заболотско­
го, так легко осуществляются в его родной структуре. (Да, может 
быть, ему и неизвестно, что в этой милой структуре ·вместо 
права существует обязанность образования в советской школе 
с ее  безбожной програм�юй и практикой) .  

Вполне сознавая, разумеет·ся,  что последние  его аргументы 
слишком сильно уязвляются существующим положением вещей, 
Заболотский прибегает к идее, лежащей в самом отшлифованном 
русле советского фарисейства. «Нельзя говорить о религиозной 
свободе только в терминах внешних привилегий для той или 
иной религии, забывая о том, что религиозная свобода - это, 
прежде всего, свобода совести, имеющая равное значение для 
верующих и неверующих, и что она всегда свобода направления, 
а значит - в известной степени ограниченная.» ( No 7, стр. 65.)  

Примерно то же самое, только в более сильных выражениях, 
говорится в друго�1 �1есте. «Вне Uеркви свобода религии - миф;  

353 



вне  понимания е е  как св·ободы совести - утопия ; вовJiечение 
Церкви в борьбу против государственной и социальной струк­
туры, в которой она осуществляет свое спасительное дело, -
преступление.» ( No 1 О стр. 53.) 

Здесь пора прекратить цитирование, тем более, что цеJiи 
автора ясны уже совершенно. Но хочется, отбросив, наконец, 
всякую интеллигентскую обходительность, сказать попросту : про­
фессор заврался. 

Заврался пото�rу, во-первых, что с легкостью политикана 
жонглирует термино�1 «свобода», ни разу, кстати, не  применив 
его в то:-.1 изначальном 01ысле, какой дал ему св. Апостол Павел 
( впрочем, это только дало бы профессору повод жонглировать 
с большим количеством прещrетов) . Прекрасно понимает профес­
сор, что в существующем контексте «свобода совести» и «свобо­
да религии» - совсе:-.r не адекватные понятия ;  что понятие «сво­
бода совести» приложюrо только к каждой конкретной личности, 
и совсем другое имеется в виду о свободе и несвободе религии 
в государстве.  

Профессор заврался потому, что понимает, что когда го­
ворят о «свободе» - требуют вовсе не «привилегий» для той или 
иной религии. 

Профессор заврался и пото�1у, наконец, что у�1у дрился ·напро· 
тиворечить сам себе в одной фразе : вначале он говорит, что 
свобода совести юrе ет равное значение для верующих и неве­
рующих, а строчкой ниже - что эта свобода всегда ( ! ! ! )  направ­
ленная, ограниченная. (Можно поздравить социалистического про­
фессора богословия с изобретением термина выдающегося зна­
чения - «направленная свобода») .  Иньши словами - бей наших, 
так нам и надо ! Что верно, то верно ;  так нам и надо, раз у нас 
такое богослови е !  

Н о  в одно�� пункте �1ы скорее солидарны с Заболотским, чем 
с Вашим журналом : вовлекать Церковь в борьбу против государ­
ственной структуры не следует; равно как и не следует бороться 
за Церковь, за «свободу» религии средствами мирскими, челове­
ческю1и, саыостными. В этом оrысле для нас определяющей нав­
сегда является позиция Апостола Павла, который, будучи гоним 
языческой властью и не питая относительно ее  никаких иллюзий, 
утверждал : «Всякая власть от Бога». И на�r (а нас немало ! )  не 
близка, в частности, ни позиция Солженицына, ни всех участни­
ков дискуссии, имевшей место в «Вестнике» по поводу его «Ве­
.пикопостного письма Патриарху», ни �1ногих других борцов за 

354 



свободу, вносящих в жизнь Церкви :\IИрские начала. Имейте в 
виду и нашу позицию. Она, кстати, прекрасно выражена ·В одном 
из писе�1 великого святителя Игнатия Брянчанинова : «Сейчас в 
Церкви люди отвергли сверхъестественную силу Духа и хотят 
действовать cиJia)IИ и средствю1и своего падшего е стества. Но  
падшее естество заражено враждою к Богу . . .  Оказалось, что люди, 
вздуыавшие действовать из себя в пользу дела Божия, сделались 
главными врагами этого дела.»  Это относится ко J.шогим «дей­
ствователям», как ошую, так и одесную . . .  

Но в этом пункте есть и иной аспект. Профессор Заболот­
ский, �шея ум лукавый и совесть прокаженную, пишет одно, а в 
у:\1е иыеет другое. Речь на са�юм деле идет не о борьбе. Поставим 
вопрос иначе. 

Следует JIИ христианину выполнять свой христианский долг 
или нет? 

Вероятно, на такой прююй вопрос даже профессор вынужден 
будет дать утвердительный ответ. Хорошо. А е сли веления его 
христианского долга входят в конфликты по отдельным предме­
та:\1, а точнее, по всей центральной линии жизни, с требова­
ниями безбожного атеистического государства (извините уж, про­
фессор, мы вынуждены называть вещи своими именами) - что 
следует предпочесть, че)1у подчиниться? 

Всегда - а в наше вре)IЯ, с его невероятным гладом слыша­
ния слова Божия особенно, первейший долг любви 1шждого хри­
стианина - свидетельствовать истины христианства и делом и 
словом. А именно это прямо и запрещено законоы как религиозная 
пропаганда. Как быть христианину, профессор? Как ему оградить, 
не нарушая законов, своих детей от тлетворного влияния безбож­
ной школы? 

Когда священнику запрещают крестить и причащать детей 
старше трех лет - как быть священнику, профессор? Как во­
обще - особенно в провинции - священнику выполнять свой 
священнический долг? (Вы бы проехали, профессор, по провин­
ции, поговорили бы с провинциальньши батюшками, они бы Вам 
порасказали ;-.шого такого, чего Вю1 в Ваших столицах и не сни­
лось.) 

Когда архиерею в интервью задают вопрос о положении 
Церкви в нашей стране - как ему поступить - сказать правду 
или солгать? Когда ему предлагают дать согласие на закрытие 
храма, - как ему быть? 

355 



Да, �1ы никудышные христиане последнего времени, и мно· 
гие из  нас по ч резвычайной своей духовной немощи очень худо 
и сполняют прямой свой христианский долг. И оправдаться нам 
нечем - а только со слезами и страхом ждать справедливого 
определения Божьего. Но такого еще не припоминается - что·бы 
из среды же христиан раздавался голо с :  подчиняйтесь лжи - и 
называйте е е  правдой;  созидайте новую безбожную социалисти· 
ческую цивилизацию - и считайте, что вырабатываете Царствие 
Небесно е ;  будьте врагами Богу - и называйте себя с·оработни· 
ками Ему . . .  

Видно, действительно ветки смоковницы становятся мягки· 
ми . . .  

В начале одной своей статьи профессор Заболо'Гский назвал 
отдельные пункты слышанного иы в Найроби ассоции рующимся 
с богословием. Отдельные пункты его статей тоже ассоциируются 
с богословием. Гораздо больше пунктов аосоциируется с преда­
тельством. Вернее - и есть предательство. Предательство Церк· 
ви ! И очиститься от него можно только покаянием с принесением 
плодов, достойных покаяния. Горе соблазняющим . . .  

Впрочем, речь здесь не тольк·о о Заболотском. Есть еще один 
аспект, который мы затронем вскользь несколькими вопроша· 
ниями. 

Как допускает архиепископ Питирим печатание в журнале, 
котором он руководит, лживых, еретических, предательских ма­
териалов? 

Согласен ли митрополит Никодим с идеями своего экумени­
ческого «соработника»?  

Бывает ли преосвященный ректор Кирилл на лекциях своего 
профессора ?  

Читает ли святейший патриарх Пимен экумениче·ский раздел 
ЖМП ?  

и. в. 

356 



60 ЛЕТ СОПРОТИВЛЕНИЯ НАСИЛИЮ 

Константин КРИПТОН 

О ТАМБОВСКОМ ВОССТАНИИ 1921 г. 

Из записок очевидца 

Тамбовская губерния, расположенная к юго-восТО'КУ от Мос­
квы, в своем протяжении с юга на север достигала 425 км, ши­
рина южной части до 285 ю1. Ее север входил в лесостепную по­
лосу. Ca:v1 город Тамбов ( 480 км от Москвы) находился в южной 
половине  губернии - исходном районе будущей крестьянской 
войны. Лесов здесь, за отдельными исключениями (у Цны, Воро­
ны и других рек) ,  не было - во всю ширь раскинулась черно­
зе:1.1ная степь. «Лесом-то мы и страдаем» - частая тема разгово­
ров ее  насельников. Печи топились соломой. Дома некоторой 
части бедных, и не  только бедных, крестьян были построены из 
«кизяков», 1 полы в них оставались земляными. Число жителей 
губернии перед революцией достигло трех миллионов, из  них 
9 1  % - крестьяне. Население Тамбова не превышало 52-53 тысяч. 

Энергичный и рассудительный народ были тамбовские кре­
стьяне. Соединение этих двух ч ерт отразилось даже в языке :  
«боевой . . .  доказать умеет». Это ·было требованием к каждому ч е­
ловеку. А если кто-либо энергичен, да «без ума», то так rовори­
ли : «колготиться-то - колготится, а делов не видать». Жил на­
род дружно. Если что новое, то действовали сообща. Бывало, зае­
дет какой-нибудь партийный товарищ «в губернском масштабе» 
зимой 1 9 1 9- 1 920  г . ,  созовет на род и пойдет, пойдет говорить о 
революции «в международном масштабе» - «аж заслушаешься». 
Кончив же  доклад, призывает н едавних фронтовиков вступить в 
партию - «иного пути и быть не может». Порой кой-кого сомне­
ния даже заберут: «никак и впрямь, податься некуда . . .  » Но тут 
же соседи : «Твое дело како е ?  Вперед не выскакивай, назади не 
оставайся. Куды люди - туды и ты. Серединки, серединки са­
мой держись. Завсегда правильно бvдет». 

Дореволюционные краеведы - патриоты Тамбовского края 
всё больше старались связать его с Во.�тгой - ее «размахом». 

1 Следовало бы сказать из "самана", но так говорил·и сами тамбов­
ские кре.стьяне. Это одно из характерных отступлений в языке. Таким же 
образом тамбовцы упорно "учителя" называли "учеником" .  

357 



Профессор Б. Н. Чичерин, автор пяти томов и стории полити­
ческих учений ( вторая половина XIX в. ) ,  один из первых уче­
ных Еnропы, объявивших ·войну теории «классоnой борьбы» 
Маркса, считал : в иыениях, какиш1 он владел в разных частях 
России, - та;1.1бовские крестьяне самые способные люди. 2 По­
баиваюсь я и просто избегаю таких заключений ( сравнений) .  Но 
должен оп1етить : по находчивости, способности ориентировать­
ся в событиях, способности предвидеть возможное и даже «сов­
с е�1 н евозможное» - тал�бовские крестьяне представляли д t n ·  

ствительно что-то изумительное. Но и Чичерин не люг предполо­
жить : когда теория Маркса победит в России и его пле��янник 
Г. В. Чичерин поведет весьл1а и скусно советский «корабль» по 
международньш волнам 20-х годов,3 та��бовские крестьяне ока­
жутся первыми в попытке его опрокинуть. 

Советская и сториография считает их борьбу одной из самых 
значительных попыток ( после окончания войны с «белыми» ) 
rззорвать СССР изнутри. 4 С этим следует согласиться : из Тал1-
бовской губернии она перебросилась на соседние, особенно Во­
ронежскую губернию, грозя охватить nосстаниел1 русский центр 
и даже с реднюю Волгу. " Необходимо отметить, что сопротив­
ление развернулось не на территории, взбудораженной долгой вой­
ной красных и белых с их переменными успеха;1.ш, порой перио­
дал1и безвластия, а в глубоком тылу. Прорыв фронта у Новохо­
пёрска и кавалерийский рейд ло Тал1бовской губернии казачьего 
корпуса генерала Мамонтова, достигшего Козлова (теперь Ми­
чуринск) 6, не из:-..�енили положения. Крестьяне оставались жить, 
исключая 3-4, от силы 5 дней, в условиях систематически функ­
ционирующего советского аппарата власти. Появление же кава­
лерии Мамонтова в их селениях (как правило, однодневное) ска­
залось даже охлаждающе на «импульсах» подготовки к откры­
той борьбе с Советсюш правительство��. . .. Зе:\1ельный вопрос 
вспо�1нился - в старой «постановке». 

2 Тамбовское имение Чичериных находилось в Кирсз:новском уезде, 
у ce.;ia Караул. 

3 Народный комиссар ( министр) иностранных дел с 1918 по 1930 r. 
По болезни работу прекратил раньше. Родился в Тамбовской губернии. 

4 Антоновщина. Б.С.Э. Том 2, 1970 г., стр. 96. 

5 Это подтверждается и описью архив,ных материалов тех лет, со­
средоточенных в Москве. 

в Осенью 1919 г. 

358 



В объяснении причин Тамбовских событий советская и сто­
риография направила вн1н1ание на продразверстку, иначе - рек­
визиuию продовольствия. По этому пути пошли, кстати сказать, 
и некоторые эмигрантские авторы. Концепuия «защиты курей и 
гусей», как единственный спн1ул тех или иных политических 
движений русского крестьянина, новизной не отлича ется. Встре­
чалась она и раньше, даже у иностранuев, сталкивавш11хся прак­
тически с этю1 вопросом. 7 

Реквизиuия продовольствия сыграла, конечно, и сключитель­
ную роль, особенно к конuу гражданской войны, но выступив в 
ктшлексе других причин. Обращаясь к ним, следует укnзать на 
т оржение в правовое и религиозное сознание крестьян. Партий ­
ная диктатура нюолкнулась нn  нсконный уклад крестьянской 
жизни. Отказываться от него крестьяне далеко не собирались. 
Это определило сопротивление новтrу правительству еще до 
чрезмерных требований поставок продовольствия. Обратимся к 
и стории Тамбовских событий. 

Первый «взрыв» произошел уже через 3-4 месяuа после уста­
новления в губернии советской власти. 8 К продразверстке он 
никакого отношения не имел. Декрет о комитетах бедноты (ком­
бедах) только подписывался. Продовольственные отряды еще 
только выезжали из Москвы, Петрограда и других городов. Гу­
берния была полна муки, сала, масла, ыяса, яиu, не  говоря уже 
о молоке и картошке. Всё это продавалось (в Тамбовской губер­
нии деньги не потеряли ценности ) или менялось - на базарах, 
в селениях, ку да устремились голодающие  горожане. И всё же  
в самом Тамбове, в середине  июня 19 18  г . ,  съехавшиеся призыв­
ники устраивают восстание. Да какое !  Губернские власти изго­
няются из города на 3-4 дня. Политический смысл происшедше­
го бы.1 ясен : солдат не дадю1. Так и остался призыв в армию 
сельского населения больным вопросом. Губернские власти по­
казали позже исключительную энергию в привлечении крестьян 
к военным обязанностю1. Деревни ночами не раз окружали, вы-

7 Вспомнить, например, графа Дарю, государственного советника и 
главного интенданта французской армии, убеждавшего Наполеона, после 
выхода ·из Вильно, остановиться в Витебске и искать пут·ей для заклю­
чения мира с Россией ( 1812  г.) . 

8 В городе Тамбове - 13 февр. 1918 г., в деревне позже. 

359 



лавливая неподчиняющихся приказа�� о призыве. Плохо помогало 
- с призывных пунктов в бо,1ьшинстве бежали. До осени 1 9 1 9  г. 
военный вопрос, и для крестьян, и для губернских властей был 
много более тяжелым, чем продовольственный. О восстании в 
Тамбове, определившем первый конфликт крестьян с властью, 
советская и сториография предпочитает молчать. Только том Ш 
БСЭ, изданный в 1 926  г . ,  еще под свежим впечатление�� пронес­
шихся событий, указывает в качестве их причины, кроме прод­
разверстки, недовольство )!Обилизаuию1и. 9 Последующие изда­
ния БСЭ об этом ничего не говорят. 

Вскоре после городского восстания в селениях губернии на­
чинают деятельность комбеды. Задачи их общеизвестны. В гу­
бернии были, конечно, более богатые люди - в больших сёлах, 
и особенно посёлках железнодорожных станций. Но вся губерн­
ская верхушка была уже обескровлена и нейтрализована общим 
ходо�1 революционных событий. С первых же дней богатые люди 
стали п редметт1 вни�1ания партийных органов власти. Перед ком­
бедами была более тяжелая задача : овладеть массой, у которой 
на руках «мозолЯ». Вот здесь «оно и началось".» Общий uтвет 
был : «все равны ... ну, конечно, который лодырь, так и живет 
победнее». Деление на три группы : кулаков, середняков, бедня­
ков производилось весьма произвольно. Особенно явный харак­
тер это приняло в ��аленьких деревушках из 1 05- 1 07 домов. Там 
по 30 с чем-то хозяев и записывали в каждую группу. Немало 
дворов с земляными полами угодило в «кулаки». А всё и дело :  
либо  вторую лошадь, либо вторую корову имели. Чтобы батра­
ков иметь, то во всей деревне их никто не  имел - ни деды ни 
прадеды. Не  и спытывали радости от своей «квалификации» и бед­
няки. Понимали : справедливости нет. Только отдельные «непуте­
вые вроде бы и поддерживали». В партию, однако, они не пошли. 
Создать сами комбеды оказалось делом трудным : тоже никто не 
шел. Кончилось тем, что попали в них те же «непутевые» и все 
пошло непутево. Губерния ответила немедленно стихийными вос­
станиями по волостя�1. В самом Та�1бове, в дни празднования пер­
вой годовщины Октябрьской революции пришлось ввести осад­
ное положение. Неблагополучие было не только в Тамбовской 
губернии. В ноябре комбеды, хоть и созданные как органы дик­
татуры, пришлось распустить. Это явилось большим ударом по 

9 Антоно•вщина, стр. 98. 

360 



планю1 правительства. В деревне остаются, 1<онечно, члены пар­
тии, но их число исключительно ограничено. На всю волость 1 0-
1 2, редко 1 4  человек. В большинстве они находятся в волостном 
селе. В крупных селах из этого числа - 3-4 человека, в малень­
ких деревнях - один, а то и никого. Председатель и члены с ель­
ских советов выбираются из крестьян даже закрытым голосова­
нием. Действительно выде.;�явшиеся раньше по богатству кре­
стьяне, каких было очень не)1ного, туда сами не идут. А что ка­
сается комбедовского деления на три группы, так о нём даже в 
разговорах не вспоминали. Волостные комячейки старались вво­
дить в волиспо.тшомы, а также советы более крупных сел 1 - 2  чле­
нов партии. В волиспо.'ТК0�1ах, как правило, удавалось. В крупных 
селах не всегда, к TO)IY же не во всех иыелись члены партии .  

Пережитое за 5-6 месяцев не прош,10 даром. Увидел народ : 
«С �1ужико)1 по-нахально)1у поступают». И рождается �1ысль о 
своем Крестьянском союзе. Диалектика и стории - ·бесподобная 
вещь! Нб1ало посодействовали здесь сюш советские агитаторы, 
пропагандисты да и газеты тоже. Оттуда твердили о к.пассах и 
партиях. Вот и начали мечтать : как бы свою иметь. Помогли и 
оставшиеся в губернии эсеры. Только слово партия к тому вре­
мени уж очень «вредно» стало - Союзом назвали. . . .  И состоял 
бы он не из каких «партейных», а своих же «стариков с мозолЯ­
ми на руках». 10 Под этим лозунгом началось развитие процес­
сов, приведших к вооруженной борьбе (август 1 9 20 - август 
1 92 1 ) . 

Большую роль в жизни тамбовских крестьян сыграло на­
чавшееся преследование церкви. Задели религиозное чувство. А 
народ был очень верующий ! Даже пропаганда ( тех лет) развала 
семьи и отрыва детей от родителей, введение гражданских бра­
ков, связывавшиеся в миросозерцании крестьянина с религией, 
вызвали раздражение. Оно было усилено издевательствами ( по ­
рой временными арестами ) местных комячеек в дни комбедов над 
священниками : «а батюшка-то наш !» 11 К этому присоединились 
сведения из «губернии» ( так крестьяне называли Тамбов) : по­
пытка сместить игумена монастыря н Саровской пустыни, арест 

10 Такими "стариками",  вершителямн крестьян{:ких дел, могли бьпъ 
и были люди ·В ·возрас'J'е 35 - 40 лет. 

11 Позже эти издательства явно прекратились:  власти поняли их 
опасность. Да и сами местные коммунисты предпочитал·и быть осто­
рожнее. 

361 



после июньского восстания и глулшение над епископо;-.1 Зино­
nием, правящю1 Тах1бовской епархией (уж он-то к нему ника­
кого отношения не и�1е.п ) ,  а реет игуменьи женского монастыря. 
Позже пришло вскрытие лющей в Тамбове - Св. Питирима. 

Сообщение осенью 1 9 1 8  г. о новых программах школ, изго­
нявших Закон Божий, вызывало резкий протест. Спасибо, епис­
коп Зиновий  выручил. Только что из-под ареста вышел, а не по­
боялся приказать изучать Закон Божий раз в неделю при церк­
вах. И власти не препятствовали . Достойный был Владыка ! Уже 
наружность его заслуживала вню1ания. Несколько выше сред­
него роста, прямой, с черными серьезными, казалось, видящими 
вас насквозь глазами. Сразу же понял, куда дело идет. Заблаго­
временно дал указание по с е.п·ам :  при всех обстоятельствах свя­
щенники остаются на местах - окор�1ляют паству. Стойко вы­
полнили они это, тем более что сю1 Преосвященный приыер по­
казал. Ко·гда Мамонтов занял на три дня Тамбов, то пришел к 
не�1у и несколько часов при закрытых дверях разговаривал. Не 
только из клира, прихожане  приходили и ;\Юлили : «Уходите, Вла­
дыка, с ними, еще есть время. Что же  с Вами будет?» Ответ был 
коротким, таким же серьезным, как и глаза его, как и весь он :  
«Паству не остав.пю».  И ценил народ такого пастыря. До начала 
вооруженной борьбы, в теплые месяцы, из самых далеких сел, за 
60-80 к:-.1, шли пешко�1 группы по 20-25 человек во главе с ба­
тюшкой, - сказать Преосвященющу о своей преданности вере 
Православной, поыолиться в соборах Тамбова. 

п 

Наряду с объяснением Тамбовских событий только продраз­
версткой, для советской и сториографии характерно всяческое 
у�1аление их народного характера - сведение к антисоветской 
деятельности эсеров, кула�<о·в и только что не одного Антонова. 
Все три издания Б.С.Э. ( 1 92 6  г" 1 950 г" 1 970 г.) неизменно на­
зывают борь·бу та�1бовских крестьян - Антоновщиной. Иными 
словами, силой, определившей события, явился совсем невидный 
в прошлом член партии эсеров Антонов. Удержавшись после Ок­
тябрьской революции на месте начальника Кирсановского уездно­
го отдела милиции, он после своего разоблачения ( сент. 1 9 1 8  г . ) 
переходит к открытой борьбе. 

362 



В истории по.1итических движений известна, конечно, роль 
отдельных выдающихся лиц, и ,  помня деятельность Антонова в 
начале крестьянского сопротивления, казалось бы, !1-ЮЖНО пойти 
по пути, указаннт1у советской историографией. Однако ее  же 
тезисы, скомпонованные в трех изданиях Б.С.Э., пресекают се­
рьезные попытки этого рода. Возы1ем характеристику ттолитико­
административного и военного управления восставших пяти уез­
дов. Высшю1 политическю1 органом является Губернский Коми­
тет Союза Трудового Крестьянства. Главный Оперативный Штаб, 
в ведении которого находятся военные силы, подчинен ему. Дея­
тельность Антонова связана только со Штабом. О какой-либо 
его ро.1и в Комитете Тру до во го Крестьянства советская и сторио­
графия не пытается говорить. И все-таки движение называется 
«Антоновшиной». 

Само собой разумеется, за�1а,1чивается характер создания 
Комитета тру до во го I<рестьянства. И I< то�1у же утверждается 
совсем неверная вещь:  I<улацI<ий Ко�1итет действовал по зада­
нию� ЦК партии эсеров и стоявших за их спиной иностранных 
1 1н1 ервентов. Относительно иностранных интервентов - гово­
рить просто не стоит. Что же касается эсеров, оставшихся в гу­
бернии и продолжавших бороться, то их роль была, конечно, 
велиI<а. Однако и они - желание-то было - подчинить себе  
выбранный Комитет Трудового Крестьянства, равно и его  фи­
лиалы, не смогли. «Старики с �юзоJ15ши» хотели сами вести кре­
стьянские дела . Третье издание Б.С.Э. признает, кстати, более 
широкую социальную основу движения, чем предыдущи е :  не 
только кулаки, но и часть трудящихся крестьян. 12 После этого 
оказывается совершенно нелепьш упорное название повстанuев 
«бандитами». 13 

Народный характер движения подтверждается и официаль­
ньши документами, связанными с его ликвидаuией. 14 Сначала 
(февраль 1 92 1  г. ) старались справиться �шрным путем : пошли 
на уступки. Ленин на свою ответственность, за месяu до реше­
ний Десятого съезда партии, обещает тамбовским крестьянам от-

12 Том 11, стр. 96. 
13 Сами по·вста11щы говорили о себе ка•к о партизаrнах. Это новое 

слово пришло едва ли не от бывших учеников школ П ступени, откры­
тых в селах с осени 1918 r. Многие из :них, оильно увлекавшиеся л ит�­
ратурой и историей, взяли в руки ·оружие. 

14 Они хорошо даны во втором издании Б.С.Э. 

363 



�1ену продраз13t:рстки 11 свободную продажу их продуктов. А 
сколько ему предстояло побороться на этом съезде за т. н. НЭП! 
В самой Тамбовской губернии продразверстку сняли досрочно. 
Повстанцю1 же, если добровольно сложат оружие, обещали ам­
нистию. В само�� руководстве последних заколебались отдельные 
люди : вправе ли они продолжать ·борьбу, вести мужика на дальней­
шие и спытания ? Но большинство иначе думало. «Подались то­
варищи большевики - на послабление идут! Так ждать, чтобы 
весь мужик поднялся, - тогда и о правах говорить». Действова­
ла, конечно, инерция разгоревшейся удачной борьбы. Городов 
захватить не удалось, но 01ежные губернии охватывались восста­
нием. Даже с Волги приходили благоприятные известия. К тому 
же ыногие ду�1али : сделать с ними Советскому правительству 
ничего не удастся. Один священник, очень неглупый человек, 
только за то и в ссылку пошел, что высказал такие мысли на 
мельнице. А ·1 ам всякие люди были - при подавлении восста­
ния донесли. Снятие правительством продразверстки сильно укре­
пило уверенность в своей силе. 

И пришлось Главному Оперативному Штабу «развивать 
энергию». В ответ на предложения Советского правительства 
только что в Козлов не ворвались. Учреждения города уже сры­
вали на вокзале объявления, указывающие их нахождение, что­
бы повстанческая кавалерия не ПОСI(акала по готовым адресам. 

Около четырех месяцев ждало правительство. В мае решили 
«давить». Тухачевского назначили командующим. Сосредоточили 
надежные ·  войска. Их ядром явились отряды ЧК и подразделения 
ЧОН (части особо·го назначения) , преобразованные в 1921  г. в 
сююстоятельный род войск. К ню1 придали : 1 )  сводные части 
курсантов пехотных, артиллерийских, кавалерийских и даже ин­
тендантских 15 ) курсов, 2) кавалерийскую бригаду, во главе с 
бессарабским ко�шунистщ1 - партизаном Котовским, отли<Iив­
шуюся в гражданской войне на Украине. Отряды ЧК и ЧОН со­
стояли только из членов и кандидатов партии, а также комсо­
�юльцев. Курсанты, свезенные едва ли не из большей половины 
губернских городов европейской части страны, являлись в боль­
шинстве тоже членами партии .  Значителен был процент послед­
них и в бригаде Котовского. 16 Ввели в действие и -обычные крае-

15 В те годы назывались .военно-хозяйственными. 
16 На карте Тамбовской области можно и сейчас видеть город, наз­

ванный в честь Котовского. 

364 



ноармейские потш, состоявшие в подавляющей �1ассе из кре­
стьян. Иы, однако, не доверяли. Держали на охране «завоеванных 
районов и ком�1уникаций». Красноармейцы, будь то русский или 
украинец, татарин или чуваш, не стреляли «в свого брата - му­
жика». Это выяснилось еще осенью 1 920 г. 

Территория, охваченная восстанием, занималась район за 
районом. Сразу же сказалось преимущество сосредоточенно дви­
гающихся правительственных войск - обильное снабжение бое­
припасами. Партизаны такого не имели.  Где только можно - ки­
дались врукопашную. Антонов был убит через 2-3 недели после  
начала наступательных действий. Это не внесло паники. Военных 
руко·водителей было достатсчно - из бывших фельдфебелей и 
унтер-офицеров, И;\Iевших большой опыт недавней войны с Гер­
манией. Дрались отчаянно. Но сила ломит силу. Части партизан 
рассеивались. Взятых в плен отправляли в Тамбов. Каждое за­
нятое селение «прочесывалось». Отдельных лиц на месте расст­
реливали. Как правило, все арестованные отправлялись также 
в Тамбов. Его вновь созданные тюрьмы ( обычные дома, о·бнесен­
ные заборол1 из колючей проволоки ) ,  старый острог, места за­
ключения при районных отделениях милиции - всё было пере­
полнено. О. получасовых прогулках заключенные уже не  помы­
шляли. После следствия и заочного суда, продолжавшихся ме­
сяц-полтора, известный процент шодей рас стреливали. Осталь­
ных же отправляли на Северный Кавказ, в район Грозного. Толь­
ко священников, обвинённых в участии в востании  и не расстре­
лянных, ссылали на работу в города индустриального центра. 
Подлежащие ссылке переводились в специальный лагерь, где 
можно было находиться днём даже на дворе. Там разрешали сви­
дания с родными. 

Бурлил той осенью Та�.1бов. Каждое утро, со всех сторон гу­
бернии ,  вливались вереницей группы крестьян, шедших пешком 
за одной, двумя подводами. 17 Хотели узнать о судьбе сыновей, 
;\1ужей, братьев, привозили И;\I продукты ( передачи разреша­
лись) . У тюрем толпились люди. Какие «эскизы в натуре» полу­
чил бы Суриков для своей картины «Утро стрелецкой казни». Те 
же бородатые старики с болью в глазах, твердо шагающие по  
люстовым, т е  же горемычные бабы, те  же телеги - та  же сер­
мяжная, потерпевшая поражение Русь. 

17 В те дни их достать было тру дно. Весь конский транспорт 
обслуживал войска. 

365 



Сломили партизан, отгрохотали орудия. Неслышно стало ру­
жейной и пуле�1етной трескотни. Прекратились аресты. Всё это 
о сталось позади. Вернулас ь  дерев·ня к своей обычной хозяйст­
венной жизни. Заработали крестьяне и крестьянки. Потянулись 
подводы со всякю1 продовольствием на продажу. Первое время 
больше меняли на городские товары : деньги теряли всякую цен­
ность. Новые, раньше неизвестные слова, вошедшие в жизнь, на­
по:шшали и о пронесшейся буре : партизан, бандит, даже бан­
дитка. Последнее относилось не к людям, а некоторым лоша­
дям, получившим за что-то подобное прозвище. Русокий крестья­
нин уж всегда переиначит. Всё это во внешней жизни. А что во 
внутренней? Ох. ·нехорошо было. Обида осталась : «плохо по­
ступили с �1ужико;-.1». Нет-нет, да и слухи появятся : «партиза­
ны, партизаны идут ... вот, вот, не так и далеко !» А как, откуда ? 
- не указывалось. «Богата Россия мужиками, не только мы та­
кие". другие найдутся». 

Много пришлось позаботиться центральным о рганам вла­
сти, чтобы достигнуть большего успокоения. В ближайшую же 
годовщину Октябрьской революции дали амнистию. Бывшие чле­
ны сельских повстаческих комитетов, и те домой пришли. Даже 
сосланным священникю1 разрешили вернуться на старые места. 
А какие в стречи им устраивали, как народ сбегался : «Мало, ба­
тюшка вернулся, - да какой! За крестьянское дело пострадав­
ший». Сектанты (баптисты, молокане) , и те плакали. Жизнь во­
шла в колею. А в уме не умерло : свой Союз нужен. Часто об 
этом говорили зимними вечерами, собравшись у кого-нибудь на 
огонек. А лето�� в ночном. 

И те, что за крестьянские права и правду встали, собой по­
жертвовали, - так и остались герСJюtи. 

Збо 



Татьяна ХОДОРОВИЧ 
Виктор НЕКИПЕЛОВ 

О П Р И Ч Н И Н А  - 1 9 7 7  
(Политические расправы уголовным путем) 

Последняя четверть ХХ века. Прогресс и просвещенность, 
права человека, гордые скрижали деклараций - об уважении 
личности и человеческого достоинства, о том, что «все люди 
равны перед законом и имеют право, без всякого различия, на 
равную защиту закона . . . » 

ВСЕ? 
1 9  октября 1 976 г. группа )!Осковских евреев, желающих 

выехать из СССР на постоянное жительство в Израиль и полу­
чивших отказ в ЭТО)!, также декларированном праве ( ст. 13 Все­
общей Декларации прав) , ус1 роила )1Ирную демонстрацию в при­
е)IНОЙ Верховного Сове1 а СССР. В)1есто приеш1 делегации выс ­
шюш чиновниками ОВИР'а (это все, чего добивались демонст­
ранты) ,  они были похватаны )1илицией, силой, с выворачиванием 
рук, усажены в автобусы и вывезены за город, где той же  ми­
лицией избиты. 

И что же ? Как защитил пострадавших советский закон ? 
Спустя несколько дней двум из демонстрантов, И. Ассу и 

Б. Чернобыльскт�у, было предъявлено обвинение по ст. 206 
ч. 2 УК РСФСР - в злостном хулиганстве с применением наси­
лия. 

Пострадавших и на ска)tЬЮ подсудимых ! ?  
К счастью, случай получил )!Ировую огласку. В результате 

)tеждународных протестов власти были вынуждены свернуть 
фиктивное «дело» и освободить арестованных. Выражаясь быто­
вьш языком, и Ассу и Чернобыльскому крупно повезло. 

А если бы нет? 
7 января 1 977 г. районный суд г. Елгавы Латвийской ССР 

приговорил к 2,5 гощш лагерей по обвинению в сопротивлении 
власти Петра Нарицу, сына известного писателя-диссидента, 
«узника всех вре�1ею>, М. А. Нарицы. 

Впервые «дело» возникло в ноябре 1 975 г., когда П. Нарица, 
протестуя против ареста отца, вывесил на окне своей квартиры 
обложку от Конституции и лозунги «свобода слова» и «соблю­
дайте ст. 1 25 Конституци11 СССР». 

"367 



«Беспристрастный закон» в лице Елгавской ыилиции тут же 
дал о себе  знать, сорвав с mша лозунги ( вместе с рамами» ) ,  же­
стоко избив Нарицу, а в довершение возбудив против него уго­
ловное дело о хулиганстве. Правда, до судебной расправы тогда 
не дошло, также лишь потому, что, как и в случае с Ассоы-Чер­
нобыльскю1, «дело» носило явно политический характер. 

Но вознамерившись наказать, советский закон не отступает. 

В августе 1976  г. П. Нарица был выслежен Елгавской ми­
лицией в лесу, куда он  направился с семьей за гриба�ш, избит, а 
после арестован снова по обвинению в нападении на пятерых 
дружинников ( ! ) и осужден. На этот раз можно было не сте­
сняться : обстоятельства дела «чисто бытовые», пятеро «потер­
певших» согласно дали показания, и Нарица был брошен в ла­
герный барак. 

Фантасмагория? 

Нисколько. 

В СССР уже много лет практикуются государственные рас­
правы с так называемыми «инакомыслящими», с политическими и 
нравственньши протестанта�ш, просто с людьми, пытавшимися 
защитить свои права или даже напомнить о них, - путем осуж­
дения их по сфабрикованным уголовным обвинениям, т. е. по­
литические расправы - уголовным путем. И это одно из самых 
отвратительных - нет, даже не нарушений - п о р у г а н и й 
н е  только прав и законности - всех известных человечеству 
принципов порядочности и чести. 

Вдумайтесь : государство ( главньш режиссерт1 тут чаще 
всего является КГБ) само распределяет роли - намечает ис­
полнителей и осуществляет акцию ( как правило, с физической 
расправой над жертвой) - стряпает заведомо, с начала и до 
конца, ложное «дело» - и в финале совершает судебный подлог.  

Такие расправы необыкновенно выгодны властям. Во-пер­
вых, это в русле привычной де�1агогической лжи : в СССР нет 
политических заключенных. Во-вторых, способствует пропаган­
де : очернить т. н. «диссидентов» как в глазах собственного обы­
вателя, так  и перед лицом Запада. Ну, а в-третьих, удобно чисто 
техничски, т. к. судит суд наиболее быстрый и скорый (напри­
мер, дела о хулиганстве рассматриваются в �1аксю1ально корот­
кий срок ) .  

Список таких расправ год о т  году все гуще и ч ерней : 

368 



1973 год. В Киеве - приговорен к 3,5 годам лагерей за 
«хулиганство» (по инсцениропанно;v-�у нападению на «девушку с 
тортом» ) еврейский активист Александр Фельдман. ':' 

1 974 год -- осужден за драку со знако:11ьш ( они сами по­
том помирились, но позднее ! )  Владимир Архангельский, член 
группы-73,  основаnший фонд помощи детям политзаключенных 
в СССР. 

Сценарии перемежаются. Власти используют любой уголов­
ный сюжет, нисколько не беспокоясь ни о внешней правдоподоб­
ности, ни  о юридической обоснованности, лишь бы посильней 
унизить, опорочить и наказать. Здесь и «частное предпринима­
тельство» (Э. Наумов - парапсихолог, Москва, 1 974  год) , и 
«взя·гочничество» (М. Штерн, врач из Винницы, 1 9 74 год ) ,  даже 
«изнасилопание» ( тбилисский и сторик Т. Джаваршейшвили ) .  

Совсе;v1 недавно, 1 9  апреля 1 977 года, в г. Чернигове начался 
повrrорный суд по статьям «О частнтr предпринимательстве» и 
«хищении государственного имущестnа» над Петром Рубаном. 
Согласно приговору первого суда ( 29 декабра 1 9 76 г.) Петр Ру­
бан - бывший украинский политзаключенный, национальный 
патриот, уже проведший в заключении 1 6  лет, был вноnь лишен 
свободы на 13 лет ( ! ) .  Но этого оказалось )r a.10.  Верховный Суд 
УССР, расоютрев дело после кассационной жалобы обвиняеыо­
го, вновь передал «дело» П. Рубана в Черниговский областной 
суд. При повторноы расоютрении П. Рубан обвинялся уже по 
трем статьям : 1) «частное предпринимательство» ;  2) «хищение  
государственного илrущества» ; 3 )  «антисоветская агитация и 
пропаганда» ( ст. 70, ч. II, до 1 0  лет содержания в лагерях ) .  

История его осуждения превосходит п о  свое:11у цинизму все 
известные до сих пор. Рубан - талантливый резчик по дереву, 
он работал в сувенирно:11 цехе :11ебельного комбината г. Прилуки 
и в последнее время долго и вдохновенно трудился над скульпту­
рой, посвященной 200-летию США. Кто-то, види;vю, счел эту ра­
боту нежелательной :  неизвестньши лицюш скульптура была по­
хищена, а Рубан обвинен в вышеназванных преступлениях (за­
метьте : в хищении материалов, затраченных на украденную 
скульптуру ! ) ,  осужден. Одним ударом власти воздали Рубану и 
за идею восславить США, и за его «инакомыслие». Он так и ска-

* Оовобож,ден "по отбытиш 'Н'аказruния" 19 апреля 1977 r.  В 20-х чис­
лах аюреля П<NIУЧ'ИЛ разрешение на ·выезд из СССР. В один -из первых 
дней мая был ·изб�ит не:изв·естными в метро ·в r. К�иеrв,е. 

369 



зал на первом суде : «Меня судят за то, что я желал выхода 
Украины из состава СССР, за то, что отсидев за это 5 лет, не 
изменил своих взглядов». 

По обвинению в хищении и порче государственного и;v1уще­
ства, в повреждении па;v1ятников культуры осуждены на днях в 
Ленинграде художники О. Волков и Ю. Рыбаков, фактически 
а рестованные за написание политических лозунгов на стенах Пет­
ропавловской крепости и ряде других зданий Ленинграда. Все, 
что угодно, только не политический процесс - и салш подсуди­
мые в «последне�r слове» послушно заявили : «Мы просто уголов­
ники ! »  И чья-то послушная рука хладнокровно насчитала басно­
словную су;v1му ущерба ( это краской-то по камню ! )  - 1 7  тысяч 
393 рубля ! Кстати, в едь не только для утяжеления срока наказа­
ния названа эта сумл1а, она и впрю1ь будет взыскана с осужден­
ных - на сколько же десятков лет попали они теперь в государ­
ственную кабалу ? 

И эта высшая безнравственность - обогащение державной 
казны за счет казнимых - также находится в русле разбойной 
практики государства, ибо от подлога до прююго грабительства 
- один шаг. 

По сходнт1у сюжету кроится где-то 11 «дело» Мальвы Лан­
ды. Случившийся 1 8  декабря 1976 года в ее  комнате в г. Крас­
ногорске Московской области пожар (заметим : при весьма стран­
ных обстоятельствах, заставляющих предлоположить злоу;v1ыш­
ленный поджог со стороны) власти, видимо, намерены использо­
вать как повод для расправы еще с одним членол1 Группы со­
действия выполнению Хельсинских соглашений в СССР. На 
Мальву Ланду заведено уголовное дело по ст. ст. 99 и 150 УК 
РСФСР, поскольку ущерб от пожара, как подсчитала та же по­
слушная рука, составляет якобы около 3-х тысяч рублей. Сум­
ма эта является произвольной, превышающей фактический ущерб 
во много раз. В случае осуждения М. Ланды по указанным ста­
тьям ей грозит лишение свободы на срок до 3-х лет. 

Может случиться, что власти развернут в чисто уголовном 
направлении и «дело» Александра Гинзбурга, обвинив его в так 
называемой «валютной спекуляции» ( ст. 88 УК РСФСР ) .  

Вершиной уголовных расправ против диссидентов люгло 
стать их обвинение в причастности к взрыву в ыосковскоы метро 
8 января 1 977 г. С таким обвинение�� выступил на страницах ан· 
глийской газеты журналист от КГБ В. Луи, кое-где уже шли до-

370 



просы, а в «Литературной газете», как стало известно из досто­
верных источников, была подготовлена обличительная статья, с 
ведома Ц!{ КПСС. Правда, власти все-таки не решились дать ход 
этому страшно:ну «делу», которое могло бы повлечь за собой 
У!ассовые репрессии. Возлюжно, что этол1у помешало энергичное 
упреждающее заявление, сделанное акадеш1кол1 Сахаровым. 

Наряду с осуждением по сфабрикованньш «делам» на дли ­
тельные сроки, фиктивное уголовное обвинение служит властю1 
и для коротких «оперативных» расправ. Очень удобен в ЭТОУ! от­
ношении кратковременный арест по указу о л1елком хулиганст­
ве. Здесь даже не надо ждать сценарной директивы сверху - в 
любОУ! РОНД легко офорУIЯТ 1 5  суток по обвинении в неподчи­
нении или нарушении общественного порядка . А люжет, и на са­
мом деле даже есть такая тайная директива - о том, чтобы всем 
протестантю1 прописывать «кузькину л1ать» в холодных «клопов­
никах», как называют в народе кал1еры КПЗ? 

Вот несколько прю1еров : 
Декабрь 1 975 года, Москва. С. Ходорович - - за то, что 

слишком близко подошел к зданию суда, в котором шел «откры­
тый» и «беспристрастный» процесс над А.  Твердохлебовым. 

Июнь 1 976 года, в пос. Мирнол1, Якутия. Обвинен в драке с 
милицией и посажен на 15  суток люсквич А. Шустер, зять А .  
Твердохлебова, приехавший к нел1у на свидание к месту ссылки. 

Октябрь 1 976 года, Москва. Массовые посадки евреев-от­
казников, добивавшихся приема в Верховнт1 Совете. Все - за 
«нарушение общественного порядка». Среди них : А. Полищук, 
М. Кремень, А. Щаранский, В. Слепак, 3. Теслер и другие ,  всего 
18 человек. 

Ноябрь 1 976 года, пос. Шахрисябз Узбекской ССР. На 1 5  
суток посажены бухарские евреи братья Амыан и Аммер Заву­
ровы за «отсутствие паспортов». Повод этот представляется бо­
лее чем оригинальным, если учесть, что паспорта были сданы 
братьями год назад после получения разрешения на выезд в 
Израиль, в обмен на выездные визы, которые, правда, перед са­
л1ьш отъездо:н были у них по необъясненньш причинам отобра­
ны. Больше того, Завуровьш в РОВД было заявлено, что если 
они и теперь не возьмут обратно свои паспорта ( братья не  делают 
этого, требуя отобранные визы ) ,  то будут". обвинены в драке, 
ну, скажем, с хозяином долrа и посажены по уголовной статье. 

Шантаж, запугиванне, угрозы насилиел1 используются без 

371 



стеснения. Грозили писателю Л. Копелеву, беременной жене пи­
сателя 3. Гажахурдиа. Не один год в адрес А. Д. Сахарова и 
его жены Е. Г. Боннэр приходят по почте анонимные или подпи­
санные черносотенной подписью «союз русского народа» угро­
зы расправиться с нюr, убить внуков, зятя. Анатолию Марченко, 
находяще11уся в ссылке в пос. Чуна Иркутской област:И,  надзор­
ный комендант Корзун заявил открыто : «Если кто тебя прибьет 
на улице, я то�rу спасибо скажу !» 

И �rожет статься прибьют. В арсенале сегодняшних 
гангстеров от власти есть и физическая расправа, кулачный раз­
бой. Бьет милиция, бьют дружинники, бьют - в темноте, из-за 
угла - просто неизвестные, какой-то нае�шый уголовный элемент. 

Август 1 976 г. На В. Серова, участника разгоняемых моло­
дежных религиозно-философских собеседований, напали на ули­
це неизвестные, избили Б те�шоте, сло�rали руку. 

25 марта 1 977  г. Весенний Киев. Из дверей поликлиники вы­
ходит женщина-врач Мезрухина. К ней подскакивают двое неиз­
в естных и спрашивают : «Вы Мезрухина ?»  И били, жестоко. По­
доспели прохожие, избиение прекратилось. Подошедшему �rили­
ционеру указали насильников. Однако последние предъявили 
ему красные книжечки и были немедленно отпущены. Мезрухи­
на виновата лишь в то11, что братья её уже уехали в Израиль, 
а она подала документы в ОВИР и добивается разрешения на 
выезд. 

Неоднократно избивали в Елгаве того же П. Нарицу, однаж­
ды даже сломали бIУ обе челюсти. «Когда надо, тогда и бьем», 
- с апломбо�r безнаказанности скажет возмущенно�1у отцу ми­
лиционер. 

Избивают евреев, борющихся за выезд в Израиль, н емцев 
Поволжья, желающих уехать в ФРГ, крымских татар, добиваю­
щихся возвращения на зе�1лю предков. . .  При избиении евреев в 
подмосковном лесу, с рассказа о которо�r �1ы начали очерк, дру­
жинники с крикам и :  «недобитые !» ,  «жиды !» - жестоко избили 
А. Полищука, М. Кре1шя, 3. Теслеру сло�1али нос. В конце 1 975 
года был избит неизвестны�1и в подъезде собственного дома 
70-летний академик - литературовед Д. С. Лихачев, прогневав­
ший власти те�r, что отказался подписать писыrо против А. Д. 
Сахарова. Спустя несколько �rесяцеБ, види�rо, те же «неизвест­
ные» пытались, подсунув под дверь шланг с бензином, поджечь 
квартиру Лихачева. 

372 



От переломов рук и челюстей недалеко и до полного ис­
полнения угрозы «прибить». Как и случилось в 1 976  году с 
поэтт1 и переводчиком Константино111 Богатыревым, скончав­
ши:11ся от увечий, нанесенных все те:1ш же «неизвестны�ш». 

В своем Обращении к лшровой общественности от 1 2/ 1 - 77  г .  
(в  связи со взрывом в 111етро) А. Д. Сахаров называет, кроме 
Богатырева, еще 4 случая загадочнах убийств, которые, воз­
можно, являются актами политической мести. Это : юрист из 
г. Клина ; украинский баптист Библенко ; литовские католики Ти­
монис и Лукшайте. До тех пор, пока не будет проведено тща­
тельного расследования обстоятельств их 01ерти, мы не може:-.1 
не разделить предположений А. Д. Сахарова. 

В связи со столь широким разливом государственного наси­
.1ия по отношению к диссидентю1 и движению за права встает 
вопрос и о его исполнителях. 

В сюшздате распространяется очерк М. А. Нарицы «Сначала 
самосуд - потом суд», в которо:11 рассказывается о расправе 
над его сыном Петро:-.1. Мы проси111 читателей задержать внима­
ние на описании тех, кто, исполняя чью-то волю, мордовал Петра 
Нарицу в елгавскт1 лесу, а после лжесвидетельствовал в суде : 

«Его противники - пять человек салюго лучшего возраста 
для своей задачи. Весом они превосходят угрожавшего их жиз­
ням худощавого противника. Не самородки, но без той гармонии 
универсального развития, к которой стремились древние греки . 
Лица их лше кажутся тупы:1111, и некоторые из них даже вырази­
тельны в это:v1 направлении. Во всяком случае, е сли бы я заду­
мал написать «идейную» картину, представляющую царскую Рос­
сию, то для изображения черносотенцев в качестве натурщиков 
я выбрал бы именно этих». 

Образ точен. Именно эти, послушные бить и лгать люлодцы 
спортивного типа, составляют тот второй, значительно более ши­
рокий, чел1 штыковая сила, охранительный слой, на котором зиж­
дется нынешняя деспотия. 

Ню1 также хорошо знакол1 этот вырази гельный портрет. Это 
они 26 августа 1 968 года,имитируя «народный гнев», били на 
Красной площади с выкриками «да здесь одни жиды !» участни­
ков де:1rонстрации против ввода советсю1Х танков в Чехослова­
кию . . .  

Это они же, огораживая кулачной стеной здание суда в Но­
гинске, в котором шло судилище над Кронидщ1 Любарскиы, в 

373 



октябре 1 972 года с открытой ненавистью шипели в лицо пы­
тавшимся пробиться к зданию друзьш1 подсу ди1'юго : «Стрелять 
всех вас надо !»  

Они - одинаковые, безымянные статисты - заполняют за­
лы всех судов, в которых судят сегодня за л,1ысль и слово. 

И они, сдавив железньш непролазньш кольцол1 5 декабрн 
1 976 г .  на Пушкинской площади академика А. Д. Сахарова с се­
,\Iьей и друзьями, выкрикивали в черносотенном азарте : «Браво 
Сахарову ! Глядите на него ! Он прода.тся сионистам ! . .  » 

Эти люди - подлинно «идейная картина» сего;�нншнего 
дня. Деградация власти столь же четко отпечатывается на их 
а�щах, как и определяет все их гангстерское бытие. И"1енно по­
тол1у, что сама власть, взявшая за ко:чпас идеологию насилия, ста­
ла гангстеро�1, она и применяет ,1ля борьбы с инаКО,\1ЫС;1ящю11 1  
отвратительные, сфабрикованные по уголовной мерке, чисто ганг­
стерские методы расправы. «Ваши теперешние преступления есть 
предельная объективация nашего духа - всегда бывшего n сnоей 
сущности блатны�1, щ� фиозныш>, - писали в некрологе на 01ерть 
К Богатырева Г. Якунин и Л. Регельсон. И это верный диагноз. 

Впрочем, в руссколr языке есть свое, апробированное на­
циональной историей, точное слово - о п р и ч н и н а. 

Факты вопиют. Опричный разбой творится среди бела дня, 
на всех дорогах страны. Он - во вселr . 

Вот случаи задержания по самьш фантастическим унизи­
тельным, чисто уrоловНЫ,\! поводалr. И иногда и без всяких пово­
дов. Инкогнито, однако с наглой уверенностью в собственнолr 
превосходспзс и правоте : «Мы нарушае,\t законы д.тш общего 
блага» ( «ll!Ы» - инкогнито ) .  

Декабрь 1 9 75 г .  Задержана в Москве н а  улице с единствен­
ной целью - помешать отъезду в г. Вильнюс, где открывался 
суд над Ковалевым - <1.1ен Инициативной группы защиты прав 
человека в СССР Т. Ходорович. Объяснение милици и :  «в связи с 
н едавним уголовньш преступлениел1 в г. Киеве». 

В тот же день, в другом районе Москвы. Задержан второй 
член Инициативной группы Т. Ве.1иканова. Мотив : «Вы подозре­
ваетесь в краже дю1ской сулючки». 

Через некоторое время после отправления поезда Москва­
Вильнюс Т. Ходорович и Т. Великанова были отпущены. 

Февраль 1 976  г. Ворошиловград. Обыскана в аэропорту член 
Совета родственников узников ЕХБ (евангельских христиан-бап-

374 



тистов) А. Сенкевич. Предлог для обыска : «с целью обнаруже­
ния взрывчатых веществ». Изъяты религиозные тексты, заявле ­
ния  верующих. 

Сентябрь 1976 г. в г. Тарту. У М. Никлуса, преподавателя 
английского языка, обыск «по подозрению в краже пишущей и 
вычислительной машиною>. На обыске изъят самиздат, произве­
дения Солженицына. 

Сентябрь 1976  г., пос. Купавна Московской области. У бра­
тьев А. и В. Рубцовых обыск с целью «отыскания и изъятия 
оружия и боеприпасов». По аналогичному «поводу» врывалась 
�шлиция в дом к В. Некипелову в апреле 1 9 76 года. 

Декабрь 1 976 г. в поезде Москва-Иркутск. У жены А. Мар­
ченко Ларисы Богораз, ехавшей к �rужу в ссылку, обыск по об­
винению". «в краже докул1ентов и денег у пассажира-офицера». 
Изъят самиздат. 

15 апреля 1 977 г., Киев. Вошедшие в поезд сержант �шлиции 
и гражданин в штатскт1 силой выводят из поезда !{иев-Москва 
еврея-отказника В. Кислика и «достав.1яют» в отделение мили­
ции при вокзале. Назвать себя и объяснить причину проведенной 
ими операции отказываются. Поезд уходит. В комнате милиции 
появляется «руководитель операции».  Этот человек знаком В. 
Кислику. Он два раза принимал его в кабинете начальника Ки­
евского ОВИР'а и ,  предпочитая оставаться инкогнито, называл 
с ебя то Геннадием, то Генрихом Александровиче��. Отказавшись 
назвать свою фалшлию и должность и на этот раз, он заявил Кис­
лику : «В Москву вы не поедете ни сегодня, ни в последующие 
ДНИ». 

- Поче�1у Вы и ваши люди нарушаете советские законы ? 
- Мы нарушаем законы для общего блага. 
Заметим в скобках : хороши, стало быть, законы, если «для 

общего блага» их необходимо нарушать. 
Видимо, для того же «блага» Геннадий-Генрих Александро­

вич отказался возместить деньги В. Кислику за неиспользованный 
билет. «Люди» Геннадия-Генриха проводили В. Кислика до подъ­
езда его дома и продолжают неотступно иrеловать за ним по ули­
цам Киева до сих пор. 

А как характеризовать постоянные грабежи на обысках? 
Изьшаются по всякому поводу и без повода пишущие машинки, 
фотоаппараты, лrагнитофоны, дорогие зарубежные издания книг 
Ахматовой, Мандельштама, Пастернака, Uветаевой. Вещи эти, 

375 



как правило, не возвращаются, ходят слухи, что они списывают­
ся и распродаются потом по дешевке среди сотрудников про­
куратуры и КГБ. А «беспристрастный закон» по это�1у поводу 
иолчит. 

В последнее вре�ш на обысках начинают изы�1ать даже день­
ги  и .. . мохер! У А. Гинзбурга было изъято около 5 тысяч рублей 
из Русского общественного фонда по�ющи политзакточенны�1, а 
также все личные деньги. На вопрос жены А. Гинзбурга : «А на 
что же  на�1 теперь жить?» один из обыскивавших цинично зая­
вил, указывая на оставленные, поднятые с пола, 38 копеек: «А 
вам этого хватит». 

Личные деньги быJJи изъяты также на обыске у членов груп­
пы содействия Ю. Мнюха и М. Ланды. 

С недавних пор, видимо, с целью создания уголовного пре­
цедента ( какой же юридический НИИ выдает эти рекоменда­
ции ? )  на сцену выплыло подбрасывание на обысках. 

А. Гинзбургу в Москве и М. Руденко в Киеве - иностран­
ной валюты - долларов США и западногер�1анских л1арок. 

О. Тихому в Донецке (повидимому) - старой немецкой 
винтовки. 

О. Берднику в Киеве - порнографических открыток и фо­
топленок. 

Уголовщина, уголовщина, уголовщина. Подлоги, насилие, 
клевета. Что уж говорить о тако�1 �1елкш1, подленько�1 хулиган­
стве, как битье окон (напрю1ер, в ночь на 10/ 1 -76 г. у Руденко 
в Киеве) ,  подбрасывание в почтовые ящики анонимок и порно­
графии, звонки-угрозы по телефону, отрезание этих телефонов, 
проколы шин в автш1ашинах ... Последний вид «мести» отрабаты­

вается и на автомашинах иностранных корреспондентов. 
В том же ключе - громогласное, со всех трибун и газетных 

пoJJoc шелыювание тех, ко�1у режю1 никак не ыожет даровать 
права на существование. 

«Много шума вокруг жалкой кучки антисоветски настроен­
ных людишек . . .  », «ничтожная группка», «отщепенцы, прикры­
вающие свое истинное нутро ... » - эти уничижительные штампы 
взяты из известной статьи «Что скрывается за шул1ихой о «пра­
вах человека» («Правда» 1 2/II- 1 9 77 ) .  

Клевета типа «эти отщепенцы, вступившие в своей борьбе 
с советским строем на путь прямого сотрудничества с зарубеж­
ньши антисоветски�rи центрю1и» кочует по страницал1 печати, 

376 



иногда обретая конкретную направленность. Так, n сообщении 
ТАСС n день обыска у А. Гинзбурга, Ю. Орлова и Л.  Алексеевой 
(4  января 1977 г. ) было заявлено, что все они связаны с НТС. 
В статье «ЦРУ : шпионы и «праnа человека» («Известия» 5.III. 7 7 )  
обвинены в прямт1 шпионаже в пользу США еврейские активи­
сты Лернер, В. Слепак, Д. Азбель и другие. Вскоре после появ­
ления статьи и был арестован упо�rянутый в ней ч.�ен Москов­
ской группы содействия Анатолий UJаранский. 

В кампании пропагандистского очернения советских дисси­
дентов власти действуют по известному принципу, в переводе с 
латинского означающе�rу : «клевещите, клевещите, что-нибудь да 
останется». 

Такого опричного разгула, как ныне, право, не знала цар­
ская Россия. Государство долго, часто очень неу�rно и жестоко 
боролось с политической оппозицией, с активной деятельностью 
различных групп и партий. Зал1етю1 : революнионных, не только 
открыто призывавших к насильственно�rу свержению существую­
щего строя, но и копивших силу, стрелявших в царей и градо­
начальников, грабивших ( или как это называлось у большеви­
ков? - экспроприировавших) банки и почтовые поезда. 

И все же :  государство никогда, даже в периоды так назы­
ваемой реакции, не расо1атривало своих политических против­
ников (а  уж те�1 более нравственную оппозицию) как недостой­
ную уголовную силу и не расправлялось с ними приеыюrи из 
блатного репертуара . Представьте себе Ленина, схваченного ( в  
буквальном 01ысле) жандар�1юш за воротник и обысканного 
«". по подозрению в краже пиджака !» Или Свердлова, осужден­
ного за �rелкое хулиганство . . .  

Даже в борьбе, в �1етодах государственного пресечения, в 
процедурах обыска или ареста ( оставюr пока в стороне вопрос 
о нравственности всех этих действий) должны быть, не говоря 
уже о соответствии процессуальньш нормам, какая-то своя внут­
ренняя этика, порядочность и человечность. 

Должны? 
К члену Украинской группы содействия выполнению Хель­

синсю1х соглашений киевлянке О. Я. Мешка проводивший обыск 
прокурор ( ! ) ворвался в дтr. . .  через форточку - подтянув­
шись на руках и разбив стекло ногами ! Он же позднее, когда О. 
Мешка отказалась подвергнуться лично�1у обыску, поскольку на 
это не было выписано отдельного постановления, подскочил к 

377 



ней, �юлодецкю1 прие�ю�1 «самбо» вывернул 70-летней женщине 
руки и держал так до тех пор, пока его подручная женщина­
ю ри ст ( ! ) раздевала обыскиваемую догола. 

Западному читателю, видюю, будет трудно представить се­
бе весь этот уголовный шабаш. 

Воспитанный на уважении к Закону, авторитету и беспороч­
ности государственного права, житель Запада, если даже он и 
возмущается «нарушением прав человека» в восточноевропейс·ких 
странах, все-таки не осознает до конца всей глубины проблемы. 

Ну как, в сюю�1 деле, он �южет понять, что - в свете приво­
дJн1ых на�ш фактов - не о «нарушении прав» надо говорить (как 
�южно нарушить несуществующее? ! ) - о совершенном отсутствии 
этих прав, о полном б е с п р а в и и ; не  об извращении закона 
- об 01 мирании его, о всевластии в стране - даже не государ­
ства - слепой, безрассудной, уголовной идеологии. 

И поэтт1у он, западный читатель, подает этому преступнику 
руку. Называет на Вы. Раскланивается на Ассамблеях. Улыбается 
и похлопывает по плечу, заключая коммерческие сделки. Перека­
чивает его газ. Возит ему пшеницу. Состыковывается в космосе. 
Пьет его водку. Ест икру. Аплодирует его балету. 

Мы ничего не просим своим письмом. 
Мы не пытаемся протестовать. 

Мы хотели бы только одного : чтобы западный читатель все­
таки хоть однажды сдела.тт над собой усилие и п о п ы т а л с я 
п о н я т ь, как это страшно - мир, в которо�1 мы живем. И что 
по-прежнему полны значения слова нашего соотечественника В. 
Белинского : «Мошенники тем и сильны, что они с честными людь­
ми поступают как с мошенниками, а честные люди с мошенниками 

как с честными людьми». 

Наша статья не претендует на полноту. Мы хотим лишь 
приnлечь вюшание к проблеме. Мы надеемся, что кто-то возьмет­
ся его вести -- точный и полный список всех уголовных мер­
зостей, который использует сегодняшний режим в России для 
подавления свободомыслия. И пусть г р я з н а эта работа -
нет нужней ее д.:�я истории, для грядущего п р а в о г о м о­
р а п ь н о г о су да над советской опричниной 70-х годов. 

30 апреля 1 977  г. - 4 мая 1977  г. 

378 



ПОСЛЕ АРЕСТА А. ГИНЗБУРГА 

Александру Солженицыну 

Александру Гинзбургу 

Участникам Русского Общественного Фонда в СССР 

Александр Гинзбург 

ИСКРЕННЯЯ БЛАГОДАРНОСТЬ 

И ГЛУБОКАЯ ПРИЗНАТЕЛЬНОСТЬ 

5-ro февраля мы приняли на себя трудную, но почетную и 

крайне н е о бходимую обязанность - взять распределени е средств 
ваш его Ф о нда. 

379 



Человек хочет е сть каждый день. Поэтому мы приступили 
к ней немедленно, в горькую для нас минуту - в минуту ареста 
Александра Гинзбурга - человека высочайшей честности, спра­
ведливости и разу�1ности. Глубокий поклон е�1у от нас за ту, 
с к а з о ч н у ю в условиях нашей жизни, четкость и ясность 
ведения Фонда, которую мы обнаружили, непосредственно при­
ступив к своей работе. Глубокий поклон ему за справедливое и 
разумное распределение средств вверенного ему Фонда. 

Лишь начав это многотрудное дело, мы поняли воистину 
колоссальное значение существования общественного Фонда по­
�ющи преследуемым и заточенным, их нуждающимся и гонимым 
семьям, их плачущим детям. 

Именно поэтому мы, живущие в государстве, где запрещено 
и сознательно выкорчевывается �1илосердие к узникам, решили 
и сполнить свой первейший долг - поблагодарить всех тех, кто 
принимал и принимает участие в о рганизации общественного 
Фонда и в его исполнении. Примите простую человеческую бла­
годарность. Спасибо. Спаси Вас Бог. 

Кроме поддержки жизни и здоровья «политических преступ­
ников», их страдающих матерей, жён и детей, Фонд в нашей 
стране н еобходим еще по двум о с н о в н ы м причинам. 

Первая и о с н о в н а я: моральная поддержка узникам, 
сокрытым от всего мира. 

В бес едах с освободившимися заключёнными часто прихо­
дится слышать: самое страшное - это ощущение, что тебя за­
были. 

Подчёркиваем : самое страшное - не помнят, з а б ы л и, 
о д и н.  Значит, Ф онд избавляет советских узников от с а м о г о 
страшного, от  чувства одиночества, заброшенности. От этого 
же ощущения заброшенности Фонд спасает и с емьи заключённых. 
Ощутимое присутствие Общественного Фонда вселяет надежду в 
сердца отцов и матерей, что их дети будут жить и расти, что бы 
ни случилось с их родителями,  ибо  о них знают и помнят. 

Вторая и тоже о с н о в н а я :  в 60-х годах с появлением 
открытого противостояния властям у людей нашей страны (не­
посредственно не участвующих в противостоянии) появилось роб­
кое желание хоть как-то помочь тем, другю1, идущим «на плаху». 
Так появился росток Общественного Фонда внутри страны. 

380 



Страшен у нас закон содержания людей в «местах заключе­
ния». По этому закону человек лишен возможности воспользо­
ваться милосердие.\!, а люди проявлять его. Нарушителя под­
жидает жестокая кара. 

Однако с ухудшением внутренней ситуации росток стал увя­
дать и у в я л бы, пожалуй, если бы не Фонд, учрежденный 
вне нашего государства. Вначале, правда, возникла точка зрения, 
что появление денег из-за границы испугает наших соотечествен­
ников и они отшатнутся от начатого доброго дела. 

Но это бы.1а неверная точка зрения. Добро обязательно по­
рождает добро, а не уничтожает его. Милосердие, которое с таким 
рвениеы искоренялось нашими властюш, вновь пробудилось и 

побороло стр:.� х :  Общественный Фонд стал пополняться средства­
�ш и наших сограждан. 

И это вторая о с н о в н а я заслуга Общественного 
Фонда : пробуждение � 1  и л о с е р д и я и уыеньшение 
с т р а х а. 

Именно за это огромное спасибо всем людю1 доброй воли, 
бескорыстно приносящим свои пожертвования на священнй Алтарь 
Милосердия и Добра, питающих нас и наших сограждан. 

Пусть же М и л о с е р д и е и Д о б р о будут теми 
началаыи, которые полюгут .тнодюr всего мира придти к с о г л а­
с и ю, спасут их от войн и террора ! 

Татьяна Ходорович, 

Москва 1 2904 1 ,  пр. Мира, д. 68, кв. 1 56 .  

5 апреля 1977 года 

Мальва Ланда 

По последним известиям М. Ланда осуждена па два года ссылки 
за... пожар, приключившийся в её квартире. 

381 



Татьяне ХОДОРОВИЧ, Мальве ЛАНДА 

Спасибо Вам, друзья, ч1 0 Русский Общественный Фонд ни  
одного дня не был беспризорныл-1, но  тотчас после ареста Алек­
сандра Гинзбурга перенят Вюш ! 

Вы замечательно верно пишете, что нас так согнули, так 
унизили, что даже шаги милосердия оказываются для советского 
человека шагюш 01елости, шагами в страшную неизвестность. 
Но тем выше гордость и радость, что всё больше находится людей, 
переступающих эту границу страха. Нам нанесено уродств, язв 
и ран гораздо глубже, че:v1 только политических, и излечение от 
них лежит не на путях политики. 

Храни Бог вас и всех, кто будет ва;11 по:1югать и соучаство­
вать. Да не удастся врагам добра закрыть вам все пути ! 

382 

Душевно с вами 

и со все:vш, кто у нас в стеснениях, 
гонениях и за колючей проволокой 

Александр СОЛЖЕНИUЫН 



ЗАЯВЛЕНИЕ ЭДУАРДА БЕННЕТТА УИЛЛИАМСА 
ПЕРЕД КОМИССИЕЙ ПО БЕЗОПАСНОСТИ 

И СОТРУДНИЧЕСТВУ В ЕВРОПЕ 

(Постоянная комиссия при Сенате США) 

3 июня 1977 года 

Господин Председатель, члены ко�rиссии ! 

Благодарю Вас за приглашение дать показания перед Вами 
сегодня. 

Я представляю Александра Ильича Гинзбурга, талантливого 
и мужественного �10лодого русского, которого я никогда не встре­
чал. 

Четыре �rесяца то�rу назад, ночью 3 февраля 1 977 года, Гинз­
бург был арестован советскюrи властями. Он вышел из своей 
квартиры в Москве, чтобы позвонить по телефону. потому что 
собственный его телефон был отключен. Вышел и больше не  вер­
нулся. 

О том, что Гинзбург был арестован, теперь уже широко из­
вестно повсюду. О то��, как он бы.1 арестован, известно недоста­
точно, а как раз это дает представление о системе работы совет­
ского уголовного и судебного ведомства. 

Гинзбург был арестован у подъезда здания, где он жил. Ему 
не позволили вернуться к себе, чтобы сказать жене и двум де­
тям, что его уводят, и никто в КГБ не счёл нужным осведомить 
об этом г-жу Гинзбург. Когда муж её не вернулся, г-жа Гинзбург 
бросилась и скать его, оставив одних в квартире двух маленьких 
детей. Друзья по�югли ей, и она провела часть зимней ночи, б егая 
от одного участка милиции к другому, пытаясь узнать, что слу­
чилось с её :,,1уже].1. Ей ничего не удавалось узнать. Наконец, 
поздно ночью, в одном из отделов КГБ ей сказали, что он был 
арестован по приказанию КГБ. На следующее утро г-жа Гинзбург 
узнала, что ��ужа её увезли в Калужскую тюрьму, приблизитель­
но 200 ю1. от Москвы. 

С момента ареста четыре месяца тому назад Гинзбургу не  
разрешили ни разу видеть жену, семью или кого-либо из  дру­
зей, говорить с ними и вообще как бы то ни было установить с 
нилш связь. У него нет никаких контактов ни с кем вне стен Ка­
лужской тюрыrы. Ьrу не разрешено общаться с адвокатом. Ел1у 

383 



не предъяв.1ено никаких обвинений. Однако �1ы хорошо знае�1, 
за что Александр Гинзбург бы:1 арестован. Он активный член 
большой группы советских граждан, которая в течение послед­
них пятнадцати лет протестует против отсутствия человечес­
кой свободы в Советскол1 Союзе. Гинзбургу сорок лет. Из них 
с е;\IЬ он  уже провёл в советских тюрьмах и лагерях. На Западе 
он стал широко известен давно за ОТ'Iёт, данный им о процессе 
двух диссидентов - Синявского и Даниеля. Отчёт этот под назва­
нием «Белая Книга» был напечатан и распространён на Западе. 
Гинзбург составил его совершенно открыто и послал экземпляры 
его в Советско�� Союзе депутатаы Верховного Совета СССР и 
разньш выдающю1ся советским деятелю�. 23 января 1967 года 
он был арестован и обвинен в нарушении статьи 70 советского 
Уголовного Кодекса. Статья эта объявляет преступньш распро­
странение клеветнических из�!Ышлений, которые порочат совет­
скую государственную и общественную систе�1у с целью подор­
вать или ослабить советский строй. Согласно этой статье, пре­
ступлениеы является также изготовление или хранение с той же 
нелыо литературы такого же содержания. 

В заключение судебного разбирательства в Московском Го­
родско�1 Суде в 1 9 68 году Гинзбург сказал : «Я знаю, что вы 
;\Iеня о судите, потому что ни один человек, обвинявшийся по 
статье 70, ещё не был оправдан. Я спокойно отправлюсь в ла­
герь, но я уверен, что никто из честных людей �1еня не осудит». 

Гинзбург был приговорен к «пяти годам лишения свободы». 
Один из его подельников, Юрий Галансков, приговорен был к 
семи годал1 и у�1ер в лагере в 1 972 году от язвы желудка, той же 
болезни, которой страдает сю1 Гинзбург. Советский адвокат, за­
щитник Гинзбурга Борис Золотухин вместо того, чтобы покорно 
положиться на лшлость су да, совершил неслыханный и беспре­
цедентный поступок : он потребовал оправдательного приговора. 
За это он был лишен права защиты и надолго попал в неми­
лость у властей. 

Этот процесс вызвал �шожество протестов со стороны со­
ветской интеллигенции. Гинзбург же продолжал по выходе из 
лагеря решительно и мужественно свою деятельность по защи­
те прав человека в Советском Союзе, и угроза нового ареста его 
никоим образо11 не останавливала. Он приобрел широкую извест­
н ость у себя на роди·не и за рубежт1. Специфической же причи­
ной для его ареста была, конечно, его связь с Русскиы Общест-

384 



венньш Фондом, благотворительной организацией, созданной 
Александро:1-1 Солженицыньш 1 ри года TO;\IY назад, чтобы ПО:\!0-
гать политическим заключенным и их семьям в Советском Союзе. 
Гинзбург был распорядителем Фонда в СССР, и за последние три 
года )!НОГО сотен се)1ей по1шп1ческих заю1ючённых получили че­
рез него по.мощь от Фонда. Можно сказать, значит, что он аре­
стован, в первую очередь, за милосердие ,  за упорное желание 
по:1-югать людш1 и за упорную жертвенную работу в этом 
направлении. К это,1у надо ещё добавить, что он был одним из 
членов-основателей Группы Наблюдения за выполне нием Хель­
синских соглашений в СССР. Эта организация возникла в 1976 
году для того, чтобы следить за выполнение)! со стороны совет­
ских властей условий согJiашений, подписанных в Хельсинки. 
Александр Гинзбург связан со всей этой деятельностью и сыграл 
важную роль il подготовке ряда доку:\1ентов, отражающих пре­
следование диссидентов в СоветсКО)I Союзе. Многие из этих 
документов были опубликованы Ктшссией, перед которой мы 
сейчас находи;о.1ся. В обще\1, если какая-то вина была за Гинз­
бургом, то это - только надежда, что Советский Союз действи­
тельно на�1еревается выполнять подписанные ю1 договоры и со­
глашения, а следовате.'!ьно, не будет преследовать тодей за дело 
:1<шлосердия. Явно, если такая надежда и была, то она была аб­
солютно неоправданной. Через два дня после ареста Гинзбурга в 
Москве два члена украинского отдела Хельсинской группы, Ми­
кола Руденко и Олекса Тихий, тоже были арестованы. А неделю 
спустя арестован был создатель и с1идер группы Юрий Орлов. 
Наконец, в \Iарте �1есяце арестован был Анатолий Щаранский, из 
еврйских отказников ( отказники - это люди, подавшие заяв­
ление на выезд в Израиль и получившие отказ от советских вла­
стей) .  А в апре:1е арестованы были два ч.:1ена недавно созданно­
го грузинского отдела Хельсинской группы, Гю1сахурдия и Ко­
става. Все эти факты приводят меня к заключению, что власти 
повели систематическую атаку на Хельсинскую группу. Наконец, 
надо ещё добавить, что тесная связь Гинзбурга с Александро�1 
Солженицыньш и Андрее\1 Сахаровы\1 делала его особенно неми­
льш советс1шм властям. 

Я начал интересоваться делом Александра Гинзбурга в фев­
рале, когда меня попросил это сделать Александр Солженицын. 
Он и его жена поручили �ше юридическую защиту Александра 
Гинзбурга. Вскоре после \юего разговора с Солженицыным, ко­
гда я согласился принять на себя его защиту, мне позвонила 

385 



по телефону Ирина Жолковская, жена Александра Гинзбурга. Во 
время нашего разговора она повторила и подтвердила просьбу ко 
мне взять на себя защиту Александра Гинзбурга. Я подтвердил 
свое согласие. С тех пор я получил ещё писы.ю от г-жи Гинзбург, 
подтверждающее эту просьбу. 13 апреля я написал послу СССР 
в США Анатолию Добрынину, прося о тт1, чтобы �!Не дали визу 
на въезд в Советский Союз для встречи с г-жой Гинзбург и, по 
возможности, с Александро�1 Гинзбургоы и для консультации с 
лицами, ыогущими предоставить ��не нужную информацию для 
того, чтобы я мог давать юридические советы и защищать Алек­
сандра Гинзбурга. 

Я считал, что ил1ею основания рассчитывать на то, что к 
моей просьбе отнесутся благосклонно, имея в виду тот факт, 
что в 1 960 и 1 96 1  годах по просьбе советского посольства я 
защищал Игоря Мелеха, советского гражданина, обвиненного в 
нарушении американских законов о шпионаже. Несколько лет 
спустя я защищал ещё одного советского гражданина, Игоря 
Иванова, также по просьбе советского посольства. В связи с 
этим случаем двое из моих сотрудников получили визы и отпра­
вились в Советский Союз для того, чтобы собрать там инфор:на­
цию, необходю1ую для защиты Иванова. Я думал, очень наивно, 
конечно, что объективный и справедливый подход к делу совет­
ских граждан, обвиненных в шпионаже, в нашей стране и хоро­
шая защита, которую они от нас получили, в очень небольшой 
мере хотя бы будут возмещены разрешением �IНе поехать в Со­
ветский Союз для того, чтобы встретиться с женой моего подза­
щитного. На салюм деле лше пришлось убедиться в обратном, так 
как на мою просьбу ответили отказол1. 

Господин председатель, я не имею обыкновения держать 
пресс-конференции или давать показания перед комиссиями Кон­
гресса, подобньши этой, или взывать к общественности в защиту 
:-.юих клиентов. Я всегда был убежден в то�1, что справедливость 
о существляется путем честного и объективного судебного про­
цесса. Я всегда считал, что призывы к справедливости и объек­
тивности уместны и звучат наиболее эффективно в зале суда, а 
не  на ступеньках судебного здания. Я всегда верил, что факты, 
изложенные объективному беспристрастному судье и присяж­
ным честно и спокойно, наилучшие путеводители к правде. Я 
всегда был убежден в том, что открытый гласный процесс,  в ко­
тором обвиняе;\IЫЙ может свободно вступать в спор с обвини-

386 



1 С.'IЯ�ш и опровергать нх обвинения - это и е сть вернейший 
путь к справедливости. 

Но в деле защиты Александра Гинзбурга, очевидно, у м еня 
нет и не будет ни судебного зала, ни судьи, ни присяжных, ни­
какой возможности опровергать обвинения и вступать в спор с 
обвинителя�ш, у меня не будет даже возможности выступить в 
защиту моего подзащитного. Очевидно, единственный судебный 
зал, где я оюгу представить защиту Александра Гинзбурга, это 
судебный зал лшрового общественного мнения. 

1 августа 1 975 года В1'1 есте с другими 34 странами-участни­
цами Советский Союз подписал заключительный акт Совещания 
по Безопасности и Сотрудничеству в Европе.  Статья с едьмая это­
го акта гласит: 

«Страны-участницы будут уважать права человека и основ­
ные свободы, в тол1 числе, свободу совести, мысли, вероиспове­
дания для всех без исключений, независи:но от расы, пола, языка 
или религии .  Они будут всячески поощрять и поддерживать поль­
зование гражданскими, политическими, экономическими, соци­
альными, ку,1ыурньши и всякими другими правами и свободами, 
которые все проистекают из врожденного достоинства ч еловечес­
кой личности и необходимы для ее  свободного и полного развития. 
Они будут действовать в согласии с целями и принципами Хар­
тии Объединенных На1щй и с Универсальной Декларацией Прав 
Человека». 

1 августа 1 975 года Генеральный Секретарь Леонид Брежнев 
торжественно подписал свое имя под этим документом в качест­
ве представителя народов Союза Советских Социалистиче ских 
Республик. 3 февраля 1 977 года, ·когда КГБ аре стовал Алексан­
дра Гинзбурга и похитил его в темноте, это торжественное обя­
зательство было нарушено. 

В Хельсинки Советский Союз ю1есте с 34 странами странами­
участницами объявил своей �tелью «содействовать более свободно­
л1у движению и контактам, как индивидуальным, так и коллектив­
ным, как частньш, так и официальны:У1, между лицами, учреждени­
ями и организациями стран-участниц, а также способствовать реше­
нию проблем гул1анитарной природы, которые будут возникать 
в этой связи . . . » 

На этой неделе, когда мне наконец объявили, что я н е  могу 
ехать в Советский Союз для консультации с женой моего клиен-

387 



та, нарушено было второе торжественное обязательство СоIJет­
ского Союза. 

1 августа 1 975 года Советский Союз подтвердил свое при­
нятие  принципов и целей Универсальной Декларации Прав Че­
ловека. 

Статья девятая этой Декларации гласит : «Никто не может 
быть подвергнут произвольнщ1у аресту, заключению или ссыл­
ке». 

Статья десятая г.т�асит : «Все имеют право, на полностью 
равных началах, на справедливый и гласный процесс перед неза­
висимьш и беспристрастнъш судо�1 для определения прав и обя­
занностей и выяснения всякого предъявленного обвинения». 

Статья одиннадцатая гласит: «Всякий человек, обвиняемый 
в каком-либо уголовно�� преступлении, ю1еет право считаться не­
винным до тех пор, пока не доказана его виновность согласно 
закону в ходе г.�rасного судебного разбирательства, во время 
которого полностью гарантировано его право на защиту». 

Статья двенад11атая Декларации гласит : «Никто не �10же1 
под1,5ергаться произвольному вмешатеJ1ьству в личные, сел1ейные 
или домашние  дела, тайна переписки не может нарушаться, не 
может быть нападок на честь и репутацию человека. Каждый 
имеет право на защиту закона против та1<их вмешательств и та­
ких нападок». 

Наконец, статьн девятнадцатая гласит:  «Каждый имеет пра­
во на свободу мнения и слова ; это право означает и свободу 
иметь свое мнение б ез всяких ю.1 ешательств извне и доставать, 
получать и передавать дальше информацию и идеи любыми пу­
тями, н езависимо от границ». 

!{ этому я ещё добавлю, что статья 1 27 советской конститу­
ции говорит, что «личная неприкосновенность граждан СССР 
гарантируется законо�1. Ни1<то не может быть арестован иначе, 
ка1< по решению суда или с санкцией прокурора». 

Господин председатель, заявляю здесь, этой комиссии, что 
когда КГБ арестовал Александра Гинзбурга ночью 3 февраля 
1 9 7 7  года, Советский Союз разорвал Хельсинс1<ие соглашения, 
Хартию Объединённых Наций и Универсальную Декларацию 
Прав Человека. И перед лицом всего �1ира Советский Союз по­
nернулся спиной к собственной своей конституции. 

Прежде чем закончить, я должен еще сообщить, что у меня 
е сть очень серьёзные опасения за жизнь Александра Гинзбурга. 

388 



До:1гие годы, проведённые ю1 в тюры1ах и лагерях, остапили г.:ту­
бокие рубцы на его здоровье. Он страдает от очень сильной язвы 
желудка. Незадолго до ареста - за три дня - 011 был выписан 
из больницы, где провё.1 1 ри недели. Приняли его туда для ле­
чения от бронхита, но бронхит вскоре превратился в воспале­
ние лёгких, а кроме того, обнаружена была туберкулезная инто­
ксиющия. Гинзбурга выписали из больницы, направляя его на ле­
чение в особый туберкулёзный диспансер. 

Иньши слова�ш, в �ю�1ент ареста Гинзбург бы,1 с ерьёзно 
болен ; у него была постоянно повышенная те�шература. Со вре­
�1ени его ареста его жене не удалось доставить ему необходимые 
питательные продукты. Мы не знае�1, ка1< его лечат - и лечат ли 
его вообще. Из заявлений Владю1 1 1ра Буковского, которого недав­
но выпустили из lюры1ы и из Советского Союза в поряд1<е об�1ена, 
мы знаем, что ус:ювия содержания узников в советских тюрьмах 
и лагерях в лучше�� случае крайне нездоровы, а в худше;1 -
просто бесчеловечны. 

В случае Александра Гинзбурга речь идё1 не только о прапах 
человека : речь идёт о жизни человека. 

Сам Александр Гинзбург никогда не отказался бы от борьбы. 
Он прекрасно отдавал себе отчёт во всех затруднениях, лежащих 
на пути человека, который в Советском Союзе пытается помогать 
политическим заключённьв1 и 1 1х се�1ью1. 011 поню1ал, как стра­
шны эти затруднения во всех тех случаях, когда ю1есто прослав­
ления властей до сведения людей доводятся данные о горьких 
последствиях действий властей. Но он был уверен, что в конечно�� 
итоге право силы неизбежно должно уступить силе права. И силе 
добра. 

Председатель комиссии Данте Фасе.пь спросил адвоката Уил­
лиамса, считает ли он, что крепкая и стойкая позиция США по 
вопросу прав человека �южет как-то отразиться на переговорах 
о других вопросах 11 :чожет ли она быть истолкована как вмеша­
тельство во внутренние де.:�а другого государС'l ва. На этот вопрос 
адвокат Уиллиамс ответил : 

Я пришел к выводу, на основании всех данных, которые �ше 
пришлось изучить с тех пор, как я зани;1аюсь этим делом, что 
советское правительство понимает и уважает только силу и пол­
ную решююсть и что оно относится, наоборот, с глубокю1 пре­
зрение)! к колебаниям и нерешительности. По вопросу прав чело-

389 



века :l'IЫ должны говорить чётко, ясно 11 с сильных позиuий. Что 
же касается ю1ешателъства во внутренние дела, то ответ на Э'ГО 

представляется абсолютно ясным и однозначны:11 : когда государ­
ство подписывает договор, оно обязано его выполнять. Если оно 
его не выполняет, а наоборот, нарушает, все остальные, подписав­
шие договор, не только имеют право требовать его выполнения, 
они обязаны это делать. 

Член кол1иссии Милисент Фенуик сказала Уитшамсу, что 
она глубоко тронута и потрясена его заявление:\'!. Она считает, 
что главная пробле:l'1а для комиссии - это отсутствие возмож­
ности прюrенения каких-либо санкций. Что �южно сделать кон­
кретно, чтобы помочь преследуемым? 

На это Уиллиал1с ответил : 
Я считаю, что сейчас наш первый и главный долг - это 

сосредоточить нсё наше вни�1ание на то��, '!ТО происходит с инако­
�1ыслящюш в Советско:\'1 Союзе и постоянно призывать к это:l'tу 
внимание общественности всего свободного �шра. Обращение со­
ветских властей с диссидентюш должно быть непрестанно под 
прожекторал1и �1ирового общественного ынения. Этим мы окажем 
большую услугу свободомыслящим людям тю.1 и во всём мире, а 
в то  ж е  время исполним свой прююй долг. Занимаясь этим вопро­
сом, Комиссия Сената наилучшим образом служит тем именно 
целя�� , для которых 1 1  был создан Конгресс и Сенат Соединённых 
Штатов А:1-1 ерики, и все�� американски�� идеалал1. 

Сенатор Пелл спросил адвоката Уиллиамса, думает ли он, что 
советское правительство подписало Хельсинское соглашение с 
искренним намерением его выполнять. На это Уиллиамс ответил : 

Я не знаю, каковы были намерения советского правительства 
при подписании договора, но знаю точно, что оно его не выпол­
няет, а тех людей, которые бескорыстно и самоотверженно пы­
таются добиться его соблюдения, правительство это одного за 
другим сажает в тюрьму. 

Полная запись всех вопросов, заданных адвокату Уиллиамсу 
после его выступления, а также его ответов, ещё не получена, но 
будет получена в ближайше�1 будущем прюю из сенатской комис­
си по проверке выполнения Хе.1ьсинкских соглашений. 

390 



Хроника РСХД 

Руское Студенческое Христианское Движение за Рубежом имеет 
своей основной целью объединение верующей молодежи для слу­
жения Православной Церкви и привлечение к вере во Х риста рав­
нодушных к вере и неверующих. Оно стремится помочь своим 
членам выработать христианское мировоззрение и ставит своей 
задачей подготовить защитников Церкви и веры, способных вести 
борьбу с современным атеиз�юм и материализмом. 
РСХД утверждает свою неразрывную связь с Россией. Наша при­
надлежность к русскому народу и к Русской Православной Церкви 
налагает на нас духонные обязательства, независимо от того, мы­
сшш ли мы себя временныыи изгнанниками-э:-.шгрантами или реши­
ли связать свою жизнь с другой страной. Подлинная русская куль­
тура неотделима от Православия : поэто�1у в хранении и п родол­
жении ее  ft!Ы видим ·наш долг. Мы видиы наш долг также в сви­
детельстве перед �шром о подлинном лике России, в напоминании 
о страданиях русского народа. 

ВЕСЕННИЙ СЪЕЗД РСХД 

Традиционный весенний съезд РСХД проходил в это:-..1 году 
с 29 по 31 мая в Монжероне под Парижем. Несмотря на праздники 
(съезд совпал с Троицей) и трудные для студентов дни ( уж е  
началась экзаft1енационная сессия) ,  о н  ·привлек большое  внимание 
и собрал значительное количество участников (на лекциях при­
сутствовало 1 60 человек) .  Многие оюгли приехать только на 
один-два дня, прослушать лишь некоторые из предложенных до­
кладов, поэтому аудитория �1енялась, но всегда зал был полон и 
интерес к обсуждаемьш вопросам оставался постоянным. Причина 
этого, по-видимому, в актуальности избранной общей темы, свя­
занной с подготовкой Всеправославного Собора. Возможен ли  по­
добный Собор, своевре:-.1ен ли в сегодняшней обстановке его со­
зыв, и если да, то какие задачи должен он разрешить, какие проб­
лемы станут ключевыми в работе Собора ? Дискуссия на эту тему 
ведется давно, :\1атериалы ее  не раз появлялись на страницах 
«Вестника» и других изданий ( 01. письмо арх. И. Поповича, 
статьи О. Кле:\1ан и И. Мейендорфа и др. ) .  Теперь же  участники 
дискуссии из Франции, Германии, Англии могли собраться вместе, 
обсудить раз.1ичные точки зрения на проблему. 

391 



Съезд открылся докладом О. Клемана о Церкви в современом 
�шре. П риходится отметить, •по выстут1ение, которое должно 
было дать съезду общее направление, оказалось наименее удач­
НЬil\I. Слишком обширный круг вопросов, поднятых в докладе, 
перенасыщенность цитата:vш, соединяющими ( часто механически) 
взгляды Бердяева, Федорова, Розанова - все это сделало выступ­
ление О. Клеман несколько абстракньш, оторванным от волну­
ющих слушателей реальных проблем, не всегда понятным. 

На следующее утро работа продолжалась в семинарских груп­
пах (Н.  Куломзин «Первый Вселенский Собор» ;  Н. Лосский «Пред­
стоящий Собор и западные церкви» ; В. Аллой «Всеправославный 
Собор и церковь в Восточной Европе») .  За сообщениями руко­
водителей  семинаров п оследовали выступления участников и об­
щие дискуссии, затянувшиеся до самого обеда. Во второй поло­
вине дня состоялся доклад о. Иоанна Мейендорфа «Собор и со­
борность в Православной Церкви», ставший центральным собы­
тием съезда. Сжато и точно о. Иоанн осветил и сторию Вселенских 
Соборов и их роль в жизни Церкви, показаJr эволюцию института 
соборов после раскола церквей, зарождение идей соборности и 
раскрытие соборного духа в Православной Церкви. Говоря о пред­
стоящем Соборе, он отметил все трудности сегодняшнего положе­
ния церкви : теоретическую неподготовленность церквей к такому 
событию, зависимость их от государства, особенно в странах 
Восточной Европы, неразработанность повестки дня будущего 
Собора и т. д. Однако, это вовсе не означает, что от самой идеи 
Собора следует отказаться. Напротив, работу по его подготовке 
необходимо продолжать, и уже сама эта работа, - от·крытое 
обсуждение наболевших церковных вопросов, поиски общих ре­
шений -- является одним из проявлений духа церковной собор­
ности. 

В понедельник состоялись два собрания. Н. М. Зернов, один 
из основателей Движения, участник его первого Пшеровского 
съезда, прочел прекрасный доклад о Всероссийском Соборе 1 9 1 7  г., 

насыщенный интереснейшим фактическим материалом, историчес­
кими экскурсами и новыми деталями. Затем последовало оживден­
ное обсуждение. 

Но самую жаркую дискуссию вызвало завершающее выступ­
ление о. А. Князева «Что мы ждем от Всеправославного Собора?». 
В его лице сторонники собора получили сильную поддержку, и 
после умеренного скептицизма о. Иоанна, стиль о. Алексея, его 

392 



напор и активно-оптилшстическая позиuия в отношении Собора 
встретили сочувствие у л1ногих слушателей.  

В uелом съезд прошел удачно, ыногие считают его едва ли 
не лучшю1 за последние годы. Теплой дружеской апюсфере спо­
собе� во вала и активная духовная жизнь всех участников. В суб­
боту в Монжеронской uер1ши о. Александр Ребиндер отслужил 
всенощную, воскресную литургию и всенощную служил о.  Иоанн 
Мейендорф, а литургию и )!Олебен в понедельник - о. А .  Князев.  

А вечеро:-.1 в чудесном МонжеронскО)! парке пылал костер, 
слышна была гитара и далеко за полночь сидели у огня несколько 
поколений движенuев - от патриархов до совсеы )!ОЛОдых, тех, 
кто составляет его будущее. 

в. 

ОТ ПШЕРОВА ДО МОНЖЕРОНА 

После )IНОГИХ лет отсутствия на конференuиях РСХД мы снова 
очутились на весеннсл1 съезде, собравшемся с 28 до 30 мая в 
Mouliп de Seпlis в Монжероне близ Парижа. На нем мы были 
едва ли не единственньши участникю1и первого съезда Движения 
в Пшерове в 1 923 году. Более полус1 олетия отделяет Пшеров от 
Монжерона и хочется оп1етить как разнипу, так и сходство этих 
двух конференuий. В Пшерове произошла встреча двух поколе­
ний : студенческой )!ОЛОдежи, только что начинавшей свою жизнь 
в изгнании, с представителями религиозного возрождения, воз­
никшего в России накануне Первой мировой войны. Общая при­
надлежность к Православию преодолела первоначальную отчуж­
денность. Творческое сотрудничество оказалось решающим фак­
тором в расuвете православной культуры в русской диаспоре. 
По сравнению с Пшеровол1 Монжерон отличался необычайным 
разнообразиел1 в возрасте его участников. Самьш )!Ладшил1 был 
��альчуган Филипп, который на каждом Богослужении с удиви­
тельной настойчивостью стрелшлся проникнуть в алтарь. Ему еще 
не было 2 лет, за ним следовала детвора 3-4 лет.  Постепенно 
подьшаясь по возрастной лестни11е, съезд включал и старuев, ро­
дившихся на родине в прошлол1 столетии .  Монжерон собрал це­
лые пять поколений русской эмиграции. Наы было особенно доро­
го встретиться с молодежью, родившейся и получающей свое 
образование во Франции и сохраняющей свою принадлежность 
к Православию. Здесь несщ1ненно заслуга РСХД с его школами 
и лагерями. Большое впечатление производило знание русского 

393 



языка, даже у подростков ; доклады и их обсуждение велись на 
русско�� и французском языках. 

Русская традиция Православия была той притягательной си­
лой, которая привела в Монжерон как православных немцев, 
бельгийцев, англичан и юrериканцев, так и греков, сербов 
и румын. Нам запомнился разговор с :1юлодым и сториком гре­
ко;v1. Он принадлежал к 3 поколение афинских интеллектуалов, 
сонсе;v1 отошедших от Церкви. Случайно попав на службу в ниж­
ней церкви Александра-Невского собора в Париже, совершав­
шуюся на французско;v1 языке, он увидал раньше незна·комый 
ему облик Православия. Это переменило всю его жизнь. Теперь 
он готов посвятить себя служению Церкви. 

Са;v1ым большим отличие:11 Монжерона от Пшерова было не 
столько его двуязычие и :1шогонациональность, сколько разница 
его заданий. Участники Пшерова готовились к возвращению в 
Россию. Они не представляли себе, что кошrунисты захватили 
власть над их Родиной «всерьез и надолго». Не предвидели они 
также, кто Русское Православие пустит корни на Западе и обо­
гатит его духовную жизнь. 

Темой съезда в Монжероне был предполагаемый обще-право­
славный Собор. Монжеронцы обсуждали, воз�южен ли созыв Со­
бора и что он :1южет дать для православного рассеяния. Споря 
на эти те:11ы, они не забывали о России. Большинство из них 
считало, что в современных условиях на Соборе не может быть 
услышан подлинный голос русской Церкви. 

Чертами, роднившиыи обе конференции, были их литургич­
ность, соборность и глубокая вера в Православие. Ежедневное 
служение Евхаристии в Пшерове было осознано ·как основа всей 
работы Движения, а общее причастие в последний день было 
пережито как пасхальная радость. Литургичность съездов стала 
теперь прочно утвердившейся традицией - в Монжероне вся 
церковь приобщалась и на Троицу и в Духов день 

Дух соборности, обретенный в Пшерове, свято сохранился 
в работе Движения. Его члены научились слушать друг друга, 
спорить без вражды и сотрудничать, преодолевая разногласия. 
Нас радовали в Монжероне те подлинно дружеские отношения 
между духовенством разных юрисдикций, между молодыш1 и ста­
рыми - съезд был одной большой сб1ьей. 

Вера во всеобъемлющую истину Православия, вера в то, что 
Церковь содержит ответ на все вопросы как личные, так и все-

394 



человеческие, озарившая Пшеровцев, продолжает вдохновлять 
движенцев, особо ярко вспыхивая на съездах. 

Остается сказать несколько слов о богослужениях. Они про­
исходили в зю1ечательном ыонжеронско�1 храме, построенНО;\I та­
лантливьш архитектором-эмигрантом и расписанном одним из 
лучших иконописцев Парижа, }1Онахо�1 Григорие;\1 Круг. Этот 
памятник поражает свою� совершенство�� и красотой. В этот раз 
службы велись почти исключительно на славянскоы языке. Талант­
ливой регентшей была 22-летняя Надя Лебедева, которая с 
подлинным ;\Iастерствоы и пониманием смысла песнопений управ­
ляла :\Юлодым, ;\Югучюr хороы в 25 человек. 

В заключение нельзя не упоыянуть о Moulin de Senlis. Съезд 
собрался в замке, построеннщ1 рядо�1 с водяной мельницей, когда­
то принадлежавшей Анне Ярославне, королеве французской. В 
этом :\1есте, полно�� своеобразньш очарование:\! и обвеянном исто­
ричесюши воспоминаниями, в течение ыногих лет находился 
приют д.1я обездоленных русских детей, созданный верой и энер­
гией Софии Михайловны Зерновой. Вскоре после е е  смерти приют 
закрылся. Многие друзья Монжерона обеспокоены за его будущее, 
но они продолжают надеяться, что это владение с его церковью 
сохранится для русской православной культуры. 

Пшеров 23 года и Монжерон 77 - два этапа на одном и 
том же пути, ведущел1 к более глубоко�rу постижению Правосла­
вия и к оцерковлению жизни. Хочется верить, что в России есть 
люди, идущие по это:\rу же пути. 

Нинолай и Милица Зерновы 

Оксфорд, июнь 1 977  

СЪЕЗД РСХД В США 

( 1 6 - 1 7  апреля) 

Возобновление регулярной деятельности РСХД в А�1ерике 
следует приветствовать особо. По не вполне ясным причинам, еще 
до Второй лшровой войны РСХД так и не у далось привиться 
в США, неоютря на неоднократные поездки председателя РСХД, 
о .  Василия Зеньковского и различных опытных секретарей. После 
войны, на территории США оказалось :-.шого «движенцев», пере­
ехавших из Европы : последний общий съезд Движения имел место 
в США, и те�1 не ;\!енее, снова Движение там заглохло, как само-

395 



стоятельная организация. . .  Быстрая ассимиляция новоприбывших, 
огро:\шые расстояния между централ1и рассеяния, поглощение всех 
живых сил строением и развитием Владими рской семинарии, судя 
по всему, помешали Движению укрепиться. В США больше, чем 
в странах Европы, нужно или ассю,шлироваться, т. е. переходить 
на американский язык и способ жизни, или же пребывать как бы 
вне страны, в национальных «заповедниках». Движение, с его 
в ерностью России и активностью по отношению к миру, ищет 
третьего, пожалуй самого трудного пути, на котором служение 
местному православию сочеталось бы с продолжением русской 
религиозной традиции ... 

Возникший в прошлол1 году кружок РСХД в Нью Йорке в 
связи с наплывом третьей Э:\IИГрации живо напоминает первые 
Движенческие кружки 20-х годов :  он носит катехизаторский, 
:\IИссионерский характер, некоторые члены крещены недавно, дру­
гие готовятся к крещению, третьи просто интересуются религиоз­
ньши проблемами. 

Быстрый успех кружка потребовал расширения деятельности : 
та:к было решено созвать первый :1-1естный съезд РСХД в Америке. 
К сожалению, слишком поздняя рассылка приглашений, да и во­
обще некоторая организационная илшровизация не позволили пре­
в ратить этот съезд в событие. Приехавших из других городов 
ИJIИ штатов было мало, и число слушателей колебалось от 30 до 
50 человек, включая членов прихода в Sea Cliff, где протекал 
съезд. А жаль ! Были прочитаны три ярких и вдохновляющих 
доклада С. Верховским, прот. И. Мейендорфом и прот. А .  Шме­
мано;-,1 .  Новоприбывшие из России сделали сообщение о рели­
гиозном возрождении в Ленинграде и Москве. Приехавший из 
Парижа Н. А. Струве дал очерк истории РСХД, от сююго его воз­
никновения еще до Первой :\Iировой войны .. . 

Но  важен почин !  Как председатель Ныо-йорского кружка, 
прот. Кирилл Фотиев, так и его молодой и ревностный секретарь 
А. Трегубов, намерены развивать деятельность кружка. Приток 
молодых сил из России позволяет надеяться на то, что РСХД 
наконец укоренится по ту сторону океана. 

У. 

396 



ТЕАТРАЛЬНАЯ ПОСТАНОВКА РСХД 

Уже лшогие годы одшш из видов культурной деятельности 
РСХД является театральный кружок. Он зарождается в лагере, где 
группа старших готовит постановки к костраы, развивается осенью 
в уже более развернутое представление на Елке и наконец куль­
лшнирует весной большой постановкой в настоящеы театральном 
зале. Правда, за последние два года деятельность театрального 
кружка ослабла. В этом году театральный кружок ожил, причем 
на несколько иных основаниях. В него вошли исключительно мо­
лодые члены Движения, никогда или почти никогда не выступав­
шие на сцене. Зимой, на Елке, была прекрасно поставлена не­
притязательная, но веселая коыедия В. Катаева «день отдыха». 

Для большого спектакля была выбрана малоизвестная двух­
актная комедия И. Тургенева «Нахлебник». И несмотря на то, что 
пьеса несколько устаревшая, невыйгрышная, почти без всяких 
комических ситуаций, представление оказалось наредкость удач­
ньш. Режиссер сумел выделить в пьесе главное, передать неброс­
кие, но подлинные качества Тургеневской драматургии .  Вся пьеса 
держится на главной роли неузнанного и поругаемого отца моло­
дой барыни. И тут следует отметить особую заслугу Алексея 
Иванжина (никогда в жизни до сих пор не и гравшего на сцене) , 
которому удалось создать одновременно трагический и поэтичес­
кий образ приживала-шута, благородного неудачника, поруганного 
в сал1ых своих заветных чувствах. Но и вся труппа была на высоте 
(А. Кастийон-Жа6ченко, Л. Крылова, П. Соллогуб, К. Щупляк, 
С. Ребиндер и другие, игравшие более мелкие роли ) , благодаря 
неутомимой энергии её вдохновителя, В. Аллоя. 

Жаль только, что зрителей было сравнительно мало ( 400 
человек) . Такой тщательно и со вкусо�1 подготовленный спектакль 
заслуживал бы полной залы. 

и. 

397 



Придите на помощь ПОКРОВСКОЙ ОБИТЕЛИ ! 
Многим русским известна Покровская женская обитель, рас­

положенная в де ревушке Bussy-en-Othe. Вот уже более 30 лет, 

как эта о бщина н е с е т  подв и г  молитвы, служения ближнему и цер­
ковно-просветительской деятельности ( на днях выходит словарь 
русских святых, составленный и отпечатанный в обители ) . 

Время идет, ряды с е стер редеют, новых по слушниц мало, и 
1 ем не м е н е е  никогда, как сейчас, Покровская обитель не привле­
кала к с е бе такого колич е ства на рода . На богомолье в �юнастырь 
п р и езжа ют со в с ех стран света . По праздника:\1 1  в каникуля рное 
в ремя, храм переполнен моляшил1ися всех возрастов и всех на­
ционально стей. 

Помимо обычных �1 атериальных трудно стей, недавно в оби­
тели произошло н е с ч а стье : о бвалился потолок церкви.  Деревя н ­
ные б а л к и  ч у т ь  л и  н е  т рехсотлетней давности прогнили : необхо­
димо целиком перекрыть потолок. Стоимо сть п е рекрытия : 30. 000 
франков.  Этих денег обитель не ю1 еет.  Долг в с ех православных 
людей прийти на полющь Покровской общине.  

Пожертвования следует направлять или прямо ба нковским 
ч еком на адре с обители : Maison des sceurs russes, 89 Bussy­
en-Othe или переводом на текущий счет Association Pokrov 
ССР La Sошсе 3 1  832 3 3 .  Ншсита СТРУВЕ, 

вице-председатель Св. Покровскоzо общества 

398 



СОДЕРЖА НИ Е  
S O M M A I R E  



ВЕСТНИК РХД No 121 11-1977 

СОДЕРЖАНИЕ 

Стр. 

От редакции: Какими ·Сред'ствами бороться за Uерковь?  - Н. Струве 3 

От читателей: В редакцию ж�·р'нала "Вестник РХД" - А. В. . . . . 6 

БОГОСЛОВИЕ 

Из неизданных писем -- епнскоп Игнатий Брянча�нинов . . . . . . . . . . 9 

Что такое Вселенский Собор - прот. Иоанн Мейендорф . . . . . . . . 22 

Второе послание апостола Петра - прот. Гео'Р'гий Кюuнге.р (t)  . . 41  

Раннехристианская эстетика ( IIJ) - Евге1ний Бараба1Нов . . . . . . . . 62 

• Христианство и иудаизм 

Еврейский мессианизм - игумен Генна�днй . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77 

Из интервью журналу "Евреи в СССР" - Евгений Ба�рабано·в 1 1 1  

Из интервью журналу "Евреи в СССР" - Ге,нющий Шима!lюв 1 19 

ФИЛОСОФИЯ 

• К столетию со дня рождения С. Л. Франка (1877-1950) 

К юбилею Семена Франка - Н. Струве . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128 

Очерк философии С. Л. Франка - Н. О. Лосскпй . . . . . . . . . . . . . . . . 132 

О невозможности философии - С. Л. Франк . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162 

Из письма В. Федоровскому - С. Л. Фра�нк . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 7 1  

Духовное наследие Владимира Соловьева - С. Л .  ФраQ'!К . . . . . . . . 1 73 

• В мире книг 

Новая книга о Константине Леонтьеве - Москвитянин . . . . . . . . . . 182 

О книге И. Шафаревича "Социализм как явление мировой истории" 
- А. Со·лженицын . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192 

J !ИТЕР А ТУР А И ЖИЗНЬ 

Разделение (После "Очерков лrитератур·ной жиз·ни" А. Солженицына 
"Бодался телеrно·к ·С дубом" ) - Ф. Светов . . . . . . . . . . . . 195 



ВЕСТНИI< РХД № 121 11-1977 

СОДЕРЖАНИЕ 

Стр. 

• Н столетию со дня рождения Алексея Ремизова (1877-1957) 

А. Ремизов в Париже ( 1923-1957) - Наталья РеЗJН'Икооа . . . . . . 238 

Полевые цветы (и·з ,неизда•нной книги} - Алексей Рем•изо:в 268 

Последние годы жизни Ремизова в письмах к Д. Соложову . . . . 275 

Обыкновенная жизнь ( стихи) - Анна Ба-ркова . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287 

• В мире книг и журналов 

Обзор материалов самиздатского журнала "37" - Н. Гиряев . . . . . . 294 

Из журнала "37" 

Письмо Н. Гумилева В. Брюсову . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301 

Стихи - С. Сграта11юв·ск-ий, В. Алейников . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303 

Путешествие к "счастью, о котором пишут в газетах" ( о  ·книrе 
В. Ерофеева) -- М>пха•ил Геллер . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 307 

СУДЬБЫ РОССИИ 

Светлой памяти Сергея Иосифовича Фуделя - А. Бурдеев . . . . . . 313 

Воспоминания - С. И. Фущель . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315 

Неизданное письмо I<. Леонтьева к о. И. Фуделю . . . . . . . . . . . . . . 338 

• Русская Церковь сегодня 

Богословие или опасное суесловие? 

• 60 лет сопротивления насилию 

И. В. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347 

О Тамбовском восстании 1921 г. - К. Криптон . . . . . . . . . . . . . . . . . . 357 

"Опричнина-1977" - Т. Ходоров·ич, В. Некипелов . . . . . . . . . . . . . . . . 367 

После ареста Гинзбурга - Т. Ходо•рович, М. Ла'Нда" А. СолжеН'ицьrн 381 

Зая.вление Эдуарда Беннетта . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 383 

ХРОНИКА РСХД . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 391 



VESTNIK RXD № 121 11-1977 

SOMMAIRE 

Pages 

А nos lecteurs : Des moyens .de . lцtter . pour l'Eglise. (N. Struve) 3 

De nos lecteurs : Lettre а la redaction (A.V. - URSS) . . . . . . . . 6 

THEOLOGIE 

Lettres inedites - Mgr Ignace Briaпtchaninov ( 1818-1868) 9 

Qu'est-ce qu'un Concile fficumenique ? - Jean Meyendorff {USA) 22 

La Seconde Epitre de Saint Pierre - G. Кlinger .(Varsovie) 41 

L'esthetique paleochretienne ( 111)  - Е. Barabanov (URSS) 62 

• Christianisme et judaisme 

Le messianisme juif - Guennady Eykalovitch (Ftahce) 77 

Extraits d'interviews а la revue Samizdat « Les juifs en URSS » 

- Eugene Barabanov (URSS) . . . . . . . . . . . . . . . , . . . . . . . . . . . . 111  
- Guennady Chimaпov ( URSS)  . . . . . . . . . . . . " . . . . . . . . . . . .  119 

PНILOSOPНIE 

• Pour le centenaire de la naissance de Simon Frank 
( 1877-1950) 

Introduction - N. Struve . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128 

La philosophie de Simon Frank - N. Losski . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132 

De l'impossibilite de Ia philosophie (lettre inedite) - S. Frank . . 162 

Extraits d'une lettre inedite а V. Fedorovski - S. Frank . . . . . . 171 

L'heritage spirituel de Vladimir Soloviev - S. Frank 173 

• BiЫiographie 

Un nouvel ouvrage sur С. Leontiev - Х (Moscou) . . . . . . . . . . . . 182 

1. Chafarevitcl1 : Le phenomene du socialisme - А. Soljenitsyne 
( USA) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192 

LIТTERATURE ЕТ VIE 

La ligne de demarcation ( а  propos du « Chene et du veau » d'A. 
Soljenitsyne ) - F. Svetov (URSS) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195 



VESTNIK RXD № 121 

SOMMAIRE 

• Pour le centenaire de la naissance d'Alexis Remizov 
( 1877-1957) 

11-1977 

Pages 

Les annees parisiennes d'A. Remizov ( 1927-1957 ) - N. Reznikova 238 
( Paris) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Fleurs des champs ( extraits d'un livre inedit) - А. Remizov . . 268 

Les dernieres annees de la vie d"A. Remizov : Lettres а D. Solojov 
( 1 952-1957) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 275 

Une vie ordinaire - Poemes inedits d'Anna Barkova ( URSS) . . 287 

La revнe samizdat « 37 » - N. Guiriaev ( URSS )  . . . . . . . . . . . . . . . . 294 

Lettre inedite de N. Goumilev а V. Brioussov 

Poemes extraits de la revue « 37 » - (URSS) 

301 

303 

V. Erofeev : « Moscou-Petouchki " - Michel Heller ( Paris) . . . . 307 

LES DESТINEES DE LA RUSSIE 

In memoriam Serge Foudel ( 1901-1977 ) - А. Bourdeev ( URSS) 313 

Souvenirs - Serge Foudel (URSS ) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315 

Lettre inedite de С. Leontiev au Pere Joseph Foudel 338 

• L'Eglise russe aujourd'hui 

Theologie ou dangereux verblage ? - I.V. (URSS) 347 

• 60 ans de resistance а la violence 

Le soulevement de Tambov ( 1921 ) - С. Kripton ( USA) 357 

L'« Opritchnina 1977 » - Т. Khodorovitch, V. Nekipelov ( URSS )  367 

Temoignages pour la defense d'A. Guinzbourg . . . . . . . . . . . . . . . . 381 

CHRONIQUE DE L'A.C.E.R. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 391 



,_.,.,,,,IЛ"l\."'ll>�N':вa!lllВIВIВ 
К Н И Ж Н Ы Й  М А ГА З И Н 

1 1 ,  rue de la Montagne Sainte-Genevieve 

П РО И З В ЕД Е Н И Я С. Л . Ф РА Н НА 
фр. фр. 

Душа человека ( Опыт в·ведения в философскую поихологию) . .  36,-

(Ymca-Press 1965) 

Личная жизнь и социальное строительство 9,-

(Ymca-Press 1933) 

Непостижимое (Онто:югическое .введе>н1 1е в фшюсоф1rю релииrи) 156,­

( с  l!ЗД. 1939 ; 1971) 

По ту сторону "правого" и "левого" ( сборник статей) . . . . . . . . 30,-

(Ymca-Press 1972) 

Предмет знания (Об осно·вах и пределах о гвлеченного зна�ния) . . 69,-

( с изд. CilБ 1915; 1974) 

Реальность и человек ( Метаф1 1зика человеческого бытия) . . . . . . 30,-

(Ymca-Press 1956) 

Свет во тьме (Опыт христиа•нокой этик·и и социалыной Ф<�лософ111и)  30,-

(Ymca-Press 1949) 

Смысл жизни (.с изд. 1926 ; 1976) 15,-

С нами Бог ( Тrш размышле•ния : Что такое ·вера. Ilарадо·ксал ыная 

пранл3 xrircтиaнc ma. Истна, как путь 11 жнзнь)  33,-

(Ymca-Press 1965) 

Биография П. Б. Струве ( 1954) 33,-

Сборник памяти С. Л. Франна ( ред. о. Ва•С'илий Зень•ков.ск:ий).  

404 

С 6ибшюграфическим указате.;1ем тру до·в С. Фра1нка ( 1954) 32,-



llla&IВIВIВ"---:.,.,.,.. 
LES  ED ITEURS R E U N I S  
75005 PARIS, France � 033 74 46 et 033 43 81 

П РО И З ВЕДЕН И Я А. Р Е М ИЗОВА 
фр. фр. 

В розовом блесне ( с  изд. 1952; 1969) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23,60 

Донуна и балагурье ( Русские сказ:ки) ,  с изд. СПБ 1914 ( 1976) . . . . 91,-

Крестовые сестры ( повесть) ,  ·с изд. 1900 ( 1969) . . . . . . . . . . . . . . . . 2 1 ,-

Огонь вещей (Гогы1ь. Пушкин. J!ер,�юнто1в. Турге'нев. Достоев·С·КiИЙ ) ,  
с изд. Па,риж 1954 (Ymca-Press 1977) . . . . . . . . . . . . . . . . 42,-

Отреченные повести (Лимонарь. Паралнпоме1нон) ,  
с изд. 1910 ( 1971 )  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83,-

Посолонь. К Морю океану (.сказки) ,  с изд. 1910 ( 1971 )  . . . . . . . . 1 10,­

Пруд (рома1н ) ,  с изд. 1910 ( 1971 )  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156,­

Пятая язва ( 1970) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12,­

Рассназы (в 4-х томах ) ,  с изд. СПБ 1910-12 ( 1971 )  . . . . . . . . . . . . 351,­

Русальные действа (Бе·со1в·ское действо. Трагедия о Иуде. Дейс"Гво 
о Георгии Храбром) ,  с изд. 1910 ( 1971 )  . . . . . . . . . . . . . . . . 80,-

Н О В И Н Н И ИЗДАТ ЕЛ ЬСТ ВА VMCA-PRESS 
Лев РЕГЕЛЬСОН - Трагедия русской Церкви ( 1917-1945) ,  

632 стр., 18 фотографий . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75,-

Игорь ШАФАРЕВИЧ - Социализм нак явление мировой истории. 

390 стр. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63,-
А. КРАСНОВ-ЛЕВИТИН - Лихие годы (1925-1941) :  �н1ига 1Во1спо-

минаний (460 стр.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57,-

В. ЕРОФЕЕВ - Москва Петушки ( 80 стр.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27,-

" ЛИК ПУШКИНА" - Три речи С. Булгакова, А. Карташева, 
В. Ильина ( с  изд. Печоры 1938 г.) ,  48 ·стр. . . . . . . . . . . . . 15,-

405 



•11111111111111•1111lflltn111111• 
·•1111пв1111••···1111///JJь1••' 
··••11/111111111••1111111111111111 

u ЕЖЕМЕСSIЧНЫИ ЖУРНАЛ 
"ВРЕМЯ И МЫ" 

"''"'''''" ·"1111111"' ··�щ,," "''''"''" ·''''"'''''' ·••l/fl/111•' 
Проза, поэзия, публ�щистика, литературная критика, философия. 

Проблемы России, эмиграции, Израиля. 

Выходит с января 1976 года в Тель-Авиве. 

Главный редактор - Виктор ПБРЕЛЬМАН 

ЧИТАЙТЕ: 

Артур КЕСТЛЕР "Тьма в штдень", No 1, 2 - 1Вrпервые iНа �русоком 
языке. 

Викто1р НЕКРАСОВ "ПерсО1Нальное дело 1юммуниста Юфы", No 5 
110.ве·СТЬ. 

Бор�ис ХАЗАНОВ "ЧЗJс �короля", No 6; "Глухой, iНев·едомой тайгой", 
No 5; "Cr>pax", "ЧЗ!с11Ная 1и общесmен1ная ;к.изнь 
началыника 1ста11щии" ,  No 9; "Новая Р.осоия", No 8. 

Эи�нов.ий ЗИНИК "Извещеюие".  

Авраам ИОШУА "В !Начале 111·ета - 1970", No 10;  "За,тяж11юй ХЗ!М· 
·син, жеJНа и •дочь", No 16 (1Пере1Вод с !ИIВрита). 

Бо.ри�с ВАХТИН "ВаJНыка-КG>ИJН", No 14 - JIJpooa лени1т�радскоrо 
·mисателя ( ОЗJМиз1дат) . 

Маj)'Ке ХЛАсСКО "Обращен1Ный 1В Яффо", No 1 1, 12 - JIJовесть (пере­
·вод •С полыжого) .  

Влад�ми;р МАРАМЗИН "Че1ло1в·ек, который верил в свое особое 
нашач·ение", No 15. 

Патер ЭЛИАС "Сущность е!Врейства" , No 5. 

Бо1р.ис ОРЛОВ "М>иф о Фани КашлаJН", No 2, 3. 

Юрий МАРГОЛИН "Пуrеше•с11Вие 1в стра!Ну Зека", No 8; "Сентябрь, 
1939", No 13-15 - сr-�еопубл:ико.ва!Н'Ные ГЛЗIВЫ. 

Статьи А1щщрея СИНЯВОКОГО, НаТЗ!лыи РУБИНШТЕйН, Майи КА­
ГАНСКОй, И111ьи РУБИНА, публикации Ма�ртИJНа БУБЕРА, Аркад'ИЯ 
БЕЛИНКОВА. 

Стихи Аlн�р;и ВОЛОХОНОКОГО, Алеюсея ХВОСТЕНКО, Наум·а КОР­
ЖАВИНА, Бориса КАМЯНОВА, Лии ВЛАДИМИРОВОй и многое 
другое. 

Журнал 1u1ю1дае11ся 1В Париж•е : « Les Editeurs Reunis » 
11 ,  rue de la Montagne Ste-Genevieve. 75005 Paris 

Цена одного номера . . . . . . . . . . . . . . 20 фр. 
По.дrrшсжа 1прннимает.ся JIJO а�дресу реда�кцИJи: 

« Time and We » Nahmani str. 6219, Tel-Aviv, Israёl 
Цена ГОIДОВОЙ <ПО•д!П'ИСЖИ • • • • • • • • • • • • 184 фр. 

406 



-•••••••н•••••••••••••••••••••••-•••-••••••••••••••••••••••••••••••и••••••••••••••--•••••••••• 

"РУССКАЯ MЫCllb" ( LA PENS:й:E RUSSE � 

ГпавныА Редакrор: Зинаида ШАХОВСКАЯ 

РУССКАЯ МЫСЛЬ" • самая большая русская еженедельная газета на 
Западе. Она выходит в Парюке, каждый четверг ·на 12-ти страJ111ИЦах. 

Адрес РЕдАКЦИИ и КОНТОРЫ : 
( La. Pensee Russe :.. 217, rue du Fg Saint-Honore, 75008 Par1s 

Tel. : 824-96-47 ; 766-21-83 ; 227-05-79 
ПОДПИСНАЯ ЦЕНА: (во франц. франках) 

3 мес. 6 мес. 12 мес. 

ФРАНЦИЯ . . . . . . . . .  35 64 1 1 6  
ЗАГРАНИЦА . . . . . .  39 70 130 1 

Почтовый счет: С.С.Р. 5883-44 Paris 11 Цена отдельного номера З фр. 

"aua••••••••••••••••-•-•••••••-•••••••••••••••n•••••-••-••---·-·--...... ·--••-•--• 

Новое Русское Сnово 
ЕПИНСТВЕННАЯ ЕIИЕПНЕВНАЯ РУССКАЯ f АЗЕТА ЗА РУБЕЖОМ 

66-й год издания. Выходит б раз в неделю 1в Нью-Йорке 

Гтmный редактор: АИД РЕЙ С Е Д Ы Х  
Свыше 200 сотру.11Jrиков •во всех странах иира. В Новом Русском 

Слове печатают свои .прозведения виднейшие эм�игрантские 
писатели, поэты 1и публицисты. 

ПоJIНая информация о жизни эмиграции. 
ПОДПИСНАЯ ПЛАТА: Воскресное и ежедневное издание: 

О,ЩИН год - 40 амер. долларов 
6 месяцев - 22 амер. долларов 

Воскресное издание только: 
один год - 18 амер. дoJIJiapoв 

Подписку и объявления направпять по адресу: 
NOVOYE RUSSKOYE SLOVO 

243 West 56 Street - New York 10019, N.Y., USA. 

ип по адресу парижскою пpe�cтamrreu rа.sеты, о ушатой :во фра.вхах: 
Мr. Perepelovsky, 108, rue Мichel Ange, 75016 Paris. 

407 








	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021
	0022
	0023
	0024
	0025
	0026
	0027
	0028
	0029
	0030
	0031
	0032
	0033
	0034
	0035
	0036
	0037
	0038
	0039
	0040
	0041
	0042
	0043
	0044
	0045
	0046
	0047
	0048
	0049
	0050
	0051
	0052
	0053
	0054
	0055
	0056
	0057
	0058
	0059
	0060
	0061
	0062
	0063
	0064
	0065
	0066
	0067
	0068
	0069
	0070
	0071
	0072
	0073
	0074
	0075
	0076
	0077
	0078
	0079
	0080
	0081
	0082
	0083
	0084
	0085
	0086
	0087
	0088
	0089
	0090
	0091
	0092
	0093
	0094
	0095
	0096
	0097
	0098
	0099
	0100
	0101
	0102
	0103
	0104
	0105
	0106
	0107
	0108
	0109
	0110
	0111
	0112
	0113
	0114
	0115
	0116
	0117
	0118
	0119
	0120
	0121
	0122
	0123
	0124
	0125
	0126
	0127
	0128
	0129
	0130
	0131
	0132
	0133
	0134
	0135
	0136
	0137
	0138
	0139
	0140
	0141
	0142
	0143
	0144
	0145
	0146
	0147
	0148
	0149
	0150
	0151
	0152
	0153
	0154
	0155
	0156
	0157
	0158
	0159
	0160
	0161
	0162
	0163
	0164
	0165
	0166
	0167
	0168
	0169
	0170
	0171
	0172
	0173
	0174
	0175
	0176
	0177
	0178
	0179
	0180
	0181
	0182
	0183
	0184
	0185
	0186
	0187
	0188
	0189
	0190
	0191
	0192
	0193
	0194
	0195
	0196
	0197
	0198
	0199
	0200
	0201
	0202
	0203
	0204
	0205
	0206
	0207
	0208
	0209
	0210
	0211
	0212
	0213
	0214
	0215
	0216
	0217
	0218
	0219
	0220
	0221
	0222
	0223
	0224
	0225
	0226
	0227
	0228
	0229
	0230
	0231
	0232
	0233
	0234
	0235
	0236
	0237
	0238
	0239
	0240
	0241
	0242
	0243
	0244
	0245
	0246
	0247
	0248
	0249
	0250
	0251
	0252
	0253
	0254
	0255
	0256
	0257
	0258
	0259
	0260
	0261
	0262
	0263
	0264
	0265
	0266
	0267
	0268
	0269
	0270
	0271
	0272
	0273
	0274
	0275
	0276
	0277
	0278
	0279
	0280
	0281
	0282
	0283
	0284
	0285
	0286
	0287
	0288
	0289
	0290
	0291
	0292
	0293
	0294
	0295
	0296
	0297
	0298
	0299
	0300
	0301
	0302
	0303
	0304
	0305
	0306
	0307
	0308
	0309
	0310
	0311
	0312
	0313
	0314
	0315
	0316
	0317
	0318
	0319
	0320
	0321
	0322
	0323
	0324
	0325
	0326
	0327
	0328
	0329
	0330
	0331
	0332
	0333
	0334
	0335
	0336
	0337
	0338
	0339
	0340
	0341
	0342
	0343
	0344
	0345
	0346
	0347
	0348
	0349
	0350
	0351
	0352
	0353
	0354
	0355
	0356
	0357
	0358
	0359
	0360
	0361
	0362
	0363
	0364
	0365
	0366
	0367
	0368
	0369
	0370
	0371
	0372
	0373
	0374
	0375
	0376
	0377
	0378
	0379
	0380
	0381
	0382
	0383
	0384
	0385
	0386
	0387
	0388
	0389
	0390
	0391
	0392
	0393
	0394
	0395
	0396
	0397
	0398
	0399
	0400
	0401
	0402
	0403
	0404
	0405
	0406
	0407
	0408

