




Прот. Геор�ий СЕРИКОВ 

НОВЫЙ год 

Новый год - праздник не церковный. Церковное новолетие, 
когда начинается цикл праздников, связанных с воспоминанием 
о жизни Христа, Божией Матери и святых людей, - установлено 
на 1-е сентября. 1-го января мы празднуем праздник так сказать 
«гражданский», вернее астрономический, природный, земной, 
праздник ВРЕМЕНИ, в котором живет мир. В мире все течет, и 
это течение жизни благословляет Церковь. Сегодня начинается 
новый круг земли вокруг солнца. По окончании зимы наступит 
новая весна. Природа скинет с себя снежный, смерте-подобный 
саван и снова оживет, как бы воскреснет. 

Человек - часть природного мира - так же участвует в 
этом круговороте, так же естеством своим ежегодно обновляется; 
устаревшие, микроскопические клеточки его тела постепенно за­
меняются новыми. Человек обновляется не только биологически, 
но и душевно-духовно. У человека развивается не только его 
тело, но и его душа, его сознание, его воля, его вкусы и убеж­
дения... Обновляются, развиваются и растут все люди. Это есть 
закон жизни. Развивался и вырастал даже Бога-Человек Иисус 
Христос, когда жил в Назарете - как об этом нам свидетель­
ствует евангелист Лука : «Младенец же возрастал и укреплялся 
духом, исполняясь премудрости». 

Празднуя Новый год, Церковь благословляет это естественное, 
природное обновление человека. Церковное, религиозное созна­
ние, хотя само и возвышается над потоком времени, тем не ме­
нее оно это время приемлет, с ним считается, все моменты его 
течения освящает - как ту среду, в которую погружено наше 
тварное бытие. 

Религиозное сознание учитывает и любовно хранит память о 
всех моментах прошлого. Религиозному сознанию дорого пре­
дание старины. Пятая заповедь есть выражение этой любви к 
прошлому: «Чти отца твоего и матерь твою и благо ти будет и 
долголетен будеши на земли !». 

«Отцы и дети» это извечный вопрос о соотношении прош­
лого и будущего, о соотношении мудрого опыта и дерзновенной 

1 



окрыленности, знания и творчества, осенних плодов и весенних 
побегов. 

Отцы и дети это - жизнь с ее  грустью и радостью, с ее  взле­
тами и падениями". Отцы это то старое, что прожито и пережито. 
Дети это то новое, чего еще не было никогда. 

«Сыновняя любовь есть необходимое условие осуществления 
единства. Без Сына Божия не возможно ни единство Бога, ни 
братство человечества. Первые три евангелия заключают в себе 
проповедь Сына Человеческого о Боге отцов, о Боге не мертвых, 
а живых, Который ставится образцом человечеству. Евангелие от 
Иоанна есть проповедь Сына Божия о Боге-Отце, или о Небесном 
Отце. Это евангелие есть выражение безграничной любви Сына к 
Отцу, любви до глубочайшего уподобления Себя Отцу. Н. Ф.  
Ф едоров) .  

Н о  религиозному сознанию также дорого и будущее. Буду­
щим оно также заинтересовано: на уроках прошлого оно только 
учится, но изменить его не может, а за будущее оно ответствен­
но, ибо в его строительстве оно принимает активное участие. 

Празднуя Новый год, Церковь этим показывает, что она не 
боится ничего нового, наоборот, радуется ежегодному обновлению 
всего живого, приветствует молодые побеги и поощряет новое, 
оригинальное  творчество. Христианское сознание опасается и по­
рицает лишь такое новаторство, которое связано с озорством, не 
желающим уважать и почитать отцов и подрывающим корни у того 
дуба, на котором растут желуди ... Но обновление жизни, не игно­
рирующее Пятую Заповедь, христианское сознание не отвергает, 
а поощряет. Религиозное сознание в Новом году благоговейно 
склоняется пред прошлым и сыновне поет ему «Вечную Память». 
Но, вместе с тем, оно молится Духу Святому, животворящему, об 
обновлении всех, о даровании новых языков, о создании новых 
форм, чтобы было во что вливать вечно-новое евангельское вино. 
Религиозное сознание в Новый год молится об обновлении сердец. 
Религиозное сознание в Новый год с новой силой и вниманием 
прислушивается к словам Христа : «Заповедь НОВУЮ даю вам, да 
любите друг друга!»  И еще : в Новом году религиозное сознание, 
хотя и благословляет время и освящает всякую окрыленность и 
творчество во  времени, тем не менее оно мечтает и жаждет 
преодоления времени, чтобы время прекратилось и чтобы насту­
пи;rо НОВОЕ НЕБО И НОВАЯ ЗЕМЛЯ. Ей гряди, Господи Иисусе!  

2 



Проф. прот. Нихо.юй АФАНАСЬЕВ 

"МИР" В СВЯЩЕННОМ ПИСАНИИ*) 
1. «Так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего едино­

родного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь 
вечную» (Ин. 3,  16). «Не любите мира, ни того, что в мире. Кто 
любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо все, что в мире, похоть 
плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от 
мира сего» (I Ин. 2,15-16). В обоих этих изречениях речь идет 
об отношении к космосу. Бог возлюбил мир, а человек должен 
не любить мира, потому что, если он любит мир, в нем нет Отчей 
любви. Отношение Бога и человека к миру не совпадают. То, что 
Бог возлюбил, человек должен не любить. Можем ли мы согла­
совать это противоречие, если это есть действительно противо­
речие? Как бы мы ни решали проблему Иоанновской письменно­
сти, несомненно, что Евангелие от Иоанна и I-oe послание Иоан­
на принадлежат одному и тому же автору. Если это даже не так, 
то в самом послании мы находим аналогичное Ин. 3, 16 выраже­
ние: «Любовь Божия к нам открылась в том, что Бог послал в мир 
единородного Сына Своего, чтобы мы получили жизнь через 
Него» ( 4,9) .  Поэтому мы решительно должны отказаться от по­
пытки разрешить стоящее перед нами противоречие, приписывая 
наши изречения разным авторам, хотя по духу очень близкими 
друг другу. Но, может быть, мы не имеем здесь противоречия, 
а имеем два разных понятия космоса? Мы не можем совершенно 
исключить априори этого предположения на том основании, что 
эти разные понятия встречаются у одного и того же автора. Эти 
разные понятия космоса могли быть вызваны не только неустой­
чивостью содержания понятия космоса, но и тем, что и сам кос­
мос не оставался одинаковым в течение истории. 

Отношени� к миру предполагает, по крайней мере, неко­
торое учение о мире, которое обуславливает отношение к нему. 
Чтобы выяснить учение о мире в Священном Писании мы можем 
идти двумя путями. Мы можем подвергнуть анализу само 
понятие космоса, с которым мы встречаемся в Писании. 
Этот анализ, который уже не раз был проделан, не может 
дать нам последнего ответа относительно новозаветного уче-

*) Доклад, прочитанный в Бьевре (Франция), на съезде в 1952 r" 
по-немецки. 

3 



ния о космосе. Если даже мы будем брать выражения, в 
которых встречается термин «космос», в ближайшем контек­
сте, а не отдельно, то все же общий контекст ускользнет от 
нашего внимания. Поэтому я предпочитаю другой путь. Учение 
о космосе, которое мы находим в новозаветных писаниях, при­
надлежит Церкви. Я не хочу этим сказать, что новозаветные пи­
сания являются творениями Церкви, но они прошли через призму 
церковного сознания. Поэтому мы не можем уяснить их подлин­
ный смысл, не принимая во внимание церковное сознание. И это 
тем более, что мы не можем отделить Христа от Церкви, и Цер­
ковь от Христа. Определить учение о космосе и об отношении 
к нему можно только, исходя из Церкви. Если бы нам удалось 
выяснить, какое понятие космоса содержала первоначальная цер­
ковь и какое было ее отношение к нему, то тогда легко было бы 
определить смысл новозаветных выражений, в которых встре­
чается понятие космоса. 

2. Эсхатологический характер первоначального церковного 
сознания признается в настоящее время почти всеми исследова­
телями первохристианства. Поэтому я могу не останавливаться 
много на этом, хотя высказывания этого рода далеко не совпадают 
друг с другом, а особенно не совпадают выводы, которые из них 
делаются. 

В истории генезиса Церкви имеются три момента, тесным 
образом связанные друг с другом : обещание или обетование 
Христа о создании Церкви (Мт. 1 6, 1 8 ) ,  установление Церкви 
на Тайной Вечери и ее актуализация на день Пятидесятницы. 
Все эти три момента сходятся в том, что начало Церкви и ее 
существование лежит во  Христе. В момент сошествия Духа во 
время первого Евхаристического собрания «двенадцать» стано­
вятся «Церковью Божьей во Христе». Во время земной жизни 
Христа содружество Двенадцати не было Церковью. Они посто­
янно были со Христом, но они не были «во Христе», чем они 
стали в день сошествия Духа. Церковь актуализировалась, когда 
пришел «Он, Дух истины, который наставил на всякую истину» 
!_Ин. 1 6,1 3 ) .  Он действует «во Христе», т. к. берет от Него 
(Ин. 1 6, 1 4 ) .  Дух сошел на Христа в крещении, и Он сошел на 
учеников в день Пятидесятницы. В Духе и через Духа они стали 
«во Христе», они стали Церковью. 

Начало существования Церкви знаменовало начало нового 
эона, т. е. сам Христос в себе самом открыл мессианскую эру в 

4 



истории; домостроительства Божьего. Новый эон вошел в мир 
в лице Христа и актуализировался в содружестве христиан. В 
первой проповеди ап. Петра после Пятидесятницы с полной яс­
ностью выразилось сознание христан, что Церковь принадлежит 
к «последним дням». «И будет в последние дни, говорит Бог, 
излию от Духа Моего на всякую плоть . . .  » (дн. 2, 1 7 ) .  Пока Хри­
стос еще не был прославлен, Дух не был послан верующим в 
Него. Через Духа и в Духе верующие стали Церковью, и Церковь 
стала местом действия Духа, в котором и через которого она 
живет. Дух пребывает на тех, кто принадлежит к новому эону, 
так как быть «во Христе» означает принадлежать, как и Христос, 
новому эону. Поэтому сам Дух есть «залог» ( arrabбn) нового 
эона. Этот залог дается в Церкви, а через Церковь дается каждо­
му в ней пребывающему, п. ч. он дается не только в Церкви, но 
и Церкви. 

Иудейское сознание времени Христа воспринимало месси­
анскую эпоху, как новый эон, независимо от того, должна ли эта 
эпоха быть связана с космической катастрофой или нет. Если бы 
даже космической катастрофы в мире не произошло, то, по 
иудейскому сознанию, новый эон означал конец старому. Пара­
доксальность христианского сознания заключалась в признании 
одновременного существования двух эонов. Начало существо­
вания Церкви не означало прекращения старого эона. История 
человечества оказалась крайне осложненной из-за существования 
нового эона, но, тем не менее, в ней не произошло перерыва, 
т. к. новый эон существует не вне ее, а в ней самой. 

Сосуществование двух эонов должно было с особой силой 
поставить в Церкви вопрос об их отношениях. Если бы старый 
эон прекратился с началом нового эона, то этого вопроса просто 
не существовало бы, как его не существовало в иудейском со­
знании. Вопрос об  отношениях между эонами должен был в 
свою очередь поставить вопрос о самом космосе, но не столько 
гообще, сколько с момента актуализации в мире Церкви. Это 
не был чисто теоретический вопрос, который мог быть разрешен, 
но мог быть оставлен без решения. Это был вопрос всей жизни 
и всего поведения христиан. 

Каждый вступающий в Церковь становится через Духа «но­
вой тварью», а вступивший в нее пребывает в ней через Духа и в 
Духе. Как Церковь, каждый ее член принадлежит новому эону и 
живет жизнью этого эона. Он вступает в Церковь через веру и в 
ней пребывает «в вере в Сына Божьего». Его пребывание в Церк­
ви есть служение Богу. «Но настанет время, и настало уже, когда 

5 



истинные поклонники будут кланяться Отцу в духе и в истине» 
(Ин. 4,23 ) . Вера и основанное на вере поклонение Отuу воз­
можно только через Сына в Духе и в истине. В Духе, а не ду­
ховно, в истине, а не истинно. Вера и истина являются эсхатоло­
гическими понятиями, возможными только в новом эоне. И, тем 
не менее, став новой тварью, верующий во Христа, продолжает 
пребывать в «ветхом человеке». Как и Церковь, через которую 
и в которой он принадлежит новому эону, он остается в миру и 
живет не только в Церкви, но и в мире. Парадоксальности поло­
жения Церкви в мире соответствует парадоксальность положения 
каждого ее члена. Христианин не может быть взят вне Церкви, 
сам по себе, т. к. вне Церкви он принадлежал бы только одному 
миру. Поэтому его положение в мире и его отношение к нему 
определяется положением Церкви в мире. 

3.  В еврейских писаниях Ветхого Завета мы не находим 
термина для обозначения мира, как целого. Выесто этого ветхо­
заветные писания употребляют описате.11ьное выражение: небо 
и земля. «Владыка Боже, сотворивший небо и землю и море и 
все, что в них» (Дн. 4, 24) . Эта формула употребляется несколько 
раз в новозаветных писаниях (ер. Дн. 1 4, 1 5 ;  Апок. 1 0, 6 ) .  Она 
носит на себе несомненно ветхозаветный отпечаток. Если мир 
воспринимается в его частях, то из этого не следует, что в Вет­
хом Завете не существовало понятия мира, как uелого. Цель­
ность мира вытекала не из самого мира, как в греческой фило­
софии, а из идеи творения мира Богом. Как творение рук Бо­
жиих, мир представляет из себя одно uелое, в котором ветхо­
заветное сознание различало его отдельные части. Как uелое, 
мир включает в себе человечество, без которого его отдельные 
части не могли бы составлять uелого. Человечество входило в 
состав понятия мира, но оно не составляло его часть в точном 
смысле слова, а uель, ради которой был создан мир. Эту идею 
мы находим уже в книге Бытия, в которой творение мира завер­
шается творением человека. Свое дальнейшее развитие эта идея 
получила в иудейской письменности. Центр мира - земля, но 
не сама по себе, а как место пребывания человека. Ханаанская 
земля находится в uентре земли, но опять же не сама по себе, 
а как место пребывания Израиля. Центром Израиля является 
храм с его священной скалой, которая представляет из себя выс­
шую точку земли, из которой началось творение мира, включаю­
щее в себе творение человечества, начаткам и первенцам которого 
был Израиль. Поэтому история Израиля находится в uентре ми-

6 



ровой истории. Это учение о мире находит свое завершение в 
идее, что мир был создан Богом для Израиля, а потому его исто­
рия есть история мира. 

Когда через говорящих по гречески иудеев проникает в 

иудейское сознание термин «космос», то он воспринимается не  
в его греческом содержании, а приспособляется к ветхозаветному 
пониманию мира. Обозначая мир, как uелое, «космос» обозна­
чает в первую очередь человечество, для которого мир является 
местом его пребывания в пространстве и во времени. Вне чеко­
вечества мир не мыслим, как и человечество не мыслимо вне 
мира. 

Единство �шра постулирует единство человечества. «От од­
ной крови Он произвел весь род человеческий для обитания по 
всему лицу земли, назначив предопределенные времена и преде­
л ы их обитанию» (Дн. 1 7,26) .  В этих словах ап. Павла, обращен­
ных к греческому миру, ветхозаветное понимание космоса в зна­
чительной степени приспособлено к стоическому пониманию. Для 
иудейского сознания единство человеческого рода эмпирически 
было нарушено. С одной стороны, Израиль, с другой, все остальное 
человечество. Среди всех народов только Израиль был народом 
Божьим, с которым Бог заключил завет. Избранничество Израи­
ля было односторонним и свободным актом Бога. Бог стал Богом 
и Царем Своего народа, который был обязан сохранять истинное 
богопочитание и богопознание. «дабы ты, взглянув на небо и 
увидев солнце, луну и звезды и все воинство небесное не прель­
стился и не поклонился им и не служил им, так как Господь Бог 
твой уделил их всем народам под всем небом. А вас взял Господь 
и вывел из печи железной, из Египта, дабы вы были народом 
Его удела» (Втор. 4, 19-20 ) .  Богопознание и богопочитание было 
заключено в Торе, которая была дана избранному народу. Из­
раиль был народом Торы. Тора была светом, которым сиял из­
бранный народ и который вел его к спасению. В противополож­
ность Израилю все остальные народы, как неимеющие Торы, на­
ходились во мраке. Этот мрак не был полным, т. к. Тора через 
Израиль сияла всем народам. Автор Апокалипсиса Езрды, пред­
полагая, что Тора была уничтожена при взятии Иерусалима, с 
отчаяние�1 говорил : «Мир находится во тьме и его обитатели ли­
шены света, т. к. Твой Закон испепелен, и никто не знает дел, 
которые Ты совершил и заповедей, которые Ты предписал». 
(III Ездры, 14, 20-21 ) .  Из этих слов совершенно я сно выступает 
космическое значение Закона, связанное с космическим значе-

7 



нием Израиля. В силу этого различие между Израилем и языками 
было различием между светом и мраком. 

Разделение человечества на две части было в известном смы­
сле разделением ыира на две части, т. к. мир тесным образом 
связан с человечеством. Мы не знаем, употреблялся ли термин 
«космос» для обозначения человечества вне Израиля и без него, 
но, судя по тому, что такое словоупотребление стало обычным в 
новозаветных писаниях, мы можем предположить, что оно уже 
существовало в иудейской письменности. Однако, различие между 
частями космоса не было коренным, т. к. уделом одной и другой 
части мира была смерть. Закон не преодолевал смерть, а обещал 
лишь долгую и благополучную жизнь в обетованной земле : 
«Итак, соблюдайте все заповеди Его, которые я заповедаю вам 
сегодня : дабы вы укрепились и пошли и овладели землею, в ко­
торую вы переходите, чтобы овладеть ею : и дабы вы жили много 
времени на той земле, которую клялся Господь отцам вашим 
дать им и семени их, на земле, в которой течет молоко и мед» 
(Второз. 1 1 ,8-9 ) .  Когда в апокалиптической литературе перспек­
тивы расширились за пределы земной жизни, то Тора стала ис­
точником не только долгой жизни на земле, но и вечной жизни. 
Через воскресение в ней примет участие весь Израиль. «В это 
время спасутся из народа Твоего все, которые будут найдены 
записанными в книге. И многие из спящих во прахе пробудятся, 
одни для жизни вечной, другие на вечное поругание и посрамле­
ние. И разумные будут сиять, как светила на тверди, и обратив­
шие многих к правде, как звезды во веки, навсегда» (Дан. 1 2, 
1 -3 ) .  Сияние !Израиля, а потом только праведных от Закона, бу­
дет сиянием Торы. Вечная жизнь стала признаком мессианской 
эпохи, но сама мессианская эпоха будет по преимуществу эпохой 
Торы. Единство человеческого рода будет восстановлено, т. к. 
народы, за исключением Израиля, будут уничтожены или порабо­
щены Израилю, что почти равносильно их уничтожению. Иеру­
салим воссияет вечным светом, или небесный Иерусалим сойдет 
на место земного, или земной Иерусалим с Израилем восхищен 
будет на небо. Блаженство Израиля будет восстановлением уте­
рянного первым человеком райского блаженства : «для вас от­
крыт рай, насаждено древо жизни, уготовано будущее время, 
приготовлено изобилие, создан град, установлен покой . . .  » (III 
Ездра, 8,52) .  Этому изменению жизни человечества, или точнее 
Израиля, должно соответствовать и изменение мира, который дол­
жен вернуться к своему райскому состоянию : «Тогда волк будет 
жить вместе с ягненком, и барс будет лежать вместе с козленком; 

8 



и теленок, и молодой лев и вол будут вместе, и малое дитя будет 
водить их . . .  И младенец будет играть над норою аспида, и дитя 
протянет руку свою на гнездо змеи. И не будут делать зла и 
вреда на всей святой горе Моей, ибо земля будет наполнена 
ведением Господа, как воды наполняют море» (Исаия, 11, 6-9 ) .  

Идея воскресения провела окончательную границу между 
Израилем и остальными народами. !Изменившие истинное богопо­
читание на служение идолам, все народы вне Израиля оказались во  
власти диавола. «Что же я говорю? То ли, что идол есть что-ни­
будь, или идоложертвенное значит что-нибудь? Нет, но что языч­
ники, принося жертвы, приносят бесам, а не Богу» (I Кор. 10,19-20 ) .  
Ап. Павел выразил в этих словах основное иудейское убеждение 
своего времени (ер. Второз. 32, 17; Пс. 105,37 ) .  Оно заменило 
или заслонило ветхозаветное убеждение, что языки отданы во  
владение ангелам. Идолопоклонство было осквернением в глазах 
Бога, и общение с язычниками было осквернением для избран­
ного народа. Вместе с тем в иудейскую письменность проникает 
идея, что власть диавола явилась последствием греха, т. к. грех 
принес с собою смерть. «Бог создал человека для нетления и 
соделал его образом вечного бытия Своего, но завистью диавола 
вошла в мир смерть, и испытывают ее принадлежащие к уделу 
его» (Прем. Сол. 2,23-24) .  Израиль есть народ удела Божьего, 
а язычники народ удела диавола. Идея того, что мы сейчас на­
зываем «первородным грехом», почти неизвестная ветхозаветным 
писаниям, выступает довольно ясно в раввинистической литера­
туре. В этой письменности мы можем найти некоторые параллели 
словам ап. Павла : «Одним человеком грех вошел в мир, и грехом 
смерть; так и смерть перешла на всех человеков, т. к. все согре­
шили» (Рим. 5, 12) ,  но мы не имеем основания считать, что уче­
ние ап. Павла о грехе было заимствовано из нее. Праведность 
или оправдание (dikaiosyne) для Израиля заключалась в Торе, а 
потому Тора преодолевает грех и смерть. Тем не менее, в апока­
липтической и раввинистической литературе понятие космоса не  
подверглось изменениям. По своей природе космос мессианской 
эпохи не отличается от космоса домессианского времени. Правда, 
в иудейской апокалиптике, начиная с первого века до Р.Х. име­
лось учение о двух эонах, но эон понимался в чисто временном 
значении : один период времени должен сменить другой ;  он при­
несет изменение в положении в мире Израиля, но не изменит по 
существу самого мира. 

9 



4. Христианская мысль восприняла основное иудейское от­
ношение к миру, но восприняла его в свете своего эсхатологиче­
ского сознания. Новозаветное сознание восприниыало современ­
ный мир эсхатологически, тогда как иудейское сознание эсхато­
логическую эпоху воспринимало эмпирически. Хотя это утверж­
дение звучит несколько парадоксально, но оно выражает дей­
ствительное  положение вещей, т. к. в известной степени, само 
положение Церкви в мире является парадоксальным. Со дня 
Пятидесятницы, когда актуализировалась установленная Христом 
на Тайной Вечери Церковь, отношение к миру не могло быть 
таким, каким оно было до этого момента, так как в самом мире 
произошли перемены. Будучи «начаткоы последних дней», Цер­
ковь принадлежит новому эону. В новозаветных писаниях термин 
«ЭОН» встречается в прежнем временном смысле, но в церковном 
значении «эон» означает новое состояние мира. Этот новый эон, 
к которому принадлежит Церковь, остается скрытым. В скрытом 
состоянии остаются и перемены, которые произошли в мире, свя­
занные с пребыванием в нем нового эона. Церковь ожидает от­
кровения славы Христа, которое будет полной реализацией но­
вого зона. Этот эон предвосхищается Церковью и в Церкви, но 
он будет одновременно и уничтожение�� старого эона. Если с 
начала дня своего существования Церковь живет под знаком 
грядущего пришествия Христа, то мир, в котором она пребывает, 
живет под знаком своего уничтожения. Таким образом, мир не 
может быть тем миром, которым он был до того момента, когда 
«Слово стало плотью». Этот мир ждал своего спасения, которое 
было соделано Христом. «Бог примирил во Христе с Собою мир, 
не вменяя людям их преступления, и дал нам слово примирения» 
(П Кор. 5, 1 9 ) .  Примирение (katallage) имеет эсхатологический 
смысл. Оно нем было примирением со старым миром в его преж­
нем состоянии, как этого ждало иудейское сознание. Оно было 
примирением «во Христе». Примирение во Христе есть примире­
ние в Церкви, т. к. сама Церковь «во Христе», как начаток по­
следних дней. Космическая катастрофа произошла в скрытом ви­
де, как в скрытом виде было появление нового эона в мире. Если 
до этой катастрофы мир был разделен на мир Израиля и мир 
остальных народов, то это разделение прекратилось, п. ч .  Хри­
стос есть наш мир, соделавший из обоих одно, и разрушивший 
стоявшую посреди преграду» (Еф. 2, 14 ) .  Но вместо старого 
разделения появилось ново е :  Церкви и мира, нового и старого 
человечества . Это новое человечество заключено в Церкви, в ко­
торой нет «уже иудея, ни язычни1<а, нет раба, ни свободного, 

10 



нет мужеского пола, ни женского, ибо все вы один во  Христе» 
(Гал. 3, 28). Началом и первенцем нового человечества был 
Христос, как новый Адам. Вместо первенца творения, т. е. со­
гласно иудейскому сознанию, Израиля с его храмом на священ­
ной скале, новый Первенец Христос с его нерукотворенным хра­
мом, который есть Тело Его (Ин. 2, 2 1). «Первый человек - из 
земли, второй человек - Господь с неба» ( I  Кор. 1 5, 47). Пер­
вый - начало старого человечества, второй - начало нового 
человечества. Как и в ветхозаветных писаниях, в Новом Завете 
понятие мира включает в себя человечество. Я готов повторить 
формулу О. Cullmann'a, что основная линия истории идет от 
;оvшожества к одному, и от Одного к множеству, но с добавлением, 
что это последнее множество остается «один во Христе». Поня­
тие нового мира и нового человечества, как нового эона, тожде­
ственно с понятием Церкви, а оно, как Церковь, скрыто во Хри­
сте, так как Церковь есть Тело Христа. 

Начало существования Церкви было не только началом су­
ществования нового эона, но и началом существования старого 
эона. В мире появился старый эон, когда в нем явился новый. 
До появления нового эона старый не мог существовать. Этот 
старый эон только эсхатологически тождественен с миром, кото­
рый существовал до пришествия Христа . В порядке Божьего до­
мостроительства, которое продолжается, мир остается космосом, 
но в то же самое нре�rя он весь является старым эоном, так как 
Церковь есть «начало последних дней». Поэтому терминологи­
чески «настоящий эон» означает в новозаветных писаниях и 
космос в ттr виде, в каком он пребывает, и старый эон, каким 
окажется мир в момент появления Христа, когда в славе откро­
ется новый эон. В период «времени Церкви» мир себя полагает, 
как Церковь, через новое творение, или как старый эон. Вместе 
с тем в этот самый период в мире оказываются одновременно два 
эона. В этом парадоксальность существования мира после при­
шествия Христа, вытекающая из парадоксальности положения 
Церкви. Новый эон, пребывая в мире, онтологически отличен от 
мира, тогда как мир, в котором пребывает старый эон, собственно, 
есть старый эон. Окончательное становление мира старым эоном 
произойдет в последние дни, но оно уже происходит постоянно, 
так как Церковь есть начало этих дней. Поэтому Церковь есть 
меч, который разделил мир. 

5. Смерть, носкресение и прославление Христа было по­
бедой над миром, «Мужайтесь, Я победил мир» (Ин. 1 6, 33). Эта 

11 



победа над миром была поражением диавола: «Я видел сатану, 
спадшего с неба, как молнию» (Лк. 1 0, 1 8 ) ,  и она была его 
изгнанием : «Ныне суд миру сему; ныне князь мира сего изгнан 
будет вон» (Ин. 1 2, 3 1 ) .  Изгнание и поражение имеют эсхато­
логический смысл. Оно будет полным уничтожением диавола в 
момент второго пришествия Христа, но оно теперь ( «ньше») уже 
совершилось в Церкви. И уже теперь оно распространено на мир, 
так как в мире пребывает Церковь, которую не одолеют врата ада. 
Само существование Церкви есть поражение диавола, а эсхато­
логически - его уничтожение. Вме.сте с тем, до этого уничтожения 
изгнанный архонт l\�ира сего продолжает пребывать в нем. 

До пришествия на землю Христа иудеи считали, что они об­
ладают светом, воплощенным в Торе, а потому остальные народы 
находятся во мраке. Но с Его пришествием истинным светом ока­
залась не Тора, а сам Христос. Отказавшиеся от света иудеи и 
язычники оказались во тьме, которая есть область диавола. Злой 
эон ( Гал. 1, 4) есть человеческий мир, возлюбивший добровольно 
тьму. Изгнанный Христом архонт мира сего держится волею лю­
дей, которые отдаю1 себя добровольно под его власть. Злой эон 
состоит из «сынов противления»: «Вы некогда жили по обычаю 
мира сего, по воле князя, господствующего в воздухе, духа, дей­
ствующего ныне в сынах противления» (Еф. 2, 2 ) .  Как эон 
архонта мира сего, он есть эон лжи. «диавол есть человекоубийца 
от начала, и не устоял в истине; ибо нет истины в нем. Когда 
говорит он ложь, говорит свое;  ибо есть лжец и отец лжи» (Ин. 
8 ,  44 ) .  Ложь есть не только отрицание истины, но и отрицание 
жизни, так как диавол есть человекоубийца. Поэтому злой эон 
есть эон смерти. 

Пребывая в мире через старый эон, архонт мира продолжает 
действовать в мире или сам или через ряд духов. «Наша брань 
не против крови н плоти, но против начальств, против властей, 
против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы под­
небесных» ( Еф. 6, 1 2 ) .  Поэтому «весь мир лежит во зле (en to 
ponero)» (I Ин. 5, j9 ) ,  но по преимуществу «злой эою>. Если счи­
таться со склонностью Иоанна к употреблению выражений с двой­
ным смыслом, то «en to ponero» может означать «во зле» и «в 
злом». Мир лежит во зле, а старый эон лежит в диаволе, в низвер­
женном архонте мира сего. Состояние во зле делает состояние 
мира преходящим. «Проходит образ мира сего» (1 Кор. 7, 3 1 ) . В 
мире происходит становление старого эона, как концентрирующего 
в себе все силы зла. «Тайна беззакония уже действует» (П Ф ес. 

12 



2, 7 ) .  Когда наступит конец, мир станет старым эоном, а с этим 
изменится и теперешний образ мира. Но мир сей меняется, и 
его образ проходит не только в сторону старого эона, но и в 
сторону нового. Церковь есть другой образ мира, рожденного в 
Духе и через Духа. Если со дня Пятидесятницы мир живет под 
знаком уничтожения, то уничтожению подлежит не мир, как Бо­
жие творение, а старый или злой эон. С того же  дня в мире 
оказались две реальности, неравноценные и неравнозначные. По 
сравнению с реальностью Церкви реальность мира становится 
призрачной, как неимеющая жизни в себе и не могущая получить 
ее от «князя мира сего». Дух есть принцип жизни, а мир в его 
образе старого эона является миром плоти или плодов плоти. Н е  
мир «прогорк» во Христе, а мир существует во  Христе. Мир ста­
новится реальностью во Христе, а мир вне Христа - только ка­
жущийся. Ошибка докетизма заключалась в том, что он утверж­
дал призрачность плоти Христа, вместо того, чтобы утверждать 
призрачность плоти мира вне Церкви, которая есть Тело Христа. 

6. Победа Христа была Его воцарением. Он стал Господом 
(kyrios). «Итак, твердо знай, весь дом Израилев, что Бог соделал 
Господом и Христом сего Иисуса, которого вы распялю> (Дн. 
2, 36) .  Этому исповеданию веры Иерусалимской церкви отвечает 
исповедание веры ап. Павла, которое, вероятно, тоже иерусалим­
ского происхождения : «Бог превознес Его, и дал Ему имя выше 
всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое 
колено небесных, земных и преисподних, и всякий язык испове­
дывал, что Иисус Христос есть Господь, во  славу Бога Отца» 
(Фил. 2, 9- 1 1 ) .  Если мы сравним этот отрыво1< с I Кор. 15, 24-28, 
то его эсхатологическое значение бесспорно. Сев одесную Отца, 
Христос стал Господом всего примиренного мира, т .  е., как мы 
уже видели, нового эона, началом которого есть Церковь. Христос 
есть Господь Церкви, которая есть Тело Его. Бог «воскресил Его 
из мертвых, и посадив Его одесную Себя на небесах, ... и все поко­
рил под ноги Его, и поставил Его выше всего, главою Церкви, 
которая есть Тело Его» (Еф. 1, 20-23) .  Надо отметить, что в ново­
заветных писаниях Христос нигде не именуется Господом космо­
са, а наоборот, подчеркивается, что Его царство «не от мира сего». 
Не следует преуменьшать значение этого утверждения, спириту­
ализируя его или перенося царство в невидимый мир. Слова 
Христа надо брать в их прямом смысле. Царство Христа не от  
настоящего мира, не от  эона, в котором мир продолжает пребы-

13 



вать. Христос не может быть Господом того мира, который лежит 
в лукавом (I Ин. 5, 1 - 9 ) .  Неправильно было бы относить это по­
нимание царства Христа за счет особенностей писаний Иоанна. 
Это же понимание мы находим у Павла: «Хотя и есть так на­
зываемые боги, или на небе, или на земле, так как есть много 
богов и господ много, но у нас есть один Бог Отец, из которого 
все, и мы для Него, и один Господь Иисус Христос, которым 
все, и мы Им» (I Кор. 8, 5-6). В настоящем мире много «богов 
и господ», а у нас один Господь. Надо решительно отказаться. от 
индивидуально-коллективного понимания новозаветных писаний. 
«Мы» не есть некоторая сумма отдельных «я», но Церковь Божия 
во Христе. С другой стороны «боги и господа» есть только иное 
выражение, что мир находится «во зле». Будучи жизнью (Ин. 
14, 6), Христос не может быть Господом настоящего эона, в ко­
тором пребывает злой эон, так как не может быть Господом смер­
ти, которая подлежит уничтожению. «А затем конец ... Последний 
же враг истребится - смерть ... Тогда и сам Сын покорится Поко­
рившему все, да будет все и во всем» (I Кор. 1 5, 24-28) .  

В этом понимании царства Христова я расхожусь с О. Куль­
манном, книгу которого «Cllrist et le Temps» я очень высоко ценю. 
Христос царит в Церкви, а через нее во всем новом эоне. Он царит 
там, где есть «истинная жизнь». Подлинное и реальное бытие 
имеет только Церковь, а вне ее существует лишь призрачное бы­
тие или лжереальности, так как все это бытие подвержено смерти. 
Пришествие Христа во славе будет полным раскрытием нового 
эона и уничтожением злого. Если признать, что Христос царствует 
в настоящем мире, то тем самым нужно признать, что этому цар­
ству наступит конец, так как «образ мира сего проходит», а с 
ним должно пройти и царство Христа в этом мире. Христос -
Царь : царство Его ограничено Церковью, но оно имеет космиче­
ское значение в силу космической природы самой Церкви. 

[Я не хочу осложнять мою тему совершенно самостоятельным 
вопросом о спасении, но я должен весьма бегло коснуться этой 
темы, так как она соприкасается с темой мира. Как «примирение» 
Бога с миром, так и «спасение» мира Богом имеет эсхатологиче­
ское значение, так как оно непосредственно связано с Церковью. 
Бог послал Сына Своего, который стал плотью, чтобы спасти мир. 
Епископ Кассиан в своем докладе на тему «проблема Зла», чи­
танном на Пятидесятницу прошлого ( 1951  года) ,  утверждал, что 
целью спасительного служения Сына Божьего является мир в его 
целостности. Это правильно, но только при том условии, если 

14 



спасение мира рассматривать, как творение нового эона. Спасен­
ный мир или «мир во Христе» не есть мир в его данности. Спа­
сение совершено Христом в Его Теле и оно совершается через 
Церковь, которая есть Тело Его. Поэтому спасение, вопреки тому, 
что думал епископ Кассиан, совершается через изъятие спасае­
мых из «�шра сего», но это нисколько не подрывает идею спасения 
мира в его целостности. В этом контексте надо понимать слова 
Христа : «Не о них же только молю, но и о верующих в Меня по 
СЛОВУ ИХ».] 

7. Церковь и космос - таково восприятие мира первона· 
чальной церковью. Космос есть мир, в котором пребывает Цер­
ковь, но в которо�r уже совершается «тайна беззакония», делаю ­
щая этот мир злым эоном. Отношение мира к Церкви и Церкви 
к миру определяется этой природой мира сего. В основе этого 
отношения лежало отграничение одного от другого. «Какое обще­
ние праведности с беззаконием? Что общего у света с тьмой? Ка­
кое согласие между Христом и Велиаром? Или какое соучастие 
верного с неверным? Какая совместимость храма Божьего с идо­
лами?» (II Кор. 6, 1 4- 1 6). Это - полная отчужденность Церкви 
и мира в его данности, вытекающая из онтологического различия 
между ними. Если в Ветхом Завете Израиль эмпирически был от­
делен от других народов, то Церковь в действительном смысле 
оказалась изъятой из мира. Отчужденность Церкви от мира обу­
славливается невоз�южностыо согласия между ней и миром. «По 
стихиям мира» в трудном для толкования Кол. 2,  8*) противостоит 
«по Христу». Вслед за Е. Percy в Die proЬleme der Kolosser- und 
Epheserbriefe я считаю, что в этом стихе речь идет о противопо­
ставлении нового эона и мира. 

Мысль Иоанна совпадает с мыслью Павла. У него эсхатоло­
гическое сознание было гораздо сильнее, чем у Павла, а поэтому 
отношение космоса и Церкви выражено в несколько иной форме.  
«Весь мир лежит в лукавом» ( I  Ин. 5, 1 9 ) .  Никакого не может 
быть общения между Церковью и миром, так как не может быть 
общения между Церковью и миром, так как не может быть об­
щения между праведностью и беззаконием. Тот же принцип отно­
шения к миру мы находим и у синоптиков : «Никто к ветхой одеж­
де не приставляет заплаты из небеленой ткани : иначе вновь при-

*) "Смотрите, братия, чтобы кто не увлек вас философиею и пустым 
обольщением, по преданию человеческому, по стихиям мира, а не по 
Христу" .  

15 



шитое отдерет от старого, и дыра будет еще хуже. Никто не 
вливает вина молодого в мехи ветхие :  иначе молодое вино прорвет 
мехи, и вино вытечет, и мехи пропадут. Но вино молодое надобно 
вливать в мехи новые» (Мк. 2,  2 1 -22) .  Мы привыкли слишком 
морализировать значение «logia» Христа, тогда как они по пре­
имуществу имеют экклезиологический смысл. Между миром и 
Церковью не может быть общения, а следовательно не может быть 
никакого синтеза, так как к миру, как к ветхой одежде, нельзя 
приставить заплат из новой материи, как нельзя новое 
вино вливать в старые мехи. Все отношение Церкви к миру 
исчерпывается тем, что Церковь в нем пребывает. Это ее пре­
бывание в мире есть время скорби : «В мире будете иметь скорбь» 
(Ин. 1 6, 33 ) ,  и время ненависти к Церкви : «Если бы вы были от 
мира, то мир любил бы вас ;  а как вы не от мира, но Я избрал 
вас от мира : потому ненавидит вас мир» (Ин. 15, 1 9 ) .  Но эта 
скорбь, вызванная ненавистью мира, не может преодолеть радо­
сти : «Сие сказал Я вам, да радость Моя в вас пребудет, и радость 
ваша будет совершенна» (Ин. 15, 1 1 ) .  Как скорбь, так и радость 
являются скорбью и радостью «последних дней». 

Пребывание Церкви в мире лежит в плане Божьем, как вы­
текающее из самой природы Церкви : «Я уже не в мире, но они в 
мире, а Я к Тебе иду» (Ин. 1 7, 1 1 ) .  Церковь есть начало нового 
эона, пребывающего в мире, а потому уход из мира Церкви не­
возможен. Церковь, пребывающая вне мира перестала бы быть 
Церковью. «Поле есть мир;  а доброе семя, это сыны царствия, а 
плевелы сыны лукавого» (Мт. 13 ,  38 ) .  В мире одновременно пре­
бывают «сыны царствия» и «сыны лукавого», но царство состоит 
только из сынов царствия. До жатвы Церковь остается в миру, что­
бы быть светом миру :  «Вы свет мира. Не может укрыться город, 
стоящий наверху горы. И зажегши свечу, не ставят ее под сосу­
дом, но на подсвечнике, и светит всем в доме» (Мт. 5, 14-15 ) .  И 
здесь «вы», как и в большинстве других случаев, не есть некото­
рая сумма отдельных «я», но Церковь, в которой эти «Я» суще­
ствуют. Церковь, ушедшая от мира и от него отказавшаяся, была 
бы светильником, поставленным под сосуд. В мире нет иного 
света, так как есть только единственный «свет истинный, который 
просвещает всякого человека, приходя'щего в мир» (Ин. 1, 9 ) .  
Это - свет, которым живет мир, н е  ставший еще окончательно злым 
эоном. Пока не произошло разделение старого и нового эона, мир 
остается полем деятельности Церкви. Уходя из мира, Церковь 
отказалась бы не только от своей миссии, но и от любви Бога, 

16 



который так возлюбил мир, что отдал Сына Своего единородного. 
Бог возлюбил мир, как Свое творение, и эта любовь Бога оста­
ется в мире, пока Сын не явится во славе. Проблема приятия или 
неприятия мира Церковью есть ложная проблема. Церковь не  
может принять мира, как нечто свое, так как Церковь не от  мира, 
но она не может и не принять его, так как Церковь пребывает в 
нем и имеет по отношению к нему особую миссию. 

8. Положение Церкви в мире определяет отношение к нему 
ее членов. Верующие в Сына «во Христе» являются новой тва­
рью. «Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее все прошло, 
теперь все новое» (П Кор. 5, 1 7). Но новый человек продолжает 
оставаться в ветхом человеке. Он пребывает в миру и не может 
уйти из мира. Он не может жить только в Церкви, но должен жить 
и в миру и среди мира. Настаивая на отделении от мира, Павел 
подчеркивал, что это отделение не означает ухода из мира. «Я 
писал вам в послании не сообщаться с блудниками; впрочем не 
вообще с блудниками мира сего . .. ибо иначе надлежало бы вам 
выйти из мира» ( I  Кор. 5, 9 - 10). Из этих слов Павла ясно, что 
мысль об уходе из мира казалась ему невероятной. [В этом Апо­
стол совпадал со всею первоначальной церковью. «Не молю что­
бы Ты взял их из мира, но чтобы Ты их сохранил от зла (ek tou 
ponerou)» (Ио. 1 ,  1 5). Полное изъятие из мира может быть только 
во время пришествия Христа во славе, который «уничтоженное 
тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу 
Его» (Фил. 3, 2 1)]. Бегство из мира, в пустыню, было совершенно 
неизвестно первоначальной церкви, которая знала, что новая тварь, 
которой стал верующий «во Христе», пребывает в ветхом чело­
веке и что это пребывание, как и пребывание Церкви в мире, лежит 
в Божьем плане. [Христианские апологеты подчеркивали, может 
быть больше, чем надо, что христиане пребывают в миру]. Я по­
зволю себе напомнить всем известные слова из послания к Диог­
нету: «Христиане не отличаются от прочих людей ни страною, ни 
языком, ни житейскими обычаями. Они не населяют где-либо осо­
бенных городов, не употребляют какого-либо необыкновенного 
наречия и ведут жизнь ни чем не отличную от других ... [Но о би­
тая в эллинских и варварских городах, где кому досталось, и сле­
дуя обычаям тех жителей в одежде, в пище и во всем прочем, они 
представляют удивительный и поистине невероятный образ жиз­
ни]. Живут они ;з своем отечестве, но как пришельцы ; имеют 
участие во  всем, как граждане, и все терпят, как чужестранцы. 

17 



Для них всякая чужая страна есть отечество и всякое отечество -
чужая страна . . .  Они во плоти, но живут не по плоти. Находятся 
на земле, но суть граждане небесные» (глава V-ая) .  В начале IV 
века ни один церковный писатель не мог бы повторить этих слов. 

Христиане пребывают в миру, от которого они освобождены. 
«Если Сын освобоJ,.ит вас, то истинно свободны будете» (Ин. 8, 
36 ) . Это была свобода от греха - «всякий делающий грех, есть 
раб греха» ( ст. 34), свобода от мира, который лежит во зле. Это 
освобождение от мира через принадлежность к Церкви делало 
первых христиан более свободными в их общении с язычниками, 
чем евреев. Оно допускало возможность общения с ними, но об­
щение с принадлежащюш �шру не должно быть общением с гре­
хом. Отсюда вытекала совершенно особая позиция христиан по 
отношению к участию в окружающей их жизни. Ап. Павел до­
пускал возможность «пользования» миром, но это пользование 
должно оставлять лристиан свободными от мира. «Время уже ко­
ротко . . .  И пользующиеся миром сим (должны быть) , как не поль­
зующиеся, ибо проходит образ мира сего» (I Кор. 7, 29-3 1 ) .  Ко­
нечно, это эсхатологическая точка зрения на пользование миром, 
но надо иметь в вилу, что иная точка зрения невозможна была для 
первого поколения христиан. Ап. Павел не отрицал ни радости, 
ни скорби, ни брачной жизни, но все это для него не должно 
было быть цепью жизни христиан. Если бы мы пожелали найти 
некоторую общую формулу отношения ап. Павла к жизни христи­
ан в миру, то мы могли бы ее выразить следующим образом : до­
пустимость и даже законность относительного участия в окру­
жающей жизни христиан и недопустимость служения «миру сему». 

«Где сокровище ваше, там и сердце выше» (Мт. 6, 2 1 ) .  Для 
первоначального христианского сознания сокровище, которое хри­
стиане желали приобрести, лежало исключительно «во Христе». 
Там же лежало и сердце их, а где сердце, там и любовь. «Не лю­
бите мира, ни того, что в мире ; кто любит мир, в том нет Отчей 
любви» (I Ин. 2, 1 5). Любовь к миру означала бы любовь к греху, 
в котором находится 111ир. Предметом любви христиан может быть 
только Христос и Церковь, которая «во Христе», а не мир, ко­
торый «во зле». Одно исключает другое. Поэтому «дружба с миром 
есть вр['жда против Бога. Кто хочет быть другом миру, тот стано­
вится врагом Богу» (Иак. 4, 4 ) .  Дружба с миром есть дружба с 
лукавым, а следовательно, вражда с Богом. Не могут быть хри­
стиане другом того, об избавлении от которого они молятся: «и 
избави нас от лукавого». Отдать свое сердце миру сему и его 

18 



возлюбить, означает возлюбить тьму больше, чем свет, а, сле­
довательно, определить себя против Христа и поддерживать власть 
того, кто изгнан Христом. 

В том же послании, из которого взяты слова о нелюбви к 
миру, мы находим гимн любви к брату. Нет сомнения, что брат в 
первую очередь означает члена Церкви, но, конечно, не только 
его. «Кто говорит, что он во свете, а ненавидит брата своего, 
тот еще во тьме. Кто любит брата своего, тот пребывает во свете, 
и нет в нем соблазна. А кто ненавидит брата своего, тот находится 
во тьме, и во тьме ходит, и не знает, куда идет, потому что тьма ос­
лепила ему глаза» (l Ин. 2, 9- 1 1 ) .  Если любовь к миру означает на­
хождение во тьме, то то же самое означает и ненависть к брату, на­
ходящемуся в мире. Любовь есть дар, который дается в Церкви. 
Любовь человека имеет спасительное значение, когда она направ­
лена на человека, а не на мир вне Церкви, находящийся во тьме. 
Только любовь Бога к миру может иметь для мира спасительное 
значение, а любовь человека к �шру означает возвращение его в 
тот мир, от которого он избавлен Христом. Поэтому любовь Бога 
к миру не включает в себя любовь человека к миру. Бог возлюбил 
мир, как Свое творение, чтобы спасти тех, кто верует в Его Сына, 
а человек может любить мир только в том его состоянии, в кото­
ром в нем появился старый эон. Нелюбовь к миру есть нелюбовь к 
злу, а любовь к брату есть борьба со злом в мире. 

9. Космос в новозаветных писаниях означает, главным обра­
зом, человечество, но, как и в Ветхом Завете, понятие космоса 
включает в себя и все творение. Отпадение человечества от Бога 
было порабощением творения. «Тварь (ktisis) покорилась суете 
(mataioteti) не добровольно, но по воле покорившего ее» (Рим. 
8, 20) . Мы не може�r вполне точно установить значение «mataiotes», 
а также не можем Быяснить, кого имел в виду ап. Павел, говоря о 
«покорившем» тварь. Но совершенно ясно, что все создание (ktisis) 
разделило судьбу человечества. Поэтому начало нового эона было 
началом его освобождения. Тварь, как и Церковь, «ожидает от­
кровения сынов Божиих» ( ст. 1 9 ) ,  чтобы быть освобожденной от 
«рабства тления в свободу славы детей Божьих» ( 8 ,  2 1 ) .  «Ktisis» 
означает не только природу, но и все творение Божье, включаю­
щее в себя, повидимому, ангельский мир. Освобождение «твари» и 
ее примирение, как и освобождение человека, есть новое творение 
в Духе. «И увидел я новое небо и новую землю, ибо прежнее небо 
и прежняя земля миновали» (Апок. 2 1 ,  1 ) .  Освобождение «твари» 

19 



предвосхищается в Церкви, но в мире она остается еще порабо­
щенной. Она продоJiжает недобровольно служить архонтам мира 
сего. Накоплению зла в злом эоне соответствует некоторое еще 
большее порабощение твари, сопровождающееся некоторым осво­
бождением «сил», не примиренных с Богом, а потому если не злых, 
по своей природе, Т!J не добрых по той цели, для которой «архонт 
мира сего» использует их. 

1 0. Эсхатологическое восприятие мира для первоначальной 
церкви было вполне естественным. Первые христиане жили под 
знаком ближайшего пришествия Христа во славе, которое будет 
полным раскрытием нового эона и уничтожением злого. Однако, 
не следует относиrь эсхатологическое восприятие мира исключи­
тельно за счет эсхатологической напряженности. Эсхатологическое 
восприятие мира было церковным восприятием, а потому единст­
в енно законным. Нам сейчас трудно не столько понять, сколько 
почувствовать это восприятие мира. Мы утеряли вместе с эсхато­
логическим напряжением церковное отношение к миру, так как 
забыли или почти забыли эсхатологическую природу Церкви. Цер­
ковь становится одной из реальностей в «мире сем», пусть даже 
самой высшей. Конечно, Церковь не может отказаться от своих 
эсхатологических чаяний, потому что такая отказавшаяся церковь 
перестала бы быть Церковью Божьей во Христе. Дело не в том, 
а в том, что эсхатологические чаяния перестали в ней самой играть 
роль: они были заслонены другим восприятием мира, которое от­
теснило эти ожидания на задний план. 

Я хочу закончить мое изложение указанием на начало этого 
процесса, который является самым значительным в истории хри­
стианской мысли. 

Во втором, а особенно в третьем, веке, эсхатологическая на­
пряженность уменьшается, но эсхатологическое восприятие мира 
в основном остается тем же, чем оно было в первоначальной церк­
ви. Христиане стремились к тому, чтобы их положение улучшилось 
в римской «oikoumene», но они даже не представляли себе такого 
положения, при котором сама римская империя стала бы христи­
анской. Когда Тер1уллиан задал себе вопрос, что было бы, если 
бы римский кесарь стал христианином, то он испугался самого во­
проса.  Единственный ответ, который он мог найти, заключался в 
том, что кесарь, ставший христианином, перестал бы быть кесарем. 
Христианское сознание не думало о «христианской империи», так 
как такого рода и:нперия исключалась христианским восприятием 

20 



мира. Когда произошло то, чего испугался Тертуллиан, и рим­
ский кесарь стал христианином, не переставая быть кесарем, то 
церковная мысль оказалась застигнутой врасплох: она не была 
подготовлена к такому изменению своего положения в мире. 
Надо было жить и действовать, а времени не было, чтобы пере­
смотреть свое прежнее отношение к римской империи. Широкие 
и блестящие перспективы, как будто открывающиеся перед Цер­
ковью, родили дерзновенную иллюзию, что царство кесаря стало 
«polis christianon, civitas christianorum». Если случилось невозмож­
ное : кесарь склонился перед Христом, то показалось возможным 
построение на земле, в «мире сем», града Господня. 

Это была величайшая духовная революция, которая отменила 
все первоначальное церковное понимание истории. Новый эон рас­
крылся в этом мире, но не  во славе грядущего Христа, а во  славе 
пребывающего на земле кесаря. Идея града Божьего на земле не­
избежно повлекла за собою утерю эсхатологического понимания 
Церкви, а также н эсхатологического восприятия мира. Из всех 
изречений Христа больше всего были забыты слова, что Царство 
Его не от мира сего. Христиане больше всего постарались забыть 
и предостережение ап. Павла, что нет общения между праведно­
стью и беззаконием, между светом и тьмой, так как нет и не  мо­
жет быть согласия между Христом и Велиаром. Мир оставался 
тем, чем он был раньше, так как он не может быть иным вне Цер­
кви, до откровенин славы Христа в мире, но отношение к миру 
изменилось. Мы до сих пор гадаем, оказалась ли церковь в госу­
дарстве или государство в церкви, но несомненно границы меж­
ду ними сделались незаметными. Один из византийских василевсов 
утверждал : «Царям все позволительно делать, потому что на земле 
нет различия во власти между Богом и царем; царям все позво­
лительно делать и можно употреблять Божие наряду со своим, 
так как само царское достоинство они получили от Бога, и между 
Богом и ними нет рс�сстояния»*) .  

Когда эта иде5'; рухнула, то идея царства Христа в «мире 
сем» и над «миром сим» осталась в христианском сознании. Со­
временная мысль пытается преодолеть дуализм Церкви и мира, как 
будто можно преодолеть эсхатологический дуализм без отказа от 
Церкви. Отсюда рождаются попытки «христологического обосно­
вания» государства и права, как будто государство и право в 
мире сем нуждаются в обосновании. Отсюда же проистекают фи-

*) Никита Хоюш·;. "История царствования Исаака",  кн. Ш, гл. 7. 

21 



лософские попытки приятия мира, как будто Церковь когда либо 
принимала или не принимала мир. 

Оптимистическое восприятие мира, нашедшее свое выраже­
ние в идее «града Божьего», вызвало усюrение пессимистического 
отвержения мира. Это отвержение создало стремление к уходу из 
мира. Это была обратная сторона идеи «града Божьего». Оно ха­
рактеризуется усилением сознания и чувства, что зло непобедимо 
в мире, и что мир не только лежит во зле, но что сам по себе мир 
есть зло. Первоначальному церковному сознанию была абсолют­
но чужда мысль о 10�1, что мир есть зло. Мир оставался в понима­
нии первых христиан Божьим творением, а не творением Деми­
урга. Существование монашества в «христианском государстве» 
было свидетельством того, что в глубине церковного сознания жи­
ла неудовлетворенность осуществляемым градом Божьим на земле. 

Оптимистическому и пессимистическому восприятию мира 
новозаветное сознание противополагало трагическое восприятие 
мира, которое исключало и недолжный оптимизм и крайний пес­
симизм. Церковь нашла себя в мире, в котором она имеет пребы­
вать до явления Христа во славе. Исповедуя, что Иисус Христос 
есть Господь, она исповедывала, что ей уже все принадлежит. 
«Или мир, или жизнь, или смерть, или настоящее, или будущее, все 
наше» ( I  Кор. 3, 22). В эсхатологическом восприятии мира, в 
котором пребывает Церковь, есть старый или злой эон, но в по­
рядке миссии, которую она получила от Христа, он является по­
лем ее деягельности. Пока не настанет окончательного отграниче­
ния старого и нового эона, мир продолжает находиться под зна­
ком любви Бога, который послал Сына Своего в мир, чтобы верую­
щие в Него не погибли, но имели жизнь вечную. Первосозданное 
в творении Богом мира добро и красота продолжают оставаться в 
нем, хотя принадлежат не ему, а Церкви «во Христе». Трагедия 
разрешалась и разрешается в Церкви в том, что победа уже одер­
жана. �сия есть победа, победившая мир, вера наша». (1 Ин. 5 ,4). 

22 



П. КОВАЛЕВОКИй 

МИТРОПОЛИТ ФИЛАРЕТ 

К столетию его кончины - 2 декабря 1867-1967 r. 

Митрополит Московский Филарет, в миру Василий Михайло­
вич Дроздов, родился 26 декабря 1782 года в Коломне, Москов­
ской губернии, в семье священника. Он получил образование 
сперва в Коломенской семинарии, обучение в которой носило 
тогда схоластический характер и жизнь была очень суровой. За­
кончил он свое образование в Троице-Сергиевой Лавре, с которой 
потом был духовно связан всю свою жизнь. 

По окончании курса богословских наук он был приглашен 
к преподаванию сперва греческого и еврейского языков, а потом 
гомилетики. 16 ноября 1 808 года Василий Дроздов был постри­
жен в монашество в Сергиевой Лавре, с именем Филарета, и вско­
ре посвящен в сан иеродиакона и иеромонаха. 

Как замечательный проповедник, он был вызван в С. Петер­
бург и ему было поручено преподавание философии и гомиле­
тики в СПБ Духовной Академии. В следующем году он был воз­
веден в архимандриты, а в 1 8 12  году назначен Ректором Акаде­
мии. Его слова и проповеди по случаю крупных событий, памят­
ных для России годов, собирали множество верующих. Особенно 
выдающимся было его слово при погребении фельдмаршала Ку­
тузова в Казанском Соборе. 

За время своего ректорства, архимандрит Филарет напечатал 
комментарий на 67 псалом, беседу скептика с верующими, за­
метки о книге Бытия и краткую библейскую историю. 

В 1 8 1 7  году арх. Филарет был хиротонисан во епископа Ре­
вельс�ого, викария митрополита Новгородского и СПетербург­
ского. В 1 8 19 году переведен на самостоятельную кафедру в 
Тверь, через год в Ярославль, а в 1 82 1  году в Москву, но в 
митрополиты он был возведен только через пять лет. На Мо­
сковской кафедре м. Филарет оставался 46 лет, до саыой кончины. 

Еще будучи Ректором Академии, арх. Филарет принял близ­
кое участие в работе Библейского Общества по переводу Библии 
на русский язык, но, когда в 1 8 1 7  году было учреждено Мини­
стерство Духовных Дел и Народного Просвещения, во главе ко­
торого был поставлен кн. А. Голицын, и когда последний и его 

23 



ближайший помощник глава Департамента Духовных Дел и одно­
временно секретарь Библейского Общества А. Тургенев добились 
того, чтобы проведение христианских начал в жизнь и духовное 
просвящение велись через Библейское Общество вне Церкви, ми­
трополит Филарет встал на защиту церковных интересов. Не­
смотря на это, после падения Голицына, его преемник адм. Шиш­
ков, поддержанный ген. Аракчеевым и арх. Фотием воздвиг на­
стоящее гонение на святителя, обвиняя его в «либерализме» и 
требуя запрещения его катехизиса, который тот только что за­
кончил. Восставая против перевода священного писания Библии 
на русский язык, адм. Шишков был против текстов Священного 
Писания, помещенных в катехизисе по-русски. 

Синод единодушно воспротивился запрещению катехизиса, но 
все же  он появился с текстами по церковно-славянски. 

По своему характеру митрополит Филарет был человеком 
уступчивым в делах государственных и церковно-общественных 
и, наоборот, чрезвычайно строгим и подчас даже непримиримым 
в вопросах церковной дисциплины и защиты веры. Двадцать во­
семь лет он боролся с вмешательством Обер-Прокуроров в цер­
ковные дела и, наконец, в 1 849 году подал в отставку из Синода 
и посвятил себя управлению Московской епархии и Троице-Сер­
гиевой лавры. Особенно трудно было защищать ему права Церк­
ви при графе Протасове, открыто признававшим себя неверую­
щим, который занимал должность Обер-Про1<;урора с 1836 по 
1 855 год. Только благодаря, с одной стороны, твердости, а с 
другой, необыкновенной осторожности первенствующего члена 
Синода, церковная жизнь могла более или менее нормально 
развиваться. 

Даже после того, как митрополит Филарет отошел от обще­
церковного управления, ему приходилось иногда выступать про­
тив решений последующих двух Обер-Прокуроров, гр. А. Толстого 
и гр. Д. Толстого. 

Об архипастырской работе митрополита, его разнообразных 
интересах и обширности кругозора свидетельствуют его «Мнения 
и отзывы», собранные в 5 томах и напечатанные в Москве в 
1 885-88 годах. Тогда же вышли его «Мнения и отзывы по делам 
Православной Церкви на Востоке» (Москва 1 886) . Позднее, в 
1 903-6 годах, было издано три тома собрания его резолюций и 
1 1  томов писем. 

За время своего пребывания на московской кафедре Митро­
полит Филарет написал ряд богословских трудов и неуqтанно 

24 



проповедал. Его слова касаются как догматических вопросов, 
так и толкования праздников и христианской жизни. В них он 
не касается современного положения Церкви в России. Что ка­
сается отношений Церкви и Государства, он был консерватором 
и считал, что необходимо считаться с положением вещей и не 
стремился к реформам церковной жизни, но в некоторых случаях 
открыто критиковал мероприятия Имп. Николая I в отношении 
инославия и старообрядчества. 

В 1 848 году, когда Римский Папа обратилсз к Восточным Па­
триархам по вопросу о предстоящем Соборе, митрополит Фила­
рет принял близкое участие в выработке «Исповедания Восточных 
Патриархов», которое является последним общеправославным 
исповеданием веры и до сих пор остается важным догматическим 
изложением. 

Очень велико значение м. Филарета в деле обновления и 
расширения в России богословского образования. Еще будучи 
архимандритом, он принял участие в Комиссии по преобразова­
нию духовных школ и до конца своей жизни не переставал за -
ботиться о просвещении. Много сделал он также для миссии в 
Сибири, особенно на Алтае. 

Не чужд был владыка и поэзии. Всем памятны его стансы, 
посланные А. С. Пушкину в ответ на стихотворение последнего 
«дар напрасный, дар случайный». 

Юбилей 50-летия епископства м. Филарета был отпраздно­
ван всей Россией. Авторитет его в последние годы особенно воз­
рос, и он, как говорили многие, был негласным «патриархоы всея 
Руси». 

Часто удаляясь от дел в небольшой скит около Сергиевой 
Лавры, основанный им в 1 844 году, митрополит Филарет прово­
дил там время в молитве. 

Скончался митрополит Филарет 19 ноября 1 867 года и был 
погребен в Троице-Сергиевой Лавре, в церкви св. Филарета Ми­
лостивого, находящейся у южной стены храма Сошествия Свя­
того Духа. Рядом в особой часовне находится могила преп. Мак­
сима Грека. В церкви Св. Духа хранились многочисленные иконы, 
поднесенные митр. Филарету, и его облачения. 

25 



К. АНДРОНИКОВ 

О ПРАВОСЛАВИИ НА ЗАПАДЕ *) 
Вопрос Православия на Западе, с точки зрения исторической, совпа­

дает ныне с проблемой Православного Рассеяния. С точки зрения духов­
ной и богословской, он является составной частью проблемы Церкви и 
мира. В наши дни, и в обстоятельствах современного мира, приходится 
также признать, что у станавлпвается непосредственная зависимость меж­
ду развю ием Православия на Западе и самым насущным существованием 
Церкви в целом, поскольку она в этом мире воплощается. 

ПолвЕI<а после разгрома России, в ее истинном церковном аспекте 
христианской земли, то-есть в ее образе Святой Руси, ныне ушедшем 
в глубпны отдельных душ, и четверть века после установления социали­
стического строя в восточной п центральной Европе, большинство Пра­
вославного народа Божьего находптся под безбожной властью, тота­
литарно утверждающей царство кесаря. В СССР особенно, как в первые 
годы после революции и как в последние времена Римской Империи, 
христиане преследуются про номен ипсе, за то именно, что они испове­
дуют Христа. Не приходится здесь напоминать о всем известных фак­
тах систематического гонения, вследствие которого церковная жизнь 
там, на ее общественном, просветительском, миссионерском и богослов­
ском поприще сошла на нет. Из-за административного нажима, мораль­
ного и бытового удушения общества со стороны государственного строя, 
даже о брядовая и пастырская жизнь Русской Церкви увядает. Ввиду 
некоего оцепенения иерархии, только отдельные приходы и пастыри 
поддерживают Церковь путем героизма. 

Положение Православного Востока менее трагично, но покамест 
едва ли более динамично. Только за самое последнее время он стал 
пробуждаться от векового сна в Греции, где заблистали обновленные 
силы, и в Антиохийской Церкви, где забили новые источники. Однако, 
Православие на Востоке несколько замкнуто в самом себе и слабо 
.сияет во внешнем мире. Александрийская Церковь как-то замерла. 
Иерусалимская же живет исключительно "локально" и только литурги­
чески. Наконец, Константинопольская, которая столь долго была покро­
вительницей значительной части Русского Рассеяния, находится в поло­
жении оккупации под определенной угрозой постепенного испепеления. 
Но недавние инициативы мужественные, прозорливые и пророческие, 
принятые Патриархо� Вселенским Афинагором, ввиду сближения церквей 
и созыва всеправославного Собора, свидетельствуют о надежде и о 
вере, движимые Духом Святым. 

В этих печальных и грозных условиях, особая ответственность за 
судьбы Православия вообще лежит на тех, кто получили дар свободы. 
Дело их, по всем внешним чертам столь скромное, приобретает глу­
бочайшее значение при свете истории. И если они усмотрят замысел Про-

*) Доклад, приготовленный по поручению Совета, для Общего Со­
брания Архиепископии, состоявшегося 4, 5, 6 октября 1967 г., но в виду 
полного изменения программы Собрания Архиепископии, не прочитанный 
на нем. 

26 



видения, послушаются воли Божией, окажутся достойными Его призыва 
и прислушаются к вызову современного мира, их дело может стать 
важнейшим и даже вселенским. Я имею в виду дело Православного 
Рассеяния, как такового, то-есть насаждение Православия на Западе. 

Я позволил себе напомнить о данном положении Церкви в мире что­
бы оправдать такое воззрение и на малую Архиепископию Западной 
Европы. Это может звучать тщеславно и дерзновенно лишь для тех, 
кто по робости затыкают уши, чтобы не слышать этого призвания, и 
может показаться гордым для тех, кто впадает в прелесть отказа от 
него. Нужно было бы приложить много недоброй воли, чтобы не видеть 
хотя бы современной действительности и не понять урока истории. В 
частном случае Русской Церкви н ее сынов и внуков, эта действитель­
ность и этот урок многозначительны и неотразимы. Находясь вне по­
рабощеш:ой Родины, онп те�� самым обязаны оправдать в историческом 
времени, а главное - перед судом Всевышнего в вечности, свое пребы­
вание на свободе. Недаром же, в то самое время когда Русская Церков ь  
была закрепощена, многие и неменьшие из е е  членов оказались стран­
никами, а потом оседлыми свидетелями православия во всем Западном 
мире. 

Их первое поколение не только сохранило доверенный ему клад, 
но насадило и вырастило довольно живучую лозу виноградника Господ­
ня. Самое ценное его творени� удостоилось мирового признания : это -
Свято-Сергиевский Богословс!<ИЙ Институт в Париже, давший пастырей 
и богословов, преподавателей, иереев и иерархов, не только здесь -
Францич и Западной Европе, - но и обратно на Восток, Греции, Ли­
вану; и дальше на Запад - широ!<о и богато развивающейся Церкви 
в Америке. Люди этого первого по!<оления, приехавшие из России на За­
пад, были таким образом не толь!<о хранителями и блюстителями, но и 
родителями, пустившими свой талант в оборот. По смене поколений, 
свое дело они передали нам, своим преемникам и нашим братьям право­
славным, находящимся здесь на Западе. Оно теперь стало нашим. 

В чем оно состоит и какими путями должны мы следовать? 
Во-первых, само собой разумеется, подобает нам сегодня, как и 

подобало им вчера, продолжать жизнь Церкви во всех ее отраслях : 
литургической, пастырской, боr ословской, миссионерской. Во-вторых, пол­
ностью осознавши состояние Церкви в наши дни и провиденциальное 
положение Православных на Западе, смиренно, но и решительно принять 
на себя новое историческое задание о развитии Православия на Западе, 
среди иных "языков",  но отнюдь не язычников, среди иноверцев, но 
но уже не иностранцев, не как "дикую маслину",  а как врожденное и 
однородное своему окружению деревцо, хотя ему и суждено расти во 
все более секуляризированном и обезбоженном мире. 

Означает ли это, что Православие на Западе, которое выпало на нашу 
долю устраивать здесь и теперь, должно стать "западным Православием",  
то-есть облечься в господствующие формы Западного рационализма, 
пропитаться духом Западного секуляризма и релятивизма и вообще при­
способиться к западному миру, чтобы ему уподобиться ? Отнюдь нет. 
Такое обмирщение было бы пагубным искажением нашего задания и 
извращением церковного дела, да и вообще - бесплодным предприятием, 
хотя бы потому, что наши протестантские и католические братья, "ту-

27 



земцы" с точки зрения религии, куда лучше нас умеющие шагать в 
ногу с "прогрессом" ,  ими же изобретенным, уже показали нам своим 
горьким опытом всю тщетность не-православно-христианского восприя­
тия м ира. 

До всякого размышления об организации Православия на Западе, 
нужно спокойно, твердо и ясно осознать себя как член Православной 
Церкви, не беженской или русской Церкви, не евразийской или сла­
вянской или греческой пли любой "юрисдикции", а именно как вселен­
ской, т. е. просто Церкви. 

Тут - коренная наша богословская задача. Решение ее дано Пра­
вославным богословием. И Отцы Церкви, в своем экзистенциальном мыш­
лении и духовном опыте богочеловеческой жизни, и наши современные 
богословы, в своем восприятии и осмыслении культуры, дают искушен­
ные ответы на диалектику Церкви и мира. Но это решение задачи нам 
не дано статически, раз навсегда в незыблемых историчес1шх обстоя­
тельствнх и в навекr,1 закрепленных уравнениях. 

Оно нам задано, как динамическая отрасль церковнаго предания, ко­
торую 11 нам надлежит использовать и развивать с чистотой и мудростью, 
применяя его здесь и сегодня. 

Однако, если не подобает Православию на Западе просто внедриться 
в множественность Западного мира и раствориться в многообразной сме­
си его культуры, с тем, чтобы стать еще одним относительным, хотя бы 
и фольклорным его элементом, это вовсе не означает, что следует нам 
игнорировать этот мир, еще меньше им гнушаться, и либо посреди него 
построить некую своеобразную башню, в которой мы презрительно и 
умиленно разыгрывали бы эмигрантских столпников, либо романтически, 
в стиле "Гибели Богов",  насыпать старообрядческий курган, на котором, 
при пении Аллилуиа на все гласы, продолжали бы бесплодно вымирать. 

Дело именно в том, что по преемству наших предков и Отцов Церкви, 
мы должны воспринимать, усваивать, возносить к Творцу и преображать 
тот мир, в котором мы находимся. 

В этом-то и заключается весь смысл христианской истории. Задача 
Церкви здесь на Западе та же, что и везде. Вопреки требованиям со­
временного мира и лозунгам злободневных религиозных интеллигентов, 
Церковь Христова вообще и православное богословие в частности н е  
должны соперничать с Западом в поблескивании умственными погре­
мушками и бряцанием острыми аргументами, не должны гоняться за 
"эффективностью" и преследовать цели технического усовершенствования, 
социального довольства и диалектического совершенства, не должны 
"ангажироваться",  по ходячему выражению прогрессивности, в обще­
ственное действие и защищать политические позиции, будь то "авангард­
ные" или "ретроградные" ; они не должны стремиться к тому, чтобы под­
держивать мало развитых негров против каких-то империалистов 
или даже к тому, чтобы напитать голодающих индусов ( хотя цер­
ковные люди, совершенно очевидно, могут и этим заниматься) .  Нет. 
Они должны нести в мир, их окружающий, слова и дела Божии, о спасе­
нии, о жизни вечной. 

Церковь здесь, в неправославных государствах, так же как она это 
делала в православных, Церковь должна проповедывать Царство Божие, 

28 



"Путь, Истину и Жизнь'', то-есть Христа, в Святой Троице Пребываю­
щего, во исполнении Во.'!и Отца и в Силе Духа Святого. 

Что это означает практически для той или иной Церкви Диаспоры, 
в частности, для Архиепископии Франции и Западной Европы? 

Можно стремиться плодотворно рассмотреть этот вопрос при пред­
варительном условии, что Архиепископия убеждена, как Церковь, в 
действительном, реальном положении Православия в настоящие времена, 
о чем шла речь прежде. Нет нужды дальше доказывать, что, с точки 
зрения как истории, так и Церквн (а  эти две точки зрения в данном 
случае перекрещиваются, как им суждено совпасть в день Суда Гос­
подня) ,  созидание Православия на Западе - неотложный долг Церкви 
JJОобще, будучи необходимым не только для миссионерского свидетель­
ства о вере, но и просто для биологического с о х р а н е н и я Церкви 
на земле, поскольку это от человека, т. е. и от нас, зависит. 

Устранив всякое на этот счет сомнение, нам нужно искать ответ 
на определяющий внутренне-церковный вопрос: на каких канонических 
основаниях и при каких духовных данных строить Церковь здесь ?  
Потом уже член ее, Архиепископия, сможет, в частности, заняться прак­
тическими задачами своей организации, учитывая исторические, психо­
логические, социальные и материальные обстоятельства, в которых она 
находится ; т. е. внешние рамки и условия ее действия ( что, очевидно, 
включает самое вшrмательное отношение к инославным) .  

Ясно, что вопрос о б  устройстве Православия н а  Западе зависит в 
свою очередь от коренного учения о Церкви, об ее существе и богоче­
ловеческой, небесно-земной организации; т. е. от экклезиологии. Ясно 
также, что Церковь здесь должна быть устроена в строгом соответствии 
с этим учением, как Церковь вообще, по Преданию и по канонам. Иначе 
говоря, вопрос о нововведениях, о реформаторстве или, как этого опа­
саются некоторые, о какой-то революционности, просто не ставится. 

Однако, так как Церковь по существу - вечно живой организм, 
т. е. растущий и развивающийся, а не косная энтропия и увядающее 
учреждение, Православие на Захаде представляет нечто новое, постоль­
ку, поскольку оно возникает в связи с новым историческим явлением : 
Православное Рассеяние ХХ века. Прилагать к нему механически орга­
низационные нормы, которые соответствуют иным условиям, иному вре­
мени, которые исходят из иных предпосылок и которые относятся фак­
тически не к настоящему и будущему, а к прошлому Церкви - было 
бы не только практической тупостью, но и духовной погрешностью. 

Действительно, то направление в экклезиологии, которое стремится 
применить к членам Церкви критерий народности исключительно и тео­
рию Матери-Церкви повсеместно, уже осуждено Православной Церко­
вью просто-на-просто как ересь, называемая филетизмом. 

По этому еретическому учению, Православные на Западе должны 
были бы "подчиняться" каждый юрисдикционной организации своего на­
рода, в зависимости от своего этнического происхождения : русский -
Русской Церкви; серб - Сербской, грек - Греческой, и т. д. ; а блуж­
дающие французы или немцы или, там, индейцы, они должны, чтобы 
не быть лишены Церкви, быть "натурализованы",  как некие колонизи­
рованные туземцы, какой-то отдаленной и иноземной митрополией. Не 

29 



только богословие, но и здравый смысл ( но и в богословии нет никогда 
абсурда) указывают на нелепость такой теории и вызывают целый ряд 
крайне недоуменных вопросов. 

Во-первых, почему "принадлежность" Церкви определялась бы на­
родностью, а не именно верою ? Разве Церковь н е  Церковь в Японии, на 
Крите, в Австралии или в России? И если христианин находится в 
Ливане и входит в Ливанскую епархию, через приход, в котором он 
живет, - перестает лп он быть прежде всего православным? Православ­
ность его и определяет как чJiена Вселенской и вечной Церкви, а вовсе 
не присоединение его к какой нибудь "юрисдикции", которая опреде­
ляется пространством и временем, т. е. географией и историей. Юрисдик­
ция, т. е. местная организация, не определяется ли именно поместно? в 
том смысле что она Церковь тут, а не там ; а вне Церкви, юрисдикция про­
сто смысла не имеет. ( Вообще, этот довоJiьно подозрительный и очень 
поздний термин, вне своего чисто правового значения, вовсе не имеет 
богословского содержания) .  Не вселенскость ли, сопряженная с органи­
зационной поместностью, так существенно отделяет Православную эккле­
зиологию от Римско-Католической? И если даже на секунду допустить, 
для юридического, внешне правового и условного спокойствия, что на­
пример русский по происхождению, находящийся в Америке или во 
Франции, должен подчиняться Русской юрисдикции на расстоянии не­
скольких тысяч километров, то зачем и до каких пор ? Чтобы полу­
чить от этой юрисдРкции епископа? Вполне законно ! Ну а раз епис­
коп на месте ? Что еще нужно в области канонов ? не говоря уже о 
Таинствах ? А если этот, хотя бы русский, верующий не намеревается 
поселиться на территории Русской Церкви, или не может по любой при­
чине (хотя бы потому, что Россия перестала быть Россией и стала Сов. 
Союзом) ? А как насчет его детей, внуков, правнуков? Потом, как быть 
с теми несчастными православными, которые не удостоились родиться 
русскими, сербами ИJIИ греками, а родиJiись просто французами, немцами 
или американцами ?  По какой человеческой или божественной причине 
они должны "подчиняться" русской, сербской или греческой Церкви, с 
которыми они отнюдь ничем не связаны, даже и языком ? 

А если считать, следуя новой теории "Матери-Церкви" ,  что право­
вая зависимость должна сохраняться как некая духовная пуповина, 
потому что действительно данная "Матерь-Церковь" насадила и напитала 
местную Церковь, то опять-таки, до каких пор? Коли Церковь, - так 
Церковь, или вообще ничего. А то мы все, и Московская и Синайская, 
и КонстантинопоJiьская, продолжали бы зависеть от Антиохийской или 
изначальной Иерусалимской, и было бы у нас, в этом отношении, не 
православие, а папизм. 

Ведь неотесанная ересь филетизма противоречит основному догмату 
Церкви о себе самой : а именно, что Церковь определяется не своей иерар­
хией, своими канонами или юридической организацией, а тем, что она -
Тело Христово и Таинство Царствия Божьего, осуществляющегося Ев­
харистией и верою в Пресвятую Троицу через Христа Иисуса, силою 
Духа Святого. В своей совокупности, Церковь состоит из членов, чело­
веческих личностей, которые составляют стадо с пастырем. В своей со­
борности, Церковь -- одна, единое Тело Богочеловека, единая жизнь -
Духом Отца, с Единым Пастырем - Христом. 

30 



А по местам своего рассеяния по лицу земли, христиане составляют 
Церковь, коль скоро они стадо с пастырем, идущим от Апостолов, будь 
то на Камчатке или в Париже, в Африке или в Москве. 

Практически же, потому что духовно, это означает две вещи, кото­
рые нужно рассматривать совместно и которые и составляют собор­
ные основы нашего отношения к вопросу. С одной стороны, это озна­
чает, что Архиепископия наша есть Церковь, постолько поскольку м ы  
стадо с пастырем, пребываем в апостольском преемстве, правильно сла­
вим Имя Божие и причащаемся Его Таинственной Чаши. 

И никто на свете, "ни даже ангел с небес" ,  не может у нас этого 
отнять. И даже если часть стада, по тем или иным причинам, отпадет, 
или отдельные пастыри, или даже все, отойдут, мы не перестанем быть 
членом Церкви и Церковью, ибо остающаяся часть стада, или "малый 
остаток", о котором уже говорил Исаия, выберет себе новых пастырей, 
которые его бы пасли в благодатном мире. 

Однако, остается очевидным, с другой стороны, что какой-бы то 
ни был член Церкви определяется как таковой не в обособленности, 
а в соборности. Иначе говоря, он должен пребывать в общении со 
всеми другими членами Церкви без исключения. Когда в каком-нибудь 
месте, где до сих пор не было Церкви, рождается новый член, т. е. 
когда она же - Церковь - его рождает, то подобает Церкви же уста­
новить общение с новым со-братом. 

Тут встает пресловутый вопрос так называемого признания. За 
последние века появилась странная теория о том, что факт признания, 
сам по себе формальный и практический, и определяет бытие новой 
Церкви. Этот не православный закон привился к нам от Запада, т. е. 
от Рима. Он просто не соответствует ни древней практике, ни Преданию, 
ни Православной экклезиологии. И он противоречит, опять-таки, здра­
вому смыслу и даже правильному словоупотреблению. 

По этой теории, не менее еретичной чем филетизм и с ним логиче­
ски связанной, законная жизнь новой Церкви начинается с момента 
признания старой Церковью. Ты, мол, существуешь, коль скоро и по­
скольку я тебя признаю. А если не признаю, то ты и н е  существуешь, 
тебя нету. Однако, само слово : признание - означает осознание чего-то 
существующего, а не не-бытия, некоего вакуума, в который акт при­
знания вливал-бы какое-то содержание. 

Признание, это - констатирование бытия и выражение того,что это 
бытие соответствует чему-то, что уже знаешь, т. е. у - знание. 

Далее, на правовом языке, признание означает, что утверждается 
соответствие признанного известным критериям, как-то право предста­
вительства или договора одного государства другим государством, под­
линность завещания экспертом, обоснованность жалобы судом, и т. д. 
Очевидно, что, во всех подобных случаях, существенность предмета 
признания предшествует последнему. Признание не определяет онто­
логию объекта, а лиш ь его сообразность норме. Это - акт относитель­
ный и условный, зависящий от законодательства и частного или междуn 
народного правового отношения. 

Признать, указывает Даль, это - "брать за истину, принимать мне­
нием, убеждением... почитать чем-либо за что-либо" .  Энциклопедиче-

31 



ский словарь Брокхауза иного смысла, чем юридического, не знает и 
относит его к гражданскому или уголовному процессу. 

В жнзни Церкви дело обстоит иначе. Ее бытие безусловно. Оно есть 
дар Святого Духа, обеспеченное присутствием Христа по воле Отца, 
осуществленное тайнослужением царственного священства, т. е. народа 
Божия, глава которого - Христос. Это бытие Церкви воплощается на 
земле, т. е. оно развивается во времени и организовывается в простран­
стве. 01 Христа до нас и до Второго Пришествия и Страшного Суда, 
т. е. до нашего перехода в вечность Нового Иерусалима, где уже не 
будет церковной организации, а будет пребывать таинственная иерар­
хичность Царства Божьего, последовательность и непрерывность свя­
щенства народа Божьего свидетельствуется апостольским преемством, 
а не юрисдшщионным признанием. 

Когда существует народ Божий, с апостольским преемством, стадо 
с пастырем, объединенное вокруг евхаристической Чаши и исповедую­
щее истинную веру - то существует Церковь. Признание ее не создает, 
11 никакое непризнание ее не упраздняет. Ясно, однако, что эта Церковь 
откуда-то явилась, хотя бы в лице своего зародыша. Живые души, ее 
составляющие, или являющиеся ее первыми клетками, прибыли сюда, в 
данное место, либо как миссия, либо как миграция. В первом случае, мис­
сионерская, отправная Церковь должна решить, когда ее миссия больше 
не нуждается в канонической от нее зависимости чтобы жить. Во 
втором случае, миграции, проблематика миссии не ставится. Церковная 
последовательность, преемство, существуют изначально. Подобает Церк­
ви только это осознать и провозгласить. 

Итак, в церковном смысле (интересно, между прочим, отметить, что 
если "признание" имеет место в церковной практике, как будто никакие 
каноны его не обосновывают) ,  признание может только означать про­
явление общения, провозглашение братьями того, что родился новый 
брат, великий или малый со-член Церкви. Но акт признания не является 
фактом рождения со-члена, бытие которого ему предшествует и без 
него довлеет. Таким образом, Мать-Церковь может только рассматри­
ваться, как крестная мать. Признание не есть ни создание, ни крещение, 
ни обручение. Оно не есть никакое таинство ни онтологическое действие. 
Оно - некое суждение о том, что для себя, для признающего, налицо 
та онтология, о которой была речь выше и которая и определяет таин­
ственное и реальное бытие Церкви. 

О том, что такое бытие присуще нашей Архиепископии - никто, 
полагаю, спорить не воз ьмется. Остается только вопрос, по существу 
второстепенный, о форме ее существования по отношению к другим 
членам Церкви, а именно, будет ли она про а:олжать вести самостоятель­
ную жизнь или же включится в более обширную церковную организа­
цию Православного Рассеяния ? 

Подходя к этому вопросу и предпосылая ему выше упомянутые 
общие места Православной эюшезиологии, мы не отклонились от темы 
настоящего доклада: Православие на Западе, ибо " юрисдикционный" 
вопрос Архиепископии составляет часть общей канонической проблемы 
Православия на Западе, так же как и сама Архиепископия представляет 
частный случай общего, очень широкого и нового вопроса Православ-

32 



�юго Рассеяния, который ставится Православной Церкви, и не только 
в Западной Европе. Мудрее и исторически более плодотворно было б ы  
не искать, во-первых, решения для частного случая Архиепископии, а 
в дальнейшем, заниматься общей проблемой. Конечно следовало б ы  
пытаться принести должное решение всей проблеме Диаспоры, а потом 
уже применить его логическое последствие к нашему частному случаю. 
Потому и одпн нз первых торжественных апов Архиепископии заклю­
чался в том, что она воззвала к Вселенской Церкви и вынесла, голосом 
своего Собрания Февраля 1966 г., на ее суждение свое положение, не 
нсключительное, а примерное для всего Рассеяния и Православия на 
Западе. 

Действительно, не нам же самим, как Архиепископии, предстоит 
решать судьбы всей Диаспоры. В ближайшем или отдаленном будущем, 
Православной Церкви, как таковой, в своей полноте, надлежит устано­
вить каноническую норму для благоустройства Православия на Западе, 
ибо никакой существующий канон не отвечает ero положению. И, как 
было отмечено в начале сего доклада, это не только потому, что Пра­
вославие на Западе теперь созрело, как историческая реальность и 
как вселенская проблема, но и потому что судьбы физической и духов­
ной жизни Православной Церкви вообще сейчас зависят, в очень зна­
чительной мере, от порядка который, по наитию Святого Духа, м ы  
надеемся что Церковь сумеет дать Диаспоре, ныне одной из самых 
многочисленных и чуть ли не самой живой ее отрасли. 

Если же Архпепископии не подобает решать эту грандиозную и 
чреватую огромными последствиями проблему, то ей все же принадле­
жит, как ответственному и богословски зрелому члену Церкви, рабо­
тать на ее разрешение и участвовать, при сознательном смирении, в 
разработке этой задачи. Уже теперь, в подготовлении будущего благо­
датного церковного устройства, законно предложить кое-какие гипо­
тезы. 

Как исходный исторический факт, Диаспора представлена в паше 
время двумя органическими центрами : Северная Америка и Западная 
Европа. Южная Америка, со своими малочисленными и отдаленными 
друг от друга приходамп, еще не составляет подобного центра. Поло­
жение Африки, несмотря па древний Александрийский Патриархат, по­
хоже на южно-американское. Австралия, где уже несколько сот тысяч 
православных, стоит на очереди. (0 Дальнем Востоке, в рамках дан­
ного доклада, говорить не приходится) .  

Хотя Церкви в Америке и в Западной Европе несоизмеримы по 
численности и мощп, они имеют общие природные черты, одни поло­
жительные, другие отрицательные. Ограничим здесь наше внимание 
Европой. 

Ко второй категории отрицательных черт, приходится отнести то, 
что насажденная национальными восточными Церквами (греческой, рус­
ской, сербской и т. д. ) ,  она еще не полностью сознает себя как дей­
ствительно поместной Церковью. Всецело относя религию именно к 
национальному началу и к языковому принципу, многие из прихожан 
не понимают или не знают существа Церкви и продолжают держаться 
эмоционально-правового пафоса так называемых Матерей-Церквей, без 

33 



юрисдикционного подчинения которым они и не мыслят свое канони­
ческое существование;  слегка болезненно дорожа своим этническим 
партикуляризмом, они цепляются за свон местно-национальные церков­
ные органнзации и не смеют еще выйти на свободные просторы Церкви 
как таковой, с ее нормальным поместным началом ( "где Епископ, там 
и Церковь" ,  по определению св. Игнатия Богоносца и св. Киприана 
Карфагенского) .  Наконец, некоторые Православные русского происхо­
ждения вовсе не чувстnительны к истине Вселенс1юй Церкви и под­
держивают благочестивую фикцию о том, что вне России Церкви как 
будто нету, что вне их группировки и благодать кажется сомнительна, 
и что, пребывая в французской провинции 1шп в Женеве, они-то и "пред­
ставляют" истинную Русскую Церковь. Из-за этой своей обособленности 
и крайнего исторического и богословского консерватизма, вряд ли они 
станут ЖИIJЫМ средоточием и объединительным началом Диаспоры. 

А положительно у нас то, о чем было сказано в начале, что и 
является решающим фактором нашего бытия : обладание свободой и, 
благодаря высшей богословской школе, приобретение и развитие цер­
ковного образования. Отсюда ясное сознание значения Диаспоры, смысла 
и нужд Православия на Западе. Наши деятели церковной культуры по 
мере сил ведут беспрестанную, широкую и глубокую богословскую ра­
боту, плоды которой распространяются, как было упомянуто, и вне 
пределов нашей Церкви. Они давно уже вышли на поприще Западной 
культурной и духовной жизни. Таким образом, развитие Православия 
на Западе обеспечивается ростом богословски образованных клира и 
м ирян, народа Божьего, который полностью сохранил православную 
веру. 

Наша Церковь не только соприкасается с культурой, философией 
и духовностью Запада, но, осмотическим движением, питаясь сознатель­
но процеженными через православную догматику лучшими дарами За­
пада, в свою очередь их выясняет и просветляет, т. е. оцерковляет. 
Что бы не помышляли те, кто тоскуют о "Православном Средневековье", 
о яро националистических, самостийных, даже сепаратистских автокефа­
лиях, Запад имеет могучие добродетели ясности, учености, вселенскости 
и духовности, которые надлежит отныне Православию "пустить в обо­
рот" на благо христианства. 

Игнорировать эти добродетели и отказываться от этих талантов 
означало бы тяжелую погрешность в мудрости и плодотворности, отказ 
от света, происходящего из нынешней встречи между Западом и Пра­
вославной Церковью. 

Таким образом, не говоря даже об очевидном миссионерском деле, 
Церковь Диаспоры имеет возможность вывести Православие из состо­
яния сословного "гетто" и красочной обрядовой экзотики, и, обратно, 
освободить его, своим искусом, от последствий огульной "рецепции" 
Западного влияния (как это происходило, например, через Киевскую 
школу времен Петра Могилы и до конца Синодального периода Русской 
Церкви) ... Наконец, Диаспоре суждено, если по скудости она от этого 
не откажется, придавать все более вселенские, кафолические черты 
Православию. 

Но, практически, какую каноническую форму следовало бы при-

34 



дать Западным Церквам ? И кто, какой церковный орган должен был б ы  
ее определить ?  Н а  второй вопрос легче ответить, чем на первый. 

Ясно, что по своему многонациональному характеру, по историче­
ской значимостн проблемы Рассеяния и, тем самым, из-за вселенской 
заботы Церкви, она, как таковая, и должна решить эту задачу; иначе 
говоря, путем вселенского собора. 

Можно было-бы предполагать, что Константинопольский Престол, 
из-за его Вселенского звания, имел достато•шое назначение для разре­
шения этой задачи. Значительная часть Рассеяния, бывший временный 
Экзархат Русских Церквей в Западной Европе, не только так думала, 
но н этим жила в течение 35 лет. Однако, упразднив этот Экзархат и н е  
заменив его никаким образованием, Константинополь доказал, что от 
подобной роли он отказывается, по крайней мере в данное время. Впро­
чем, так называемая "Парижская школа", т. е. богословы Свято-Сергев­
ского Института, как будто бы одни защищали вселенское назначение 
Константинополя, тогда как некоторые Церкви, и не из меньших, на­
пример Москва, его опровергают. Итак, речь может теперь идти только 
о соборе. 

Давно такого собора не было в истории Церкви. Почти грандиозное 
развитие Православия на Западе вполне достойно рассмотрения на соборе 
и оправдало бы его созыв. За последние десять с лишком лет были 
епископские совещания на Родоссе. Можно предположить, что на бли­
жайшей встрече, собравшиеся иерархи предварительно обсудят нашу 
задачу. Однако может быть и не следует слишком много ожидать от 
такой подготовительной работы, ибо, к несчастью, неполность состава 
этого совещания и не совершенная представительность его членов, из­
за историко-политических обстоятельств, могут воспрепятствовать спо­
койствию и объективности прений и, тем самым, вескости и правиль­
ности заключений. Например, если-бы Родосе, по тем или иным при­
чинам, предложил просто включить Церкви Америки и Западной 
Европы в "юрисдикцию" одной из Восточных Церквей (увы! не неве­
роятное предположение) ,  такое суждение явно н е  соответствовало бы 
канонической правде, ни истинной экклезиологии, ни смыслу истории. 
Впрочем оно и не урегулировало бы реального положения Православия 
на Западе, а лишь удалило бы и затушевало на время жизненное и цер­
ковное решение. Далее, такое заключение вызвало бы реакцию в других 
Церквах и даже внутри тех, которые были бы на Родоссе представлены 
и, конечно, на Западе, и привело бы к волнению, сопротивлению, же­
ланию созвать иное совещание, как б ы  "противо-Родосс " ,  с плачевными 
для всей Церкви смущениями и последствиями. 

Таким образом, вряд ли надо нам надеяться на скорое и благополуч­
ное решение вопроса организации Диаспоры. Но и эти "времена и сро­
ки", конечно, в руках Провидения! 

Однако, можно уже теперь и даже нам, малому стаду, подумать 
о формах такой организации. И тут, опять-таки, мне кажется очевидным, 
что Православие на Западе, открывая новую главу в Истории Церкви, 
представляет собой потенциально возврат к канонической норме Церк­
ви, соответствующей Православной экклезиологии. Действительно, она 
дает возможность освобощ1ться, хотя бы частично, от правовых тенет, 
опутавших Церковь за последнюю тысячу лет своего существования : 

35 



имею в виду порядо!{ обособленных государственных или национальных 
Церквей, приведший, практически, к дроблению на злополучные "юрис­
дикции", подчас враждующие между собой, и, догматически, к иска­
:женной экклезиологии какой-то конфедерации "автокефальных" Церквей. 

С этой точки зрения, картина нашего ежедневного Православия, 
на глазах недоумевающих или опечаленных инославных и неверую­
щих, при нашем, хотя бы и возмущенном, бездействии, картина эта -
просто анти-хрпстанская и, во всяком случае, схизматична. Действитель­
но, явно неправославно рассматривать Церковь, будь то на "тради­
ционном Востоке" или на "колониальном Западе" ,  как некое общество 
или конфедерацию отдельных, равноправных и автокефально закон­
ных, замкнутых и законодательных Церквей. Автокефальность - поня­
тие юридически-организационное, просто означающее, что некая груп­
пировка приходов или епархий, чаще всего находящихся в гео-поли­
тических границах одного государства, руководится архиереем, - носит 
ли он чин епископа или архиепископа или митрополита или патриарха 
по существу роли не играет !! ничего не прибавляет к полноте Церкви 
( и  не убавляет от нее ) ,  - 11 что этот архиерей, в пределах этой груп­
пировки приходов или епархий, пользуется полнотой архиерейской 
власти, как "глава" этой Церкви. Число этих автокефалий, их характер 
и значение определяются историческими условиями. Они увеличиваются, 
уменьшаются, умножаются в связи с развитием ( или увяданием) Церкви 
в истории. Но они все, и каждая из них, - Церковь. 

Однако, догматически и канонически, вовсе не обосновано было бы 
считать, что такие автокефалии - раз навсегда установлены, что поми­
мо их другие Церквн не могут возникнуть, или что они являются как бы 
"дверьми", через которые обязательно пройти, чтобы другим Церквам 
б ы т ь. Ни пребывание "под" одной из них ни "признание" одной из 
них не устанавливают Пятпдесятницы. Об этом было сказано выше. 
От такого подхода к экклезиологии и к онтологии Церкви, последняя, 
в своем видимом и историческом воплощении, и страдает так много 
веков. Никакие ссыд1ш на существующие каноны ни, подчас, на некий 
абсолют не существующих канонов не позволяют трезвому богослову 
или просто горящему любовью к Церкви христианину оправдать создав­
шееся положение. И то, которое ныне существует, скажем в Париже, или 
в Нью-Йорке, т. е. в Православии на Западе, просто зловещая карика­
тура церковного беспорядка, а не каноническое благоустройство. При­
сутствие нескольких правящих архиереев на одной н той-же кафедре 
нарушает не только каноны, но и православное учение о Церкви; а их 
нередкая вражда противоречит христианству вообще и первой из его 
заповедей. 

Великое счастье - что Диаспора еще не застыла в обычных кос­
ных и ложных этих рамках "юрисдикций" и что, ища новую канони­
ческую организацию, которая отвечала бы настоящей жизни Церкви, т. е. 
которая была бы верной ее духу и преданию, а не отжившей и мертвя­
щей церковной практике, Диаспора относится к сознанию и совести 
Вселенской Церкви для определения своего порядка. 

Однако, мы все еще не ответили на выше поставленный вопрос : 
каким мог бы быть этот порядок? 

Если Вселенский Престол отказывается от применения своих прав 

36 



на Православное рассеяние в рамках своего бывшего Экзархата (хотя 
он их и оговаривает довольно туманно в исторической грамате Патри­
арха Афинагора ноября, 1965 г. ) ,  то можно в этом усматривать не как 
будто очевидно отрицательное явление, вызванное церковной "ико­
но�шей'', а явление положительное, символическое и пророческое: этим 
актом Патриарх Константинопольский предложил части Диаспоры дар 
свободы, который сопровождает познание истины; он тяжелый, но и 
светлый дар. Таким образом, он дал могучий толчок своему бывшему 
Экзарха1у, для того, чтобы он самостоятельно продвигался вверх по 
отвесному направлению истории Церкви, как символ, а может быть и 
пример, во всяком случае - образчик всех Церквей Рассеяния. Тем самым, 
он позволил нам определить себя и в пророческом измерении, своей не­
зависимостью предвозвещая будущее, неминуемое строение Правосла­
вия на Западе. 

Да lie упустим мы сего призыва свыше!  
А пока вся Церковь, в своей благодатной, хотя обычно и медли­

тельной, мудрости, не определит благословенного порядка для молодой, 
но живучей Диаспоры, находящейся в ожидании, осмеливаемся пред­
ложить полноправым архиереям в Западной Европе ( 1 ) ,  собраться, объ­
единиться, как братья и сопастыри, о создать временный Синод, кото­
рый служил бы деятельным началом и зерном будущего благоустройства 
Православия на Западе, "в свободу славы детей Божиих" ( Римл. VIII, 2 1 ) ,  
дабы строение наше было "сообразно славному делу" Господа нашего 
Иисуса Христа (Фил. 111, 2 1 ) .  

( 1 )  Известно, что в этом году два-три раза собрался в Париже "Меж­
епископский Комитет по Экуменическим делам". Это явление, свидетель­
ствующее о деятельном присутствии Православия на Западе (и вызван­
ное по инициативе 3<;пада, точно - католиков ) ,  с одной стороны -
очень радостно ( начшок объединения в чем-то) ,  а с другой - весьма 
трагично ( ибо один из архиереев не сослужит с другим) .  Однако, бу­
дем надеяться, что эти встречи станут обычаем и создадут прецедент для 
динамичной соборности. 

37 



В. ВЕйДЛЕ 

ОТЧЕГО НЕРУССКИЕ ЛЮБЯТ РУССКОЕ ? 

Долгие годы живя за границей, я не раз задавал себе этот 
в опрос, хоть, конечно, и знал, что не найду простого и ясного на 
него ответа. Да и самый вопрос нужно еще пояснить. Он не  пред­
полагает (Боже упаси ! ) ,  что нерусские - все или в большинстве 
- так-таки и готовы всем русским восхищаться, так-таки и тя­
нутся ко в сему русскому ... Вовсе ведь и русский не обязан -
хотел бы, да не могу сказать: не способен - без разбору любить 
все русское. Скажу, однако: плох тот русский, который отказы­
вается разбирать. Отнюдь не должен быть ему «сладок и приятен» 
смрадный «дым отечества». В разборе, в выборе все и дело . . .  

Что же до нерусских, то иные из них (и далеко не  одни 
натерпевшиеся от нас в прошлом соседи) ко всему русскому отно­
сятся (или относились) более чем отрицательно. А нынче, кроме 
того, существует в притяжениях и отталкиваниях этих невероят­
нейшая путаница, вызванная переименованием России, приводя­
щим к ее отожествлению с Советским Союзом и к отожествлению 
советской власти, советских порядков со всеми теми, кто вынуж­
ден этой власти поддакивать и эти порядки выносить. России на 
карте и в газетах нет, а русские люди превращены в советских 
подданных или (как зря говорится) граждан, вследствие чего 
друзья или даже полу друзья советского строя с легкостью объ­
являют противников его врагами России, тогда как, в недавние 
годы, противников гитлеризма или фашизма никто, кроме разве 
что самых заядлых гитлеровцев и фашистов, врагами Германии 
или Италии не объявлял. С другой же стороны, и друзья «Сове­
тов», корыстные или нет, изображают или воображают себя дру­
зьями России, да порой (при достаточном простодушии) и ста­
новятся на деле обожателями - как раз без разбора - всего 
наирусейшего, хоть и далеко не лучшего в нашем настоящем, а 
то и прошлом. Ведь и небывало разросшийся за последние де­
сятилетия интерес к нашему языку и нашей литературе в зарожде­
нии своем объясняется, увы, пушками, а не Пушкиным, идеологи­
ческой пальбой, по не очень проворным мозгам и оказательством 
физической, техникой умноженной силы, но отнюдь не самим обая­
нием того, с чем, заинтересовавшись, иностранец получает воз­
можность ознакомиться. Часто, чаще всего, он приходит к рус-

38 



скому сквозь советское, - как, впрочем, и нынешний русский, в 
России. Хорошо еще, что в о з м о ж н о оболочку убрать, 
забыть о ней, к драгоценностям, упакованным в казенном пакете, 
а то и не попавшим в него, найти доступ не казенный, иной. Н о  
если он найден". Верно ли, что и чужому русское это станет 
дорого ; а главное, чем? В этом весь наш вопрос. 

В этом он весь, но еще, с двух сторон, надо его уточнить. 
Во-первых, не о вовсе чужих и далеких народах мы думаем, когда 
его ставим, и не о родственниках, не о ближайших соседях; о За­
паде мыслим, о людях Запада, родных, но и чужих, о тех, что как 
будто и мы, а все же, во многом, не мы. Во-вторых, не о том идет 
речь, что могут они понять, полюбить к а к с в о е у писателей 
наших и, когда в совершенстве осилят язык, у поэтов. Речь идет 
о любви к тому русскому, что кажется им именно русским, а не  
своим, и что совсе'1 не  совпадает с тем хорошим или очень хоро­
шим «воебще», что могут они, вслед за нами или независимо от 
н<:с, найти у наших писателей, поэтов, мыслителей, композиторов, 
художников. То русское, что любят нерусские (когда они его 
юобят),  может найтись и там, на высотах, но может сквозить - ­

для них сквозить - и в самой будничной ткани русских обычаев, 
нравов, привычек, отражаемых литературой даже и не высокого 
полета, или непосредственно воспринятых, помимо всякого искус­
ства, на улице подобранных, найденных в быту". 

* 
* *  

Бывал я нередко, в былые времена, у благоволившего мне, 
как и другим русским парижанам - Адамовичу, Ф ельзену -
французского писателя, умершего накануне войны (критика преж­
де всего) Шарля Дю Боса, человека широкого ума и открытой 
души. В литературе, в литературах (не одна французская была 
ему близка) прожил он жизнь. Необычайно любил Чехова. Прочел 
все, что было переведено, письма, мельчайшие пустячки. То, чего 
не было по-французски, прочел по-немецки или по-английски. 
Перечитывал неустанно, восхищался вновь и вновь. Многим у 
Чехова восхищаюсь и я, но долго не мог я понять ни причин, ни 
меры -- безмерности даже - его восхищения. Постепенно, однако, 
из разговоров выяснилось, что не искусство Чехова его восхища­
ло, а изображенная Чеховым - без всякого восхищенья - рус­
ская жизнь. Не вся целиком, и не в тех ее чертах, которые Ч ехов 
порицал или описывал с грустью, а в тех, которых он вовсе не  

39 



силился «подмечать»: они сами собой включались в повествованье, 
чье правдоподобие и впрямь было бы утрачено без них. Черты 
эти соответствовали несомненно характеру чеховского дарования, 
но были все же сами по себе просто-напросто чертами русской 
)!,изни, которые могла бы Дю Босу явить сама чеховская или до­
чехс,вская Россия, и с которыми могли бы ознакомить его десятки 
других наших «беллетристов», весьма скромно одаренных и нынче 
давно забытых. Больше Чехова, вот это, русское, полюбил он 
в Чехове. 

Что же именно? Какие это черты? Отсутствие или непризна­
ние перегородок, твердых преград между людьми. Простота и 

сердечность, а если бессердечность, то столь же откровенная, от­
ношений между ними. Прямота и безыскусственность чувств, за­
душевность разговоров. Недоверие и отвращение ко всему эф­
фектному и показному, ко всякой позе и фразе. Несуровость 
насчет «слабостей» - чужих, а не только своих, и вообще готов­
ность простить более прочная, чем готовность осудить. Это черты 
чеховских людей, но я думаю, все со мной согласятся, что это и 
черты очень широкого круга русских людей до Чехова, как п 

после Чехова, сохранившиеся до сих пор, как у русских за рубе­
жом, 1 ак и у многих, без сомнения, в нынешней России. Мундиры 
у нас --- всех родов мундиры - расстегивались легко, и не любили 
у нас «в мундире» ничего, кроме картошки.О людях судили «ПО 
челоnечеству» больше, чем «по закону» или по каким бы то ни было 
готовым правилам, - даже и в Петербурге, который по своей -
не такой уж строгой - строгости, по весьма относительной чопор­
ности своей, казался не совсеы Россией остальной России. Все 
это, в прибавку к Gезбрежности страны, создавало то чувство сво­
боды - не правовой, но бытовой - которое ощущали и западные 
люди, поселявшиеся у нас не на слишком короткий срок. 

Однажды, лет тридцать назад, пожилой француз заговорил 
со мной u парижском кафе, увидев, что я читаю русскую газету. 
1 ')лько потому заговорил, что захотелось ему лишний раз выска­
зать русскому свою любовь к России. Поехал он туда по каким-то 
делам, году в девятьсот восьмом, и прожил там два года. Выучился 
по-русски понимать, но не говорить: «ведь у вас, в больших горо­
дах, и французский знают многие». Больше туда не ездил. Испы­
тыва;1 тоску. «Времена теперь не те. Один мой приятель, про­
мышленник, прожил там четыре года, обзавелся небольшим пред­
приятием. В двадцатых годах с немалым трудом получил визу, 
поехал... Нет, нет, по стране вашей соскучился, на предприятие 

40 



давно махнул рукой. Его выслали. Через год он имущество пере­
дал родне; тайно перешел границу. Так и пропал. Не  было больше 
о нем вестей». - Что же именно так пришлось по вкусу, ему 
и вам, у нас ? Объяснить это было не легко. Он все же попытался. 
Позже я слышал похожее от немцев, итальянцев, англичан. Это 
сводилось ко все тем же «чеховским» чертам. Простота и свобода 
в отношениях между людьми. Участливость. Теплота. Сказал бы 
он непременно и одно русское слово, если б его знал, - неверное, 
зыбкое слово, которое нынче с опаской приходится произносить: 
задушевность. 

Вот и я, о чеховском говоря - глянь ! - не подумал и 
выскользнуло оно у меня из под пера. А ведь, Боже ты мой, как 
оно испошлилось, опустилось ! Был ведь у нас в те самые годы, 
когда французы мои, буржуи мои, влюбились в Россию, журнал 
«Задушевное слово», расточавший задушевность свою «дорогим 
нашим деткам», как младшего так равно и старшего возраста. Сам 
я в этш� журнале о Мурзилке и друзьях его читал, а потом, ч его 
доброго, и похож был некоторое время на этого Мурзилку: с 
тросточкой по Невскому гулял, хоть и не в uилиндре, а в котелке. 
В память этого журнала, должно быть, именно слова, разговоры 
русские задушевными и назвал. А нынче, включи радио и тотчас 
Москва заговорит таким приторным, таким «задушевным», ласко­
вым этаким говорком - о чем угодно : об огурцах, как и о комсо­
мольuах или космонавтах. Только все-таки, в прежней нашей ли­
тературе, когда говорилось «простое задушевное слово», как -
во времья прощанья в тургеневском «Накануне» (где сказано, 
впрочем, что неуместно было бы при э т о й разлуке «всякое 
значительное, или умное, или просто задушевное  слово») ,  когда 
велись у Николая Ростова с Наташей и Соней «задушевные разго­
воры в любимом углу», это еще не было чем-то ничего не значу­
щим, лживым или напускным; золотом было, а не сусальной по­
золотой; и Левин в «Анне Карениной» не зря любовался Анной -
«и красотой ее, и умом, и образованностью, и вместе простотой и 
задушевностью». У Пушкина слово «задушевный» только раз 
встречается, в раннем стихотворении, где значит то же самое, что 
«закадычный», а «задушевность» тоже только раз, в письме об 
Анне Петровне Керн, написанном в ее присутствии и больше для 
нее, чем для приятеля (Плетнева) ,  которому оно было послано. 
Говорится в письме о том, как «небесно» она пела «Венеuианскую 
ночь» Козлова, «вдохновенного слепuа». «Жаль, что он не уви­
дит ее, - пишет Пушкин, - но пусть вообразит себе красоту и 
задушевность - по крайней мере дай Бог ему ее слышать.» Здесь 

41 



«задушевность» относится, вероятно, к голосу, к манере петь, 
быть может и к манере говорить, и присущ ей несколько другой 
(более чувственный) смысл, нежели у Тургенева и Толстого. Это 
их слово, больше, чем пушкинское ;  но только слово . . .  Тому, что 
значит или значило это слово, нет лучшего примера, чем у Пушки­
на. Не знаю я ни на каком языке стихов столь задушевных, как эти: 

Выпьем, добрая подружка 
Бедной юности моей. 
Выпьем с горя ; где же  кружка? 
Сердцу будет веселей. 
Спой мне песню, как синица 
Тихо за морем жила; 
Спой мне песню, как девица 
За водой поутру шла ... 

Но по-русски есть и другие. Пушкинская эта музыка чувства у 
нас не заглохла. Вспомните хотя бы у Блока два стихотворения, 
несравненно более скорбные, беспросветно скорбные, но такие же 
- иначе не скажешь - задушевные: «На улице - дождик и сля­
коть ... » ,  «Похоронят, зароют глубоко . . .  », и конец еще одного: 

О как я был богат когда-то, 
Да все - не стоит пятака: 
Вражда, любовь, молва и злато, 
А пуще - смертная тоска. 

Вот, пожалуй, э т а задушевность, но не размениваемая на мелкую 
монету, иным из нерусских, выучившихся по-русски, что-то в 
нашем, во  всегдашнем нашем, и приоткрывает, от чего нелегко им 
бывает оторваться. - А нам ? Нелегко и нам. 

* 
* *  

Конечно, не сквозь одни стихи приоткрывает; да и приоткры­
вает не она одна. Спросим себя, однако, с чем она, задушевность 
эта, не совместима, и сразу возвратит нас вопрос этот к Чехову, 
к Дю Босу, к собеседнику моему в парижском кафе и его другу, 
потому что подлинная, не опошленная «задушевность» с чем же 
она несовместима, если не с накрахмаленностью, фразой, позой, 
с высокомерием, фарисейством, с отсутствием теплоты, искрен-

42 



ности, простоты? Простота ; прежде всего простота. Недаром у 
Тургенева, у Толстого, в цитатах, мною приведенных, где заду­
шевность, там и простота. Искони расценивалась она у нас поло­
жительней, чем где-либо, - а если отрицательно, в отношении 
простачков и простофиль, то со снисхождением, близким к уми­
лению. Так мыслил и чувствовал у нас народ, «простой» народ; 
но простота и простонародность не то же самое, и не приклеены 
они одна к другой; даже в «опрощении» Толстого, барской, на­
роднической затее, следует отличать осуждение барства и надежду 
найти простоту в крестьянстве от жажды простоты, самой по 
себе,  где бы она ни была. С какой волшебной простотой говорит 
Пушкин о своей Татьяне : «Все тихо, просто было в ней»; и он же, 
в шутливом тоне, пишет жене :  «Если при моем возвращении я 
найду, что твой милый, простой, аристократический тон изменился, 
разведусь, вот те Христос». Тут надо учесть, что простота манер 
и тона почти что была принадлежностью аристократического эти­
кета и что Пушкин, сквозь нее, искал другой, менее внешней, в 
Татьяне воплощенной простоты ; чем, однако, не устраняется тот 
факт, что и Наталья Николаевна и Татьяна Дмитриевна владели 
крепостными и принадлежали обе к высшему сословию. 

Дело не в сословиях, дело в том общерусском оттенке чувства, 
в силу которого подлинная, не условная только, простота связы­
вается с теплотой, сердечностью («задушевностью»)  и в конечном 
счете с добром и правдой. «Он был простой и добрый барию> 
сказано об отце Татьяны, а Маша в «Капитанской дочке» говорит 
Гриневу : «Пойдем, кинемся в ноги твоим родителям; они люди 
простые, не жестокесердные гордецы». Когда же Пушкину захо­
телось похвалить своего друга, бывшую фрейлину императрицы, 
Россет-Смирнову, он написал, от ее имени, такой эпиграф к ее 
будущим «Запискам» : 

В тревоге пестрой и бесплодной 
Большого света и двора 
Я сохранила взгляд холодный, 
Простое сердце, ум свободный 
И правды пламень благородный 
И как дитя была добра; 
Смеялась над толпою вздорной, 
Судила здраво и светло, 
И шутки злости самой черной 
Писала прямо набело. 

43 



Наряду со  свободой ума, откуда и трезвость взгляда, и ясность 
суждений, и злые шутки, без которых показались бы, пожалуй, 
пряником на елке простое сердце и детская доброта (но пушкинская 
задушевность никогда сусальной не становится) ,  главное здесь -
простота, правда, добро. И как чудесно это совпадает со словами 
Толстого в «Войне и мире», со словами, которые навсегда должны 
были бы запомнить все мы, русские :  «Нет величия там, где нет 
простоты, добра и правды». 

Величие без великолепия. «Аркадий, не говори красиво !» Или, 
уже не у Тургенева, а Достоевский в «Бесах» (несправедливо) о 
самом Тургеневе : «обточено, жеманно». Несправедливо, но не так 
уж несправедливо в устах человека, чье умозрение - глубже 
которого ничего у нас нет и не было - довольствуется почти 
сплошь самым «комнатным» средне-интеллигентским языком. Го­
голь сорвался на верхней ноте и уже не мог вернуться, к говорку. 
Толстой трудился над тем, чтобы фразу свою сделать неуклюжей. 
Да и многие из лучших у нас - побалуются, да и решат: довольно, 
теперь «без медных инструментов». Да откуда их и взять? «Эти 
бедные селенья, эта скудная природа ... ». «Спой мне песню, как 
синица т и х о за морем жила . . .  ». «Все т и х о, просто было в 
ней». Где нет этой тихой простоты, разве там бывает добро и 
правда? - Знаю, знаю : и больших искушений не избежать на этом 
пути, и подделать все это легко; но думаю все же, что было много 
с этим связанного в прежней России, что не совсем исчезло оно 
и в нынешней, и что именно в этом надо искать ответа на вопрос, 
отчего нерусские - да и русские - любят русское. 

* 
* *  

Тут, однако, сразу же возникает два новых вопроса : откуда 
все это у нас, и почему западные люди так же способны прель­
ститься - и даже обольститься - всем этим, как мы сами. Отвечу 
я на оба вопроса одним, общим ответом, который, чего доброго, 
иных даже и разочарует незамысловатостью своей и краткостью : 
все это из Евангелия. Оттого другие христинством воспитанные 
народы могут вполне и почувствовать все это, и полюбить, даже 
и пребывая в слепоте насчет корней и причин, даже и не вспоминая 
о Евангелии или христианстве. 

Родители Гринева, мы видели, - «люди простые, не жестоко­
сердные гордецы». Незадолго до того, в черновом наброске на 
тему о критике и полемике, Пушкин писал:  «Если ты будешь мол-

44 



чать с человеком, который с тобой заговаривает, то это с твоей 
стороны обида и гордость, недостойная доброго христианина». 
Выражение «добрый христианин» - готовое и чужое (галлицизм) ;  
вполне принимать его в серьез нельзя ; но и помимо него осуждение 
гордости, как и «жестокосердных гордецою> - евангельское осуж­
денье. Как и «Оставь нас, гордый человек», хоть и вложено в 
совсем, может быть, не христианские уста Старого Uыгана. Только 
Достоевский, в пушкинской речи, полностью перевел его - «Сми­
рись, гордый человек» - на евангельский язык. Но если не Пуш­
кин времени «Uыган», то Пушкин последних лет вряд ли бы стал 
против такого перевода возражать : гордость не осуждается ни 
вольноду��ством, ни язычеством, и побеждает ее смирение. Он это 
знал. О духе смирения, о ниспослании ему этого духа молился сам, 
в те годы, молитвою Ефрема Сирина. 

Со смирением этю1, гордецам неведоыом, и кротостью, не­
отделимой от него, глубоко связано все то «простое», «сердечное», 
«задушевное», что мы в наследии и в окружении нашем любили, 
и что любили в них не мы одни. Связано издалека, в истоках, но все 
же так, что и сейчас легко эту связь восстановить. Смирение вме­
сте с кротостью обр<шует ту христианскую добродетель - лучше 
сказать : святыню - которую на Западе обозначает позднелатин­
ское слово humilitas, среди язычников, некогда, бывшее презрен­
ным, как и все обозначавшееся им. Древняя Русь святыне этой 
предана была проникновенно, и еще в XVII веке светский автор 
Повести о Юлиании Лазаревской святость ее в этом всего охотней 
восхваляет, повествуя, как она «аки истовая мать» о вдовах и 
сиротах пеклась и все, все службы и труды «сама собою творяше, 
а неразумныя рабы и рабыни смирение�� и кротосью наказуя и 
исправляше и на ся вину возлагаше». Тут нет ничего непонятного 
и западным христианам, которые только, вместо наших двух слов, 
применили бы здесь свое одно, отсутствующее в нашем языке. 

Так что прав, но не совсем прав был Тютчев : 

Не поймет и не заметит 
Гордый взор иноплеменный 
Что сквозит и тайно светит 
В наготе твоей смиренной. 

Иноплеменный взор не всегда бывает и бывал так уж горд, как 
ему казалось. Замечал он порой и то, что в этой наготе - или 
всего лишь ненарядности, простоте - светит и сквозит. Иначе и 
не было бы никогда того, чтобы любили русское нерусские. 

45 



Удрученный ношей крестной, 
Всю тебя, земля родная, 
В рабском виде Царь небесный 
Исходил, благословляя. 

Известен Западу и этот образ уничиженного, рабский вид при­
нявшего Христа. Получил он даже в западном искусстве вопло­
щение (всего глубже у Рембрандта ) православному искусству 
неведомое, - не тольI<о не достигнутое им, но которого оно 
ниI<огда и не искало. Верно только, что в целом западного хри­
стианства, как однако и восточного, вне России, не господствует 
образ этот над другими, и ни в какое время не проникнуто было 
им благочестие всего народа, как у нас, где и все, что стряслось 
с нашей Церковью, после пытки, учиненной ей Петром, ничего 
в этой евангельской, «евангелической» даже стороне народной 
(прежде всего) религиозности не изменило. Это - то есть воп­
лощенность э т о й религии в самой жизни, в самой земле, в 
этих «бедных селеньях» и даже «скудной природе» - Тютчев 
увидел, как никто (хотя Достоевский и понял это еще полней) .  
Быть может это открылось им так ясно именно оттого, что они 
оба столы<о лет прожили за границей. 

Сама наша Церковь, на своих синодальных, да и вообще 
иерархических верхах, не кажется мне, чтобы очень ясн

·
о это 

видела. Икону Омовения ног особым почитанием не почитала. 
Царский образ Небесного Царя заслонял от нее удрученность 
Несущего крест, наготу Распятого, и боюсь, что почти безучастно 
глядела она на то, как религиозные в основе своей представления 
и чувства отходили от Церкви и как утрачивалось постепенно 
сознание .их релц,гиозности. Есть поразительное 'стихотворение 
Анненского, именно - решусь сказать - на эту тему: 

46 

В небе ли меркнет звезда, 
Пытка ль земная все длится ; 
Я не молюсь никогда, 
Я не умею молиться. 

Время погасит звезду, 
Пытку ж и так одолеем . . .  
Если я в церковь иду, 
Там становлюсь с фарисеем. 



С ним упадаю я нем, 
С ним и воспряну, ликуя . . .  
Только во мне то зачем 
Мытарь мятется, тоскуя? 

Мучительные стихи, и конечно рожденные подлинной мукой. Все­
го мучительней: «С ним и воспряну, ликуя».  Ведь это значит: 
воспряну, возликую с фарисеем и в качестве фарисея, даже когда 
в церкви поют «Христос воскрес!».  Так, в конце жизни, чувство­
вал несомненно и Толстой. Обряд, песнопения, свечи, даже таин­
ства, это все для фарисеев и проникнуто фарисейством. Мытарю 
в Церкви места нет. «Горе вам, фарисеям, что любите председания 
в синагогах и приветствия в на родных собраниях» или : «предсе­
дания в Синоде и приветствия высокопоставленных особ». В пер­
вом варианте, говорит эти слова Христос у Евангелиста Луки 
(XI, 43 ) ;  во втором, мог бы их сказать Толстой. Но в беседе с 
собой разве не вопрошал он никогда, вместе с Анненским: «Только 
во мне то зачем Мытарь мятется, тоскуя?», и ведь осуждение 
фарисейства, ощущение близости своей к мытарю, откуда же 
они, если не из того евангельского русского христианства?  

Даже разучившись молиться, Толстой, и Анненский, и столь­
кие другие с ними, все еще видят правду в том «удрученном ношей 
крестной» образе Христа и христанского чувства жизни, что «скво­
зит и тайно светит» во всем у нас, к чему влекутся порой, что 
.1юбят в нашем и другие. «Все тонет в фарисействе» еще вчера 
скорбел Пастернак (в первом из стихотворений доктора Живаго) .  
Еще во многих душах нынешней, прогнавшей тот высокий и благо­
стный образ со своих полей страны «мъпарь мятетсЯ', тоскуя». Он 
1 оскует о том, чтобы вернулось забывшее свое имя христианство 
к имени этому и ко Христу, чтобы поняли наконец, откуда даро­
:-:эно было нам все то, что было и осталось дорого нам, и не нам 
олним -- теплота, сердечность, простота, отвращение к пустым 
фразам и позам, чувство «единого на потребу» - на чем все это 
держится, на чем только и может держаться . . .  

* 
* *  

Выпьем добрая подружка 
Бедной юности моей. 
Выпьем с горя ; где же кружка? 
Сердцу будет веселей .. . 

47 



А что ж Арина Родионовна ? Или нечего было ей сказать? 

После казни декабристов, когда над питомцем ее еще висела 
гrозовая туча, писал этот питомец Вязе;-,1скому в Москву из Ми­
хайловского, куда он только что вернулся : «Ты знаешь, что я 
не корчу чувствительность, но встреча моей дворни, хамов и моей 
няни - ей Богу приятнее щекотит сердце, чем слава, наслаждения 
самолюби;�, рассеянности и пр. Няня моя уморительна. Вообрази, 
что 70-ти лет она выучила наизусть новую молитву о у м и л е­
н и и с е р д ц а  в л а д ы к и  и у к р о щ е н и и  д у х а  е г о  
с в и р е п о с т и, �юлитву, вероятно сочиненную при царе Иване. 
Теперь у ней попы дерут молебен и мешают мне заниматься де­
лом». 

Так что осерча,1 поэт? Нет, это он только так, чтоб чувстви­
тельности не корчить. Нянюшку свою он в обиду не даст. Насчет 
«умиления сердца>>, пусть и не владыки, а своего, известно ему 
кое-что, и «укрощение духа свирепости» тоже вполне ему по­
нятно. Да и пусть «попы дерут молебен». Он знает : так нужно. 
Без этого сердцу никак не будет веселей. 

ГОЛОСА ИЗ РОССИИ 

ОТКЛИКИ НА СБОРНИК «ИЗ ГЛУБИНЫ»*) 

1 . 

. . .  Сборник невозможно рассматривать в отрыве от «Вех». Он 
потому вызвал у нас большой интерес, что является органическим 
их продолжением. Для многих людей, которых волнуют сейчас 
вопросы духа, «Вехи» сыграли немаловажную роль. Написанные 
более полувека назад они и сейчас делают свое дело. Они ука­
зывают на болезни еще не изжитые, ярко и убедительно вскры­
вают многие заблуждения прошлого и настоящего. «Из глубины» 
- есть как бы завершение «Вех», трагическое доказательство 
правоты авторов. Может быть, кое в чем сборник устарел и свя­
зан с событиями далекого прошлого. Но в значительной своей 

*) Сборнак статей о русской революции, 2-е издание, YMCA-PRESS, 
1967, 30 фр. 

48 



части он  злободневен и сейчас. Авторы сборника еще раз оказа­
лись правы в своих предвидениях. Это с неопровержимой силой 
показывает верность избранного ими пути. В любой книге, даже 
в Библии, есть нечто относящееся лишь ко времени ее написания. 
Но вечную ценность они получают благодаря тому непреходя­
щему, что в них есть. Это непреходящее живет в сборнике «Из 
глубины». Пусть он в свое время остался в сущности недоступен 
читателю и следовательно влияние его внешне было небольшим. 
Но внутреннее его значение нельзя недооценивать. Сейчас, когда 
у нас многие мучительно переосмысливают события и свое миро­
созерцание, голос свидетелей великой исторической драмы зву­
чит как голос пророка. Люди возвращаются к Истине, следуя по 
пути деятелей «русского ренессанса». Не знаю как на Западе, но  
у нас они  герои сегодняшнего дня, своеобразные «властители 
дум» нового поколения (в наиболее ищущей его части). 

Сейчас происходит смычка эпох. Протягивается мост между 
авторами сборника и их современными читателями. Он еще очень 
тонкий и непрочный, но рано или поздно он  укрепится и расши­
рится. Подобные книги очень нужны нам, и нужны не для бес­
плодных сетований, а для ориентира на будущее. Кроме того, 
для нас дорого и ценно все то, что связано с именами таких лю­
дей как о .  С. Булгаков, Струве, Франк, Аскольдов и др. Пусть 
в целом ряде тенденций и прогнозов они ошибались, но в главном 
они стоят на пророческой высоте. Для нас важно отнюдь не 
слепое отрицание существующего положения ( это было бы ана­
хронизмом), а работа для будущего, которая бы способствовала 
духовному возрождению. Мы верим, что оно не за горами. И 
такие книги, как сборник «Из глубины», укрепляют нашу веру. 
Остается лишь от души поблагодарить всех тех, кто потрудился 
для «восстановления из пепла» этого замечательного памятника. 

2. 

".Событием в буквальном смысле стал попавший к нам из-за 
рубежа сборник статей о русской революции «Из глубины». Хотя 
единичные экземпляры, оказавшиеся в России - это капля в 
море, о сборнике можно сказать словами Ницше : «кто пишет 
кровью и притчами, тот не хочет, чтобы его читали, а хочет, 
чтобы его выучивали наизусть». Трудно, пожалуй, назвать какое ­
либо иное произведение русской религиозно-философской мысли, 
которое смогло бы вызвать такой широкий, поистине всеобщий 
интерес, как недавно изданный сборник «Из глубины». 

49 



Нам думается, что распространение его в России станет пе­
реломным моментом в мировоззрении молодой русской интел­
лигенции. Сейчас мы наблюдаем всеобщий рост интереса к рус­
ской истории, особенно последнему ее периоду, интереса к рус­
ской революции, ее истокам и причинам. Не стоит говорить, что 
официальная «историография» стала для всех честных и мысля­
щих людей посмешищем ; растущий интерес к проблемам куль­
турным и политическим, давно вышедший за рамки элиты, застав­
ляет по новому и по-своему смотреть на извращенную и оболган­
ную историю России. 

Этого мало. В России интеллигенция «открывает» для себя 
«Вехи», книгу, поистине, вечную и пророческую, поставившую 
все испокон века волновавшие российскую интеллигенцию проб­
лемы sub specie aeternitatis. 

Не самое ли сложное и не самое ли необходимое для всех 
времен и народов ценности относительные соотносить с ценно­
стями абсолютными, с тем, что есть «единое на потребу». Пол­
века назад веховцев закидали камнями. На призыв одуматься, 
отречься от лжеидеалов, сбросить идола в Днепр образованная 
толпа ответила улюлюканьем. «Несть пророка без чести, токмо 
во отечествии своем и в дому своем». 

«Из глубины» писался в тот самый момент, когда взыскую­
щие земного града увидели воочию, что есть «рай» на земле. Мы 
знаем, что революция принесла с собой массовое обращение бун­
тарской интеллигенции ко Христу. Но это было давно. Прошед­
шие пол-века - это больше, чем пятьдесят лет, они лежат между 
двумя эпохами, разорвана культурная преемственность, современ­
ное поколение интеллигенции без роду и племени, жалкие плоды 
приносят попытки построить все заново. И все больше и больше 
людей стремится вернуться к живому источнику всякой культуры 

к вере. 

И тем более отраден этот поворот к вечному и непреходя­
щему в русской философии и общественной мысли, к религиоз­
ному осмыслению истории и происшедшей в России катастрофы. 
Уже бесспорен тот факт, что новое поколение русской интел­
лигенции, задохнувшись в угаре материалистического монизма и 
релятивизма, ищет источник воды живой, и нам кажется законо­
мерным, что ко Христу и Церкви интеллигенция приходит через 
русскую религиозную философию и общественную мысль по 
следам честнейших и прозорливейших вождей интеллигентского 

50 



ордена, предтеч русского религиозного ренессанса, возвращается 
в дом Отца своего. 

«Из глубины» драгоценен для нас прежде всего как одна 
из центральнейших вех на пути русского религиозного возрожде­
ния. Фактически он остался неизвестным массе русских читателей. 
Тайной оставалась непосредственная реакция светочей русской 
мысли на трагедию русской революции. И вот, наконец, зияющий 
пробел заполнен. И мы, пишущие эти строки в день пятидесяти­
летнего юбилея революции, так же считаем провиденциальным 
появление сборника именно теперь. 

Одинадцать авторов «Из глубины» перестают быть только 
мыслителями. Пропасти, разделяющей мысль и действие, больше 
нет. «То, что мы испытываем - пишет Валериан Муравьев, впо­
следствии мученической смертью погибший, - и то, что мы вы­
ражаем, есть то, что испытывает и выражает в веках русский 
народ. Мы его вестники и глашатаи. Через нас творит он свое 
дело, и наше творчество есть его былое и будущее творчество». 

«Из глубины» - призыв к нам, дошедший через пятьдесят 
лет - больше чем книга, это - свидетельство верности и бес­
страшия, молитва за Россию, это голос Христа, говорящего: 
«Возьми крест свой и следуй за Мной». Это последний призыв к 
покаянию, это исповедь всего образованного класса России, по­
винного в революции и сгорающего на ее огне вместе со всей 
русской культурой. Это голос русской совести, тех, «кто пережил 
великую драму, в чьей душе совершилось падение прошлых ку­
миров и произошло великое преображение», это глас из хао са 
и разгула бесовского, с границы небытия взывающий :  «Из глу­
бины воззвах к Тебе, Господи, услыши мя !». 

Одно и то же слово, одна и та же мысль звучат по разному. 
Слова, произнесенные с Креста, становятся плотню. Слова Му­
жества и Правды среди лжи, насилия, смерти и отчаяния, даже 
сказанные шопотом, - это набат в ночи, его слышно через века. 
Сегодня эти слова грохочут. Авторы этих слов имели право ска­
зать о себе : ФИ как бы мы ни хотели быть только созерцателями, 
умствующими философами, мы вынуждены быть прежде всего 
деятелями, апостолами и пророками». 

А в ком более всего нуждается сейчас Россия, как не в 
деятелях, пророках, апостолах? 

51 



3. 

«От того, к а к переживет свой теперешний 
кризис интеллигенция, от исхода борьбы, про­
исходящей в ее сердце, зависят во многом и 
будущие судьбы России». 

С. Н. Булгаков - «На пиру богов» ( стр. 148)  

Редчайшие экземпляры недавно переизданного сборника «Из 
глубины» уже достигли советской России. Книга, которая должна 
была появиться в России 50 лет тому назад, все же нашла пути 
к своей родине, своему читателю".  Современное бытие подсовет­
ского человека проходит под знаком катастрофы, разразившейся 
над Россией в 1 9 1 7  году. Невозможно найти свое место в дей­
ствительности, излечиться от болезней и изжить заблуждения, 
не разрешив прежде главнейших и мучительнейших вопросов, во­
просов о смысле, духовной сущности и истинной причине русской 
революции. В том неумолимом процессе становления нового созна­
ния и его кристаллизации сборнику «Из глубины» принадлежит 
роль, которую трудно переоценить. Сборник ценен не только как 
свидетельство очевидцев, переживших «минуты роковые», но и 
как опыт духовных вождей интеллигенции, собственной жизнью и 
творчеством преодолевших соблазны «князя мира сего». 

Сейчас, так же как и пятьдесят лет тому назад, а может и 
с еще большей силой, звучат слова о. Сергия Булгакова, отра­
жающие главную проблему интеллигенции: «Теперь интеллиген­
ция наша поставлена перед дилеммой: или духовно возродиться, 
предприняв радикальнейший пересмотр всего своего духовного 
багажа, всего своего гуманистического мировоззрения, или же 
просто сгнить заживо» ( стр. 14 7 ) .  

Интеллигенция сделала свой выбор. В течение пятидесяти 
лет безмерных страданий и унижений из глубины раскованного 
хаоса, сквозь леденящие ветры злобы и ненависти звучал голос 
покаяния: «Господи воззвах к Тебе, услыши мя, вонми гласу 
моления моего !» 

Достаточно прочесть книги Пастернака и Солженицына, 
Гинзбург и Ахматовой, внимательно присмотреться к советской 
литературе, не давшей, может быть, высок.их :художественных 
произведений, чтобы услышать этот голос, голос блудного сына, 
стремящегося вернуться в Дом Отчий. 

Следует согласиться с о. С. Булгаковым, что «идеалы рева-

52 



люции провалились, кумиры гуманизма и социализма низвергну­
ты». Но означает ли это, что окончательный ответ найден, а путь 
ясен до конца ? Сейчас об этом тру дно сказать - интеллигенция 
В ПУТИ. Еще много искушений и соблазнов предстоит преодо­
леть, «но на небосклоне духовном уже взошла «звезда светлая 
и утренняя» и из храма Света Незаходимого доносится благо­
вест» . .  

Хочется сердечно поблагодарить всех тех, на чьи плечи 
легли трудности и заботы по изданию этой замечательной книги. 

И О В Ы Е Д О Н У М Е И Т Ы О Б А. И. С О Л Ж Е И И Ц Ы И Е 

Изложение выступления глав. редантора газеты «Правда» 
Зимлянина М. В. в Ленинграде в Доме прессы, 5 онтября 1967 r. 

На вопрос о состоянии литературы. Последнее время в запад­
ной печати усиленно муссируются имена некоторых наших лите­
раторов, выступления которых льют воду на мельницу наших 
врагов. Кампания печати западных стран в защиту и по поводу 
Тарсиса закончилась лишь тогда, когда его заполучили на западе 
и убедились сами, что он сумасшедший. 

Сейчас большое место в пропаганде капиталистических го­
сударств занимает Солженицын. Это тоже психически ненормаль­
ный человек, шизофреник. Он был в плену, а затем за дело или 
без дела был репрессирован. Свою обиду на власть он высказывает 
в своих произведениях. Лагерная тема - единственная в его твор­
честве, и он не может выйти за ее пределы. Она, эта тема, его 
навязчивая идея. Произведения Солженицына направлены против 
советского строя. Он выискивает в нем только язвы и раковые 
опухоли. Ничего положительного в нашем обществе он не заме­
чает. 

Мне по роду службы приходится читать и неопубликованные 
произведения и я читал пьесу Солженицына «Пир победителей». 
В пьесе речь идет о репрессиях, которые обрушились на вернув­
шихся с фронта. Это самое настоящее антисоветское произведение. 
За такие и в прежние времена сажали. 

Понятно, что мы не можем его печатать. Требование Солже­
ницына о том, чтобы его произведения печатались удовлетворено 

53 



быть не может. Будет писать произведения, отвечающие интересам 
нашего общества, - будут его и печатать. Куска хлеба его ни­
кто не лишает. Солженицын - преподаватель физики, вот и пусть 
себе преподает. Он очень любит публичные выступления и часто 
выступает в раз.ТJичных аудиториях с чтением своих произведе­
ний. Такая возможность ему дается. Считает себя гениальным 
писателем. 

Среди других имен, которые наиболее часто «поминаются в 
западной» прессе, следует назвать Евтушенко и Вознесенского. 
У нас прекрасная поэзия и очень много поэтов, пишущих замеча­
тельные стихи. Но на Западе почитают, в основном, только этих 
двоих, потому что находят в их творчестве выгодные моменты для 
своей пропаганды. Мы не можем, конечно, творчество этих поэтов, 
как Солженицына, считать антисоветским. Они пишут и хорошие 
патриотические произведения. Они уже и не так молоды, хотя их 
все считают молодьши, но творчество их недостаточно политиче­
ски зрело. Поэтому они иногда и льют воду на мельницу наших 
врагов. Я знакоА1 с ними и говорил с ними об этом. Но они тоже 
вообразили себя гениями. 

Вот Евтушенко. Как-то на узком совещании секретарь UK 
ВЛКСМ Павлов покритиковал его. Так Евтушенко ответил ему 
ударом вчетверо более сильным, в десять раз более сильным. Он 
высмеял его в стихотворении. Тем самым, он навечно навесил на 
него клеймо, которое теперь ничем не смоешь. Это нечестный 
прием. 

История с Вознесенскиil!. В прошлом году он ездил в США, 
выступал там перед широкой аудиторией. Его выступления поль­
зовались ycпexoil! и были выгодны ему материально. Он собрался 
снова ехать и в этом году в турне по городам Америки. Поездка 
была уже решена, рекламировалась в США, и в американском по­
сольстве Вознесенско�1у была заказана виза. В это время разрази­
лась война на Ближнем Востоке. Наши отношения с США ухуд­
шились. В правлении Союза писателей Вознесенскому прозрачно 
намекнули, что лучше бы ему не ездить сейчас в США. Одновре­
менно правление сообщило о том, что поэт болен, в посольство 
США. 

Что же сделал Вознесенский? Приезжаю я утром в поне­
дельник в редакцию, просматриваю почту. Письмо от Вознесен­
ского с обвинениями в адрес Союза писателей. Звоню ему домой. 
Отвечают, что уехал, а куда неизвестно. Звоню в UK Там гово­
рят, что и у нас есть письмо от Вознесенского и что они звонили 

54 



ему домой, но не оюгли разыскать. День проходит, другой. Воз­
несенского все нет. Вдруг узнаю, что Би-Би-Си передавало пиьмо 
Вознесенского в «Правду». Через неделю только он объявился. 
Оказывается отсиживался на даче под Москвой. Пригласили его к 
себе. Отрицает, что передал письмо западным корреспондентам. 

Я сказал е�1у, что на первый раз может быть пожурят его и 
тем ограничатся. Но если еще случится подобное, то его в поро­
шок сотрут. Я сам позабочусь, чтобы от него мокрого места не 
осталось. 

Некоторые С'Iитают, что надо было бы опубликовать его пись­
мо и дать ему ответ. Но к че�1у всю эту грязь выносить на всеоб­
щее обсуждение. 

* ** 

Некоторые писатели и деятели культуры стали выдвигать 
требование о свободе творчества и отмены цензуры. Контроль над 
печатью был всегда важнейшей заботой партии. Партия никогда 
от такого контроля не отказывалась. На вопрос о том, почему 
Гос. Лит. Изд. стало вычеркивать сам термин «культ личности» могу 
сказать, что в связи с тем, что под предлогом критики культа лично­
сти, стали пачкать наш строй, нашу историю. С культом личности 
давно покончено и незачем к нему возвращаться. Те, кого инте­
ресует эта проблема, пусть изучают культ Мао-Дзе-Дуна или 
латиноамериканских диктаторов. В. Латинской Америке их до­
статочно для изучения. 

письмо п. г. Антокольского·:• ) СЕКРЕТАРЮ цк кпсс 
Тов. П. Н. ДЕМИЧЕВУ 

Уважаемый Петр Нилыч!  

В числе других делегатов нашего съезда я тоже получил из­
вестное письмо от писателя Александра Исаевича Солженицына 
и оно взволновало меня так же, как некоторых других товарищей. 

Как старый писатель и как коммунист я считаю себя обязанным 
поделиться своими чувствами с Вами. 

*) Павел Григорьевич Антокольский (род. в 1896 г. ) .  Член комму­
нистической партии с 1943 г. Печататься начал в 1921 г. Первый сборник 
стихов издан в 1922 г. Антокольский посвящает стихи индустр. развитию 
Совет. Союза. Во время войны 1940- 1945 гг. посвящает стихи советской 
армии. Сборники : "Запад", "Третья Книга " ,  "Робеспьер и Горгона", "Ком­
муна 71 года", "Чкалов" ,  "Сын",  "Сила Вьетнама".  

55 



Александр Солженицын представляется мне писателем на ред­
кость талантливым, растущей надеждой нашей реалистической ли­
тературы, наследником великих гуманистических традиций Гого­
ля, Льва Толстого, Алексея Максимовича Горького. Такими дея­
телями нашей культуры надо дорожить. Критика опубликованных 
произведений Солженицына поражала своей пристрастной неспра­
ведливостью, своей малой доказательностью. 

Изъятие рукописей Солженицына, о чем подробно говорится 
в его письме, представляется каким-то невероятным происшестви­
е�r, недостойньш нашего социалистического общества и нашего 
советского государства. Это тем более ужасно, что несколько лет 
тому назад то же  самое произошло с рукописью второй части 
романа покойного Василия Гросо�ана. 

Неужели такая расправа с рукописями наших писателей рис­
кует превратиться в узаконенные обычаи у нас? 

Этого не может и не должно быть! 

Такая жестокость по отношению к произведениям искусства 
несовместю�а с нашими основными законами и немыслима в лю­
бом нормальном человеческом общежитии. 

Если в произведениях Солженицына есть что-то спорное и не­
ясное, если в них обнаружены политические ошибки, их должно 
подвергнуть открытому обсуждению нашей общественности. Та­
ких возможностей у писателей много. 

Я работаю в литературе пятьдесят лет. За плечами у меня 
и книги и целая жизнь, на долю которой всего пришлось вдоволь. 
Бывали в ней и времена жгучей тревоги за судьбы всей нашей 
литературы, а также за отдельных товарищей - Булгакова, Пас­
тернака, Тициана Табидзе, - я вспоминаю тех, что были мне 
близки. 

Прожив эту жизнь, я никак не мог представить себе, что та­
кая тревога возникает на склоне дней, да еще накануне нашей 
великой и славной даты. 

Если советский писатель оказался вынужденным обратиться 
к своим собратьям по перу с таким письмом, как Солженицын, это 
означает, что все мы в ответе перед ним и перед нашими собст­
венными читателями. Если он не может сказать читателям своей 
правды, то и я,  старый писатель, лишен права открыто смотреть в 
глаза читателям. 

Павел Антокольский. 

56 



ПИСЬМО СЕКРЕТАРИАТА ССП А. И. СОЛЖЕНИЦЫНУ 

(ИЗЛОЖЕНИЕ) 

22 сентября секретариат Правления ССП обсуждал ваши пись­
ма. Из обсуждения вы имели возможность узнать отношение к 
вам и вашей литературной деятельности писательской обществен­
ности СССР. Резолюции тогда принято не было. Считалось, что вы 
обдумаете ход обсуждения и примете соответствующие решения. 
Секретариату хотелось бы знать к какому решению вы пришли. 

Секретарь К. Воронков. 

ОТВЕТНОЕ ПИСЬМО А. И. СОЛЖЕНИЦЫНА 

В секретариат СП СССР. 

Из Вашего No 3 142 от 25 ноября 1967 г. я не могу понять: 

1 )  Намеревается ли секретариат защитить меня от непрерыв­
ной трехлетней (мягко было бы назвать ее «недружественной») 
клеветы у меня на родине ? (Новые факты : 5 октября 67 года в 
Ленинграде в доме прессы при многолюдном стечении слушате­
лей ГJiавный редактор «Правды» Зимянин повторил надоевшую 
ложь, что я был в плену, а также нащупываJI избитый прием против 
неугодных, объявив меня шизофреником, а лагерное прошлое -
навязчивой идеей. Лекторы МГК выдвинули новые лживые вер­
сии о том, будто я «сколачивал в армии» то ли «пораженческую», 
то ли «террористическую» организацию. Непонятно, почему не 
увидела этого в деле Военная Коллегия Верховного Су да) .  

2 )  Какие меры принял секретариат, чтобы отменить неза­
конный запрет моих печатных произведений в библиотечном поль­
зовании и цензурное распоряжение изымать мою фамилию из 
упоминаний в критических статьях? (В «Вопросах литературы» 
так поступили даже ... в переводе японской статьи. В пермском уни­
верситете подвергнута санкциям группа студентов, пытавшихся 
обсуждать мои печатные произведения в своем научном сбор­
нике) .  

3 )  Хочет ли секретариат предотвратить бесконтрольное по­
явление «Ракового корпуса» за границей или он остается равно­
душным к этой опасности? Делаются ли какие-нибудь шаги для 
печатания отрывков из повести в «Литературной газете», а всей 
повести - в «Новом мире» ? 

4)  Нет ли у секретариата намерения ходатайствовать перед 
Правительством о присоединении нашей страны к международ-

57 



ной конвенции о защите авторских прав? Тем самым наши авторы 
получили бы надежное средство защиты своих произведений от 
незаконных зарубежных изданий и бесстыдной коммерческой гонки 
переводов. 

5) За прошедшие пол года от моего письма Съезду прекра­
щено ли, наконец, распространение незаконного «издания» от­
рывков из ;.юего архива и уничтожено ли это «издание»? 

6)  Какие меры принял секретариат к возвращению мне изъ­
ятого архива и романа «В круге первоы», кроме публичных заве­
рений, что они якобы возвращены (секретарь Озеров, например) ? 

7 )  Принято или отвергнуто секретариатом предложение К. 
Симонова издать сборник моих рассказов? 

8 )  Почему я до сих пор не получил стенограмму заседания 
Секретариата от 22 сентября для ее изучения? 

Я был бы очень признателен за разъяснение этих вопросов. 

А. Солженицын. 

ВЫДЕРЖНИ ИЗ ПИСЬМА ЛЕНИНГРАДСКИХ РАБОЧИХ 

А. Н. НОСЫГИНУ 

ОТ РАБОЧИХ, СЛУЖАЩИХ И ИНВАЛИДОВ ВЕЛИКОЙ 
ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОИНЫ г. ЛЕНИНГРАДА 

Наше обращение в Ленинградский Гор!ЮМ КПСС и Горисполком 
осталось без всякого удовлетворения. 

Горком не захотел даже и отвечать народу. 
Горисполком ответил совершенно пустой в практическом отноше­

нии отпиской, которая перед лицом вопиющей нужды у нас в транс­
порте и многих настоятельных просьб народа является вызывающим 
оскорблением народу. Это общее мнение подписавшихся. 

Ни на одну просьбу по существу не отвечено. 
Нам прискорбно жаловаться на наших отцов города, но, к сожале­

нию, они поступают с нами не как "отцы" ... и не как "слуги народа". 
И странно звучат в этом отношении многие газетные изречения и ло­
зунги, снисходительные признания и систематические обещания. 

Нам надоели эти планы и обещания : - нужны дела для нашей 
повседневной жизни, дела прямо и действительно направленные на благо 
людей, особенно в насущных нуждах. Жизнь состоит из отдельных дней, 
и человеку дорог каждый день. 

Надо видеть живых людей и живую жизнь, как она есть, а не 
ломить наперекор этому и не исходить из кабинетных воображений. 

Что мы просим ? - Стыдно вообще и говорить в наше время и в 
нашем городе: просим две железные коробки - автобус и тролейбус, 
потому что люди душатся от преступного недостатка транспорта и не­
умного его использования. Насколько надо быть безжалостным к людям, 

58 



чтобы в одном этом заставлять их так мучиться и унижаться каждый 
день при поездках на работу, с работы или в выходной день !  

Для чего ж е  тогда вся эта техника и все эти бюджеты ? 
Если планы для народа, если "все для блага народа" ,  то по какому 

же недоразумению мы так унизительно мучимся в таких насущных нуж­
дах ? И почему на деле (как в этом случае) голос, скромная просьба 
народа отвергается ? 

Так называемые "часы пик" становятся в устах начальствующих лиц 
каким-то законным уже и забавным явление�� 11 названием. Так пусть 
же узнают они, что "часы пик" у нас это часы позора и возмущения, 
рассадник взаимного ожесточения и хамства. В набитых человеческими 
телами железных коробках "общественного" городского транспорта мнет­
ся всякое достоинство человека, особенно женщин. Какой же тут может 
быть разговор о "культуре", взаимном уважении и личном достоинстве ? !  
Зачем напрасно писать об этом в газетах и превращать это в шутовство 
райкиных, потешающихся над всем руссюш ? Зачем надеяться на одно 
принуждение к этому, когда это материально не обеспечено ? 

И это в тоы городе, который считается "культурным центром" 
страны. 

Конечно, те, которые ездят в персональных машинах, могут не по­
нимать этого 1 1  слушать анекдоты об этом... "Часы пик" ,  "законное яв­
ление" ,  "будь культурным в любых обстоятельствах" ... 

Итак, во всем, что мы просим в своем обращении к отцам города, 
- в автобусе 1 1  троллейбусе, в удалении паровоза от домов, в тишине 
и чистоте воздуха для здоровья людей, особенно инвалидов Отечест­
венной войны, измученных тяжелыми болезнями, во всем этом нам отка­
зано, об этом как бы и разговаривать не хотят ... План ... 

Жалоба народа была переслана в райисполком ( ?  !) , из райиспол­
кома пришел работник в Жакт, чтобы сообщить, что ничего не будет. 
Даже и работник )!(акта удивился такому обороту дела. 

Велят успокоиться нам обещаниями на 1970 год. 
Мы сыты обещаниями. 
Они хотя бы подумали, можно ли успокаивать людей в отношении 

средств передвижения " 1970" -м годом, когда ездить надо каждый день, 
когда надо именно сегодня! 

Мы указывали, что в случае отказа мы вынуждены будем обратиться 
в правительственные органы. 

Мы решили обратиться к Вам, как к главе нашего Правительства и 
нашему земляку. Это жалоба не одного лица, и не коллектива, а жалоба 
народа. 

Мы надеемся, что известив Вас о нашем положении и при Вашем 
внимании к народной жалобе, все эти скромные просьбы народа будут 
рассмотрены достойным образом и удовлетворены, непорядки исправле­
ны, и рассмотрение искренних слов наших будет для всех нас полезным. 

Всего подписалось 614 человек, с указанием адресов. Все население 
готово охотно подписаться ! 

Ленинград. 8 ноября 1966 г. 

59 



ВЫСТУПЛЕНИЯ АРХИЕПИСКОПА Е РМ ОГЕНА 

Находящийся на  покое в Жировицком монастыре архиепископ 
Ермоген Голубев возглавляет ту часть церковной общественности, 
которая хочет добиться восстановления соборного начала в управ­
лении русской Церкви. Из письма двух священников известно, 
что архиепископ Ермоген вел себя крайне энергично и бесстраш­
но во время новой волны гонения на Церковь и что «на его сове­
сти нет ни одной закрытой церкви». 

Об условиях своего отстранения от дел архиеп. Ермоген пи­
шет подробно в открытом письме Патриарху. Свою точку зрения 
о ненормальностях канонического положения Московской Пат­
риархии он излагает в канонической заметке, представленной через 
Патриарха юридической комиссии при Совете Министров СССР. 

Требование архиеп. Ермогена, в основном, совпадает с тре­
бованиями двух священников. Впервые за многие годы раздается 
свободный голос на этот раз уже не мирян и священников, а 
видного и испытанного иерарха. Будем надеяться, что и другие 
иерархи примкнут к позиции архиеп. Ермогена и что та группа 
епископов, которая в настоящее время забрала в свои руки всю 
власть в церкви вопреки канонам, поймет, что так дальше продол­
жать нельзя. Неужели Русская православная Церковь не может 
добиться от правительства того, что уже имеют баптисты : регу­
лярных соборов, выборного начала в назначении епископов? Та­
кое неравноправие между православными и баптистами ощущается 
верующими как глубокое и незаслуженное унижение Русской 
Церкви. И невольно возникает вопрос :  не способствует ли этому 
унижению находящаяся сейчас у власти кучка епископов, кото­
рая не хочет созыва собора? Их действия обычно объясняют и 
оправдывают во всех случаях «церковной икономией». Но можно 
себя спросить : действительно, так ли это и руководятся ли эти 
епископы только желанием церковной пользы? Не преследуют ли 
они и своекорыстных целей, а именно укрепление своей личной 
власти? 

Редакци� 

60 



ПИСЬМО ЕГО СВЯТЕЙШЕСТВУ 
СВЯТЕЙШЕМУ ПАТРИАРХУ МОСКОВСКОМУ И ВСЕЯ РУСИ 

АЛЕКСИЮ 

ЗАЯВЛЕНИЕ 

Архиепископа Ермогена, 
б. Калужского 

Имею долг заявить Вашему Святейшеству следующее. 

25 ноября 1967 года исполнилось два года как состоялось 
о мне такое постановление Вашего Святейшества и Синода : 

«Преосвященного Архиепископа Калужского и Бо­
ровского Ермогена, согласно прошению, освободить от 
управления Калужской епархией* ) .  

Ввиду того, что в настоящий момент нет соответст­
вующей вакантной кафедры, Преосвященного Архиепис­
копа Ермогена уволить на покой. Определить ему для 
жительства Успенский Жировицкий монастырь. На время 
пребывания на покое назначить архиерейскую пенсию». 

Фактической причиной увольнения меня «на покой», как хо­
рошо известно Вашему Святейшеству и Синоду, было требование 
председателя Совета по делам религий при Совете Министров 
СССР В. А. Куроедова. 

Формально означенное постановление последовало на мое  
вынужденное и предварительно согласованное с Вашим Святей­
шеством прошение о перемещении на другую кафедру, причем 
ВАШИМ СВЯТЕЙШЕСТВОМ ДАНО БЫЛО ОБЕЩАНИЕ, что, пос­
ле кратковременного увольнения «на покой», мне будет предо­
ставлена вакантная кафедра. 

Со дня упомянутого постановления, обосновавшего мое уволь­
нение, обосновавшего мое увольнение «на покой» только отсут­
ствием в тот момент вакантной кафедры, в течение истекших двух 
лет не раз становились вакантными кафедры, а перед последней 
сессией Синода таковых И<\1елось четыре. Но, несмотря на это, в 
нарушение слова Патриарха Русской Церкви и синодального по­
становления, и по сей день кафедра мне не  предоставлена. 

За истекший двухлетний период мною была подана Вашему 
Святейшеству объяснительная записка и два заявления, в кото-

*) В прошении такой просьбы не было. 

61 



рых с предельною ясностью была показана необоснованность 
моего увольнения со стороны как церковных, так и гражданских 
законов. 

Настоящее мое заявление по данному вопросу третье и пос­
леднее, и мне хотелось, чтобы Ваше Святейшество отнеслись бы 
к не�1у с надлежащил1 вниманиеы. 

Восстановление меня на архиерейской кафедре при указан­
ных обстоятельствах нельзя рассматривать только как дело моего 
личного устроения. Его требует прежде всего достоинство Пат­
риарха Русской Церкви и авторитет Синода. Оно необходимо во 
имя восстановления нарушенного канонического правопорядка, в 
силу которого Епископ может быть лишен кафедры только по цер­
ковному суду или п случае его осуждения гражданским судом за 
уголовное преступление. 

Поскольку в �10е�1 случае нет ни того ни другого, то про­
должающееся нахождение мое «на покое» может только свиде­
тельствовать о серьезных ненормальностях, которые на сегодняш­
ний день имеются во взаимоотношениях ыежду нашим Церковным 
управлением и Советом по делам религий, выразившихся в дан­
ном случае 13 том, что Патриарх лишен возможности сохранять 
верность своему слову, а Синод выполнять свое постановление. 

Эти ненормальности - прямой результат существующей на 
сегодняшний день неясности в вопросах взаимоотношений между 
Церковью и Государством. 

При жизни В. И. Ленина в этих вопросах существовала пол­
ная ясность и определенность, потому что они строго обосновы­
вались на принципе отделения Церкви от Государства, который 
по указанию Ленина должен проводиться последовательно и до 
конца. Законность 13 этих взаимоотношениях обеспечивалась тем, 
что все вопросы, связанные с осуществлением в жизни декрета 
об отделении Церкви от Государства были поручены Народному 
Комиссариату Юстиции в лице его 5-го отдела и решались они 
только с точки зрения соответствия их закону. Причем любое ре­
лигиозное объединение и даже отдельные граждане могли обра­
щаться в Комиссариат Юстиции по возникавшим в жизни цер­
ковных и религиозных объединений вопросам и всегда получали 
от него в письменной форме соответствующие разъяснения. Не­
малая часть этих разъяснений, имеющих принципиальный харак­
тер, публиковалась. 

Совсем иное наблюдается теперь. Совет по делам религий, 
как правило, не дает письменных разъяснений и ответов на посы-

62 



лаемые в его адрес заявления и жалобы от религиозных объеди­
нений и отдельных лиц, в том числе и от архиереев. Также не 
дают письменных разъяснений и уполномоченные Совета на ме­
стах, а устные их разъяснения страдают противоречивостью и за­
частую находятся в несогласии с действующим законодательством. 
Само собою понятно, что такое положение, когда гражданину не 
дают возможности знать законы, которые он должен исполнять, 
или оставляют без ответа его заявления по вопросам, имеющим 
непосредственное отношение к его деятельности, или, что еще 
хуже, в�1есто ответа на его заявления лишают его занимаемой им 
должности, - не может быть признано нормальным. 

В сущности вопросы взаиыоотношений между Церковью и 
Государством - юридические. К имеющему быть в феврале 1 968 
года 50-летию декрета об отделении Церкви от Государства я 
предполагаю подготовить и представить в Юридическую Комис­
сию при Совете Министров СССР, непосредственно или через 
Ваше Святейшество, если это будет благоугодно Вашему Свя­
тейшеству, обстоятельную докладную записку по вопросам право­
вого положения Церкви, духовенства и религиозных объединений. 

Здесь же считаю целесообразным высказать несколько прин­
ципиальных соображений лишь по вопросу отношения предсе­
дателя Совета по делам религий и архиерейским назначениям и 
увольнениям, как имеющему непосредственное отношение к об­
стоятельствам, вызвавшиы написание настоящего заявления. 

Поскольку в нашей стране Церковь отделена от Государ­
ства, а упомянутые вопросы относятся к сфере внутренней цер­
ковной жизни, то Церковь должна иметь право решать их само­
стоятельно. Но поскольку носитель архиерейского сана является 
и гражданином своего государства, то для принципиального реше­
ния вопросов архиерейских назначений, по церковной и граждан­
ской линии, необходимо различать в них два момента : 

1 )  рукоположение, 

2) назначение на архиерейскую кафедру. 

Первое ( рукоположение) всецело и безраздельно принад­
лежит Церкви в лице Епископата. 

Что касается второго, т. е. назначения на определенную ка­
федру, то здесь естественны известные ограничения со стороны 
государственной власти ; причем в зависимости от природы этой 
власти и ее принципиальных установок границы этих ограниче­
ний могут быть различны. 

63 



Если Uерковь находится в союзе с Государством, как это 
имело место в царской России, когда Святейший Синод был не 
только церковным, но и правительственным учреждением, то прин­
ципиально обер-прокурор Синода мог иметь вытекающее из его 
церковно-государственного положения законное право на извест­
ное влияние в вопросах архиерейских назначений. Но надо заме­
тить, что к этому «праву», особенно, когда обер-прокуроры зло­
употребляли им, прогрессивная общественность и в царской Рос­
сии относилась отрицательно. 

Что касается председателя Совета по делам религий, то в 
силу уже самого принципа отделения Uеркви от Государства, он 
не может без риска дискредитации этого принципа иметь право 
на то активное вмешательство в дела архиерейских назначений, 
какое мог иметь обер-прокурор Синода царской России в силу 
узаконенных в то время отношений между церковной и государ­
ственной властью. Поэтому в настоящее время в силу совершен­
но иных принципов, лежащих в основе взаимоотношений между 
Uерковыо и Государство��, законное вмешательство председателя 
Совета в дела архиерейских назначений не должно простираться 
далее требования, чтобы кандидат на занятие кафедры был не­
опороченным по суду, правоспособным гражданином Советского 
Союза. 

В отношении архиерейских увольнений «на покой» церков­
ные каноны предусматривают допустимость их только по церков­
ному суду за конкретную церковную вину или по личному про­
шению, признавая, однако, в этом случае недействительными те 
«рукописания отречения» от управления, которые даны «не по 
собственному произволению, но по нужде, по страху и по угрозам 
от некоторых» (Кирил., 3 ) .  

Гражданская сторона этого вопроса такова. Поскольку со­
гласно действующего законодательства принятие советским граж­
данином священного сана не влечет за собою поражения его в 
гражданских правах, то увольнение его от должности по требова­
нию гражданских властей не может быть производимо в порядке, 
непредусмотренном в законе. 

Согласно советского законодательства право увольнения от 
должности граждан принадлежит или администрации того учреж­
дения, в котором работает гражданин или по приговору суда в 
порядке ст. 29  и 3 1  УК РСФСР. Поскольку Совет по делам рели­
гий не является по отношению к Uеркви административным орга­
ном ее управления и ему не присвоены судебные функции, то в 

64 



случае обнаружения им в деятельности архиерея противоправных 
действий он должен в аависимости от характера нарушения или 
предупредить нарушителя, или обяаать его устранить нарушение, 
или, если оно ааключает в себе элементы уголовного преступления, 
предоставить председателю Совета или уполномоченному Совета 
на месте воабудить против нарушителя в предусмотренном аако­
ном порядке судебное дело. В аависимости от приговора суда 
Церковная власть обяаана вынести соответствующее решение об  
архиерее. 

Мне думается, что приведенные соображения находятся в 
полном соответствии с принципами отделения Церкви от Государ­
ства. 

В ааключение мне хочется коснуться вопроса формирования 
Епископата в чисто церковном плане. 

Тот порядок поставлений епископов - путем нааначений, -
который существует сейчас в нашей Церкви, беаусловно н е к а­
н о н и  ч е н. По правилам Вселенской Церкви, иабрание архие­
рея должно проиаводиться собором или, по крайней мере, собра­
нием трех архиереев - во главе с первенствующим епископом и 
при согласии всех отсутствующих архиереев, изъявленном по­
средством rрамат. Этот, единственно канонический порядок, за­
креплен Вселенскими Соборами - Первым в 4 правиле и Седьмым 
в 3-м правиле, а 1 9-ое правило Антиохийского Собора не прианает 
никакой силы за поставлениями, совершенными вопреки указан­
ным правилам. 

Порядка нааначения епископов святые каноны не знают. Этот 
противоканонический порядок укоренился в Русской Церкви в 
реаультате неканонической Петровской церковной реформы 1 72 1  
года, упрааднившей и патриаршество. 

Поместный Собор Русской Православной Церкви 1 9 1 7  года, 
восстановивший патриаршество, восстановил и канонический по­
рядок иабрания епископов. И, думается, ничем лучше нельзя от­
метить пятидесятилетие со времени восстановления на Соборе 
1 9 1 7  года патриаршества как восстановлением, восстановленного 
на том же Соборе, канонического порядка поставлений епископов. 

Вашего Святейшества 
смиренный во Христе собрат и сослужитель 

Жировицкий монастырь, 
25 ноября 1967 года. 

Архиепископ Ермоrен. 

65 



И ПЯТИДЕСЯТИЛЕТИЮ ВОССТАНОВЛЕНИЯ ПАТРИАРШЕСТВА 

(Историно-наноничесная и юридическая справна) 

В ноябре 1 967 года исполнилось 50 лет со времени восста­
новления патриаршества на Чрезвычайном Поместном Соборе 
Русской Православной Церкви 1 9 17 - 1 9 18  гг. 

Историческим определением Собора от 4 ( 1 7 )  ноября 1 9 1 7  
года был положен конец длившемуся 200 лет так наз. «синодаль­
ному» периоду и восстановлено патриаршество. 

Соборное определение гласило : 

1 .  В Православной Российской Церкви высшая власть -
законодательная, административная, судебная и кон­
тролирующая - принадлежит поместному собору, пе­
риодически, в определенные сроки созываемому, в со­
ставе епископов, клириков и мирян. 

2. Восстанавливается патриаршество и управление цер­
ковное возглавляется Патриархом. 

3. Патриарх является первым между равными ему епис­
копами. 

4. Патриарх вместе с органами церковного управления 
подотчетен собору. 

Собор 1 9 1 7  года был созван с целью восстановления в Рус­
ской Церкви канонического правопорядка, нарушенного Петров­
ской церковной рефор�юй 1721  года. С этой целью Собор вос­
становил в нашей Церкви каноническое патриаршество, т. е .  не 
только усвоил первоиерарху Русской Церкви титул Патриарха, 
но в своих канонических определениях определил его права и 
обязанности и порядок его избрания ; порядок формирования со­
става Священного Синода и его права и обязанности ; восстановил 
избрание епархиями епископов и установил самый порядок из­
брания их; установил, чтобы Поместные Соборы в нашей Церкоо 
созывались периодически, в определенные сроки ( один раз в три 
года ) в составе епископов, клириков и мирян. 

Свои канонические определения по вопросам церковного пра­
вопорядка Собор изрек в духе и силе древних канонов Вселенских 
и всецерковного значения Поместных Соборов в неразрывном еди­
нении и единомыслии с ними. В этом их каноническая ценность и 

66 



обязательность. Самый смысл восстановления патриаршества и его 
значение не могут быть рассматриваемы в отрыве от канониче­
ского правопорядка, установленного Собором. 

Как известно, патриаршество в Русской Церкви было учреж­
дено в 1589 году и просуществовало немногим более 1 00 лет. 

До учреждения патриаршества Русская Церковь управлялась 
Митрополитю1и, сперва зависимыми от Константинопольского Па­
триарха, а с 1448 года независимыми от него, в качестве Перво­
святителей Русской Церкви. 

С учреждением в 1589 году патриаршества в области церков­
ного управления по сравнению с предшествовавшим периодом мит­
рополичьего управления никаких принципиальных изменений не 
произошло. Сделавшись патриархами, русские митрополиты не 
приобрели новых прав по управлению Церковью, потому что и 
прежде, не называясь патриархаыи, имели патриаршие права. Цер­
ковная жизнь по-прежнему продолжала течь в русле канонических 
правил Вселенских и всецерковного значения Поместных Соборов. 
Основньш принципом ее оставалась соборность. Все важнейшие 
дела решались на Соборах. Патриарх возглавлял церковное управ­
ление, но источником его прав и власти оставался Собор. 

Совсеы принципиально иное мы видим в церковной жизни с 
учреждением Петром Первым в 1 721 году Духовной Коллегии, 
вскоре переименованной в Святейший Правительствующий Синод. 
В результате этой рефор�1ы в Русской Церкви было уничтожено 
не только патриаршество, но церковное управление оказалось 
обезглавленньш и Русская Церковь лишилась Первосвятителя. В 
организованном на неканонических началах Синоде не был преду­
смотрен его председатель, а только первенствующий член, кото­
рый мог присутствовать на синодальных сессиях только по вызову, 
а вызовы архиереев на сессии всецело зависели от обер-проку­
рора Синода. За весь «синодальный период», длившийся 200 лет, 
не было созвано ни одного Собора, чем была подорвана основная 
каноническая структура православного строя - соборность. 

Более ста Jieт назад стаJiи раздаваться сперва робкие, потом 
становившиеся все громче и громче голоса лучших представите­
лей русского епископата и духовенства, Jiучших представителей 
богословской и канонической мысли о необходимости скорей­
шего созыва Поместного Собора для установления в нашей Церк­
ви церковного правопорядка «на новых и в то же время старых, 
как само христианство, соборных, демократических началах во  
славу Божию и в утверждение истины». 

67 



Под воздействием этих голосов сам Святейший Синод признал 
необходимым пересмотреть положение Православной Церкви в 
России и в своем докладе на имя императора Николая Второго 
осенью 1 905 года прямо поставил вопрос о необходимости для 
этой цели созыва Поместного Собора Русской Церкви. 

В связи с предполагавшимся созывом Собора, в 1906 году 
было образовано Предсоборное Присутствие, деятельность которо· 
го явилась самым крупным событием из всех преобразовательных 
начинаний в нашей Церкви за «синодальный период» и по сей 
день. В трудах Предсоборного Присутствия и в отзывах наших 
Архиереев того времени по вопросам церковного правопорядка 
сконцентрирована, в самых различных аспектах, глубина русской 
богословской и канонической мысли периода ее расцвета. Эти 
документы, в основном, не потеряли своей ценности и на сегод­
няшний день и ознакомление с ними совершенно необходимо для 
серьезного обсуждения вопросов церковного правопорядка. 

На Предсоборном Присутствии, в работах которого прини­
мали участие виднейшие представители нашего епископата и ду­
ховенства, профессора наших прежних славных духовных акаде­
мий, профессора университетов и видные церковно-общественные 
деятели были два течения - одно за восстановление патриарше­
ства, другое за преобразование Святейшего Синода в том направ­
лении, чтобы председатель его - Митрополит - был бы и Пер· 
восвятителем Русской Православной Церкви. 

Но оба течения сходились в том, что основною формою выс­
шего церковного управления по каноническим правилам является 
поместный Собор Церкви. 

В вопросе же о составе Собора мнения членов Присутствия 
опять расходились. Одни считали, что Собор должен состоять из 
одних епископов ; другие полагали, что Собор должен состоять 
из епископов, клириков и мирян. При этом сторонники того и 
другого течения в подтверждение своих мнений ссылались на 
соответствующие исторические факты. И, действительно, история 
знает Соборы и из одних епископов и Соборы, в состав которых 
входили наряду с епископами, как полноправные члены, и кли­
рики и миряне. 

С принципиальной, церковно-канонической, точки зрения во­
прос о составе Собора прежде всего должен решаться в зависи­
мости от того, каким образом сформирован епископат. Если епис­
копы избирались епархиями в установленном церковными канона­
ми порядке и вследствие этого являются действительными пред-

68 



ставителями своих епархий, то, рааумеется, Собор, как предста­
вительный орган Церкви, может состоять и иа одних епископов. 
Если же епископы не иабирались, как того требуют церковные 
каноны, а в нарушение их нааначались, то ясно, что сформирован­
ный таким порядком епископат, не может иметь ни канонического 
ни морального права представлять те епархии, которые его не  из­
бирали. В этом случае Поместный Собор обяаательно должен иметь 
в своем составе в качестве полноправных членов не только епис­
копов, но и клириков и мирян, надлежащим обрааом набранных. 

Иа Священной книги Деяний св. Апостолов (I, 15-26) мы 
анаем, что вместо отпадшего от апостольского лика Иуды Пре­
дателя к лику апостольскому был сопричислен Матфий чреа иа­
брание его на молитвенном собрании свв. Апостолов и верующих. 
С тех пор на всеы протяжении истории Вселенской Церкви собор­
ное иабрание епископов � апостольских преемников становится 
основной канонической нормой формирования Епископата. 

Сколь большое аначение Вселенская Церковь придавала со­
борному иабранию епископов видно иа того, что на всем протя­
жении периода Вселенских Соборов вопросы формирования епис­
копата постоянно аанимали мысли свв. отцов Церкви. Так поря­
док иабрания епископов ясно определен Первым Вселенским Со­
бором в 4-м правиле и подтвержден Седьмым Вселенским Собо­
ром в 3-м правиле. В полнейшем согласии с этими канонами гово­
рят об иабрании епископов и свв. отцы Антиохийского Собора в 
1 9-м соборном правиле. 

Все упомянутые канонические правила требуют, чтобы из­
брание епископа совершалось на Соборе, чтобы в избрании при­
нимали участие все епископы области и чтобы отсутствующие на 
Соборе епископы изъявляли свое согласие или несогласие с из­
бранием посредством грамат; чтобы в случае разногласий пре­
воамогало мнение большего числа набирающих. А согласно 1 9-го 
правила Антиохийского Собора поставление епископа, совершен­
ное вопреки укааанному каноническому порядку, даже не  имеет 
силы. 

Ввиду исключительной важности вопроса мы приводим пол­
ностью тексты упомянутых канонов. 

Правило 4-ое Первого Вселенского Собора гласит: 
«Епископа поставляти наиболее прилично всем тоя 

области епископам. Аще же сие неудобно, или по належа­
щей нужде или по дальности пути, по крайней мере три 
во едино место да соберутся, а отсутствующие да изъя-

69 



вят согласие посредством грамат, и тогда совершати ру­
коположение. Утверждати же таковые действия в каждой 
области подобает ее митрополиту». 

Правило 3-е Седьмого Вселенского Собора гласит: 

«Всякое избрание во епископа или пресвитера или 
диакона, делаемое мирскими начальниками, да будет не­
действительно по правилу (Ап., 30) , которое глаголет: 
аще который епископ, мирских начальников употребив, 
чрез них получит епископскую в Церкви власть, да будет 
извержен и отлучен, и все сообщающиеся с ним. Ибо 
имеющий произвестися во епископа, должен избираем 
быти от епископов, якоже святых отец в Никеи определено 
в правиле (I, 4 ) ,  которое глаголет: епископа поставляти 
наиболее прилично всем тоя области епископам. Аще же 
сие неудобно или по належащей нужде или по дальности 
пути, то, по крайней мере, три вкупе да соберутся, а от­
сутствующие да прииыут участие в избрании, и изъявят 
согласие посредством грамат, и тогда творити поставле­
ние. Утверждати же таковыя действия в каждой области 
подобает ее митрополиту». 

Правило 1 9-ое Антиохийского Собора гласит: 

«Епископ да не поставляется без Собора и присутст­
вия митрополита области. И когда сей присутствует, то 
лучше есть быти купно с ним и всем тоя области сослу­
жителям, и прилично митрополиту созвати их чрез посла­
ние. И аще соберутся все, лучше есть. Аще же сие не­
удобно, то большая их часть неотменно да присутствуют 
или граматами да изъявят свое согласие, и тако, или в 
присутствии или с согласием большего числа епископов, 
да совершится поставление. Аще же инако, вопреки сему 
определению поступлено будет, да не имеет никакой силы 
поставление* ) . Но аще поставление совершится по опре­
деленному правилу, а некоторые по своей любопритель­
ности ':":' ) воспрекословят, да превозмогает решение мно­
жайших». 

Итак, неканоничность порядка назначений епископов предель­
но ясна. 

*) Подчеркнуто жнрным шрифтом нами. 
**) Любопр11тельность - страстная любовь к прекословию. 

70 



Верность канонам Церкви одна из первейших обязанностей 
епископата, и Церковь берет в этом клятву от епископов при са­
мом их посвящении. Каждый епископ в день своей архиерейской 
хиротонии присягал на верность св. канонам Церкви в таких вы­
ражениях : 

«Обещаюся наноны святых Апостол, седьми Вселенсних и 
благочестивых Поместных Соборов и правила святых отец храни­
ти и соблюдати: вся, яже тин прияша, и аз приемлю; и ихже тин 
отвратишася, и аз отвращаюся». (Чин исповедания и обещания 
Архиерейского. СПБ, 1 9 1 0, стр. 6 ) .  

Чуждый православному церковному сознанию порядок на­
значений укоренился в Русской Церкви после Петровской церков­
ной рефор��ы 1 72 1  года и является характерным для эпох союза 
Церкви с Государством. И нужно констатировать, что порядок 
назначений епископов, помимо своей неканоничности, неизбежно 
приводил на практике к назначениям на высокие церковные по­
сты лиц заискивающих, угодничающих, мало пекущихся о церков­
ном благе. 

К сожалению, несмотря на то, что порядок избрания еписко­
пов является единственным каноническим порядком формирова­
ния епископата, несмотря на то, что его восстановил тот самый 
Собор, который 50 лет назад восстановил и патриаршество, -
епископат и сейчас формируется у нас неканоническим порядком 
назначений, чем наносится определенный ущерб каноническому 
достоинству Русской Церкви. 

Между тем законы нашей страны не лишают религиозные 
объединения права избирать себе религиозных руководителей и 
этим правом пользуются евангельские христиане-баптисты : все 
старшие пресвитеры у них занимают свои посты чрез избрание. 
Поскольку согласно нашего законодательства религиозные объ­
единения всех культов в отношении своих прав и обязанностей 
равны пред законом, то не должно быть препятствий со стороны 
гражданских властей к избранию и наших епископов. 

В тесной взаимосвязи с формированием Епископата стоит во­
прос и о формировании Синода. Этот вопрос нужно отнести к 
важнейшим вопросам внутренней жизни Церкви. Между тем с 
этим вопросом в нашей церкви дело обстоит крайне неблагопо­
лучно. 

Как известно, основною формою высшего церковного управ­
ления по каноническим правилам является Поместный Собор Епис­
копов области с Митрополитом или Патриархом во главе. Собор 

71 



должен был составляться сначала два раза, а потом один раз в 
году. 

Но уже в период Вселенских Соборов стали образовываться 
при областных митрополичьих кафедрах синоды. Устройство по­
добных синодов древними церковными канонами не предусмотре­
но. Поэтому вопросы, касающиеся их, можно разрешать только в 
связи с вопросами о периодически созывавшихся Поместных Со­
борах. 

Поместные Соборы были созываемы через послание област­
ного митрополита На этих Соборах обязательно должны были 
присутствовать все епископы области. На этих Соборах решались 
важнейшие вопросы церковной жизни - рассуждения о догматах 
веры, разрешались церковные прекословия и разные сомнитель­
ные случаи, разбирались административные и судные дела ; иног­
да совершалось избрание и поставление новых епископов. 

Но, как правило, избрание епископов совершалось на спе­
циально с этой целью созывае�1ых Соборах. В отличие от Помест­
ных, периодически созываемых Соборов, на этих Соборах не было 
обязательным личное присутствие всех епископов области и, в 
крайности, могли собраться в одном месте только три епископа. 
Но, когда на таких Соборах присутствовали не все епископы, то 
отсутствующие епископы обязаны были посредством грамат изъ­
яnить свое согласие или несогласие на хиротонию намеченного 
кандидата. Такой порядок был установлен, главным образом, по 
причине возникавших в то время затруднений из-за отсутствия со­
ответствующих транспортных средств для скорого передвижения 
при плохих дорогах и дальности пути. 

Весьма вероятно, что эти обстоятельства послужили причи­
ной и к образованию при митрополичьих кафедрах «синодов», как 
вспомогательных органов церковного управления при них. Но 
компетенция их ограничивалась только текущими делами и, ве­
роятно, они представляли собою нечто вроде канцелярий при об­
ластном митрополите и вследствие этого не были предусмотрены 
древними канонами. 

Совсем другой характер носят теперешние Синоды в автоке­
фальных Православных Церквах. Они не являются Синодами при 
Патриархе, а представляют собою как бы «Малый собор» своей 
Церкви - полномочный орган Высшего Церковного управления 
Поместной Церкви на междусоборный период, возглавляемый 
Патриархом в качестве его председателя. 

72 



Ввиду исключительного значения в церковной жизни таких 
Синодов становится понятным насколько важным является вопрос 
формирования их состава. 

На Чрезвычайном Поместном Соборе Русской Церкви 1 9 1 7  -
1 9 1 8  гг. был детально разработан и каноническим определением 
от 7 /20 декабря 1 9 1 7  года оформлен порядок образования со­
става Синода, равно как регламентированы его права и обязанно­
сти и круг его деятельности. 

Согласно каноническому определению Собора, Священный 
Синод Русской Православной Церкви должен состоять из Предсе­
дателя-Патриарха и 1 2  архиереев, из которых половина избирается 
на очередном Поместном Соборе на 3 года, 5 архиереев в порядке 
регламентированной очередности вызываются для присутствия в 
Синоде в качестве его членов на 1 год и один архиерей - Киев­
ский Митрополит является постоянным ч.1еном Синода, как изби­
раемый на Украинском Церковном Соборе и представитель древ­
нейшей митрополии Русской Церкви. 

Ясно, что Синод, сформированный таким образом, являлся 
бы авторитетныи и представительным органом Высшего Церков­
ного Управления нашей Церкви, имеющим каноническое и мо­
ральное право говорить от лица всей Русской Православной Церкви. 

Этого нельзя сказать о нашем теперешнем Синоде, форми­
руемом на основании «Положf.ния об управлении Русской Право­
славной Церкви», принятом на Соборе 1 945 года. В «Положе­
нии», собственно, ничего не говорится о порядке формирования 
Синода, а только указывается, что он состоит из шести членов, 
из которых три - митрополиты Киевский, Ленинградский и Кру­
тицкий являются постоянными членами Синода, а три временны­
ми, вызываемыми по очереди на полгода. 

Такой порядок имел бы еще какой-то смысл, если бы постоян­
ные члены-митрополиты занимали свои кафедры в силу канони­
ческого избрания их на эти кафедры, но поскольку эти митропо­
литы назначаются и перемещаются в обычном для всех прочих 
архиереев порядке, то соединение постоянного членства в Сино­
де с занятием указанных кафедр теряет в сякий канонический 
смысл. 

Здесь нельзя не упомянуть о том, что если формирование со­
става Синода в царской России, равно как и назначения на архие­
рейские кафедры, в значительной степени зависели от обер-про­
курора Синода, то в силу сложившихся ненормальных отношений 
между Патриархией и Советом по делам религий, противоречащих 

73 



и принципу отделения Церкви от Государства, и законодательству 
о культах, и опубликованно:.1у в прошлом году в правительствен­
ной газете «Известия» (30.8 .66) заявлению председателя Совета 
по делам религий В. А. Куроедова, - состав постоянных членов 
Синода, равно как архиерейские назначения, перемещения и уволь­
нения, зависят в настоящее время от председателя Совета по 
делам религий в гораздо большей степени, чем они зависели в 
царской России от обер-прокурора Синода. 

Известно, что во всех областях государственной и обществен­
ной жизни награждают или повышают по должности за опре­
деленные заслуги, проявленные в той или иной области : военных 
награждают за храбрость, профессоров за ученые труды и т. д. 
Можно было бы предположить, что этот принцип, единственно 
правильный, положен в основу продвижения и по церковно-иерар­
хической лестнице и что на такой ответственный пост как члена 
Синода должны назначаться лица, имеющие пред Церковью опре­
деленные заслуги. К сожалению, это предположение не всегда 
оказывается верным. 

Так, 30 марта 1964 года Киевским митрополитом и постоян­
ным членом Синода был назначен епископ Винницкий Иоасаф (Ле­
люхин) ,  несмотря на то, что вся церковная деятельность этого 
иерарха была противопоказанием к назначению его на эти высокие 
посты. 

До архиерейской хиротонии он 3 раза был рунополаrаем во 
священнина: первый раз в обновленческом расколе, второй раз 
во время гитлеровской оккупации Украины епископом Генна­
дием, юрисдикции еп. Поликарпа Сикорского и третий раз архие­
пископом Днепропетровскш1 Андреем (Комаровым) .  Будучи хи­
ротонисан во епископа Сумского, способствовал закрытию епар­
хии. Будучи, по закрытии епархии, перемещен на кафедру епис­
копа Днепропетровского и Запорожского, принял епархию с 286 
действующими приходами и, будучи через непродолжительное 
время перемещен на Винницкую кафедру, оставил в Днепропетров­
ской епархии менее сорока приходов, а в Виннице через очень 
короткое время закрыт был кафедральный собор. 

Одна уже возможность назначений на ответственнейшие цер­
ковные посты лиц, абсолютно неподходящих к занятию их, сви­
детельствует о серьезных ненормальностях в формировании на­
шего Синода. 

Нужно признать, что Собор 1 945 года, несмотря на свою па­
радность, был неглубок по своей канонической мысли. С точки 

74 



зрения канонического права непонятно отношение Собора 1 945 
года к Собору 1 9 1 7- 1 9 1 8  r r .  Ведь для того, чтобы открылась ка­
ноническая воз�южность к новому церковному законотворчеству, 
Собору 1945 года необходимо было бы сперва отменить соответ­
ствуюшие определения Собора 1 9 1 7  - 1 9 1 8  rr. 

Отменило ли «Положение» 1945 года канонические опреде­
ления Собора 1 9 1 7  - 1 9 1 8  гг. ? - На;ч неизвестен такой акт. Но 
одно несомненно, что определения Собора 1 9 1 7- 1 9 1 8  rr. нахо­
дятся на более высоком каноническом уровне, чем принятое на 
Соборе 1 945 года «Положение». Определения Собора 1 9 1 7- 1 9 1 8  
годов ясно регламентируют канонический правопорядок в нашей 
Церкви в полном согласии с канонами Вселенских и всецерковного 
значения Поместных Соборов. «Положение» вносит неясность в 
такие основные вопросы церковной жизни, как сроки созывов оче­
редных Соборов, как вопросы формирования Синода и Епископа­
та ; ничего не говорит о порядке выборов Патриарха. При изуче­
нии «Положения» ясно чувствуется, что его не вырабатывал Со­
бор, а что оно было предложено уже в готовом виде Собору на 
утверждение. Между тем канонический порядок ведения дел на 
Соборе требует обязательного обсуждения подлежащих вопросов. 
Без надлежащего обсуждения вопросов Собор теряет свой смысл. 

Возвращаясь к вопросу формирования Синода, следует ука­
зать, что для избрания Синода на Соборе у нас имеется полная 
юридическая возможность, используемая, между прочим, христиа­
нами-баптистами для избрания себе руководства на  своих всесо­
юзных съездах, собирающихся периодически один раз в три года . 

Здесь небезынтересно отметить, что имеется специальное 
разъяснение, данное в свое время 5-м отделом Народного Комис­
сариата Юстиции о том, что «религиозные организации вроде си­
нода могут быть зарегистрированы только в результате всерос­
сийских съездов зарегистрированных религиозных обществ». Не­
лишним будет напомнить и заявление председателя по делам ре­
лигий В. А. Куроедова, помещенное в правительственной газете 
«Известия» (30.8 .66)  о том, что «вопрос, кому возглавлять рели­
гиозную организацию должны решать сами верующие и вмеши­
ваться в это дело государственные органы не могут». 

Одним из ответственнейших моментов в жизни Церкви явля­
ется избрание Патриарха. 

Порядок избрания Патриарха точно регламентирован Собором 
1 9 1 7- 1 9 1 8  гг. в соборном определении от 31 июля ( 13 августа) 
1 9 1 8  года. 

75 



Основные положения определения следующие : 

1 .  Патриарх избирается на Соборе, состоящем из епископов, 
клириков и мирян. 

2. Избрание происходит закрытым голосованием. 
3. В избрании участвуют все члены Собора - епископы, 

клирики и миряне. 

Собор, созванный для избрания Патриарха, имеет три засе­
дания. На первом заседании происходит выдвижение кандидатов в 
Патриархи. Правом выдвижения кандидатов пользуется каждый 
член Собора. При указании кандидатов на патриарший престол 
каждый член Собора пишет на особом листе одно имя и в закры­
том конверте представляет председателю Собора. Председатель 
Собора оглашает написанные на листах имена и составляет список 
указанных голосованием кандидатов с подсчетом поданных за каж­
дого голосов. 

На втором заседании из объявленного списка Собор закры­
тым голосованием избирает трех кандидатов в Патриархи путем 
подачи листов с обозначением на каждом трех имен. Избранными 
признаются три, получившие каждый не менее половины всех го­
лосов и наибольшее количество оных, сравнительно с другими, под­
вергавшимися голосованию. 

Если при первом голосовании никто не будет избран или из­
бранных окажется менее трех, то происходит новое голосование, 
причем избирательные листы подаются с обозначением трех, двух 
или одного имени, соответственно числу подлежащих избранию 
кандидатов. 

Имена избранных трех кандидатов заносятся, в порядке числа 
полученных голосов, в особое соборное деяние. 

В случае единогласного избрания кандидата на Патриарше­
ство избрание двух других кандидатов не производится. 

На третьем заседании, происходящем в патриаршем соборном 
храме, Патриарх избирается по жребию из трех указанных в со­
борном деянии кандидатов, а в случае единогласного избрания Пат­
риарха оглашается имя избранного. 

Приходится поражаться, с какой глубокой серьезностью был 
разработан на Соборе 1 9 1 7 - 1 9 1 8  гг. порядок избрания Патриарха 
с целью обеспечить продуманность избрания и наилучшим обра­
зом гарантировать свободу волеизъявления Собора в этом пер­
востепенной важности вопросе. 

76 



Этот порядок избрания Патриарха бесспорно должен быть со­
хранен при выборе нового Патриарха и потому, что он гаранти­
рует свободное и продуманное волеизъявление Собора и потому, 
что ни Синод, ни Архиерейский Собор не имеют канонического 
права на изменение постановлений Поместного Собора. 

Если состоявшееся осенью 1944 года совещание епископов 
по вопросу подготовки к выборам Патриарха на Соборе 1 945 года 
изменило определенный Поместным Собором 1 9 1 7- 1 9 1 8  гг. поря­
док избрания Патриарха, то оно этим нарушило основное церков­
ное законоположение, согласно которому больший Собор исправ­
ляет определения меньшего, а не наоборот, и поэтому его решение 
не имеет силы для будущих выборов Патриарха. 

Каноническое бытие Церкви предполагает наличие периоди­
чески, в определенные сроки, созываемых Соборов. Отсутствие у 
нас за «синодальный период» Соборов объяснялось отсутствием в 
нашей Церкви Первосвятителя, иАrеющего каноническое право на 
созыв их. Теперь Первосвятитель-Патриарх у нас есть и имеется 
определение Поместного Собора 1 9 1 7  - 1 9 1 8  гг" чтобы Соборы в 
нашей Церкви созывались периодически в определенные сроки -
через каждые три года. 

В первую половину 50-летия по восстановлении патриарше­
ства ( 1 9 18- 1 943 гг. ) к созыву Соборов не предоставлялась воз­
можность. Она впервые открылась после исторического приема 
4 сентября 1943 года в Кремле главою Советского правительства 
И. В. Сталиным трех митрополитов Сергия, Алексия и Николая. 

Через несколько дней после приема, 8 сентября 1943 года, 
состоялся малочисленный собор из 19 епископов, на котором был 
избран Патриархом митрополит Сергий. После кончины Патриар­
ха Сергия ( 1 5.5.44) для выборов нового Патриарха был созван 
31 января 1945 года Поместный Собор, избравший Патриархом 
ныне здравствующего Патриарха Алексия и принявший «Положе­
ние об управлении Русской Православной Церкви». 

В январе наступающего 1968 года исполнится 23 года со вре­
мени последнего Поместного Собора 1 945 года. За это время не 
было созвано ни одного Собора, если не  считать однодневного так 
наз. Архиерейского собора, состоявшегося 18 июля 1 9 6 1  года в 
Троице-Сергиевой Лавре в день памяти преп. Сергия Радонеж­
ского. Этот собор не был созван, как полагалось бы, через пос­
лание Патриарха, а телеграммами из Патриархии на имя правящих 
архиереев с приглашением принять участие в богослужениях в 
Лавре в день памяти преп. Сергия. О соборе в телеграммах не 

77 



было даже шнrека. Прибывшие архиереи были поставлены в из­
вестность о имеющем быть соборе только поздно вечером после 
всенощной под день памяти преподобного, менее чем за сутки 
до собора. Подобный способ созыва собора необычен и, разу­
:11еется, не может быть оправдан с канонической точки зрения. 

На этом соборе было вынесено решение о коренном измене­
нии структуры церковно-приходской жизни и «впредь до созыва 
очередного Поместного Собора «установлена» схема управления 
приходом». 

Со времени этого собора прошло уже более 6 лет, а очеред­
ного Поместного Собора все нет. Между тем отрицательное зна­
чение для Церкви приходской реформы ощущается все более и 
более. 

В чем отрицательная суть этой церковно-приходской реформы? 
Эта реформа исказила существо пастырского служения свя­

щенника в приходе и лишила духовенство права не только состоять 
по избранию прихожан 13 церковных советах, но и права быть 
членами церковно-приходских общин. Эта реформа лишила верую­
щие ��ассы права участвовать 13 управлении приходскими делами, 
усвоив это пра130 только двадцати членам-учредителям, которые 
одни только признаются полноправньши членами приходского со­
брания. 

Не трудно видеть, что такая схема не имеет ничего общего 
с православным понятие�� о приходе. Находится она в полном 
противоречии и с гражданским законодательством о культах. 

По церковному понятию приход образуют верующие миряне­
прихожане и священник. Все взрослые прихожане и священник яв­
ляются полноправньши членами приходской общины. 

Каноническое право говорит, что церковный приход никогда 
не возникал и не получал канонического оформления без священ­
ника и с13ященник всегда был полноправньш членом приходской 
общины. История Церкви знает существование приходов, которые 
по условиям вре1чени, например, в эпоху гонений не имели храма, 
но она не знает ни одного случая, чтобы во главе прихода не 
стоял священник. Не ю1ущество церковное и даже не мо.�штвен­
ное здание дает жизнь приходу, а верующие - прихожане и свя­
щенник. Только в их союзе и взаимодействии возможно сущест­
вование христианской общины, а разрыв этой связи уничтожает 
понятие прихода. 

Согласно гражданского законодательства не двадцать чело­
век, подписавших договор на пользование храмом, а все мест-

78 



ные жители православного вероисповедания являются полноправ­
ньши членаыи общего приходского собрания (пост. от 8.4.29 ) .  

Поскольку принятие советским гражданином священного сана 
не лишает его политических и гражданских прав и не ограничивает 
его правоспособности и дееспособности, то лишение его права со­
стоять членом религиозной организации, само существование ко­
торой без него теряет всякий практический смысл, не может быть 
рассматриваемо иначе как акт, противоречащий действующему за­
конодательству. 

Решения собора 1961  года относятся к числу тех докумен­
тов, в которых все сознательно недоговаривается или переговари­
вается, потому что нельзя же прямо и открыто узаконять то, что 
не может быть узаконено ПраЕославным Собором. 

Ведь нельзя же узаконять такое положение, когда за совер­
шением какой-либо требы прихожанин не может обратиться непо­
средственно к священнику и священник не имеет права по прось­
бе своего прихожанина безвозмездно совершить над ним церков­
ное таинство. Безусловно ненормально, когда священник обязан 
по предъявлении ему квитанции так наз. «исполнительного орга­
на» храма безотказно совершать любое таинство и требу, чем 
«непродаемая благодать обращается в куплю» . . .  

Решения собора 1961 года требуют исправления, и Uер1<овь 
терпеливо, уже 7-ой год, ждет обещанного созыва «очередного» 
Поместного Собора, которому, как большему, надлежит испра­
вить определения меньшего. 

В заключение нам хочется отметить, что состояние Русской 
Православной Uеркви к началу второго пятидесятилетия по вос­
становлении в ней патриаршества нельзя считать удовлетворитель­
ным. Указать на эту неудовлетворительность и на причины, поро­
дившие ее, было основной задачей настоящей справки. Сделать 
это автор счел своим церковньш долгом, как Архиерей Русской 
Православной Uеркви, учитывая, что в связи с празднованием 
50-летия восстановления патриаршества не  будет недостатка в 
льстивых панегириках, всегда вредящих правде. 

Печальное состояние Русской Uеркви на сегодняшний день -
прямое следствие нарушения канонов и забвения коренного нача­
ла, на котором зиждется строй Православной Uеркви и которое со­
ставляет его драгоценную особенность - СОБОРНОСТИ. 

Д.!Jя жизни Uеркви существенно необходимы свобода и неза­
висимость ее внутренней организации. Это достигается неуклон­
ным следованием ее основным канонам и наличием в е е  жизни Со-

79 



боров, канонических и по способу их созыва и по порядку об­
суждения на них подлежащих решению вопросов. 

Седьмой Вселенский Собор в своем 6 правиле, напомнив об 
о бязательности ежегодных Соборов и указав на их основное на­
значение - «погрешительное исправляти», - определил налагать 
епитимию на неисполняющих это правило митрополитов, за исклю­
чением случаев, когда они лишены возможности созвать Собор 
«по нужде и насилию» или по какой-либо уважительной причине. 

Такое огромное значение придавала Вселенская Церковь СО­
БОРНОМУ НАЧАЛУ в своей жизни ! 

Закончим историко-каноническую справку словами 8-го пра­
вила Третьего Вселенского Собора : «да не преступаются правила 
отец; да не вкрадывается, под видом священнодействия, надмен­
ность власти мирския, и да не утратим по малу, неприметно, тоя 
свободы, которую даровал нам кровию Своею Господь наш Иисус 
Христос, Освободитель всех человеков». 

Жировицкий монастрыь, 
25 декабря 1967 г. 

БИБЛИОГРАФ ИЛ 

Архиепископ Ермоrен, 
б. Калужский. 

"Умозрение в красках" - Е. Н. Трубецкой. Париж, 1965 г. Изд. УМСА · 

Press, 1 1 .  rue de la Montagne-Sainte-Genevieve, Paris-5". 

Впервые, три публичные лекции Евгения Николаевича Трубецкого 
об иконе, напечатанные между 1 915 и 1918 г. и ставшие библиографиче­
ской редкостью, стали доступны широкому кругу читателей. Все три 
этюда: 1) "Умозренн� в красках" ;  2) "Два мира в древне-русской ико­
нописи" и 3) "Россия в ее иконе", раскрывают художественное и ду­
ховное значение русской иконы. 

Странна и загадочна судьба русской древней иконы XIV и XV в. 
Uелых пять столетий отделяет нас от времени расцвета русской иконо­
писи. С другой стороны, икона - одно из недавних открытий наших 
дней. "Нзши предки, - пишет Трубецкой, - не умели чистить икон, а 
,потому, когда иконы покрывались копотью, их "записывали", т. е. 
просто-на-просто писали заново по старому рисунку, иногда даже меняя 
его контуры, или просто-на-просто бросали как негодную ветошь. Обыч­
ным местом, где складывались отслужившие иконы, служили у нас ко­
локольни, где они подвергались влиянию непогоды, а нередко даже и 
воздействию голубей. Не мало великих чудес древне-русскоrо искусства 
было найдено среди ужасающей грязи и мусора на колокольнях" (стр. 
153-154) . 

80 



В течение долгих веков культурного "возрождения" утвердился 
обычай заковывать икону в ризы, в богатые золотые и серебряные окла­
ды. Благочестивые побуждения бессознательно заслоняли живой образ. 
"Благодать древних художественных откровений, рождавшихся в слезах 
и молитве, закрывается богатой чеканной одеждой, произведением бла­
гочестивого безвкусия ... Результатом его является "утрата" иконы, пол­
ное забвение ее подлинного смысла"." .  

С исключительной духовной проницательностью, доходящей подчас 
до пророческого ясновидения, кн. Трубецкой выявляет в судьбе иконы 
отражение судьбы самой русской церкви. "Как в расцвете иконописи 
отразился духовный подъем поколений, выросших под духовным воз­
действием величайших русских святых ( преп. Сергия Радонежского, свя­
тителя Алексия, митрополита Московского, преподобного Стефана Перм­
ского) ,  так и в падении нашей пконописи выразилось позднейшее уга­
сание нашей религиозной жизни. Иконопись была великим мировым 
искусством в те дни, когда благодатная сила, жившая в Церкви, сози­
дала Русь; тогда и мирской порядок был силен этой силой. Потом вре­
мена изменились. Церковь испытала на себе тлетворное влияние мир­
ского величия, попала в плен и мало-по-малу стала превращаться в 
подчиненное орудие мирской власти ... " .  В этом плену, сама икона 
утратила свои древние, первобытные, девственные краски. Лики иконы 
потемнели, краски покрылись парчой и золотом - "вот изображение 
Церкви, плененной м ирским великолепием" .  

Выявление подлинной иконы во всей ее первозданной красе едва ли 
может считаться случайностью. Забытый язык иконы стал нам вновь 
понятен, именно в эпоху страшных народных потрясений последнего пя­
тидесятилетия. Эти величайшие страдания русского народа никак не 
уступают "ужасам татарского погрома и насилия". "Опять, как и в дни 
св.  Сергия, ребром ставится вопрос, быть или не быть России. Нужно 
ли удивляться, что т�перь, на расстоянии веков, нам вновь стала слышна 
эта молитва святых предстателей за Россию, и нам стали понятны вздохи 
и слезы Андрея Рублева и его продолжателей" .  

В дни самого беспощадного натиска н а  веру, икона предстоит в 
небывалой красе, как явление той самой благодатной силы, которая 
некогда спасла Россию. Здесь именно таится вся пророческая прони­
цательность Евг. Ник. Трубецкого. Той же самой надеждой, которая 
отражается в иконе XV в., той же надеждой живем и мы сейчас. Недав­
нее освобождение иконы от внешних оков возвещает и чаемое нами 
освобождение Церкви и спасение самой России от страшного духовного 
пленения. 

Открытие иконы происходит в разных плоскостях. Прежде всего, 
она предстоит в наши дни как пример высочайшего художественного 
творчества. Икону воспринимают уже наши современники как одно из 
самых красочных созданий живописи всех веков. 

Нередко икона вызывает не только чувство изумления и восхищения, 
но она и останавливает зрителя, порой даже смущает его. "В этих стро­
гих ликах, - пишет Трубецкой, - есть что-то, что влечет к себе, и в 
то же время отталкивает". Ведь икона не портрет, а символ некоего 
�но-бытия, символ близости Царства Божия, которое никакая профанная, 
реалистичная живопись изобразить не может. Не портретным сходством 
�зображается царст.зо благодати. У иконы своя символика красок, свой 

81 



язык, свои художестьенные приемы, свои неумолимые требования к 
зрителю. 

Действительно, неподготовленный зритель поражается, или даже от­
талкивапся скорбностью илн изможденностью аскетических фигур, не­
подвижностью иконош1сных ликов. Где же тут место для радости, для 
жизни, для движения ? И поистине, одна из самых основных и интерес­
ных загадок, которые ставит перед современным человеком древняя 
1икона, следующая : как совместить аскетизм иконы с ее столь живыми 
красками ?  Как сочетать эту высшую скорбь с ликующей радостью, ко­
торую икона отражает ? Здесь, по существу, нет противоречия ; наоборот, 
в иконописи, как и во всем христианском мировоззрении, скорбь и ра­
дость тесно сочетаются ; и скорбь и подвиг ведут к высшей и неизречен­
ной радости, о которой �!Ир не знает, к радости, которая светится на 
ликах святых икон. 

Лучшим примером сочетания этих двух моментов скорби и радости 
служит сравнение, которое приводит Евг. Ник. Трубецкой : "Ведь нет 
Пасхи, - пишет он, - без Страстной Седмицы, и к радости всеобщего 
воскресения нельзя пройти мимо животворящего Креста Господня" . 

Трудно передать изумительно насыщенное содержание этих трех 
лекций Евг. Ник. Трубецкого о красоте и подлинном смысле древней 
иконы, о том, как после долгого молчания, икона вновь заговорила 
своим собственным, но доступным нам языком, заговорила людям нашего 
времени. Новый мир открывается нашим взорам, мир, который не управ­
ляется одним животным эгоизмом и не одной техникой, а спасающей 
силой духовной красоты. "Среди той многотрудной борьбы, которую мы 
ведем, да послужит нам эта снла источником утешения и бодрости. Будем 
же утверждать и любить эту красоту. В ней воплотился тот смысл жиз­
ни, который не погибнет. Не погибнет и тот народ, который с этим 
смыслом свяжет свои судьбы'', который возгорится идеей, о которой 
нам так художественно повествует Евг. Ник. Трубецкой, идеей "умозре-
ния в красках" .  Прот. Борис Бобринской. 

Золотой Век Святоотеческой Письменности (жизнь и учение восточных 
отцов IV века) ,  - Архим. Киприан Керн, 1967 г. ( 190 стр. ) .  Издание 
YMCA-Press, 11 ,  rue de la Montagne-Sainte-Genevieve, Paris-5". 

Патристику можно подразделить на несколько периодов. Первый пе­
риод апостольский и апостолических отцов. Здесь основными доктрина­
ми являются учения свв. ап. Павла, Иоанна Богослова и св. ап. Петра, т. е. 
момент собственно скриптуральный. 

Второй - эпоха отцов-апuJ!uгетов, с грандиозно высящейся фигурой 
Оригена ( 185-254 ) ,  которого вместе с св. ап. Павлом, св. Иоанном Бого­
словом и, отчасти, с св. ап. Петром надо считать отцами богословия". 
К этим отцам, которые, защищая христианство от нападений, главным 
образом учено-философских представителей греко-римского мира, созда­
ли и выдвинули против этого мира - в диалектическом порядке гл. обр. -
систему христианской философско-богословской мысли. Особые заслуги 
в специальной философии веры принадлежат острому, как бритва, и 
могучему парадоксалисту Тертуллиану (ум. 222) .  Однако, он, так же 

82 



как и Татиан (ум. во второй половине второго века) сам уклонился в 
ересь. 

Третий -- третья эпоха, которую можно 11 должно назвать золотым 
веком патристики, - это IV в. Здесь, безусловно, на первом месте стоит 
величайший гений христианской метафизики и христианского богосло­
вия св. Афанасий Великий (295-373 ) ,  победитель величайшего и опасней­
шего противника христианства Ария. Св. Афанасий В. - гениальный со­
здатель учения о единосуш.ии - новой эпохи не только в христианской 
богословской метафизике, но и новой темы внутри христианства. Главная 
заслуга св. Афанасия В. в метафизике - открытие мирового и всеобъем­
лющего значения учения о единосущии. 

Расцвет хр11стшшской богословско-философской культуры в широкой 
мере подготов1ш К.пимент Александрийский. Вообще, заслуги Алексан­
дрийской школы неисч11слимы. 

Четвертый - эту эпоху - IV в. и нач;ыо V вв.  - надо считать бле­
стящей эпохой тринитарнаго богословия, благодаря которому христиан­
ство раз навсегда стало во главе не только всякого богословия и всякой 
философии". К этой золотой эпохе христианского богословия надо в 
особенной степени отнести отцов Каппадокийцев. 

Этими мысюпелями с присоединением Дидима Слепца и др. учение о 
тринитарном единосущии надо считать прочно установленным в том ви­
де, в каком церковно-христианский мир его исповедует и до нашего вре­
мени. Другое дело - научно философское использование этого необъ­
ятного сокровища, которое заключено в одном слове омоусиос (едино­
сущный) .  До этого де.по еще не доходило и в малой степени - быть 
может, по причине грандиозности темы и невозможности не только ее 
исчерпать, но даже и по настоящему ее поставить, восприять и войти в 
нее. До сих пор люди, считающие себя народом христианской культуры, 
ходят вокруг да около этой темы, или же, что, увы, бывает чаще, за­
меняя эту тему другими, менее трудными и глубокими в научно-мета­
фнзпческом н богословском смысле темами. Этот "золотой век патри­
стики", который и составляет тему великолепной книги проф. о. Киприа 
на Керна, тесно связан в порядке исторической динамики с эпохой Кон­
стантина Великого, и, вообще, с началом той эпохи, которую можно на­
звать (с оговорками) "константиновской эпохой" .  Ее некоторые провоз­
глашают "окончившейся" ,  не отдавая себе отчета, какой эпохой она 
тол1,ко что заменилась !  

Н о  и в эпоху Константина, равно как и в предшествующую ей эпоху 
гонений и смуты, было достаточно врагов внутренних, из которых самым 
страшным несомненно было арианство с его вариантами. И это тем 
грознее, что арианстnом соблазнился сам имп. Константин, ставший гони­
телем св. Афанасия Великого, и такая величина христианской письмен­
ности, как Евсевий Кесарийский (260-340) ,  первый крупный историк 
Церкви... Вот с кем приходилось бороться представителям "золотого 
века" христианской Патристики... На западе арианство оказалось и 
оставалось едва ли не сильнее и во всяком случае гораздо долговечнее, 
чем на Востоке, и, в известном смысле, дожило до XIX и до ХХ вв" вплоть 
до нашего времени. Это - целая тема, в известном смысле гораздо более 
тонкая, интересная, чем грубое безбожие и грубый материализм. Этой 
темы, к сожалению, о.  Киприан вовсе и не коснулся. Запад, однако, имел 

83 



силы, вполне могущие постоять против арианских соблазнов за чистоту 
православной триадологии. Сюда надо отнести Илария из Пуатье (310-
347 ) ,  отчасти св. Амвросия Миланского (340-397), а также бл. Августина 
(354-430) .  Их почему-то проф. о. Киприан Керн не отнес к этому слав­
ному патрологическому воинству "золотой эпохи" - а это надо было 
бы, тем более, что св. Илария очень рано стали звать "западным Афа­
насием" .  Пелагианские споры совпали с арианскими - и для этого 
были основания, не только хронологические, но в еще большей степени, 
богословско-философские. На это не обратил внимания о. Киприан, как и 
почти никто из исследователей. Кроме того, арианство ведь ерети­
чески затронуло не только тему о Второй ипостаси, но также тему и о 
Третьей ипостаси - да иначе и быть не могло. В этом смысле, не совсем 
был благополучен св. Василий Великий (около 330-379) ,  который, по 
преимуществу, был гораздо больше администратор дипломат и литургист, 
чем богослов и мыслитель. А между тем, о. Киприан Керн отдает ему 
явное преимущество и по широте разработке темы и по ее детальности 
перед св. Григорием Нисским, величину которого он признает словно 
"нехотя " ... Зато главы, посвященные центральному лицу "золотой эпо­
хи" - св. Афанасию Великому и св. Дидиму Слепцу, - очень хороши 
и даже блестящи. Да и вообще вся книга носит характерный для этого 
автора блеск, очень хорошо написана в смысле литературном и велико­
лепно издана. Предисловие могло бы быть шире. 

В силу целого ряда сложившихся неблагоприятно обстоятельств, Рус­
ская богословская церковно-историческая наука не блещет количеством 
трудов по патрологии, хотя большинство из имеющихся трудов этого 
рода совершенно первоклассны. Здесь качество вполне заменяет коли­
чество. Сюда отнесем работы Болотова, Бриллиантова, Несмелова, Ок­
сиюка (впоследствии епископа) , Карсавина, Флоровского, Попова, Глубо­
ковского. Мы очень радуемся тому, что к этим первоклассным трудам 
мы можем ныне присоединить великолепную книгу о. Киприана Керна, 
уже составившего себе большое имя своими трудами по литургике и по 
патристике, например, в труде о св. Григории Паламе. 

Вл. Ильин. 

Мастер и Маргарита - Мих. Булгаков, 1968 r. ( стр. 220) .  Издание YMCA­
Press, 11, rue de la Montagne-Sainte-Genevieve, Paris-5•. 

Когда в области искусства, в частности, в области художественной 
литературы появляется нечто, отмеченное печатью определенной но­
визны, то это новое может проявить себя в области содержания, так 
сказать "материи", или же в области выполнения т. е. "формы",  или 
же в том и в другом вместе. Когда то и другое стоит на одинаковой 
и притом на очень большой высоте, то можно говорить о гениальном 
даре, или же просто - о гениальности автора, хотя этой квалификацией 
следует пользоваться очень осмотрительно. 

Все это невольно приходит в голову, когда читаешь произведения 
такого автора, как Мих. Булгаков. Как и подобает писателю такого 
калибра, он все время совершенствуется, все время идет вперед без 
оглядки и производит такое впечатление, словно силы и его творческая 
фантазия - неисчерпаемы и огонь его все более и более разгорается. 

84 



Для Мих. Булгакова не существует трудных тем. Структура романа 
Мих. Булгакова "Мастер и Маргарита" очень проста. Идет обыденная, 
скучнейшая, серая, однообразная советская действительность. Внезапно, 
и неизвестно, как и откуда, в эту скучную и гнусную серость врывается 
нечто такое, что в просторечии именуется "нечистой силой", а говоря 
на культурном языке - появляется ученый специалист по черной магии, 
по червовещанию, массовому внушению, метапсихике. Этот "специа­
лист" поселяется с этими во всех смыслах пошлыми людьми... Вдруг, 
благодаря этой самой "нечистой силе" и "черной магии", оказывается, 
что у жизни имеются "ИНЫЕ ИЗМЕРЕНИЯ" и что в эти иные измерения 
можно "УХОДИТЬ" или "ПРОВАЛИВАТЬСЯ" ... Эти провалы с сопровож­
дающими их видениями "иных вещей" могут быть жуткими, а подчас до 
беспредельности страшными, могут быть полными специфического юмо­
ра, но, все равно, все здесь необыкновенно, все принимает иные очерта­
ния и способно при иных обстоятельствах приносить исцеление от 
невозможной советской скуки. 

Вы скажете, что в литературе нам это известно через Гоффманна, 
Гоголя, Эдгара По, некоторых мест Пушкина, Достоевского, Лескова; 
в музыке - через Скрябина и др ... Да, но все дело в том, чтобы заста­
вить поверить читателя, что такие вещи бывают, случаются, хотя, может 
быть, не всюду и далеко не всегда, но случаются, и что вообще - "все 
похоже на правду, все может статься с человеком". Это, в сущности, н е  
что иное, как особым образом поставленный и очень расширенный и 
углубленный "онтологический аргумент", то-есть совершенно особое вы­
явление связи фантастического с реальным, своеобразный идеал реализм. 

Появляется сам Сатана в окружении относящихся к его свите "нечи­
стых духов". С ним, по своей глупости, советчики пытаются бороться 
средствами полиции, в которую они верят, как в Бога, но из этого, 
разумеется, получается такой же результат, как от попытки Ивана Ка­
рамазова надавать пинков черту, запустить в него стаканом с чаем. 

На фоне этой борьбы черно-красной чертовщины в серой совет­
ской действительности и разыгрывается драма любви замужней кра­
савицы Маргариты и ее сошедшего с ума от горя и тягот советского 
режима возлюбленного - "Мастера'', потому что он действительно 
мастер ... Родство этой тематики с Фаустом Гете не подлежит сомнению ... 
"Мастера и Маргариту" можно назвать заключительной и гениальной 
вариацией нашего времени на ряд "Фаустов", появившихся в течение 
нескольких столетий в европейской (главным образом германской) ли­
тературе, а в XIX в.  и, частью, в ХХ в., достигших предельного лите­
ратурного совершенства и художественной убедительности, именно у 
таких авторов, как Марло, Гете, Ленау (Штраленау) ,  Пушкин, Поль Ва­
лери, Томас Манн и др. Все это показывает, что тема эта, действитель­
но, общечеловеческая. 

Духовная природа, так же как и физическая "не терпит пустоты", со­
гласно Аристотелю, и "там где нет богов, там реют привидения" ,  по 
яркому и чеканному выражению проф. Ф. Ф. Зенлинского. 

Вл. Ильин. 

85 



Х Р О Н И R А 

"ВИШНЕВЫЙ САД" Л. П. ЧЕХОВА В ИСПОЛНЕНИИ АРТИСТОВ Р.С.Х.Д. 

29 - Х - 1967 

На этом представлении пьесы Чехова " Вишневый Сад" русская (и 
не только русская) публика Парижа пережила один из своих больших 
дней. Начнем прежде всего с превосходных декораций, которые в пер­
вом действии и в действии с балом были удивительны и вполне вошли 
в общую гармонию представления. Действительно, гармония эта зву­
чала на редкость слитно. Этот вечер многим напомнил, что они не без­
надежно расчеловечившиеся роботы, но прежде всего души живые и 
сердца, исполненные любви и печали. И именно в этом отношении была 
подобран<>. искусно ведомыми репетициями нужная тональность и иной 
раз едва уловимые, но здесь столь уместные оттенки исполнения. Ранев­
ская (Т. Б. Маслова) и ее брат Л. А. Гаев (И. Г. Бутаков) были воплощены 
в качестве взрослых и беззащитных детей, ставших жертвой купца-ку­
лака, чем их трагедш1 бесконечно усугублялась. Свои трудные роли оба 
артиста прекрасно оттенили. Великолепна была Аня (Наташа Бабкова) 
с ее юношеским некрю ическим оптимизмом молодой, едва вступающей 
в жизнь студентки. В. И. Пастернак в роли Б. Б. Симеонова-Пищика избег 
карикатурных преувеличений, к сожалению, вошедших уже в традицию 
при исполнении этой роли. В соответствии с замыслом автора, Варя 
(Е. В. Крылова) прекрасно воплотила тип, несущей ответственность за 
повседневные хозяйственные заботы дома Раневской. С. П. Епиходов (А. М. 
Долинов) - "двадца!ь два несчастья" - был в должной артистической 
мере жалок и смешон. Яша, в исполнении В. А. Шушкевича, вышел, 
согласно замыслу автора, грубоватым парнем, не лишенным мечтаний, 
столь соответствующих русским просторам. Русская иностранка Шар­
лотта Ивановна (Н. Б. Анненская) ,  сыграла свою роль с подчеркнутым 
комизмом. Бойкая горничная Дуняша (А. М. Кудрявова) получилась в 
стиле тех балованн:.1х горничных, которыми когда-то была так харак­
терна сн1рая Россия. Особенно выделился А. Д. Телегин, игравший роль 
Фирса; он провел JJCЮ сцену "забытого человека" так художественно, 
что дов�;л многих слушателей до слез, показав своим исполнением те 
старые гртистические достижения, к которым и стремятся молодые арти­
сты. Очень интересно, что артистам, игравшим Е. А. Лопахина (И. В. 
Морозов) и "облезлого барина" - студента Трофимова (К. Б. Щупляк) , 
удалось снять обычно делающие их мало симпатичными персонажами 
черты и заставить увидеть в них то истинно человеческое, что было 
в них глубоко запрятано. Это был настоящий сюрприз для зрителей, кто 
видел эту пьесу в других постановках. 

Полная удача общей постановочной части, о которой мы упомянули 
в начал� этой рецензии, должна быть отнесена к замечательному искус­
ству режиссера Б. !3. Карабанова, знатока своего дела, сумевшего в 
о бщей, глубоко задуманной картине-постановке выделить мельчайшие 
детали живописных образов и лирико-драматических сцен автора. Этому 
в большой степени содействовала художественная чуткость талантли-

86 



87 



вейшего гримера Г. Г. Рахматова, сумевшего создать ряд великолепно 
выдержанных образов искусством своего карандаша. Костюмерия по­
добного рода пьес, в наше время разрыва с традициями, представляет 
собою нечто в высшей степени трудное, иногда даже невозможное. Эти 
трудности, однако, удалось обойти благодаря великолепному подбору 
костюмов М. В. Громцевой, вполне соответствующих эпохе, над чем мно­
го и вдумчиво поработали М. В. Громцева и И. В. Ростиславова, с полным 
знанием дела. То же самое надо сказать о мебельно-обстановочной ча­
сти, удавшейся благодаря любезности госпожи Гедэн и В. А. Шушке­
вича, что очень способствовало художественному единству постановоч­
ного ансамбля. 

Этот спектакль зажег, несомненно, в душах зрителей, тот огонь, 
зажигать который призвано всякое искусство, о чем свидетельствовали 
бурные аплодисментоI публики в конце спектакля, перешедшие в овацию. 
Отрадно было виден, с каким вдохновением молодая театральная труп­
па Р.С.Х.Д. стремилась быть верной заветам театра, ставившего пьесы 
А. П. Чехова при его жизни. 

т. 3. 

' •• •  . . . • . ..... . . . . . • . ..•.....•.. . . . . • • • • . . . . •..... 

88 

РУССКОЕ СТУДЕНЧЕСКОЕ ХРИСТИАНСКОЕ ДВИЖЕНИЕ 
Руссхое Студеп'Ц,есхое XpиcmиaJtc1coe Движе1tuе за Рубежом 
и.1ееет своей осиовиой �{елъю oб1Jeдu11.e1tlte верующей молодежи 
дл.я служепи.я Православиой ЦерJСвu и привле'Че.1tие 1С вере 
во Христа рав11одуш1tъ1х х вере и 1tеверующих. О1ю cmpeJtum­
c.я noJta'ЧЪ своим '1{,Jlenaм въtработалпъ xpucmumtcJeoe миро­
воззре1tие и ставит своей задачей под�отовитъ защитиихов· 
Ц ер1Свu и веры, способиъtх вести боръбу с совремепиъш ame­
изJ.toJ.t и J.tamepua.лизJ.tOM. 

Р.С.Х.Д. утверждает свто 1tерааръtвиую свлзъ с Россией. 
Наша при11адлеж1tостъ х pyccxoJty 1tароду и х Руссхой Право­
(:.лав1tой Ц ерхви пала�ает иа 1юс духовиъtе об.я.зателъства, 
пезависиJ.tа от moio, мъtсли.lt ли J.tъt с еб.я вре;,1.еииъ�ми uзiuan­
nuxшtu-эмиipmьmaJtu или решили свлзатъ свою жиз1tъ с дру­
�ой стртюй. Подлиwю.я руссха.я JСулътура 1tеотделима от 
Православил: поэтому в храпении и продолже1tии ее мъt ви­
диJ.t иаш дол�. Мъt видим 1юut дол� та"е в свидетелъстве 
перед Jtиром о подли1июJt .лu1Се России, в 1юnoJ.tu1ta-uuu о стра­
да'llилх pyccmio парода. 






	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021
	0022
	0023
	0024
	0025
	0026
	0027
	0028
	0029
	0030
	0031
	0032
	0033
	0034
	0035
	0036
	0037
	0038
	0039
	0040
	0041
	0042
	0043
	0044
	0045
	0046
	0047
	0048
	0049
	0050
	0051
	0052
	0053
	0054
	0055
	0056
	0057
	0058
	0059
	0060
	0061
	0062
	0063
	0064
	0065
	0066
	0067
	0068
	0069
	0070
	0071
	0072
	0073
	0074
	0075
	0076
	0077
	0078
	0079
	0080
	0081
	0082
	0083
	0084
	0085
	0086
	0087
	0088

