




Hu1CUma СТРУВЕ 

ГОЛОС ВЕРУЮЩИХ РУССНОИ ЦЕРНВИ 

Письмо «верующих» Кировской (Вятской) епархии -
документ необычайной важности. До недавних пор до За­
пада доходили жалобы простых монахов или паломников, 
спонтанно вставпшх на защпту своих святынь. Затем раз­
дался весrшй п мужественный голос церковной интеллиген­
ции (письма двух священников «смиренного христианина» 
и несколько запальчивого А. Краснова-Левитина), теперь же 
впервые звучит голос верующего народа, сознате.Л.ьных и 
активных прихожан. Двенадцать человек, смело подписав­
шихся под открытым письмом Святейшему Патриарху, все­
цело подтверждают п одобряют послание двух священников, 
которое позволило им глубже осознать все то страшное, что 
происходит в их епархии. И первое значение их свидетель­
ства именно в этом ответе Церкви, в этой начавшейся ре­
цепции церковным народом той акции двух священников, 
которая носила пророческий характер, и в си.тrу этого неко­
торым педоброжелателюr казалась обособленным действием. 

Вятский документ первое алщн.ь, произнесенное Церко­
вью словам двух священников. 

Но его значение и в другоl\I. Московские священники 
обобщили страдальческий опыт Р�1сской Церквп за послед­
ние годы. Вятский документ потрясающая иллюстрация к 
их обобщениям. Факты, которые приводят вятичи, произво­
дят удручающее впечатление: мы уже наглядно впдим до 
какого предела дошло внутрrннее ра:.шоженне офиппалытой 
Церкви, при попустительстве нынешней церковной верхуш­
ки. Дело уже не в большей и.ли :меньшей «чистоте», а в бытии 
самой Церкви. Церковь, изгоняющая нищих, отказывающая 



иладенцам приходить 1�0 Христу, сама себя позорящая и 
разрушающая - может ли носить имя Церкви? 

Окажут, что Кировский епископ - явление исRЛючи­
тельное. Но в<1.жно не то, много или мало таких, как епископ 
Иоанн (увы, их не так уж мало), а то, что церковная власть 
не может, вернее не смеет такого епископа сместить, хотя 
сместила, без всякого труда, архиепископа Ермогена, и тем 
самым подтверждает, что Цер1\:овью управляет не она, а без­
божное и враждебное Церкви государство. 

«Вятский документ», как п предшествующие ему пись­
ма, войдут в историю Церкви. Обилие документов показы­
вает, что до некоторой степени изжиты те сталинские вре­
мена, где было )rесто только или молчанию, или сидению в 
лагерях. Поэто:\fу не стопт удивляться, что снова ставится 
под сомнение п вся религиозно-политическая линия митро­
полита Оерги.я:. Мы сейчас вернулись в каком-то смысле R 
концу двадцатых годов, когда путе:\1 открытых писем в Церк­
вн шли ожесточенные споры воRруг декларации митропо­
юпа Сергпя. 3ате:м, в течение :З5 лет, види:мых споров в 
Церкви уже не было, потому что сталинский террор ликви­
дировал всякую воз:\rо:жность «подполья», негласного инако­
:;rысли.я:. Теперь же во всех отраслях, рядО;\>I с официальной 
литературой, существует и полуофициальная и совсем не 
официальная. Споры о «Сергиевской линии» можно только 
приветствовать каr� пробуждение свободы внутри Церкви; (а 
не ужасаться пи, как делают некоторые в эмиграции). Но 
следует тут же заметтгrь, как I�азенна, как жалка аргумен­
тация официальной Цер1�ви рядом с богословской осмыслен­
ностью п нравственным пафосо:м тех, кто высоко подняли 
знамя свободной, свидетельствующей п не зависимой от госу­
дарства Церкви. И вери:м, что подвиг архиепископа Ермо­
гена, двух священников, вятских прихожан и почаевских 
монахов и других исповедников, поможет с Во.жней помощью 
Русской Церкnи вырваться из :мрака греховного и снова вос­
сиять нrпорочньР\r rnетом пад Русской землей. 

2 



EfO [8ИТЕЙШЕП8У, [8ИТЕЙШЕМУ ПАТРИАРХУ МО[К08[КО МУ 
И 8[Efl РУ[И, АЛЕК[ИЮ 

От верующих !{ировской епархии 
Июнь 1966  года 

ОТКРЫТОЕ ПИСЬМО 

Настоящее открытое письмо адресуется все�r верующю1 Рус­
ской Православной Церкви. 

ВАШЕ СВЯТЕЙШЕСТВО! 

Верующим Кировской епархии стало известно «Открытое 
письмо» Вашему Святейшеству священников : Н. Н. Эшлиыана и 
Г. П. Якунина, написанное в декабре 1965 года. 

Верующие Кировской епархии целином и полностью поддер· 
живают это писыrо и со своей стороны считают своиы христиан­
ским долгом заявить следующее : 

I. -- ГЛАВНАЯ ВИНА ВЫСШЕГО ЦЕРКОВНОГО УПРАВЛЕНИЯ 
РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ 

Ныне Русская Православная Церковь находится в бедственном 
положении, исчезают христианские семьи и никто не заботится об  
укреплении христианских начал сеыейной жизни. 

Дети школьного возраста совсем отстранены от Церкви. Па­
стыри никогда не говорят о христианском воспитании детей и даже 
сами отказываются исповедать и причащать их в открытых храмах. 

Христианская вера нигде не защищается от нападения атеи­
стов. Первые иерархи Церкви (митр. Никодим и др.) отказ от 
апологии христианской веры возподят в нерушимый закон Церкви. 

Приходы, как религиозные объединения, заыенены «дпадцат­
ками», которые в Кировской епархии в большинстве приходов су­
ществуют только на бумаге. Юридически приходы представлены 
Церковными Советами, которые часто назначены уполномоченны­
ми Совета по делам РПЦ, управляют хозяйством общины без ве­
дома верующих и находятся в полном подчинении уполномо­
ченных. 

Пастыри превратились в нае�rных жрецов, не знающих своих 

3 



пасомых. Они так же, как и церковные советы, безоговорочно 
исполняют, не объявляя верующим, любые устные распоряжения 
уполномоченных. 

Пастыри превратились в наемных жрецов, не знающих своих 
пасомых. Они так же, как и церковные советы, безоговорочно 
исполняют, не объявляя верующим, любые устные распоряжения 
уполномоченных. 

Епископы стали государственными чиновниками, только по­
лучающими жалование от верующих! 

Верующие, в своем большинстве, являются бесприходными 
посетителями богослужений, не интересующимися церковной жиз­
нью. Огромное число верующих лишено даже возможности посе­
щать богослужения, так как во многих районах на сотни кило­
метров закрыты все храмы. 

Нет религиозно-нравственного единения верующих ! 
Пастыри и приходы оказывают очень малое влияние на нрав­

ственную жизнь верующих. Никто не заботится о духовно-нрав­
ственном возрождении верующих; все внимание сосредоточено на 
показном благочестии и внешней обрядности. 

Фарисейство - главный духовный недуг, поразивший многих 
епископов, священников и верующих ! 

Это бедственное положение порождено, как общим духовно­
нравственным падением всех верующих, так и развращением зна­
чительной части епископов и священников. Это последнее имеет 
свое начало в той неправде, которая содержится в книге «Правда 
о религии в России», изд. в 1 942 году. 

Эта книга научает церковнослужителей человеческой анти­
христианской мудрости: посредством лукавства приспособляться к 
жизни, сохранять свое благополучие ( «пасти себя» ) и в то же 
время соблюдать правила показного благочестия! 

Книга явилась программой деятельности Патриархии! 
Зло, посеянное  книгой, постепенно развивалось и стало при­

носить горькие плоды с 1 9 60 г., когда, под давлением Н. С. Хру­
щева, власть имущие атеисты приступили к «искоренению религии 
в СССР» и когда власть в Патриархии стала переходить в руки 
архимандрита, а потом митрополита Никодима. 

Совпадение этих двух обстоятельств не случайно! 
Правильное отношение между религиозным долгом и граж­

данскими обязанностями верующих устанавливается заповедью 
Господа нашего Иисуса Христа : «Отдавайте кесарево l{есарю, а 
Божие Богу» (Матф. 22, 2 1 ) .  

4 



Эта заповедь требует того, чтобы высшая церковная власть, 
епископы и священники, не угождали, ради своего благополучия, 
гражданской власти, когда она вмешивается во rзнутренние дела 
Церкви и вынуждает rзерующих нарушать заповещ1 Бо}!ШИ, но  
ценою жизни защищать веру и правду. 

В нарушение этой заповеди, первые иерархи Цернви, возлю­
бив человечесную славу и богатство, стали на погибельный путь 
рабсного подчинения всем незаrшнным распоряжениям совета, на­
правленным на разрушение Цернви и исноренение христиансной 
веры в нашей стране! 

Практическая деятельность Патриархии, начиная с 1960 года, 
была направлена на то, чтобы сделать всех епископоп и священ­
ников послушным орудием в руках власть имущих атеистов. 

Погибельный путь человекоугодничсстпа припел некоторых 
епископоп и священников к открьпому предательству Христовой 
Церкви! 

Совершенно rзерно писали авторы «Открытого письма» ! 
В настоящее вреil!я в Русской Церкви есть ряд епископов и 

пресвитеров, которые сознательно служат беззаконию. Это те, 
кто стяжал недобрую славу усердных закрьшателей правослаuных 
храмов! 

Это те, кто любое распоряжение уполномоченного почитает 
более Евангельского Слова и церковных канонов ! 

Это те, кто отлучает детей от Святого Причастия, �<то руга­
ется Церковной святыне, кто предавал своих братьев! 

Это те, кто, вовсе потеряв страх Божий, помогают антирели­
гиозникам в их стремлении разрушить Церковь! 

Для нас, верующих !{ировской епархии, тайное беззаконие 
высшей церковной власти обнаружилось, когда в конце 1962 года 
к нам прибыл епископ Иоанн! . . ( 1 ) .  

Этот епископ повсюду сеял вражду, различными способами 
закрывал Церкви и увольнял хороших священников, ставил на 
место их и возвышал недостойных и пьяниц, совершал вопиющие 

1 )  Еп. Иоанн ( в  миру Иван Спиридонович Иванов) родился в 1912 г. 
в Пскове, в семье рабочего. Священником он стал во время немецкой 
оккупации в 1943 г. в родном Пскове, эвакуировался в Литву, а затем 
вернулся в Псков. "Был связан с партизанским движением, за что имеет 
правительственную награду". Окончил в 1954 г. курс Ленинградской ду­
ховной академии. Во епископа поставлен 21 ноября 1962 г. До редакции 
"Вестника" дошли недавно слухи, что еп. Иоанн недавно внезапно скон-
чался. Прим. Ред. 

5 



беззакония, б есчинствовал во время богослужений, проклинал и 
отлучал от Церкви твердых верующих и старых священников !  
Обманывал, клеветал, лгал, занимался любостяжательством и от­
крыто нарушал этикет епископского безбрачия ! 

Даже среди неверующих трудно найти столь нечестивого и 
порочного человека, каким является епископ Иоанн. Но благодаря 
большоыу самоынению и глупости, он тайное сделал явным! 

Он строго сказал священникам : «Кто посмеет ослушаться 
уполномоченного, того я запрещу !» 

Заl\lечательно то, что он  постоянно выставлял сам себя в смеш­
ной роли провокатора Церкви. 

Так, в декабре 1 963 г. епископ Иоанн самовольно перевел 
настоятеля церкви с. Анкушино, архим. Клавдиана Моденова в с. 
Корляки, а с. Анкушино оставил без священника, хотя были кан­
дидаты, желающие поступить туда. Поэто�1у староста церкви этого 
села И. Е. Казаков подал в 1 964 г. в Патриархию несколько жалоб 
за б еззаконные действия еп. Иоанна. 

)!{алобы остались без ответа, а еп. Иоанн разгневался на 
старосту. Когда последний 1 7  февраля 1965 г. явился к еп. Иоанну 
по вопросу о назначении священника, то епископ в течение двух 
часов набрасывался на него с кулаками и кричал : «Я тебя от­
правлю в НКВД!» 

Потом он  поехал на квартиру верующего Б. В. Талантова, ко­
торого он, по-видимому, заподозрил в соучастии в написании 
жалоб. Здесь он, в присутствии многих людей, угрожал Б. В. 
Талантову прокурором и вел себя так, как будто он был следо­
вателем НКВД, производящим арест во время «Ежовщины». 

Тем самым он открыто стреыился показать, что он не только 
епископ, но и еще влиятельный человек следственных органов. 

Действительно : «Всякий благоразумный действует с знанием, 
а глупый выставляет напоказ глупость !»  (Притч. СоJtомоновы 

13, 7). 
Как же при отделении Церкви от государства епископ Церкви 

мог оказаться одновременно чиновником государственных след� 
ственных органов! 

Все это хорошо известно Патриархии из письма Б. В. Талан­
това от 19 марта 1 965 года. 

7 февраля 1966 года представитель Кировских верующих 
Г. Т. Ворончихин был в Патриархии с очередной жалобой на еп. 
Иоанна. В его присутствии представители Тульских верующих ска­
зали секретарю Патриархии по поводу назначения митр. Анто-

6 



ния (2) на Тульскую кафедру : «Если вы пошлете к нам митр. 
Антония, то мы ему кирпичем залимоним в голову!» 

Г. Т. Ворончихин спросил секретаря, что это за митрополит 
Антоний, которого так «радушно» думают встретить верующие? 

Конечно, Патриархии хорошо известны и еп. Иоанн и митр. 
Антоний, но это сравнение неопровержимо показывает, что ряд 
епископов стал на путь открытого предательства. 

Простой священник, в силу давления на него такого епископа 
и уполномоченного, стоит перед выбором: либо стать нарушите­
лем Евангельского учения, либо оставить службу в Uеркви! 

Полное подчинение епископов и священников власть имущим 
атеистам «превращает Uерковь в служебный придаток безрели­
гиозного государства». Это породило все те горькие плоды, кото­
рые перечислены ниже. 

Стремление Высшего Цер1ювного Управления сделать всех 
епископов и священников послушным орудием в руках власть иму­
щих атеистов, - орудием, направленным на разрушение Церкви 

вот главная вина Высшего Церковного Управления! 

П. - ИЗГНАНИЕ НИЩИХ И БЕДНЫХ ИЗ ХРАМОВ 

Власть имущие атеисты, желая опорочить христианскую веру 
в глазах широких �1асс населения, с 1 960 г. через уполно�юченных 
Совета по делам РПU стали оказывать давление на священников 
и церковные советы, вынуждая их изгонять из храыа нищих. 

Боясь лишиться регистрации, священники многократно вы­
ступали с амвонов с призывом изгонять всех нищих из церквей и 
церковных оград. 

Uерковные советы и теыные верующие, внимая безбожным 
призывам, много раз с поразительной жестокостью выталкивали 
11з храмов и церковных оград нищих и бедно одетых людей и даже 
избивали их, дерзко нарушая одну из главных заповедей Божиих, 
«Возлюби ближнего твоего, как самого себя». 

Человек, совершая даже тяжкое преступление, всегда стре­
мится оправдать себя каким-нибудь софизмом. Для оправдания 

2) Митрополит Антоний Кропевич принадлежит другому поколению: 
он родился в 1890 году, а во епископа был посвящен в 1944 году. Имеет 
старое семинарское образование. О том, что митрополиту Антонию 
приходилось в Туле служить под прикрытием наряда милиции, писал 
в своей статье "Слушая радио" А. Левитин. Все же, недавно митрополит 
Антоний был уволен на покой (вероятно, из опасения народных вол-
нений). Прим. Ред. 

7 



изгнания нищих был придуман софиз�1 : «Изгнанием нищих, мы 
спасае:н xpall!ы от закрытию>. 

В г. Кирове до осени 1962 г. быю1 две церкви:  Серафимов­
ская и Федоровская. В обеих церквах усердно изгоняли нищих, 
но особенно жестоко изгоняли нищих из Федоровской церкви. 

Осенью 1962 г. под давлением властей, духовенство обеих 
церквей, тайно от верующих, «добровольно» согласилось «слить­
ся в одну общину» и отдать Федоровскую церковь Горсовету, ко­
торый скоро взорвал ее  и спустил под откос в реку Вятку. 

Так изгнание нищих «спасло» храм от закрытия! 
О закрытии Федоровской церкви и беззаконном изгнании ни­

щих мы писалн Вам, Ваше Святейшество, в письме, которое было 
Вам вручено через еп. Киприана 20 февраля 1963 года. 

Но и на это письмо, как и на все другие жалобы и письма, 
последовало гробовое молчание! 

Игнание же нищих и бедных из храмов повторялось еще мно­
го раз! 

Ш. - ПРЕКРАЩЕНИЕ ТРЕБ НА ДОМУ 

В Кировской епархии, начиная с 1961 г. и по настоящее вре­
мя, священники для совершения исповеди, причащения и соборо­
вания на дому больных требуют специальное разрешение Горсо­
вета или Сельсоnета . Практически та1<ое разрешение получить во­
время невозможно и больные умирают без причащения и соборо­
вания. Это всегда сильно огорчало верующих. Поэтому мы в своем 
письме от 20 февраля 1963 г. просили Вас, Ваше Святейшество, 
срочно разрешить вопрос о причащении и соборовании больных 
на дому, без специального разрешения гражданских властей. Но 
до сих пор этот вопрос остался не разрешенным! 

С этим вопросоll! мы обращались в Совет по  делам РПЦ. Чи­
новник Совета сказал : «Попы все обманывают. Никакого специ­
ального разрешения для причащения и соборования больных на 
дому не  требуется». 

В то же время чиновник отказался дать официальное распо­
ряжение по этому вопросу на иыя областного уполномоченного. 
Он сослался при это:11 на существующие законы. Действительно, 
по существующим законам на частных квартирах без особых раз­
решений и уведоылений разрешается не только причащать и собо­
ровать больных, но и совершать панихиды и крещения. 

Поэтому поведение высшего церковного управления в этом 
вопросе весьма странно и подозрительно! По нашему мнению, 

8 



необходимо ныне во всех церквах с амвонов громогласно про­
читать «поучение ко иереям» Святителя Димитрия митр. Ростов­
ского и Ярославского о Тайне Исповеди ( были случаи, когда упол­
номоченные вынуждали священников сообщать им, что говорят 
верующие на исповеди) и об обязанности иереев причащать боль­
ных7 не считаясь со временем! 

«Заповедию убо Бога нашего заповедаем иереем, да всяче­
ски пекутся о спасении душ человеческих во дни и в нощи, не 
презирающие убогих и нищих». . .  (Соч. Свят. Димитрия, ч .  I, 
изд. 1895, стр. 12 1). 

IV. - МАССОВОЕ ЗАКРЫТИЕ ЦЕРКВЕЙ 

С 1960 по 1964 гг. в СССР было закрыто против воли верую­
щих около 1 О ООО церквей, т. е .  около половины церквей, которые 
были открыты при И. В. Сталине. 

В Вятской (ныне Кировской) епархии в дореволюционное 
время было более 500 приходских церквей. 

В Кировсной епархии в 1959 r. было всего 75 цернвей, из 
них 7 деревянных молитвенных домов, построенных на средства 
верующих после войны. С 1960 по 1964 rr. внлючительно было 
закрыто путем произвола и жестоноrо насилия 40 цернвей, или 
53 %· 

В 1966 r. богослужения совершались лишь в 33 церквах, а 
в двух других нет священников более 3-х лет. 

Во всех закрытых церквах интерьеры варварски разрушены, 
иконы и книги сожжены, утварь и имущество ( воск, краски, по­
лотна, мука, вино и т. д . )  расхищены при закрытии. Многие из 
закрытых церквей полностью разрушены. Так полностью разру­
шены 6 деревянных молитвенных домов, взорвана каменная цер­
ковь в гор. Кирове. 

На территории Кировской области не осталось ни одного па­
мятника церковной архитектуры. 

Некоторые священники энергично протестовали и боролись 
против незаконного закрытия церквей, где они служили. Но не 
встретив поддержки в этой борьбе со стороны епископа и Патри­
архии, куда они бесполезно обращались, они не сумели отстоять 
правое дело и невинно пострадали! 

Уполномоченные Совета по Кировской области с 1960 по 
1 963 r .  сняли с регистрации 2 1  священника. Но некоторые свя-

9 



щенники, как теперь стало известно, желая спасти свое положение 
и благополучие, стали на путь предательства и тайно соучаст­
вовали в закрытии церквей. 

Подобные люди забывают, что «нет ничего тайного, что бы 
не стало явным». 

Верующие всех закрытых церквей самоотверженно боролись 
с произволом и беззаконием, но удалось спасти от разрушения 
лишь церковь в с. Быстрица, которую трижды закрывали и от­
крывали! 

Верующие скоро поняли, что Патриархия совершенно устра­
нилась от защиты веры и правды, а может быть и сама тайно 
соучаствует в закрытии церквей! 

Они подали сотни жалоб в Президиум Верховного Совета 
СССР и Верховный Суд, в центральные газеты, в канцелярию 
Н. С. Хрущева. Жалобы бы,1и подписаны сотнями и тысячами 
верующих. 

При зг.крытии церквей произошли значительные народные 
волнения в г. Зуевка, в с. Рои, и с. Защижемье, в с. Пищалье. 

С 1960 по 1963 гг. местные власти для устрашения верующих 
и подавления недовольства применяли энергичны е и жестокие 
репрессии : штраф, незаконный арест, незаконное  осуждение на 
различные сроки тюремного заключения, различные приемы за­
стращивания! 

Верующие Кировсной епархии и теперь занонным путем бо­
рются за отнрытие всех занрытых цернвей. 

Власть имущие атеисты поняли, что насилием временно мож­
но закрыть церкви, но веру искоренить нельзя. Насильственное 
закрытие может привести только к народному недовольству. По­
этому тактина борьбы с религией была изменена! 

В Кировскую епархию был послан ставленник Куроедова 
епископ Иоанн. 

7 февраля 1966 г. секретарь Патриархии сказал представи­
телю Кировских верующих Г. Т. Ворончихину относительно от­
странения от кафедры епископа Иоанна : «Епископов назначает 
и увольняет государственная власть, а не Патриархия! Поэтому 
Патриархия не может самостоятельно отстранить от управления 
Кировской епархией вашего епископа Иоанна!» 

Епископ Иоанн, как теперь стало очевидно, должен был свои­
�IИ действиями погасить веру в сердцах людей, чтобы верующие 

10 



сами закрыли церкви. С первого дня своего пребывания в г. Ки­
рове он развил энергичную деятельность по разрушению Церкви 
Христовой. 

* 
** 

В пос. Ру дничноы на средства верующих в 194  7 г. был вы­
строен молитвенный дом. Епископ Иоанн, в сговоре с уполномо­
ченным И.  Д.  Ляпиным и свящ. молитвенного дома В.  Н.  Короб о­
вым, перевел последнего в гор. Нолинск, а в Совет по  делам РПЦ 
они сообщили, что молитвенный дом не имеет достаточных дохо­
дов для своего существования. 

Совет по делам РПЦ, на основании циркуляра Патриархии о 
закрытии церквей, не имеющих достаточного дохода для своего 
существования, закрыл этот молитвенный дом и 1-го апреля 1 9 64 
года местные власти ночью разрушили его. 

Верующие пос. Рудничного четыре раза ездили в Москву 
в Патриархию к митр. Пимену с жалобами на еп. Иоанна. 

В своей четвертой жалобе на имя Патриарха от 27-го июля 
1964 г .  они писали : 

«Мы в четвертый раз обращаемся к Вам с просьбой рассле­
довать наше дело и осудить недостойный поступок о. Ва. силия 
Коробова и еп. Иоанна. Они совершили обман и предательство !  
Местные власти официально заявили, что молитвенный дом закрыт 
еп. Иоанном ... Мы просим Вас расследовать дела Кировской епар­
хии, удалить от нас еп .  Иоанна и послать нам истинного пастыря». 

Все жалобы остались без ответа ! 
Осенью 1 963 г. еп. Иоанн, без всякой вины, запретил служить 

старому протоиерею Алек. !{л. Кибардину, настоятелю церкви с .  
Кстинино, а второго священника и диакона этого села перевел в 
гор. Халтурин, где не требовались ни диакон, ни  священник. Цер­
ковь же в с. l{стинино он закрыл с января 1964 г. до середины 
мая 1 964 г. 

Под давлением верующих ему пришлось послать в церковь 
с. Кстинино священника, но прот. А. К. Кибардина различными 
запрещениями он выжил из Кировской епархии. 

Ненужным переводом в церковь г. Халтурина священника и 
диакона он создал вражду, в результате которой запретил слу­
жить старому священнику А. Орлову. 

20 декабря 1964 г. он неожиданно приехал в г. Халтурин и 
здесь посвятил переведенного из с. Кстинино диакона А. Е. Амо­
сова в священники и объявил его настоятелем Церкви. Когда не-

1 1  



доумевающий народ стал спрашивать, почему он убирает имею­
щегося настоятеля свящ. А. Г. Никулина, то он на всю церковь 
закричал: 

«Не я его убираю, а он  сам вас покидает. Он, как блудливый 
кот, надоел мне со своими просьбами перевести его в другой 
приход». 

В церкви возник шум. Когда одна из спрашивающих женщин 
подошла к нему на благословение, он на всю церковь закричал: 
«Будь ты проклята !» При выходе из церкви он закричал на другую 
женщину : «Будь ты проклята, не будет тебе прощения ни в на­
стоящем веке, ни в будущем!» 

У церкви «Владыка» объявил свящ. И. Г. Никулину о том, 
что он запрещает ему служить. Об этом бесчинстве Патриархии 
известно из письма Б. В. Талантова от 19 марта 1965 г. 

Осенью 1963 г. еп. Иоанн перевел без всяких оснований 
архим. Клавдиана Моденова из с. Анкушино в с. Корляки и до 
настоящего времени препятствует назначению в это село священ­
ника, хотя имелись достойные кандидаты, желающие поступить 
туда. Он закрыл этот храм, потому что он дает малый доход Пат­
риархии и государству, а такие приходы, как он сказал, Патриар­
хия решила закрыть». 

В начале 1965 г. еп. Иоанн задумал закрыть деревянный мо­
литвенный дом в гор. !{отельнич. Для этой цели он по телефону 
сообщил обл. уполномоченному Совета по делам РПЦ Б. В. Ро­
дину, что настоятель молитвенного дома священник И. Г .  Никулин 
объявил верующим о явлении чудотворной иконы и толпы палом­
ников идут теперь в :молитвенный дом. 

Эта клевета была рассчитана на то, что уполномоченный сра­
зу возьмет регистрацию у свящ. И. Г. Никулина и молитвенный 
дом будет фактически закрыт. Но в результате расследования, 
уполномоченный установил, что это была клевета и не взял реги­
страции у свящ. И. Г. Никулина. 

Подлая клевета еп. Иоанна стала известна многим и он воз­
ненавидел свящ. И. Г. Никулина. 

2-го августа 1 965 г. у свящ. Никулина случился острый при­
падок аппендицита и его в тот же день оперировали. Находясь 
в больнице, он получил от еп. Иоанна указ о том, что «он запре­
щается в священнослужении за самовольное оставление Церкви». 

1 7-го августа еп. Иоанн посвятил в сан священника диакона 
Молитвенного дома Николая Малиновского, а 1 9-го августа, на­
ругавшись в храме на свящ. и. r. Никулина, ОН объявил народу, 

12 



что настоятелем �юлитвенного дома становится новый свящ. Н. 
Малиновский. 

В августе-октябре свящ. И. Г. Никулин трижды ездил в Пат­
риархию с жалобой на беззаконие епископа-самодура. В послед­
нее посещение управляющий Патриархией архиепископ Алексий 
начал защищать еп. Иоанна и обвинять неизвестно в чем свящ. 
И. Г. Никулина. 

Между тем, новый свящ. Н. Малиновский, по научению еп. 
Иоанна, начал гнусное дело разрушения церковной жизни : он стал 
доносить и клеветать на старосту Е. Р. Нечанову, пьянствовать 
дома и в алтаре, вымогать у старосты деньги. 

«Я закрою церковь, - кричал он пьяный, -и епископ 
даст мне любое место». Однажды в конце ноября он  пьяный слу­
жил литургию. Во время великого входа он вдруг заметался по  
храму с дискосом и потиром, поставил их  куда попало и с амвона 
стал поносить Церковный Сопет. Такая сцена повторялась трижды. 

Находящиеся в хра�1е спрашивали старосту : «Что это у вас 
за комедия?» 

После этого почти нюпо не стал ходить в Молитвенный Дом. 
Староста Е. Р. Нечанова обратилась к районоыу уполномо­

ченному с просьбой лишить регистрации свящ. Н. Малиновского, 
но последний сказал : «Не могу, за него стоит архиерей». 

«Как же нам быть, ведь он бесчинствует и вымогает день­
ги?» - спросила Е. Р. Нечанова. 

«Вот нам такие священники и нужны !»  - сказал улыбаясь 
уполномоченный и тем самым раскрыл тайну предательства еп. 
Иоанна. 

8-го декабря Е. Р. Нечанова приехала в г. Киров и сообщила 
еп. Иоанну о всех этих бесчинствах. Он, желая ее  устрашить, 
сказал: «По клевете одной монашки меня посадили в тюрьму, 
но скоро разобрались и выпустили, а монашку на моих глазах 
жестоко избили». 

В конце беседы он насмешливо сказал : «Помогли ли вам жа ­
лобы на меня в Патриархии?» 

11-14 декабря Е. Р. Нечанова и Г .  Т. Ворончихин были в 
Патриархии с жалобой на беззакония еп. Иоанна. Архиеп. Алексий 
и в этот раз с яростью защищал все действия еп. Иоанна и оn�>"­
нял свящ. И. Г. Никулина. 

Таким образом, первые иерархи церкви : митр. Пимен, митр. 
Никодим (первый друг еп. Иоанна) и преосв. Алексий являютс>. 
сообщниками в нечестии. 

13 



«Оправдывающий нечестивого и обвиняющий праведного оба 
мерзость пред Господом» (Притч. Солом. 17, 15). 

Начиная с конца 1963 г. в Кировской епархии церкви закры­
ваются еп. Иоанном, а не  органами гражданской власти, он же 
препятствует восстановлению некоторых закрытых церквей. Он 
же разогнал многих старых священников и препятствует назначе­
нию новых, тан что две церкви не имеют священников более 3-х 
лет. 

Kpoll!e того, он возвышает недостойных священников и этим 
способствует тoll!y, что верующие, где служат эти священники, 
перестают ходить на богослужения, как это имеет место в с. 
Истобенске и в Спас-Талица. 

Его поведение и его практическая деятельность показывают, 
что он не только закрыватель церкви, как это делали органы 
гражданской власти, но и погашает веру в сердцах многих ве­
рующих. 

* 
** 

Патриархия не только не боролась с незаконным закрытием 
храмов, но когда в 1964 г. за границей стали писать и говорить 
о насильственном закрытии церквей в СССР, то для «опроверже­
ния» этого митр. Никодим выступил в газете «Юманите», а l\!Итр. 
Пимен по радио. 

Их выступления сводились в конечноl\! итоге к утверждению, 
что церкви закрывались добровольно. Они черное называли белым, 
а белое - черным. Это неубедительная ложь, возможная только 
в условиях, когда широкие массы верующих не могут оmрыто 
сказать свое слово. 

Даже в журнале «Советское государство и право» No 1 -
1 9 65 г. в статье Г. 3. Анашкина : «0 свободе совести и соблюде­
нии законодательства о религиозных культах» написано : Между 
тем воспитательная работа с верующими в некоторых местах под­
менялась грубым администрированием, вызывающим лишь недо­
вольство и озлобление среди верующих, что используется зару­
бежныll!и реакционными кругаl\!и для антисоветской пропаганды» . . .  

Патриархии хорошо известны все случаи насильственного за­
крытия церквей из многочисленных жалоб верующих, Патриар­
хия давно начала распространять за границей ложь о положении 
Церкви в России, в частности, в августе 1960 г. на богословской 

14 



конференции в Бьевре выступил от Патриархии проф. Л. Парий­
ский с утверждением : 

«В Советском Союзе христианские церкви имеют полную сво­
боду существования». По поводу этого выступления Кировский 
верующий Б. В. Талантов 30 мая 1961 г. написал письмо в «Жур­
нал Московской Патриархии», в котором, после детального раз­
бора этого утверждения, было написано : 

«Проф. Л. Парийский в угоду безбожникам сказал 
ложь. Он побоялся людей, но не побоялся Бога» ... ». 

В своем письме к Вашему Святейшеству от 20 февраля 1963 
года мы писали : 

«Что же это за свобода, если областной уполномоченный по  
делам РПЦ на  просьбу верующей зарегистрировать в церковь свя­
щенника показывает ей фигу и говорит : «Вот тебе кукиш, а не  
священник!» 

. . .  Мы просим Вас прекратить распространение за границей 
через представителей Патриархии ложных сведений о положении 
и состоянии Церкви в СССР». 

Но Патриархия оставила без внимания зти предупреждения! 

Лживые выступления митрополитов Пимена и Никодима -
предательство Церкви ! Они пренебрегали словами Св. Писания : 

«Мерзость пред Господом -- уста лживые» (Притч. Сол. 
12, 22). 

«Всякий, не делающий правды, не есть от Бога» (I Иоан. 
3, 10). 

V. - УДАЛЕНИЕ ДЕТЕЙ ИЗ ЦЕРКВИ 

9, 10 и 11 августа 1963 г. большие наряды милиции и дру­
жинников в 6 часов утра и до 4 часов вечера кольцом оцепили 
единственную в городе Кирове Серафимовскую церковь и не  
пропускали в церковь женщин с детьми, а также подростков от 
8 до 18 лет. 

Но это насилие привело к обратным результатам. )Кенщины 
смело вступали в рукопашную схватку с дружинниками и легко 
прорывали сцепление. 

Милиция и дружинники поняли, что открыто воевать с жен­
щинами и детьми позорно ! 

15 



Поэтому 1 1  августа к 10  часам утра милиция и дружинники 
оставили поле битвы. Верующие радовались своей победе, но 
радость была непродолжительна. Священники Кировской епархии 
твердо помнят слова грозного «владыки» Иоанна : 

«Я запрещу служить священнику, который посмеет ослушать­
ся какого-либо распоряжения употю;1ючен11ого». Поэтт1у доста­
точно было уполномоченному сказать священникаl\!, чтобы они 
детей школьного возраста не исповедали и не причащали, как 
это тотчас же, и приттr без всякого объявления верующим, было 
точно исполнено. 

С середины августа 1 963 г. (с начала Успенского поста) в 
Серафимовской церкви гор. Кирова послышались стоны и плач 
женщин и детей. Священники без объявления категорически от­
казывались исповедать и причащать детей школьного возраста и 
причащать детей дошкольного возраста, приведенных (или при­
несенных) бабушками. Этот порядок существует и до сих пор. 

Сначала власть имущие атеисты хотели не допускать детей 
в храмы посредством насилия. Это им не удалось. 

Тогда они легко и бесшумно осуществили это беззаконие 
посредством духовенства. 

Всем известно, что советские законы не запрещают детям 
посещать храмы и здесь исповедаться и причащаться. 

Этот фант неопровержимо доназывает, что Высшее Цернов­
ное Управление посредством еписнопов, подобных еп. Иоанну, 
превратило всех священников, помимо их воли, в послушное ору­
дие атеистов, - орудие, направленное на разрушение Цернви. 

Служители Цернви внешне служат Богу, а делами своими 
отнрыто нарушают заповедь Божию: «Пустите детей приходить 
но мне и не препятствуйте им» (Марка 1 0, 4 ) .  

vr. - НЕЗАКОННАЯ РЕГИСТРАUИЯ КРЕСТИН и ДРУГИХ ТРЕБ 

В Советских законах черны�� по белому написано, что в част­
ных квартирах без особых разрешений и уведомлений властей раз­
решается отправление обряда крещения. Из этого ясно, что ни­
каких регистраций паспортов при крещении не требуется. 

Ваш циркуляр от 22/ХП- 1 9 64 г. за No 1 9 1 7, во-первых, тре­
бует, чтобы таинство крещения совершалось только в храме и,  
во-вторых, требует предъявления и регистрации паспортов. 

Первое требование находится в полном противоречии с Ка-

16 



нонами Церкви и практикой Вселенской Церкви. В гор. Кирове, 
например, половина или 3/4 верующих в возрасте от 20-35 лет 
крещены на дому. Почему? Потому что во время, когда родились 
эти люди, не было церквей на десятки-сотни километров. Но та­
кое же положение сейчас и в восточной части Кировской области, 
где на сотни километров закрыты все церкви. 

Ведь во всей Кировской области, площадь которой в 3 раза 
больше площади Голландии, осталось всего 33 церкви. 

В г. Вятке было 36 церквей, т. е. больше, чем теперь во  
всей Кировской области. Ясно, что в этих условиях совершенно 
невозl\!ожно требовать, чтобы крещение обязательно совершалось 
в храме. 

Регистрация же паспортов незаконна и введена только для 
того, чтобы препятствовать распространению христианской веры. 
В церквах Кировской области постоянно можно наблюдать такую 
печальную картину : приехали за сотни километров муж и жена 
со своиы младенцем, чтобы его крестить. Но у них не  оказалось 
нужной справки, заменяющей паспорт. Ведь колхозники паспорт 
не имеют! 

Без справки отказывают в крещении! 
Происходит драматический разговор между родителя�ш и свя­

щенником. Мать ребенка со слезами умоляет священника кре­
стить ее  ребенка без справки. А такую справку во  многих районах 
председатели колхозов и председатели сельсоветов не дают. 

Священник, помня слова грозного «владыки» Иоанна, не ре­
шается крестить без справки, потому что у «владыки» везде полно 
доносчиков. Верующие и не подозревают, что все эти бедствия 
происходят от циркуляра, изданного Патриархией! 

Итак, циркуляр за No 1917 противоречит гласному советскому 
законодательству и направлен на то, чтобы препятствовать рас­
пространению христианства! 

Это предательство Цер1ши! 
Ваше Святейшество! 

Побойтесь су да Божия! Mf 1 умоляем Вас, немедленно отме­
ните этот циркуляр. 

VП. - В РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ 
НЕТ СПРАВЕДЛИВОГО ЦЕРКОВНОГО СУДА 

Для разрушения церковной жизни и погашения веры в серд­
цах людей, в Кировскую епархию в конце 1 962 г. был послан 
ставленник Куроедова епископ Иоанн. 

17 



Более 2-х лет отдельные верующие, миряне, священники и 
церковные советы непрерывно направляют в Патриархию индиви­
дуальные и коллективные письма, жалобы и заявления; направ­
ляют своих представителей с требованием произвести расследо­
вание всех дел епископа Иоанна, предать его церковному суду 
и извергнуть из духовного сана. 

Патриархия же (митр. Пимен, архиепископ Алексий) либо 
хранит гробовое молчание, либо яростно защищает его нечести­
вые дела. Полная безнаказанность довела его до крайнего само­
дурства, невиданного нигде в Советском Союзе и порочащего 
Церковь. 

Он открыто насмехается и �1стит тем, кто на него жалуется. 
Всякое общество, в котороl\! нет справедливого суда, которое 

не  очищает себя от разложившихся элементов, неминуемо поги­
бает! 

Патриархия, оставляя без церновного суда нечестивые дела, 
тем самым поназывает, что она является соучастницей этих дел. 

Верующие нашей страны должны знать, что такие действия 
первых иерархов Церкви направлены на разрушение Церкви. 

Настоящим мы еще раз просим Вас, Ваше Святейшество, не­
медленно отстранить еп. Иоанна от управления Кировсной епар­
хией, предать его справедливому и отнрытому церновному суду! 

За свое нечестие и беззаноние он должен быть извергнут из 
духовного сана! 

«Итак, - говорит св. апостол Павел, - извергните развра­
щенного из среды вас!» (I Коринф. 5, 13) . 

Справедливому и открытому церковному суду должны быть 
преданы и другие развращенные епископы и священники : Церковь 
должна быть очищена от предателей, нечестивых и любостяжате­
лей и развращенных пьяниц! 

Хорошо известны в Кировской области и такие священники, 
которые открыто, для погашения веры, бесчинствуют во время 
богослужений и превращают алтари в кабаки! 

Мы просим Вас, Ваше Святейшество, поставить нам еписко­
пом либо архим. Серафима Суторихина, уроженца г. Кирова, ны­
не проживающего в г. Самарканде, либо архим. Клавдиана Мо­
денова, настоятеля церкви С. Корляки, Кировской области. 

Мы, верующие Кировской епархии, согласны с священниками 
н. н. Эшлиманом и r. П. Якуниным в том, ЧТО теперь «высшая 

18 



церковная власть стоит перед неизбежным выбором: либо реши­
тельными действиями искупить свою тяжелую вину перед Рус­
ской Церковью, либо окончательно перейти в лагерь ЕЕ врагов». 

МЫ ТРЕБУЕМ: 

1) Прекращения вмешательства государственных чиновников в 
хозяйственно-финансовые дела приходов, в назначение и 
увольнение епископов и священников. 

2 )  Возвращения верующим незаконно закрытых храмов и мона­
стырей и разрешение церковного звона. 

3 )  Прекращения вмешательства государственных чиновников в 
перерегистрацию двадцаток и выборы церковных советов и 
старост. 

4) Прекращения регистрации треб. 
5) Восстановления права беспрепятственного совершения треб. 
6 )  Восстановления права исповедаться и причащаться детям 

школьного возраста. 

7 )  Начать подготовку к созыву Поместного Собора Русской Пра­
вославной Церкви. 

ВЕРУЮЩИЕ ГОРОДА КИРОВА : 

1 .  Талантов Борис Владимирович - ул. Урицкого, дом 12, юз. 1 .  

2 .  Халявин Иван Семенович - ул. Свободы, д. 54. 

3 .  Халявина Екатерина Матвеевна - ул. Свободы, д. 54. 

4. Царегородцева Викерия Дементьевна - Динамовский про-
езд, д. 6. 

5. Ворончихин - г. Киров, ул. М. Гвардии 1 3/2. 

6. Жаровцева Евдокия Васильевна - ул. Семеновская, д. No 20. 
7. Машковцева Парасковия Васильевна - ул. Ключевая, д 1 1 -А. 
8. Овечкина Екатерина Ивановна - г. Киров, ул. Карла Либ­

кнехта, д. 98. 

9. Семинарист Одесской Духовной Семинарии Каменских Ни­
кодим Николаевич - гор. Нолинск, Кировской обл., ул. Пер­
вомайская, д. 50. 

1 0. Лохтина Клавдия Гавриловна - Нолинск, ул. Садовая" д. 1 7. 
1 1 . Лышна Евдокия Савельевна - г. Нолинск, ул. Дружинская, 

д. 13 .  

1 2. Зырянова Агр. Дим. -- г .  Белая Холуница, ул. Красная, д .  1 7. 

19 



Д О П О Л Н Е Н И Е  
К ПИСЬМУ ВЕРУЮЩИХ КИРОВСКОЙ ЕПАРХИИ 

июль 1966 r. 

Кировский епископ 'Иоанн продолжает свою разрушительную 
деятельность. Он устно и письменно запрещает служить твердо 
верующим священникам и диаконам. 

Прилагаемая копия официального отношения без всяких ком­
ментариев показывает самодурство еп. Иоанна. 

Кировское епарх. 
Управление 

25 июля 1966 г. 

г. Киров 
No 508 

к о п и я 

Священнику Котельнического ыолитвенного дома 
Иоанну Григорьевичу Никулину. 

Канцелярия епископа l{ировского и Слободского на Ваше от­
ношение от 22 июля 1 966 г. сообщает Вам резолюцию Преосвя­
щенного Иоанна: 

«Распоряжение No 397 от 1 9  июля 1966 г. Вам послано оши­
бочно. Ваше своеволие, проявленное еще в 1964 году и продол­
жающееся до сего времени, соответственно обращения Его Свя­
тейшества ко всем Епархиальным Просвещенным от 6 июня 1 9 66 
года по  исходящему No 1 062 от 8.07.66 г. ,  исключает Вас из со­
става клира Кировской епархии. За все свои самовольные деяния 
несите ответственность без моего посредства. 

Секретарь канцелярии Епископа 
Кировского и Слободского. 

Епископ Иоанн». 

В. Марков. 

Свящ. И. Г. Никулин 30 июля с. г. был в Епархиальном 
Управлении и просил еп. Иоанна принять его или разъяснить отно­
шение No 508. Но епископ Иоанн отказался принять его и разъ­
яснить смысл этого документа. 

20 



Протоиерей Д. КОНСТАНТИНОВ 

ОЧЕРИ ПСИХОЛОГИИ СОВЕТСНОГО АТЕИЗМА 
( П родолжетtе) *) 

Нет со�шения, что современная советская атеистическая про­
паганда может чисто рационально в чем-то убедить людей, недо­
статочно компетентных в религиозных вопросах, подкупая не­
искушенный ум рациональной простотой эмпиризма и примитив­
ной логичностью. Но убеждая его в чем-то, она одновременно на­
чинает разрушать духовную установку человека в мире, и на 
это может пойти далеко не каждый человек. Он, в этом случае,  
психологически как бы повисает в своего рода духовном без­
воздушном пространстве - положение, которое не может долго 
выдержать человек, осознавший себя как личность. 

Весьма характерно, что, положительно отзываясь о тех фак­
тически духовных ценностях, которые выдвинули в виде смысла 
жизни некоторые читатели, редакция журнала никогда и нигде 
не пыталась обосновать положительность данных идеалов, поче­
му они нужны ? Но зато она постаралась снизить эти идеалы, 
ограничить их пределами видимой физической жизни. 

«Смысл жизни и счастье человека не даны заранее, а обре­
таются в самой жизни, в борьбе и труде, в неутомимых иска­
ниях. Когда мы говорим об исканиях, то ыы имеем в виду не 
бездеятельное созерцание, искание себя в себе, а искание в жиз­
ни, в труде и познании» ( 7 ) .  

И если есть частичная правда в том, что смысл жизни человек 
находит в процессе своей жизни, во всей ее  многогранности, в 
исканиях, то одновреыенное отвержение стре�шения мыслящего 
человека и созерцательности и устремления к миру иному явля­
ется лживым фокусом советских атеистов, лишающих человека 
права не оставаться в этом мире только с самим собой. 

Советский а!еизм не отрицает ряда духовных идеалов, вы­
двинутых участниками дискуссии, но он пытается обмельчить их 
и ограничить предметами самоза�-1кнутого отрезка земной жизни. 
Он рассматривает эти идеалы и пытается внушить людям, что все 
это является идеалами чисто земными, неким добавлением и:-.1енно 
к этой земной жизни, и никакого другого более широкого зна-

*) См. "Вестник" No 8 1 ,  стр. 43. 
7) "В поисках счастья". "Наука и религия", No 7, 1965 г., стр. 7-1 1. 

21 



чения они не имеют. И не случайно поэтому следующее поло­
жение, выдвинутое редакцией журнала в связи с указанной днскус­
сией. 

«Жизнь нам дана для того, чтобы наилучшим образом исполь­
зовать ее для себя и для других, в чбr-то наиболее полно выра­
зить себя, найти свое единственное, неповторимое воплощение, 
свое место среди людей, добиться максю1ально возможного совер­
шенствования заложенных в тебе способностей» ( 8 ) .  

Почему нужно жизнь использовать н е  только для себя, н о  
и для других? почему наиболее полно нужно выразить себя в 
ней? почему нужно найти в ней свое единственное неповторимое 
воплощение ? совершенствовать себя ? - почему? - этого редак­
ция не говорит и сказать не может по той простой причине, что, 
кроме задач построения коммунистического общества, она ника­
ких других существенных мотивое привести никогда не сможет. 
А «ко�шунистический» аргумент убедителен далеко не для всех. 
Коммунистическая казенщина не в силах решать вопросы жизни 
человеческого духа. 

Но это лишь одна сторона проблелrы. Есть еще и другая. Пси­
хологические основы атеизма порождают в людях, так или иначе 
принимающих его, совершенно особую жизненную психологию, 
логически вытекающую из всего того, что вбивает в головы со­
ветских людей воинствующая антирелигиозная пропаганда. Но 
эта психология, преломленная практически в жизни и доведен­
ная до своего логического конца, разрушительно действует на 
основы советского общества и вызывает соответспзующую реак­
цию власти. 

«Люди вокруг меня говорят одно, а делают другое - осуж­
дают разврат, а сами стремятся окунуться в него. А я и говорю и 
делаю одно : любви, о которой пишут поэты, на свете нет, есть 
лишь любовь к деньгалr, положению и к веселой, беззаботной жиз­
ни. И я приветствую эту жизнь, полную вина и дешевой ласки. 
Вел ее раньше и буду вести ее впредь. И ничего лше больше не 
надо. Я - минус в вашей воспитательной работе» ( 9 ) .  

Так писал в редакцию «Комсомольской правды» двадцатидвух­
летний Леонид. Его письмо было опубликовано в газете. Редакция 
пишет, что письмо Леонида возмутило многих читателей газеты и 

8) Там же. Стр. 10. 
9) "Комсомольская правда " ,  20 октября 1965 г. ("Что бы верно жизнь 

прожить ... " ) . 

22 



они направили свои ответные письма в редакцию, о суждая автора 
первого письма. 

Что же, вероятно, это так и было. Читатели осуждают Лео­
нида, ибо у подавляющего большинства людей имеется интуи­
тивно заложенное стремление к добру, высшим ценностям. Но обо­
сновать эти стремления в рамках атеистической доктрины они не 
могут. Вот что по этому поводу пишет газета : 

«Эти читатели жалеют Леонида, предупреждают его, что 
жизнь, которую он вел и собирается вести, неизбежно приведет 
его к печальноыу концу. Ну, будешь ты жить беззаботной жиз­
нью, говорят они, пить, обманьшать девушек. Сколько так прожи­
вешь? - пять, десять лет, а дальше что ? Как дальше жить бу­
дешь? И что оставишь после себя на земле ?  Разбитые с твоей 
«помощью» семьи, искалеченные жизни юнцов, поверивших твоей 
«философии?» ( 10 ) .  

Н о  эти возражения н е  всех убеждают. Есть у Леонида союз­
ники, носители, по выражению газеты, цинизма и нигилизма. Вот 
что пишет другой молодой человек - Шитов : 

«)Кизнь дается один раз и прожить ее нужно так, чтобы потом 
не было мучительно больно за бесцельно прожитые годы. Эти 
слова Островского я понимаю по-своему. И пусть меня называют 
циником, эгоистом, я живу только для себя. У каждого свои 
понятия о счастье. У меня его нет : счастье - блеф, миф» ( 1 1 ) .  

Вот результаты того духовного разложения, которое оказы­
вает атеизм на людей, воспринимающих его психологию как некую 
руководящую жизненную нить, а не как просто идею, входящую 
в чьи-то головы и так же легко из них выходящую. Счастья на 
этой земле нет. Кругом пустота и мертвое небытие. Так живи 
данный тебе отрезок бытия для себя, ибо сам ты для себя един­
ственная стопроцентная реальность, реальность временная, окру­
женная морем одиночества и небытия. 

И если носителям подобных взглядов, по уверениям советских 
газет, возражают тысячи советских граждан (тысячи ли ? ) ,  то 
возражают они потому, во-первых, что интуитивно, не отдавая 
себе отчета, они придерживаются иной жизненной философии, 
имеющей дело с вечными духовными ценностями, а ,  во-вторых, они 
еще не осознали необходимость тех философских выводов, кото­
рые логически надо сделать из теории атеизма. И зловещей исти­
ной, вытекающей из самой сущности атеизма, звучит утверждение 

10) Там же. 
11)  Там же. 

23 



Шитова о том, что люди, - живущие для других, ничего не делая 
для собственной жизни, - ненавидят жизнь, хотя и боятся смер­
ти. Если подойти к этому вопросу последовательно, атеистически, 
отбросив всякую шелуху красивых фраз, то эта формулировка до­
вольно точно отражает те логические выводы, которые следует 
сделать из атеизл1а. Все те положительные духовные ценности, 
которые атеизл1 заимствует от религии и пытается использовать 
и как-то обосновать, выглядят, на фоне убогой атеистической фи­
лософии, как какие-то нелепые ширмы, находящиеся в полном 
противоречии со всей обстановкой дома. 

И совершенно понптно, что у тех, кто раскуси.'! rзсю не осо­
бенно глубокую «глубину» подобной психологии и хотя бы отча­
сти принял ее, ж11зненные процессы будут расо1атриваться под 
соrзершенно иным угло�1 зрения. Напрасно газета возмущается 
носителями подобных взглядов. В этом отношении абсолютно 
права народная пословица : «что посеешь, то и пожнешь». Дик­
татура пожинает плоды n свое вреыя посеянных семян, упорно 
засеваемых в продолжение десятилетий. И надо только удивлять­
ся, что «урожай» еще не столь велик, как �южно было этого 
ожидать. 

Нужно признать, что гроыадную услугу оказала человече­
ству «Комсо�юльская правда», публикуя высказывания лиц, до­
статочно хорошо сделавших логические выводы из атеистических 
доктрин. Указанные выводы настолько характерны, что �1ы не­
сколько продолжим их перечень. 

Наряду с Леонидом и Шитовым, газета в том же номере при­
водит и другие весы.1а характерные примеры. 

Некий Александр пишет в газету о том, что главное в жизни 
- это занять солидное положение в обществе. Убеждения, по 
его мнению, - это удел примитивных людей, но, впрочем, с убеж­
дениями, даже «взятьши напрокат», легче прожить. Но лучше 
быть приспособленцем. Ведь за убеждения иногда можно и по­
страдать и даже потерять свое положение . . .  

Василий Н. придерживаетсп следующей житейской филосо­
фии. «Живи сам и давай жить друпш». Впрочем, смысл жизни Ва­
силий видит в карьере. В общем, жить надо для себя. 

А вот еще Втпор А. Приводим некоторые его взгляды. 
«Семья ? - Предрассудок; на данном этапе она отмирает. 

Дружба? - Постольку, поскольку человек нужен. Товарищест­
во? - Только, если это нужно для работы» ( 1 2 ) .  

1 2) Там же. 

24 



Редакция газеты недоумевает - откуда взялись такие моло­
дые люди? - и, очевидно, не сможет никогда понять, что эти 
молодые ЛЮДИ и миллионы других молодых людей являются в 
конечном итоге порождение�� духовного растления народа, исхо­
дящего от атеизма. 

Впрочем, не надо думать, что советс1<Ие атеисты абсолютно 
недогадливы. Это не так. Они, очевидно, понимают в чем дело. 
И свидетельством указанного является статья сотрудника журнала 
«Наука и религия», М. Г. Михайлова, - «Апелляция к опыту» ( 1 3 ) ,  
представляющая и з  себя в некотором роде подлинный шедевр . . .  

Автор статьи ведет беседу с верующей девушкой - Верой 
Щербак и обсуждает с ней один весьма характерный вопрос, не­
сколько, однако, странно звучащий в устах атеиста. Михайлов 
говорит о спасении души человека, под которьш он понимает 
очищение человека от низких чувств и поступков. И он  ставит 
перед ней вопрос - может ли неверующий человек быть свободен 
от всего низкого ? - и если да, то разве нельзя спасти свою 
душу без Бога? 

Вот, что говорит Михайлов : 
«Значит, вера в Бога - не единственная возможность спасти 

душу от всякой скверны в чувствах, мыслях и поступках; значит, 
можно и без веры в Бога ?» ( 1 4 ) .  

«Не стоит л и  подробнее заинтересоваться другим путем, если 
он приводит к тем же результатам?» ( 15 ) .  

Проблема религиозного спасения человека в лоне советского 
атеизма, идея «безгрешного безбожника» - вот путь совершенно 
невероятных суррогатов, на который принужден становиться со­
ветский атеизм, чтобы как-то осмыслить ту бессмысленную пусто­
ту, перед которой он ставит человечество. Путь безнадежный, но 
единственно возможный, ибо те психологические основы, которые 
положены в фундамент неверия, начинают проявляться с таким 
коэффициентом отрицательного действия, что над этим приходится 
задумываться и прийти к решению какой-то «смены вех». 

Но никакая смена вех не по�южет в данном случае.  Мы начали 
нашу статью с разговора двух атеистов о необходимости изобре­
сти атеистическое колесо. По свидетельству того же журнала 
«Наука и религию> ( 1 6 ) ,  изобретение и применение обыкновен-

13) "Наука и религия", № 8, 1965 г. Стр. 2-5. 
14) См. там же. Стр. 3. 
15) См. там же. Стр. 4. 
16) "Наука и религия" .  № 9, 1 965 г. Стр. 23. 

25 



нога колеса было важным переворотт1 в истории техники. Древ­
нейшие изображения колеса были высечены на камне 5 500 лет 
тому назад в Месопотамии. Очевидно, это так и есть, и нет основа­
ний сомневаться в этих данных. Изобретение древнее, но о нем 
приходится говорить опять. 

Колеса философии и психологии атеизма, на котором могла 
бы благополучно катиться атеистическая повозка, еще никто не 
изобрел и едва ли изобретет. И поэтому повозка эта тащится 
на каких-то примитивных подставках, выдавая их человечеству 
за последнее достижение человеческого разума. Едва ли подобное 
колесо будет к ней подставлено, ибо тот беспросветный мрак, пу­
стоту, б ессыыс.lJенность и одиночество, которы е  несет с собой 
атеизм, не могут принять ю �  сердце, ни разум �1ыслпщего чело­
века. 

Наш очерк психологии советского атеизма был бы неполон, 
если бы мы не сказали несколько слов о том, какие практические 
выводы делают советские атеисты, поняв, что их теоретические 
установки, их объяснения в области вечных исканий человечества 
не удовлетворяют мыслящих людей. Пока еще надлежащие выводы 
ими не сделаны, по они, несомненно, вступили на путь новых по­
пыток подставить то колесо, о котором мы писали выше. Этот 
путь, по-види�юму, пойдет весьма извилисто к определенной цели. 
Эта цель - попытаться создать систему суррогатов, заменяющих 
религиозные цели жизни и замаскированных под них. Отсюда раз­
говоры о «безгрешных безбожниках», о «спасении души без Бога», 
о необходшюсти претворения в жизнь высших духовных ценно­
стей, заимствования ряда н равственных требований из религии и 
объявление этих требований необходимым свойством советского 
человека и т. д. 

Речь идет о создании своеобразной антирелигиозной «рели­
гии», долженстпующей заменить подлинную религию и удовле­
творить духовные запросы людей. Указанный путь - это путь 
отчаяния и �1етаний от тех безнадежных неудач, которые, в общем, 
потерпела атеистическая пропаганда в СССР за десятилетия своего 
существования. 

Спасет ли этот новый антирелигиозный трюк советский ате­
изм от окончательного идейного разгрома? Едва ли, ибо никакие 
суррогаты никогда не заменят тех подлинных религиозных ценно­
стей, к которым стремится полноценный человек. 

( О'КОn'Чаnие следует) 

26 



В. ВЕй.ДJJЕ 

РАЗГОВОР О БАХВАЛЬСТВЕ 

- Отчего это ваши соотечественники, - говорил мне на 
днях старик-француз, бывавший в Росс ии и хорошо понимающий 
по-русски, - отчего это ваши соотечественники так склонны к 
самовосхвалению, к хвастовству, к тому, что так хорошо назы­
вается у вас - ах, как богат, как великолепен ваш язык - бах­
вальством? Не то, чтобы к индивидуаJrьному бахвальству, этого я 
не замечал, а к собирательному, колле.<тивному, к такоыу, которое 
говорит не «я», «мое», а «мы», ..:наше.». На поверку это ведь сво­
дится к тому же самому : «Я» - состаьная часть этого «мы», «1110е» 
- составная часть этого «наше». Если я скажу : «мы лучше всех», 
то ведь я тем самым сказал : «я лучше всех», - если не всех, кто 
внутри этого «мы», то всех, кто за предетши его, а их ведь 
очень много. Вот я читаю ваши газеты, а таю на все лады и повто­
ряют это самое : мы лучше всех. 

Тут я прервал его : да полноте, разве это мы одни ? Ведь и 
ваши соотечественники любят прихвастнуть - индивидуально и 
коллективно, всячески. 

- Да, да, - сказал он, - я знаю. Классик один ваш еще 
полтораста лет назад молвил про нас : 

Французик из Бордо, надсаживая грудь . . .  

и в надсаживаньи этом ощущал он наверно какой-то оттенок тще­
славия. Что и говорить, тщеславия у нас много и теперь. Но к 
прямому бахвальству, да и коллективному как раз, приводит оно 
редко. Где же вы видите в наших газетах, через каждые три стро­
ки, выражения вроде : «наше мудрое правительство», �под забот­
ливым руководством нашей мудрой партии» (причем пишет это 
член партии, очевидно и сам себя причисляя к мудрецам) ,  «наша 
первая в мире литература», «наша самая передовая наука», «на­
ша великая социалистическая культура», не  говоря уже об эпи­
тетах, пристегиваемых к словам «народ», «страна», «родина», и о 
фразах, произносимых - так и чувствуется - именно «надса-

27 



живая грудь» : «нас не напугаешь», «нас не проведешь», «ыы по­
бедим», «мы опередим». 

- Постойте, - остановил я его. Значит, это вы тамошнюю 
печать иыеете в виду, казенную (другой у них и нет ) ; так бы и 
сказали, но если и о ней говорить, что ж, это ведь просто, с 
одной стороны, патриотизм, и нельзя же людей бранить за то, 
что они - патриоты ; с другой, неотесанность, дурные 111анеры ; 
а с третьей, как бы это назвать . . .  Ну, скажем, партийная дисцип­
лина. 

Странная дисциплина ! У нас и в армии такой дисциплины 
нет, чтобы все хором должны были восхвалять что бы то ни было. 
А патриотизм, это любовь к родине, а не расхваливанье ее на 
всех углах. Родина, это мать. Я тоблю ее, как мать. Но ведь ни­
кому и в голову не придет писать в газетах: 11юя мать лучше 
всех матерей, она ncex умней, всех красивей, и тому подобное. 
Да и знаю я очень хорошо, что у матери моей тоже могут быть 
недостатки. Не пото111у я люблю ее, что у нее их нет. Конечно, 
моя мать - одно, а наша общая - другое, но это не значит, 
что мы сообща должны ее превозносить, как будто без этого 
и любить ее не станем. Что же касается партии, то не расска­
зывайте мне, что все это самовосхваленье - мы всех сильней и 
лучше - толшо в СССР и началось. Еще когда с японцами вели 
войну, говорили : мы их шапка111и закидаем. А вышло, что и не 
закидали. 

Тут я и смутился, и рассердился одновременно. 

- Перестаньте, - почти что крикнул я, - какой-то него­
дяй пустил тогда эту фразу, и всем стало тотчас стыдно за него 
и за нее. Шапками закидаем ! Да ведь это в поговорку вошло, 
именно как пример глупого бахвальства ! Я вырос в России, я жил 
там еще и в первые се111ь лет после революции, и с111ею вас уве­
рить, те, с кем я знался, ни к какому коллективному бахвальству 
склонны не были, и в том, что я читал, его тоже не было ни тени. 
Я его меньше видел в России, чем в любой из тех стран, которые 
узнал потом. Над квасным патриотизыом у нас смеялись. Вы знаете 
что это такое?  Это убеждение, что квас - лучше всех загранич­
ных напитков именно потому, что он напиток русский, или что 
Репин - не хуже, че111 Веласкес или Реыбрандт именно потому, 
что он русский живописец. У нас считалось столь же неприличньш 
самопревозноситься вкупе, как и в одиночку. Это только «великая 
социалистическая культура» сама себя хвалит, не как гречневая 

28 



каша - та делает это молча - а как замоскворецкая купчиха, 
высмеянная еще Островским : «Ах, как я умна, ах, как хороша !». 

- Ну, ну, - улыбнулся француз, - я ведь только так, по­
дразнить вас хотел. Я помню. Бахвальство нынешнее у вас в 
стране Сталин завел, в Италии Муссолини, а n Германии Гитлер. 
Как все слабости, что поделать, есть и эта в человеке ; надо лишь 
уметь использовать ее. Те трое у;11ели. И «великая социалистиче­
ская культура» - «наша, наша», так кричит она у вас, так кри­
чала бы и у нас - следуя прюrеру тех троих, тоже умеет этой 
слабостью пользоваться, очень даже успешно. Только все-таки, 
вы меня простите . . .  Я ведь вашу страну люблю. Не один лишь 
язык ее чудесный, но и многое другое, вплоть до черточек иных в 
ыанере вашей жить и с людьми дружить, вплоть до кухни. . .  Ког­
да-то, давным давно, я ведь и квасу вашего испробоnал : хорошее 
питье, жаль, что нигде его не достать; нынче, кажется, даже и у 
вас. О писателях ваших, прежних, больших, тех, что «классика­
ми» величают - чтоб отделаться от них что ли ? - нечего и 
говорить . . .  Не любить их невозможно. Но знаете, не сердитесь, 
отчего это у них немцы всегда такие глупы�, англичане вашим сто­
лярам да слесарям в подыетки не годятся, французы - либо крас­
нобаи, либо попросту ыерзаrщы ? Один Ламберт в «Подростке» 
чего стоит - помните? Ohe, Lambert. As-tu vu Lambert?, - да 
и у Толстого французы в 1 8 1 2  году. А два «полячка» из «Братьев 
Кара�rазовых» ? А совершенно идиотическая чеховская англичан­
ка? И отчего, когда русское они хвалят, то как-то не стесняются, 
точно сами они не русские ?  Конечно, до «нашей великой, вели­
чайшей нашей литературы, науки, культуры» дело у них не до­
ходит. Этого бы они постеснялись, да и вовсе этого не думали. Но 
путь к бахвальству порой у них все же намечается. А вот в зару­
бежной печати - я ведь почитываю и ее  - обо всем этоы вашем 
- хорошем, хорошеы, не спорю - говорится нередко совсеы 
почти в том же тоне, что и в советской. Где, мол, не-русским этю1 
людям... Бывало... у нас. . .  Мы.. .  Наше.. .  Великая. . .  И в прошлом 
не хотят видеть никаких пустот, пробелов, несовершенств. Молчу, 
молчу. И пора ыне. Договориыся, разберем все это ближе в сле­
дующий раз. 

* 
* *  

На этом мы с ниы и расстались, но словечко это, бахвальство, 
все еще вертится у меня в уме и мучает меня. Ему что? А мне -
стыдно за Россию. «У ней особенная стать» - в этоы бахваль-

29 



ства нет. «Россия, встань и возвышайся» - и в этом нет бах­
вальства. Но уже насчет гоголевской тройки сомневаюсь. Зачем 
это ей лететь так, чтобы косились на нее «другие народы и госу­
дарства». Не вижу, чтобы честь или слава России состояла в том, 
чтобы кого-нибудь «оставить позади», и не нахожу, чтобы даже 
величайшие наши умы и души так-таки вообще опередили или 
превзошли не «наши», но все равно, родные нам души и умы 
христианства, Греции, Европы. Справедливо писал Карамзин в 
1 802 году : «У французов еще в шестом-на-десять веке философ­
ствовал и писал Монтань: чудно ли, что они вообще пишут лучше 
нас». И не находил он нужным отыскивать в Московской Руси 
nлатонов и «быстрых разумом Невтонов», которых у нее не было. 
nечальна похвальба, основанная на невежестве. Горько было уз­
нать, много лет назад, что Шмелев, в Париже, отвечая на анкету, 
объявил Альбова и Баранцевича писателями нисколько не хуже 
nруста . Еще позорней похr:;альба, основанная на лжи и лести. 
Мучительно стыдно читать, только раскроешь любой советский 
листок, «наша великая;;, «наша могучая», «наша первая в мире». 
Если бы они еще гордились ... Но нет, куда там. Они хвастают, 
пыль пускают в глаза. Тот, кто чем-нибудь горд, тот этим хва­
стать не станет. Гордость, доведенная до предела, бывает страшна, 
б есчеловечна. Можно осуждать гордеца, можно его жалеть, можно 
ненавидеть его. Хвастуна можно только презирать. 

30 



Протоиерей Геор�ий БЕНИГСЕН 

ЦЕРКОВЬ И МИР 
(( . . .  тах возлюбил Ба� мир, 'Что отдал Съша 
Свое�о Едииородио�о .. . " (Ио. 3, 16) .  
а • • •  идите по  все,1tу J.tиpy и проповедуйте 
Евателие всей твари . . .  " (:М:арк 16, 15) . 

В Евангелии есть немало ыест, в которых жестоко судится 
мир. «Мир во зле лежит», «не любите мира», «Царство Мое не 
от мира сего» . . .  Христос тщательно предупреждает Своих после­
дователей о коварности, о греховности, о гибельности мира, в 
котором суждено будет созидаться Его Церкви. На общем фоне 
этого отрицания мира почти парадоксально звучат вышеприве­
денные цитаты, которые свидетельствуют о жертвенной любви 
Самого Бога к созданному Им миру и об ответственности христиан 
за преображение мира евангельской проповедью.  Противоречие 
этих евангельских текстов кажущееся. Все, что Господь говорит 
о мире в смысле отрицательном, должно служить предупрежде­
ниеА1 о категорической необходимости разделять между добром 
и злом, не принимая одно за другое. Христос хочет, чтобы жизнь 
христианина была внутренне ясной, чтобы все в ней было светом, 
чтобы не было в ней места теневой двусмысленности. Ясность 
не значит легкость, поэтому широта не является характеристикой 
пути христианина в этом мире. Узость пути обещана ему, и эта 
узость предполагает крайнюю бдительность, при которой каждый 
шаг должен полагаться на трезвом и разумном расчете. Но в то  
же время узость пути не  предполагает шор  и никак не  лишает 
христианина не только возможности, но и прямой ответственности 
за окружающий его мир, за бесчисленных «попутчиков» на «уз­
ком» пути, за тех, кто с этого пути либо сходит, либо не знает, 
как его найти. 

В течение многовековой истории христианства «парадоксаль­
ностЬ>> евангельского отношения к миру лежала в о снове многих 
внутренних противоречий в самом христианстве. «Приятие» мира 
или полное его «отвержение» поляризировали христианское отно­
шение к проблеме до степени полного отсутствия взаимопонима­
ния. Эта поляризация еще далеко не  изжита в наше время. Она на­
ходит свое выражение в том, что крайний протестантизм, о собенно 
американского толка, готов с головой погрузиться в течение собы­
тий  так называемой «социальной революции», в то время, как 

31 



крайне ортодоксальное крыло совреыенного христианства все еще 
проповедует полный уход из �шра, полное его отрицание и строит 
все свое богословие на отрицательных принципах «всемирного 
богоотступничества». 

Здесь следует оговориться, что аскетическая практика ухода 
из мира не должна рассыатриваться в свете этой «поляризации», 
выражающейся JЗ безотчетной погруженности в проблемы совре­
менной социологии, с одной стороны, или в предании мира безус­
"товной анафеме, с другой. Аскетический уход из мира христиан­
ского отшельника отнюдь не означает отказ от ответственности 
за мир и за его судьбы. Уходя из �шра, подвижник просто стано­
вится на иной путь служения �rиру, служения, подчас гораздо бо­
,1е е  непосредственного и действенного, ч ем тобое активное уча­
стие в социальных «протестах» и демонстрациях . . .  

В течение �шогих столетий все внимание значительной части 
православия ко�щентрировалось на себе самом. Жизнь нашей церк­
ви была вполне самодовлеющей в условиях изоляции православ­
ного востока, где даже все политические проблемы оставались 
нашими местными, локализированными, «частными» проблеш1ми. 
Это в равной степени относилось к периодам церковного строи­
тельства и к временам церковной самозащиты от преследований, 
от новшеств, от веяний изнутри и извне. В течение многих веков 
христианство на православно�� Востоке не только строило церкви, 
писало книги, переводило святоотеческие и библейские тексты. 
Оно в то же время создавало культуры, вынашивало грамотность, 
рождало социальные нормы, выковывало традиции, христианизи­
ровало пережитки языческих культов, кристаллизировало нацио­
нальное самосознание. В то время, как западное христианство, ук­
репившись на твердых основах единства римской культуры и ла­
тинского языка, создавало некий монолит интеллектуальной жиз­
ни, православие служило многогранной национальной самобытно­
сти восточных стран и народов, просыпавшихся от долгого языче­
ского сна и не без труда входивших в чуждую, поначалу, среду 
народов мира, объединенных одной христианской культурой. Куль­
тура была единой, каковой она и оставалась в течение 1 ООО лет, 
но социологические предпосылки были разными. И как раз на 
этих социологических предпосылках, обусловливавшихся множест­
вом факторов, вырастали традиции, иногда объединявшие, а часто 
разъединявшие  церкви, народы, поколения. 

Двадцатый век застал христианство врасплох. Взрывы рево­
люций, брожение умов, рост материализма, экономические и со­
циальные перевороты, рождение новых народов, культур, стран 

32 



и государств разрушили прочные перегородки «самобытности». 
Бурное развитие сношений - от телеграфа и радио до телевизии, 
авиации и космонавтики - превратили непроходимые доселе гра­
ницы и фиктивные полосы на карте мира. То, что раньше допу­
скало промедление в две-три недели, теперь требует не�rедленной 
реакции - в религиозной, в политической, в личной жизни. Две 
мировых войны, бесчисленное количество вооруженных конфлик­
тов более местного характера, рост мирового атеизма не только 
поделили мир на лагери мнений, партий и религий :  они заставляют 
все единомысленное объединяться, забывать о разделениях, ду­
мать о единении, строить укрепления физической, интеллектуаль­
ной, духовной обороны, на которых приходится стоять плечом к 
плечу, рука об руку теы, кого еще разделяют философии, мнения 
и деноминации, но кого объединяет одно небо, одна цель, один 
Боr ... 

Двадцатый век все больше и больше оказывается веком испы­
тующим. Он требует ответов и требует их с нетерпением и с 
настойчивостью. Вопросы несутся отовсюду : из университетов и 
школ, с полей битв и из залов международных конференций, с 
площадей собраний и деыонстраций за старые принципы «свободы, 
равенства и братства» ... Пожалуй, с наибольшей настойчивостью 
эти вопросы звучат в интимной обстановке индивидуальной чело­
веческой совести, для которой необходимость ответов - ясных, 
простых и точных - является не проблемой любопытства, а жгу­
чей необходимостью. 

Двадцатый век отбросил значительную часть православия за 
границы нормального исторического существования. За рядом по­
литических завес эта часть ыирового православия борется, преж­
де всего, за самосохранение. Метаисторические элеыен·1 ы явля­
ются составной частью его бытия, потому сам факт его сущест­
вования, а подчас и рост его влияния на окружающую жизнь, 
стоят на гранях метафизики, на гранях чуда. Его соприкосновение 
с «миром», в котором ему приходится жить и бороться, почти 
всегда осноnывается на отрицательных принципах, так как «мир», 
его окружающий, является концентрацией той анти-теистической 
(а не просто «атеистической» )  стихии, которая является вопло­
щением мира анти-евангельского. 

Другая часть православия, волею исторических судеб, пере­
брошена в «посюсторонний» мир истории. Здесь наша миссия зна­
чительно разнится от миссии «потустороннего» православия. Даже 
наше «самосохранение» здесь иного порядка. Там нужно сохра­
нять себя от преследований, от актшшзированного зла, от воин-

3,3 



ствующего атеизма . Здесь нужно охраняться от всепоглощающей 
рутины благополучия, равнодушия, духовного и интеллектуаль­
ного декаданса. 

В течение ряда десятилетий в основе нашего «самосохране­
ния» лежал принцип нашей изолированности от постороннего ми­
ра. Мы призвали на службу все то, что христианство строило и 
созидало на Востоке в течение столетий : красоту нашего богослу­
жения, силу национальной самобытности, богатство местных тра­
диций, эпос и этику, быль и легенду. Мы строили храмы и созда­
вали острова нашей собственной социологической формации, 
строили вокруг этих островов ограды из символов, обрядов, се­
мантики, языка. Мы создали целую эпоху «зарубежного» право­
славия, окрашенного в цвета той или иной национальной тради­
ции. Мы сохранили огромное богатство и, в порядке абсолютной 
неизбежности, создали сеть социологических «гетто», в которых 
культивировали «нашу» жизнь, «наши» обычаи, «наш язык». 

Было бы неразуыно и преступно одним росчерком пера вы­
черкнуть из нстории православия эту эпоху его самоопределения 
в западноl\I мире, разрушить и сжечь все ограды, осмеять и пре­
дать анафеме все труды, все средства, всю любовь, израсходо­
ванную поколениями восточных пришельцев, строивших правосла­
вие на просторах свободного западного мира. Но, преклоняясь 
перед их подвигом, думая с ностальгией о тепле и уюте, о социо­
логической огражденности этого промежуточного периода право­
славной истории, нужно смотреть правде в глаза. Перед право­
славием в свободном мире стоят новые задачи. Осуществление 
на�rи этих задач распространяется не только на наше будущее, 
но на будущее православия во всем мире, на будущее самого 
мира. 

Как и все ветви христианства, православие дошло до конца 
социологической эры своего существования. Под этим термином 
подразумеваются все те факторы, которые, до настоящего вре­
мени, стимулировали жизнь христианина и на которых строилась 
жизнь христианской общины. Об этих факторах говорилось выше, 
но для большей ясности можно их снова перечислить. Это нацио­
нальные предпосылки христианства. Это богатство традиций, не 
всегда имеющих ясную связь с саrной духовной сутью христиан­
ства. Это участие в церковной жизни «по традиции». Это психо­
логическая стимуляция, исходящая от семейного прошлого, от 
социальной среды, от общественного мнения. Это христианство, 
потому что «так принято», потому что «так было еще при дедах», 
потому что это «дает положение в обществе» и т. д. Это то хри-

34 



стианство, которое далеко не nсегда исходит из глубокой веры, 
из духовного знания, из личного опыта, из внутренней трезвой 
убежденности в «едином на потребу». И это относится далеко не  
только к православию : доминирующее число христианских се ­
мейств, общин и индивидуумов строят свою церковную жизнь 
именно на этих социологических началах. Не следует думать, что 
эти начала, сами по себе, совершенно отрицательны. Они полезны, 
поскольку каждый сюшол и каждая традиция наполняются внут­
ренним духовным содержанием и смыслом. Они несомненно вредны 
и опасны, когда символы и традиции становятся самодовлеющими 
единицами, создающими быт лишенный духа. Наше положение в 
мире -- холодном, равнодушном, материалистическом, ждущем на­
шего ответа на многие вопросы, - в мире ХХ века, заставляет 
нас переступить через порог социологически-уютного, теплого и 
безмятежного бытия нашего прошлого и прошлого наших предков.  

Социологическое прошлое д:�ет нам с собой солидный багаж : 
всю двадцативековую мудрость Церкви, ее традицию и духовный 
опыт, ее сакраментальное и литургическое богатство. Мы держим 
этот багаж в руках, стоим на пороге и смотриы в междупланетные 
горизонты нашего и следующего столетий. Мир открыт перед 
нами. В этом мире мы видим не только тех, с кем шли рядом в 
течение многих лет, не только тех, кто вместе с нами верят в 
Христа, не только тех, у кого одно с нами прошлое, одни куль­
турные традиции, один цвет кожи. Снова говорит нам Господь : 
идите в весь мир, проповедуйте Евангелие всей твари. Истина Его 
в наших руках. Если мы действительно верим в это и, вслед за 
ним, любиы Его мир, нам надо нести истину Его Церкви в ш1р, 
Его народам, Его людям, Его детям - всех культур, всех убеж­
дений, всех рас и цветов кожи. Все люди - Его люди. Он пришел 
ко всем. Ко всем Он посылает нас. 

Мы стоим на пороге новой эры православия и не решаемсЯ 

переступить этот порог. А за ним раскрываются небывалые воз­
l\Южности для нас, для Церкви, для мира. Прежде, чем сделать ре­
шительный шаг, нужно собраться с мыслями, нужно формули­
ровать будущее, нужно сказать самим себе, как и чем заменить 
и восполнить тот век уюта и самоопределения, тот век социологи­
ческого бытия христианства и православия, который остается по 
ту сторону порога. Нужно найти возможность приложения Вечной 
Истины к новым условиям резко меняющегося мира, и через приз­
му этой истины найти новое преломление, новые ответы на все 
тревоги мира, на все его чаяния, на все его проблемы. Попытке 
такого анализа будет посвящена следующая статья. 

35 



Проф. Л. А. ЗАНДЕР 

П А П С Т В О  

История папства, в значительной мере, определяет собою всю 
историю католической церкви. Поэтому, тема эта является почти 
неисчерпаемой (классическая «История пап с конца Средних ве­
ков» Людвига Пастора занимает 16 томов) .  В данном контексте мы 
ограничимся самым необходимым : т. е .  наметим основные эпохи в 
и стории и развитии папства и укажем на наиболее ярких предста­
вителей папской власти. Официальная доктрина католической 
церкви считает, что первым Римским папой был апостол Петр. 
Мысль эта очень древнего происхождения : еще в конце IV века 
папа Дамас учил : «Трон один у Петра ; одна святая крещальня». 
В течение всех 20 веков истории Христианства, мысль эта неиз­
менно утверждалась, повторялась и обосновывалась католическими 
богословами, пока, в 1 870 г., она не была введена в состав основ­
ного догмата о церкви ( 2-ой канон Ватиканского постановления ) .  
Соответственно этому, в католической терминологии «кафедра 
Петра» означает римский престол, а на внутренней стене собора 
св. ап. Павла имеется 262 медальонных изображения римских пап, 
от ап. Петра до Пия ХП. 

Для православного сознания , мысль о том, что ап. Петр был 
римским епископом, является совершенно неприемлемой :  апостолы 
не были связаны с определенными местами, но были посланы Гос­
подом проповедывать Евангелие «всем народам ... даже до края 
земли». Поэтому, все апостолы принадлежат всей Церкви, и ни одна 
община не может объявлять того или иного апостола «своим» 
предстоятелем (в противном случае, надо считать евангелиста 
Иоанна Богослова епископом Ефеса, апостола Марка - епископом 
Александрии и т. д. ) .  Апостол Петр, который, действительно, осно­
вал Римскую церковь, основал также церковь в Антиохии ; и до 
VI в. западная церковь знала два праздника : кафедры ап. Петра 
в Риме и в Антиохии (с VII в. первый праздник поглотил второй и 
стал рассматриваться как праздник папской власти) .  Римская цер­
ковь обязана своим существованием не только ап. Петру, но и 
Павлу, который также мученичсски окончил жизнь в Риме. 

Поэтому, первым епископом Рима (первенствующее значение 
которого в древней церкви никогда не оспаривалось) мы считаем 
св. Лина ( 67-79 ? ) .  

36 



Древняя церковь не знала примата Петра, хотя ап. Петр всег­
да рассматривался как символ единства Церкви. Однако, уже с Ш 
века мы видим властные шаги римских епископов, свидетельст­
вующие о том, что они считали себя поставленными не рядом с 
другими предстоятелями христианских общин, а над ними. Так, 
папа Виктор разорвал связь с малоазиатскими церквами из-за не­
согласия относительно Пасхалии ; папа Стефан разорвал связь с 
епископами, не  признававшими еретического крещения, что вы­
звало резкий протест епископа Кесарии Фирмилиана, который об­
винил папу в «бесчеловечности, дерзости, безрассудности и глу­
пости» и объявил, что своим анафематствованием других еписко­
пов папа сам себя отлучил от Церкви и стал «отступником и схиз­
матиком». В виду высокого духовного уровня первых пап (из 32 
пап, занимавших Римский престол до признания Христианства им­
ператором l{онстантином, 30 удостоились мученического венца ) ,  
эти властные шаги, ни в кое:11 случае, нельзя объяснять мотивами 
честолюбия или властолюбия. Совершенно очевидно, что первона­
чальные претензии на руководящую роль в Церкви имели своей 
причиной сознание своей ответственности за Церковь. Никто не 
будет отрицать, что в дальнейшей истории все человеческие сла­
бости сыграли свою роль в самоутверждении папства, как единой 
и абсолютной власти. Но чрезвычайно важно понять, что в основе 
идеи папства лежит религиозное убеждение в том, что Христос, 
действительно, вручил власть над всею Церковью ап. Петру, а, 
через него, - римскому епископу ; и что, следовательно, отказ 
от этого единодержавия был бы изменой свое�1у религиозному 
долгу и отказу от своей церковной ответственности. В этом убеж­
дении, в этом «non possumus» мыслить церковный строй иначе, 
лежит непреодолимое отличие рю1ского католицизма от всего не­
римского христианства ; и,  в этом же, коренится сила папства ( по­
скольку оно не сомневается в своем божественном происхождении ) 
и, вместе с тем, его слабость (поскольку оно ощущает себя свя­
занным и не подлежащим какому-Jiибо изменению) .  

Начиная с IV в., мы видим непрерывный рост значения пап­
ства, впJiоть до средины IX в. ,  когда папство, фактически, стано­
вится играJiищем честолюбий и страстей римской знати. 

Основными моментами этого роста являются следующие : 

1 )  Папа становится патриархом всего Запада. Этому, в зна­
читеJiьной степени, способствуют миссии, которые, исходя из  Ри­
ма, обращают галлов, германцев, ангJiо-саксов. Естественно, что 
вновь образованные местные церкви подчинялись своему центру 

37 



и что «каноны, декреталии и статуты апостольского престола» 
были обязательны для всей Италии, Франции, Испании и Африки 
( но не для восточных провинций) . 

С другой стороны, папы, являющиеся высшим авторитетом За­
падного мира, являются защитника�ш и охранителями культуры 
в борьбе с наступающими на Рим варварами. Папы ведут пере­
говоры с королями гуннов, визиготов, вандалов, остроготов, лон­
гобардов. Все это способствует росту их авторитета, не только 
как духовных руководителей, но и как общественно-политических 
вождей, постепенно подготовляя идею папской власти как выс­
шего арбитра в жизни народов. 

2 )  Папа утверждает свою власть над всем Христианством. 
Папа Лев I, основываясь на евангельских текстах, учит, что 

ему принадлежит «забота о вселенской Церкви», что все епископы 
являются только представителями папы, что во всех важных слу­
чаях епископы должны обращаться к Риму. 28-й канон Халки­
донского собора, уравнивающий с римским престоло�1 патриарший 
престол нового Рима-Византии, им категорически отвергается. 

Эта претензия на руководящую роль во всей церкви находит 
себе полное признание и подтверждение со стороны светской вла­
сти. В 445 г. закон, изданный западным юшератором Валентиа­
ном П, торжественно утверждает «примат св. Петра», запрещает 
введение в Церкви чего-либо нового вопреки воле Рима и придает 
определениям римской кафедры силу закона. 

Поэтому понятно, что папа Феликс III уже считает себя в 
праве анафематствовать Константинопольского патриарха Акакия 
за его миролюбивую политику по отношению к монофизитам. 

На фоне этой властной внешне-организационной деятельно­
сти пап, ярко выделяется замечательный образ папы Григория Ве­
ликого ( 590-604) ,  называемого у нас «двоесловом» (что явля­
ется плохим переводом «автора диалогов» ) .  Его можно охаракте­
ризовать как духовного организатора католической церкви. Монах, 
подвижник, ученый, - он ставил над приматом власти примат слу­
жения и любви (он первый из пап назвал себя слугою из слуг 
Божиих, - servus servurum Dei - титул, укрепившийся в даль­
нейшей истории) .  Он приблизил католическое вероучение к пони­
манию вновь крестившихся народов, превратив трудное для пони­
мания богословие в школьную догматику; широко открыл двери 
народным верованиям, не боясь их полу-языческого характера;  
первый отожествил церковь с царством небесныы, не  боясь внести 

38 



в последнее э;,юции страха наказания и жажды заслуг; упростил 
�шстическую мысль, придав ей церковный и общепринятый харак­
тер и соединив требования жизни созерцательной и жизни актив­
ной ; величайший литург на папском престоле, он окончательно 
оформил католическое богослужение и ввел «Григорианское», о сь­
могласное пение, практикуемое и доныне. Своими мероприятиями 
и реформами он превратил католицизм в общедоступную народную 
религию и те�r определил все его дальнейшее развитие.  Но и он 
продолжал централизирующую традицию Рима, стремился к пре­
одолению автоно11rии поместных церквей (в  частности, древне-бри­
танской и ирландо-шотландской )  и вводил всюду единообразную 
римскую мессу, постепенно вытеснившую местные литургии ( гал­
ликанскую, аквилейскую, испанскую) . Из смирения, свои писания 
он сравнивал с отрубями, по сравнению с полновесной пшеницей 
бл. Августина. 

Следующие папы последовали скорее линии папы Льва, ч ем 
Григория. 

Короноuание Кар,1а Великого папой Львом III в Рождествен­
скую ночь 799 года означало не только полный разрыв Запада 
с Востоком (последний был уже подготовлен папой Григорием III 
( 73 1-74 1 ) ,  порвавшим с императором Львом Исавром и обратив­
шшrся за помощью и защитой к франкскому королю Карлу Мар­
теллу) ,  но и новое положение папства, как власти, стоящей над 
Империей. Но коронование Карла императором Западной империи 
имело и другое значение. До этого времени империя, как и цер­
ковь, мыслилась единой : могла быть только единая иыперия, рав­
нозначная всему христианскоыу культурному миру. Теперь ока­
залось две империи : Запада и Востока, притом конкурирующие 
одна с другой, и это, естественно, подготовляло мысль и о двух 
церквах, - западной и восточной, также находящихся в состоя­
нии напряжения и борьбы. В этом отношении образование За­
падной империи является важнейшим фактором в истории церкви 
и,  в частности, в истории раскола христианского мира на западное 
католичество и восточное православие. И хотя папа Лев III и 
отказал императору в его просьбе ввести в символ веры слова 
«и от Сына» ( филиокве) ,  в конечном итоге победил император 
и филиокве было внесено в символ веры папой Бенедиктом VIII 
(в 1 0 1 5  г., по настоянию императора Генриха III) . 

Со времени Карла Великого претензии пап на светскую власть 
стали обычным явлением. Основанием для этого служила не толь­
ко теория папской власти, но и фактическое существование пап-

39 



ского государства, впервые основанного папой Стефаном П, в 
754 г. и окончательно организованного папой Адрианом I, который, 
в 777  г. даже лично собрал армию для завоевания Терасины, ко­
торой завладели лонгобарды княжества Сполетто. Таким образом, 
папа оказался не только духовным вождем Запада, но и светским 
властителем, фатально втянутым в политическую борьбу за власть 
и влияние. 

Последним папой этого периода был Николай I ( 858-867 ) ,  
иерархическое самосознание коего н е  знало границ. Папа, - по 
его словам, - есть наместник Божий на земле и, в качестве тако­
вого, властитель Вселенной;  без его воли не может быть ничего : 
ни собора епископов, ни постройки нового храма, ни издания бо­
гословской книги. Он есть источник всякой власти, как духовной 
так и светской. Это уже точная и ясная формулировка идеала 
теократического, идеала папского абсолютизма, в отношении ко­
торого правление Николая I было только прологом, но которое 
было полностью осуществлено папами Григорием VII и Иннокен­
тием Ш. 

Однако, после 01ерти Николая I наступило «железное столе­
тие», - время ослабления и унижения папской власти. Фактиче­
сюнш хозяевами Рима 01<азались «капитаны»,-аристократы, често­
любцы, военачальники. Они рассматривали папский престол, как 
одно из средств для своих интриг и политической борьбы. Поэтому 
они возводили и низводили угодных им пап, убирали неудобных, 
не останавливаясь перед убийством. Латеранский дворец, (в кото­
ром папы жили до 1 305 г . ) * ) ,  превратили в подобие «золотого 
дома» Нерона. Папа Иоанн Х был в 928 г. задушен по приказу 
«сенаторши» (senatrix) Морозии, жены маркиза Сполетто, Аль­
берика ; она же возвела на папский престол своего незаконного 
сына ( от папы Сергия Ш) под именем Иоанна XI ( 93 1-935) . 
Иоанн ХП ( 955-964) , возведенный на папский престол когда ему 
было 1 6  лет, удивлял римлян своей развратной жизнью, заменяя 
утрени пирами и больше всего любя охоту. Бывали даже случаи 
одновременного существования двух пап. Несмотря на все это, 
авторитет папской власти не был разрушен, и как только на 
папскоы престоле оказалась сильная и талантливая личность Гри­
гория VII, папство, из унижения, сразу же поднялось на недося­
гаемую высоту. Уже предшественник Григория VII, Николай П, 
ввел чрезвычайно важную реформу избрания пап не духовенством 

*) Ватикан стал резиденцией папы вскоре после того, как папа Гри­
горий XI в 1377 г. переехал нз Авиньона в Рпм. 

40 



и народом ( благодаря чему и возможны были безобразия «желез­
ного столетия» ) ,  а кардиналами, каковыми, в то время, считались 
наиболее влиятельные клирики, среди которых насчитывалось 7 
епископов ближайших к Риму епархий, 26 пресвитеров, - на­
стоятелей важнейших церквей Рима и 7 диаконов, - по числу 
церковных областей, - ставших, в скором времени, непосредст­
венными советниками папы. И хотя в Х и XI вв. кардиналы еще 
не составляли коллегии (коллегия кардиналов, в числе 70 и в 
память 70 старейшин Моисея, была окончательно сформирована 
Сикстом V в 1586 г. ) ,  реформа избрания папы определенными и 
независимыми лицами имела в истории папства огромное значе­
ние. Это стало очевидным сразу же по избрании на папский пре­
стол в 1 073 г. кардинала - диакона Хильдебранта, принявшего 
имя Григория VII и характеризуе�юго как «поборника свободы 
Церкви» ( «Ecclesiasticae libertaes propugnator) . Он был чело­
веком высокого идеализма и,  вместе с тем, железной энергии, ис­
полненным сознания ответственности и власти и чуждым личного 
честолюбия. Приняв папскую власть в период величайшей раз­
рухи, он поднял не только авторитет папства, но  и общий уровень 
церковной жизни, для чего ему пришлось вести беспощадную борь­
бу с врагом, так сказать, внешним, т. е. императором, так же, как 
и папы, претендовавшим на высшую и абсолютную власть, и с 
врагами внутренними, - продажностью и распущенностью духо­
венства и т. п. Тотчас после своего избрания, он издал ряд декре­
тов. так наз. Dictatus рарае, в которых изложил свои убеждения, 
цели и программу. В них, между прочим, значится следующее : 
всемирной властью обладает только Римский первосвященник 
(§ 2 ) ; только он может низлагать и разрешать епископов ( §  3 ) ; 
он имеет власть низлагать императоров ( §  1 2 ) ; он не подлежит 
ничьему суду (§ 20) ; он может разрешать подданных от клятв, 
данных неправедным властителям ( §  27)  . . .  Следуя этим принци­
пам, Григорий VII вел длительную борьбу за инвеституры ( т. е. 
право вводить во владение той или иной духовной или светской 
должности, соединенной с имущественными и иными привилегия­
ми) с императором Генрихом IV, борьбу, изобиловавшую драмати­
ческими событиями (унижения императора в замке Каносса в 
1077 г. ) и закончившуюся низложением папы (тем же  Генрихом 
IV) и его изгнанием в Салерно, где он и умер. Что же касается 
его внутренней деятельности, то установив строгую централиза­
цию в церковном управлении и осуществляя ее посредством осо­
бых легатов, он  значительно поднял моральный уровень духовен-

4 1  



ства : он создал независимый от светской власти епископат, ввел 
целибатное духовенство, укрепил дисциплину. Средствами прове­
дения этих реформ были отлучение, итердикты, дипломатия, но и 
проповедь покаяния и личный пример самого папы. 

Последующие 17 пап продолжали, с переменным успехоы, 
вести борьбу с ш.шераторами, но не проявляли при этом того 
высокого идеализма, который отличал Григория VII. Всемирная 
монархическая власть не могла не секуляризировать папства, и это 
снижение духовного руководства до уровня политического управ­
ления было засвидетельствовано предостерегающим голосом св. 
Бернарда из !{лерво. С большой откровенностью и мужеством он 
напоминал папе Евгению III, что смыс.тr папства не в обладании 
(dominium) , но в служении (ministerium) . Но это было гласоы 
вопиющего в пустыне. Борьба за власть продолжалась. Папа Алек­
сандр Ш должен был даже бежать из Рима во Францию, спасаясь 
от императора Фридриха Барбароссы, которого несколько раз от­
лучал от церкви и, в конце концов, привел к полному повино­
вению. 

Последнш1 папой этого периода был Иннокентий III, который 
отличался тем же строгим идеализмом и той же абсолютной бес­
компромиссностью, что и Григорий VII. Его правление ( 1 198-
1 2 1 6 )  �южно рассматривать как время высшей славы и силы пап­
ской власти. Фактически он был полновластным хозяином Запада ; 
он низлагал и возводил на престолы императора и королей и само­
державно правил церковью. Власть папы он сравнивал с солнцем, 
от которого получает свой свет и луна -- символ всякой подчи­
ненной светской власти. На всем пространстве Запада, от Ирлан­
дии до А рмении и от Скандинавии до Египта, не происходило 
ничего, что могло бы быть неизвестно или не одобрено папой ; 
ибо, по  его убеждению, «Христос поручил Петру управление не 
только всею Uерковью, но и всем миром». Поэтому понятно, что 
Иннокентий Ш, первый, усвоил папе наименование Наместника 
Христа (vicarius Christi) . При всем это��, чистота его наыерений 
и личная его добродетельность стоят вне сомнений. Во всех его 
писаниях, речах, буллах, неизменно сквозит его, говоря его соб­
ственньши словами, «смирение высоты» и «высота смирения» 
(humilis suЫimitas et suЫimis humilitas) . 

На такой высоте папская власть не удержалась и, 
после смерти Иннокентия Ш, мы видим ее постепенное ослаб­
ление. Ее полное поражение происходит в 1 303 году, когда 
войска ф ранцузского короля Филиппа Красивого заняли за-

42 



мок Ананьи, в котором папа Бонифаций VIII ожидал своих 
врагов сидя на троне, в полном облачении, но в присут­
ствии только двух кардиналов, ибо все его приближенные бежали. 
Удар по лицу железной перчаткой, который, яко бы, был нанесен 
папе канцлера�� Франции, Гильомом Ногаре или )I{иакомо Колонна 
Сциара, исторически не доказан ; но унижение папы было столь 
велико, что через месяц после этого он yl\!ep. Характерны�� при 
этом является то, что противником папы был уже не император, 
а французский король : на мировую сцену выступает новое начало, 
национализм, который, на первых порах, торжествует над вселен­
ской папской властью полную победу. В 1 305 г. на папский пре­
стол, под влиянием франuузского короля, возводится архиепископ 
города Бордо, Бертран де Го, который, приняв имя Климента V, 
совершает неслыханный поступок : после своего коронования в 

Лионе и четырех летнего путешествия по Франции, он переносит в 
1 309 г. папскую резиденцию из Рима в Авиньон. Начинается пе­
риод «Авиньонского пленения», т. е. по-просту французского 
управления церковью, который продолжается 70 лет и приносит 
католической церкви неисчислимый вред. Все 5 Авиньонских пап 
были французы ; их пребывание в Авиньоне (а не в Риме)  рас­
сматрива!!ось лучшими представителюш католического мира как 
величайшая ненормальность, но попытки убедить папу «вернуть­
ся» в Рим оставались безрезультатньши. Сначала Петрарка, потом 
сп. Бригитта Шведская и,  наконец, св. Екатерина Сиенская всяче­
ски влияли на Авиньонских пап, в смысле их переселения в Рим. 
Урбан V, под влиянием св. Бригитты, сделал попытку (в 1 367  г . )  
вернуться в Рим, но пробыл там только 3 года, после чего снова 
переехал в Авиньон. Папы, как будто окончательно, устроились в 
Авиньоне, Бенедикт XII построи!! там роскошный дворец; Кли­
мент vr, - политик, дипломат и совершенно светский князь 
церкви, - выкупил Авиньон у Неаполитанского короля, Иоанна ; 
Григорий XI, под влиянием св. Екатерины Сиенской, переехал в 
Рим в 1377 г. и тоже и�1ел же.'Jание вернуться в Апиньон, но умер 
в 1378 г. 

После его смерти начался «великий раскол Западной церкви». 
В Риые nыл избран папа, непризнанный Авиньоном, Урбан VI, r 
в Авиньоне воцарился Климент VII, поддерживаемый французским 
и неаполитанским королюш. Раскол пап и антипап, анафеыатство­
вавших и низлагавших друг друга ( одно в ремя было даже трое 
пап ) ,  продолжался в течение 3 6  лет, до 1 4 1 4  г. ,  когда папа 

43 



Иоанн XXIII согласился, для того чтобы положить конец разрухе, 
на созыв собора, который и был созван в Ков:станце. 

Странным образом, с падением политического значения пап­
ства совпадает рост его претензий на духовную власть. Первен­
ствующее положение папы в церкви становится доктриной, со­
гласно которой самое спасение зависит от признания папы и 
подчинения его власти. Эти положения, с полной ясностью, вы­
ражены в трактате св. Фомы Аквината «против заблуждения гре­
ков» (Opusculum contra errores graecorum) . В нем значится : 
«" .римский первосвященник должен почитаться первьш и вели­
чайшим из всех епископов". ему принадлежит первенство во всей 
вселенской церкви". он имеет первенство перед патриархами". 
Римский первосвященник должен иметь в церкви полноту власти". 
Петр должен почитаться наместнико�1 Христа, а римский перво­
священник - наследником Петра, которому Христо111 вручена та 
же власть". е:11у принадлежит право определять все, что ю1сается 
вопросов веры". Подчинение римскому первосвященш�ку необхо­
димо для спасения». 

Эти положения получают свое властное подтверждение в 
булле Бонифация VIII «Unam Sanctam» в 1 302 г . ,  в которой зна­
чится : «мы объявляем, утверждаем, определяем и учим, что под­
чинение всякой человеческой твари римскому первосвященнику 
абсолютно необходимо для спасения». Самые большие претензии 
папства на всемирную власть бледнеют по сравнению с этими не­
многими словами, в которых in null содержатся все постановления 
Ватикана и все грандиозное здание кодекса церковного права. А 
внешним выражением этого самосознания Бонифация VIII явилось 
то, что, именно при нем, папская митра была украшена вторым 
драгоценным обручем, - симполом духовной и светской власти. 
При Клименте V, когда папство окончательно подпало в зависи­
мость французского короля, папская митра получила третий обруч 
и,  таким образом, возникла папская тиара, существующая и до­
ныне. При возложении ее на голову ново-избранного папы, кар­
динал викарий произносит следующие слова :  «прими украшенную 
тремя венцами тиару и знай, что ты отец князей и королей, вождь 
мира, земной наместник нашего Спасителя Иисуса Христа». 

Констанцский собор ( 1 4 1 4-1 41 8 )  и последовавший за ним 
Базельский собор ( 1 43 1-1449 ) явились ярким выражением по­
давленного, но не умершего в католичестве протеста против пап­
ского единодержавия. Оба собора не только избирали, низлагали 
и судили пап, но вынесли формальные постановления, впослед-

44 



ствии папами, конечно, отвергнутые и осужденные, о том, что 
высшим органоы n церкви является nселенский собор и что собор 
выше папы. Подобные постановления могли быть сделаны только 
благодаря тому бессилию, к котороil!у было приведено папстnо 
внутренней борьбой пап и антипап, выешательством светской вла­
сти и т. п .  И, хотя постановленш1 эт:1 были впоследствии погре­
бены и забыты (в  католической литературе Базельский собор во­
обще з<:шалчивается, а Констанцский подвергается искусстnенным 
толкованиям) ,  оба эти собора должны быть рассматриваемы как 
последние вспышки соборного начала, окончательно побежден­
ного дальнейшим развитие�� папстnа, сначала на соборе Тридент­
ском, а потом Ватиканском. Но в течение nсей первой половины 
XV в. борьба �1ежду единодержавием и епископской соборностью 
была упорной и жестокой. И если шшы могли ссылаться на многих 
апологетов папства в богословшой литературе, то и сторонники 
епископальной системы имели своих защитников в лице таких бо­
гословов, как Николай Кузанский ( его трактат De concordantia 
catholica, 1 954 г. ) , Конрад Гельнхаузен, Пьер д'Айи, Жан Жерсон, 
Дитрих фон Нием и др. Но, исторически, в этом споре победило 
папство. ,и в указателе источников католического вероучения мы 
находим цитаты не Констанцских постановлений, подтвержденных 
Базелем, а форыулу современного им собора во Флоренции ( 1 438-
1445 ) ,  в которой говорится : «ыы определяем, что римский перво­
священник является наследником блаженного Петра, подлинным 
наместником Христа, главою всей Церкви и отцом и учителем всех 
христиан; и что наш Господь Иисус Христос передал ему полную 
власть пасти, царствовать и управлять в блаженном Петре вселен­
ской Церковью». Этим определение�'! отцы Флорентийского собора 
вырыли могилу, в которой, через пол-века, Ватиканские отцы тор­
жественно похоронили старую епископальную церковь. 

Вслед за годами борьбы в истории папства настало предгро­
зовое затишье, во время которого ряд пап-гуманистов, не  обра­
щая внимания на подготовляющуюся реформацию, отдавались ра­
достям жизни, покровительству художников и ученых и укра­
шению Рима паыятниками искусства, составляющими, доныне, 
славу «вечного города». Папы Ренессанса ( от 1 447 до 1 52 1 ) :  Ни­
колай V (основавший Ватиканскую библиотеку) ,  Пий II (Эней 
Сильвий Пиколомини, известный как покровитель Ренессанса ) ,  
Сикст IV (поручивший Перуджино, Ботичелли, Гирландайо распи­
сывать Сикстинскую капеллу) ,  Александр VI (Борджиа)  - (чу­
довище разврата, но умный и осторожный политик) ,  Юлий П 

45 



( строитель, ;1Iеценат, покровитель МикеJ1ь-Анжело)  и Лев Х (при 
котором работали Рафаэль, Беыбо и др. ) были беззаботны, безот­
ветственны и веселы, как настоящие тода Ренессанса. Занятые 
украшением Ри�rа ветшолепны�1и здания�ш, поглощенные своим 
эстетическим эпикуреиз�10�1, они не обращали никакого внимания 
на многочисленные голоса, говорившие о необходимости церков­
ных реформ. Но, в 1 5 1 7  г. ( при Льве Х) ,  грянул первый гром -
95 тезисов Лютера, вслед за которыми вспыхнул пожар рефор­
л�ации почти во всех странах Западного мира. Разлrеры и успехи 
реформационного движения, стре;l!ившегося не к созданию своей 
церкви, а к реформированию ВСЕЙ Церкви, воочию доказали 
папам необходимость собственной церковной реформы. Для ее 
осуществления Павел Ш созвал собор, который получил название 
Тридентского, по имени южно-германского города Триента, в ко­
тором он заседал с 1545 по 1547 г. ( 10 заседаний) ,  с 1551  по 
1 552  (6 заседаний )  и с 1562 по 1563 (9 заседаний) .  Результатом 
огромной работы собора, охватившей всю католическую догма­
тику и церковное устройство, явились 1 )  сборник канонов и де­
кретов собора (Canones et decreta Concilii Tridentini) 11 2 )  
более краткое и х  изложение в «Тридентском исповедании веры» 
(Professio fidei Tridentinae) , утвержденном в 1564 г .  папой 
Пиел� IV и обнародованном при буллах. 

Своими постановлениями Тридентский собор определил всю 
дальнейшую жизнь католической церкви, положив начало «Три­
дентскому периоду», который продолжается и до настоящего вре­
мени. Символом этого является существопание в Pmie особой 
«конгрегации» кардиналов, толкующих постановления Тридент­
ского собора (Congregatio cardinalium Concilii Tridentini 
interpretum) . Учрежденная после окончания работ собора в 1 564 
году, она является органом высшего контроля над местными собо­
рами, жизнью духовенства, церковной работой мирян и т. п .  Дея­
тельность Тридентского собора, таким образом, продолжается, и 
тот железный обруч, которым он охватил все стороны жизни ка­
толической церкви, сохраняется незыбле�ю в своем значении и 
силе. (Некоторые католические богоиювы полагают, что ряд со­
бытий и трудностей в жизни современного католицизма свидетель­
ствуют о том, что «Тридентское богословие» перестало соответст­
вовать церковным потребностям второй по.1овины ХХ в" что Три­
дентский строй себя изжил и требует своего изменения, I Iсправ­
ления и �южет быть даже замены ; но говорить вслух об этом и, 
тем более, писать на эти темы и�r не рекомендуется) .  

46 



О положении папы в Церкви Тридентский собор никаких по­
становлений не внес. Причиной этого умолчания явились разно­
гласия между итальянскими ультра�юнтанами и, более умеренными, 
настроенными галликански, французскю1и епископами. Но внесен­
ная в «исповедание веры» форыула присяги духовенства (при по­
священии ) :  «Я обещаю и клянусь быть в подлинном подчинении 
римского первосвященника - наследника/начальника апостолов, 
блаженного Петра и наыестника Иисуса Христа», дает ясный ответ 
на непоставленную официально проблему и предвосхищает ответ 
на нее, официально данный Ватиканским собором в 1 870 г. 

Тридентский собор придал католическому nероучению и цер­
ковному порядку стройную, почти законченную форму, и задачей 
последующих пап, естественно, явилась защита Тридентских на­
чал от всяких поползновений на них, как внутри церкви, так и 
со стороны внешних врагов. С этой точки зрения деятельность пап 
контр-реформации можно охо.рактеризовать как борьбу за като­
лическую веру, за папский примат и за политическое влияние. Вме­
сте с тем, не следует забыво.ть, что XVII и XVIII вв. были временем 
чрезвычайной экспансии католичества на новые земли (миссии) и 
временем цветения богословской мысли и мистической жизни. В 
связи с этшш положительными достиженияыи, следует отметить : 
основание в 1 622 г. папой Григорием XV конгрегации для рас­
пространения веры (Congregatio de propaganda fidei) ; основание 
полиглотской типографии, печатающей духовную литературу на 
всех языках мира ; учреждение в 1 560 г. папой Пиеы IV должности 
кардинала статс-секретаря, с I<оторого началась дипломатическая 
деятельность Ватикана, выросшая в �ющную и чрезвычайно влия­
тельную организацию (в 195 1 г. шша имел 26 нунциев (послан­
ников) при правительствах различных стран) .  В связи с этим, со­
стоялось еще учреждение Академии Нобилэ, подготовляющей пап­
ских дишюматов. 

Основными событиями борьбы за чистоту веры явились : 
1 )  осуждение ( в 1 579 г., Григория ХШ) учения Байюса (Мишель 
де Бэ - Michel de Вау) о естественном совершенстве первоздан­
ной человеческой природы (по учению католической догматики 
это совершенство носило сверхъестественный характер и было ре­
зультатом особого, дополнительного дара (donum superadditum) , 
отнятого после грехопадения) ; 2 )  повторные осуждения янсенизыа 
(в 1 640 г., Урб:шо:-1 VIII, книги Корнелия Янсения «Августин» и 
в 1 705 и 1 7 1 3  гг., Климентт1 XI, учения последователей Янсения 
буллой Unigenitus) о прочности человеческой природы, неспо-

47 



собной к исполнению Божиих заповедей; 3 )  осуждение Пием IX 
и Пием Х, так называемого, модерниз11�а, стремившегося к приlllи­
рению католического вероучения с данными современной науки 
(энциклика Quanta cura с приложением особого Syllabus'a со­
держащего перечисление осужденных положений в 1 804 г., декрет 
hamentablle и энциклика Pascendi Dominici gregis в 1907 г. ; 
Эти постановления были проведены в жизнь особой «антиllюдер­
нистической» присягой, которую все клирики должны приносить 
при рукоположении) .  

Защита папского единодержавия в церковном управлении вы­
разилась 1 )  в борьбе ряда пап с галликанством, которое стреми­
лось освободить католическую церковь Франции от непосредст­
венной власти папы ; 2 )  в борьбе с так называе111ьш «феброниа­
низмом» (по имени Феброния -- псевдонима Трирского архиепис­
копа фон Хонтхейма ) ,  который стрешшся к огр:шичению папской 
власти над католической церковью Германии. Положения Фебро­
ния были изложены германски11ш а рхиепископа11ш в так называемой 
Эмской пунктуации ( 1 768 ) ,  которая, однако, не нашла поддержки 
в германском епископате ; 3 )  в борьбе с так называемьш «иоси­
физмом», в котороы те же идеи независимости были восприняты 
и властно проводимы в жизнь австрийским илшератором Иосифом II 
( 1 765-1 790 ) .  Для преодоления этих тенденций папа Пий VI 
предпринял даже поезд1<у в Вену (в  1782 г. ) ,  которая, однако, 
никаких результатов не далэ. 

Всем этим попыткам и учениям был нанесен решительный 
удар Ватиканским догматом 1870 г., принятие коего, даже теми, 
кто были его убежденными противникаl\\и, является «свидетельст­
вом того, насколько глубоко католичество пропитано папизмом». 
На этом участке борьбы папство одержало полную победу. 

Менее счастливо для папства протекала его борьба за внеш­
нюю светскую власть. Поворотныlll пунктом здесь надо считать 
время Наполеона 1, который ответил на протесты папы Пия VII 
(который короновал Наполеона, з<Jключил с ним, в 1 80 1  г., кон­
кордат, но отказался принять «органические статьи», согласно ко­
торьш католическая церковь во Франции подпадала под контроль 
французского правительства)  арестоJ11 папы и его интернирова­
нием, сначала в Савойе, а потом в Фонтенебло. В РиJ11 Пий VII вер­
нулся только в 1 8 1 4  г. после низложения Наполеона. Венский 
конгресс в ернул папе власть над Италией, однако, папское управ­
ление оказалось и неудовлетворительным, и непрочным. Против 
него боролись как либеральные, так и национальные круги Италии. 

48 



Пий IX должен был даже бежать из Рима в Гаэту (в  1 848 г . )  и 
вернулся в Рим только в 1 850 г., под защитой французских войск, 
оккупировавших вечный город. 

С образованием независимого итальянского королевства (Сар­
динским королем Виктором Эммануилом, в 1 8 6 1  г. ) ,  папа был 
лишен всех своих владений, за исключением Рима, который он 
потерял в 1870 г. Поражение французов (в войне с немцами )  
повело к занятию Рима итальянскими войсками ; народным голо­
сованием Рим был присоединен к итальянскому королевству, а 
папе были предоставлены Ватиканский дворец, собор св. Петра, 
Латеран и имение Кастель Гондольфо. Особым законом «о гаран­
тиях», изданным итальянским королем, папе предоставлялись права 
суверена (итальянские чиновники и военные не имели права по­
являться в папших владениях, папе предоставлялся цивильный 
лист и т. п. ) .  Но папа не признал этого закона и энцикликой 
Respecientes объявил присоединение Рима к ;Италии узурпацией 
и разбоем, а себя «пленником в Ватикане», «лишенным возможно­
сти свободно и беспрепятственно выявлять свою пастырскую 
власть», и пребывал в этом состоянии до 1929 г., когда итальян­
скому (фашистскому) правительству у далось склонить папу 
(Пия XI) к заключению Латеранских договоров и конкордата. Со­
гласно последним, папские владения получили характер миниа­
тюрного государства, сувереном которого является папа, имеющий 
свою дипломатию, войско, почту и телеграф и т. п. Согласно фи­
нансовому договору, папа получил единовременно 750 миллионов 
лир и ежегодную ренту в 50 миллионов лир. Папа отказался от 
претензий восстановить папское государство ;  итальянское прави­
тельство обязалось ввести в школах преподавание Закона Божия 
и т. д. 

Таким образом, вопрос о светском владычестве пап может 
считаться, в настоящее время, решенным в отрицательном смысле, 
хотя суверенное положение папы открывает ему возможность по­
литических влияний, как во внешней, так и во внутренней политике 
отдельных государств. 

Наиболее замечательным папой XIX века был Пий IX 
( 1 846-1878 ) .  Его длительное пребывание на папском пре­
столе ознаменовалось многочисленными событиями. Он, имен­
но, был главным деятелем в длительной борьбе за светскую власть 
( ему принадлежат знаменитые слова : «non volumus, non possu­
mus, non debemus», которыми он ответил на «закон о гаранти­
ях» ) .  В последние годы его понтификата, он вел борьбу с герман-

49 



скиы пршштельстnом, приняшшш (в  1871  и 1877 гг. ) ряд огра­
ничите.пьных мер n отношении растущего политического влияния 
«католического центра» (так называемого «Культуркампф») .  На 
зю1ечание германского юшератора Вильгельма I о том, что ни 
он  сам, ни большинство его подданных не принадлежат к римской 
церкви, шша ответил, что «всякий, принявший крещение, в каком­
то отношении принадлежит папе». 

Пий IX был энергичньш, властньш и деспотическим прави­
телем ; мероприятия свои он проводил, не считаясь с голосом оппо­
зиции и опираясь на ультрт1юнтанскую (крайнюю папистскую) 
партию. Это в особенности сказалось в способах ведения Вати­
канского собора, о котором знаыенитый Штросмейер ( епископ 
хорватов, официально именуемый Дьяковаро Боснийский) писал 
( в  письме ученому богослову Деллингеру) ,  что на нем «самые 
скверные и абсурдные средства были применены, чтобы воспрепят­
ствовать свободноыу изъявлению ынений» и, дальше :  «несколько 
дней уже у нас говорят об опасном заболевании папы, даже о его 
01ерти : истинное благодеяние для человечестnа». Так же говорит 
о папе и ученейший автор Истории соборов, Ротенбургский епис­
коп Хефеле : «может быть, Бог будет милостиn и отзовет со сцены 
perturbatur ecclesiae ( воз�1утителя церкnи ) » (папе в то время 
было 77 лет ) .  Подобные слова в устах ученых и благочестивых 
католических епископоn очень характерны и должны быть постав­
лены в контекст гимнов и похвал, воспетых Пию IX его сторонни­
ка�ш и почитателями. В догыатическоы отношении, понтификат 
Пия IX ознаменовался провозглашение:11 двух новых догматов : в 
1 854  г., после письменного опроса епископоn, но без какого бы 
то ни было соборного обсуждения, буллой Innefabilis Deus был 
провозглашен догмат о непорочном зачатии Богоматери ( подробно 
об этом см. ниже) .  В 1870 г. был созван Ватиканский собор ( 20-й 
nселенский собор, по счету католической церкви ) ,  который при­
нял ряд вероучительных положений о писании и предании и о 
ьоге и сотворении мира и, главное, о поJiожении и непогрешимости 
папы. Ватиканский догыат был обнародован папой Пнем !Х буллой 
Pastor aeternus (которая из всей разработанной экклезиологии 
выделяла, n качестве доп1ата, только учение о папской власти ; 
все  остальное осталось в качестве авторитетного материала, не 
принятого собороы из-за того, что он был распущен ( или офи­
циально «прерван» ) в июле 1 870 г . ,  вследствие начавшейся фран­
ко-прусской войны. 

К этим догматическим постановления�� надо прибавить ту док-

50 



тринальную борьбу, которую Пий IX вел с «модернистами». !{ ней 
относится энциклика Quanta cura 1 864 г. и «Силлабус» или пе­
речисление и отвержение ложных учений, относящихся к самым 
различным областям вероучения; ряд писем папы к Мюнхенскому 
архиепископу и декреты, осуждающие онтологиз:-1 Джоберти, ра­
ционализм Фрошхаммера и т. д. 

Своему заместителю, Льву ХШ ( 1878-1903 ) ,  Пий IX оставил 
тяжелое наследство. Его комбативность и непримири111ость поссо­
рили его почти со  всеми правительствами мира. Его претензии на 
светскую власть потерпели решительное поражение. Он не только 
умер «пленником Ватикана», но потерял большинство симпатий 
даже среди католиков. Поэто:11у понятно, что избранный папой 
кардинал Пегги, Лев ХШ был приветствован всем миро�� как буду­
щий примиритель. И, действительно, Лев ХШ таковьш оказался. 
Тонкий и умный дишю��ат, он, не отказываясь от традиционных 
претензий папства на светскую власть, стремился к ней посред­
ством не открытой борьбы, а дальновидной и гибкой политикой 
переговоров, соглашений, уступок и компенсаций. Прежде, чем 
говорить о светской власти папы, он хотел поднять ее авторитет 
и значение и успел в этом, даже не покидая Вапшана. Так, он  
восстановил дипломатические и, отчасти, дружеские сношения с 
правительствами Гер�1ании, Бельгии, России, Англии, Северной 
Америки, Австро-Венгрии и Испании. Неудачи ждали его только 
во Франции, где антиклерикальная политика правительственных 
партий и упорное противодействие правительству со стороны ка­
толиков-мона рхистов неуклонно вели к отделению церкви от го­
сударства, каковое и произошло п 1 906 г. при следующем папе, 
Пис Х. Добросовестные попытки папы внести умиротворение в 

этой бесплодной борьбе только сердили католиков и вызывали 
глухое противодействие. В самой Италии его также ждала неуда­
ча. Сосуществование в одной столице двух суверенов, папы и 
короля, и двух правительственных центров, - Ватикана и Кви­
ринала, - являлось причиной постоянных трудностей, конфлик­
топ и, даже, уличных беспорядков. Эта непрюrиримость папского 
престола в отношении итальянского королевства имела своим 
следствиел1 то, что итальянские правители стремились к отстране­
нию пап от всех международных дел крупного масштаба.  Так, в 
1899 г. папа не мог участвовать в Гаагской конференции ;  в 1 9 1 9  г. 
папа Бенедикт XV не был приглашен к участию в заключении 
Версальского договора (вследствие особого тайного договора об  
этом, заключенного союзника�1и по инициативе Итальянского пра-

51 



вительства) .  Л<:теранскис договоры 1929 г. положили конец это�1у 
ненормальноА1у положению н папа , хотя и остался супсреио�1 Ва­
тикана, перестал претендовать на ту международную пол:пиче­
скую роль, которой так упорно некали его предшественr-шки. 

О Льве XI!I говорили, что он «больше дипломат, чем священ­
ник». Это не совсем верно ; дипло�1атическая деятельность только 
внешне зате�шяет его �1ногочисле1-шые ыероприятия п других об­
ластях. Энцикликой Rerum novarum 189 1  г. он впервые принял 
1< обсуждению социально-экономичtскую проблеА1у, поставленную 
социализмом, осудил как капиталистическое, так и социалистиче­
ское ее решение и попытался осветить ее с христианской точки 
зрения. Эта первая «социальная» энциклика Льва ХШ и��ела свою� 
продолжением энциклики Пия XI Quadragesimo anno 1931  г. Di­
vini Redemptoris 1 937 г. и Mit brennender Sorge 1 937 г., по,10-
жившие начало официальной доктрине рюю-католической церкви. 

Булпой Aeterni Patris 1 879 г. шша Лев ХШ объяшт учение 
св. Ф оо�ы Аквината нормой католичешого богослоrшя. Оно не 
является обязательньш, но авторитетным, и духовные школы долж­
ны вести готовящихся к священству в линиях богословия и фило­
софии ангельского доктора (последнее обязательство вошло 11 в 
состав кодекса канонического права, tСанон 1366 § 2 ) .  

Энциклика Providentissimus Deus 1 893 г .  определяет като­
лическое отношение к св. Писанию и принципы апологетики, ко­
торьш должны следовать католические ученые, дабы избежать про­
тиворечий между откровением и наукой. Для более точного вы­
полнения этих обязательств, папа Лев ХШ основал в 1 902 г. Биб­
лейскую комиссию, которая имела целью установление единооб­
разного толкования cn. Писания no всей католической церкви (под­
робнее об этом ниже ) .  

В 1 903 г.,  после смерти 93-летнего папы Льва ХШ, конклав 
избрал на папский престол его статс-секретаря, кардинала Рам­
полла ; этим обеспечивалось продолжение миролюбивой и искус­
ной политики Льва ХШ. Однако, это избрание было опротесто­
вано представителем Австро-Венгрии (некоторые католические 
государства имели традиционное право exclusive - протеста про­
тив избрания папой неугодных и"1 лиц, а кардинал Рамполла счи­
тался франкофилом. Право э1 о, во имя свободы конклава, было 
официально оп1енено Пиеы Х в 1 904 г. ) ,  и на папский престол 
был nозведен второй кандидат, кардинал Сарто, патриарх Вене­
ции, приняnший ю�я Пия Х. По своему характеру и подготовке, 
он был совершенной противоположностью Льву ХШ; совершенно 

52 



нс дипломат, прямой и твердый (даже жесткий )  в своих реше­
ниях, не иll!еющий никакого ll!еждународного опыта (он никогда 
не выезжал за пределы Италии и не знал ни одного языка, кро�\е 
итальянского) и, т.1есте с тем, человек высокой духовной жизни, 
подлинного смирения и личной святости (в 1 954 г .  он канонизован 
папой Пиеll! ХП) . «деревенский батюшка и вместе архангел с ог­
ненным мечош>, так характеризовали его современники. Целью 
своего правс1ения он постапил «rюсстановление всего во  Христе». 
Для осуществления этого он обратил особое внимание на духовную 
жизнь духовенстпа (апостольское напоминание Haerent animo 
1 908 г. ) ,  на частое причащение мирян (декрет De quotidiana, 
1 905 г. ) ,  на более раннее причащение детей и nообще на весь 
строй церковной жизни (в 1 904 г., по его инициативе, началась 
огртшая работа по составленшо кодекса канонического права, 
опубликованного в 1 9 1 7  г. следующим папой, Бенедиктом XV) .  С 
другой стороны, понтификат Пия Х ознаменовался беспощадной 
борьбой с «11юдернизАюш>. В ней сказался традиционный консер­
ватизм Рима, заранее враждебный всяким новшествам. Борьбу эту 
надо понимать не как защиту церкви от внешнего врага, а как 
внутреннюю трагедию са�юго католичества. Большинство «модер­
нистов» (сами себя они так не называли ) были искренюти и убеж­
денными католиками, стремившимися осознать свою веру в свете со­
временной Аtысли и прrтирить ее с данными науки и философии. 
И вот, пся эта самоотверженная работа была, с высоты папского 
престола, объяшrена ложью, невежеством, нечестием, безбожием 
(декрет LamentaЬibe, энциклика Pasandi dominici gregis -

1 907 г. ) .  Между прочим, само слово «модерниз�1» было впервые 
употреблено в этой энциклике и применено к самым разнообраз­
ным учениям, связанньш между собой только духом свободного 
исследования и интеллектуальной честности, охарактеризованных 
энцикликой как агностицизм, иш1анентизм, эволюционизм (пере­
чень всех этих осужденных учений был дан в декрете Lamenta­
Ьibe ) .  

Н о  Ватикан н е  ограничился осуждением. Была составлена 
форыула особой клятвы (в 1 9 1 0  г. ) ,  которую каждый священно­
служитель должен был произносить при  посвящении, в добав­
ление к клятве о подчинении папе, установленной Тридентским 
собором ; была произведена «чистка» среди преподавателей семи­
нарий ; все епишопы были обязаны каждые четыре года посылать 
особый рапорт о проведении в жизнь предписанных мер;  в каждой 
епархии бьт образоБан особый «кm.1итет наблюдения» ... Понятно 

53 



поэтому, что целый ряд «модернистов», которые не могли, по со­
вести, принять требований Рима, были принуждены выйти из като­
лической церкви * ) ;  что же касается ученой работы богословов, 
не порвавших с Ватиканом, то она слишком часто «напоминает 
кладбище, на надгробных плитах коего стоят слова laudabiliter 
se subsecit (похвально подчинился) .  

Объяснить этот террор, предпринятый папой, известньш 
своей святостью и благочестие��, r1южно только те�r, что личность 
папы и куриальная система управления - не то же самое. и�1енно 
Пию Х принадлежат слова о том, что, благодаря систеые Ватикана, 
он чувствует себя пленником, перед которьш закрыты все двери 
и за!\1урованы все выходы. К это,rу надо добавить, что, как по 
своим интересам, так и по своей подготовке, Пий Х был совер­
шенно чужд проблематике модернистов, которые представлялись 
еыу (вернее были ему представлены ) просто как бунтовщики. По­
этому одиум всех этих ыер падает не столько на папу, именем 
которого они были проведены, сколько на курию. 

Удар, нанесенный модернизму, поразил гораздо более от­
дельных лиц, чем самую идею. Дух свободного исследования и 
интеллектуальной честности не :-rткет быть убит никакими за­
прещениями, и в средине ХХ столетия 111ы видим возникновение 
«неомодернизма», с которым Ватикан, частью, продолжает бороться 
теми же мерами запрещений и осуждений и, частью, уступает 
соединенным усилиям католических ученых, благословляя их 
работу и объявляя ее результата�rи, соответствующими католиче­
скому вероучению (об этом ниже) .  

В области международных отношений понтификат Пия Х 
ознаменовался рядом неудач, связанных как с его негибкой поли­
тикой, так и с личностью его секретаря, испанца, кардинала Мэр­
ри дель Валь, и других его помощников, которых он избирал из 
с реды наиболее консервативного и несговорчивого итальянского 

54 

*) В Анг.ши - Тиррель - 1 861-1909, анафематствован в 1 907 г. 
Ro Франщш - А. Луази - 1857-1926, анафематствован в 1908 r. 
В Италии - Э. Буонаюш - 1 881-1946, анафематствован в 1921 ,  

восстаноuлен в правах и вторично анафематствован в 1926 r. 
В Германии - Х. I11елль - 1850-1906, подчинился осуждению 

своей догматики, но его мысли жнвут в его последователях. 
В А11гл1111 - барон Фридрих фон Хюгель (von Htigel) 1852-1925, 

сч1павшийся вдохновителе�1 н главою движения, но подчи­
юrвшийся Ватикану. 



духовенства. Разрыв с Францией, связанный не только с отделе­
нием церкви от государства в 1906 г., но н с цельш рядом враж­
дебных мероприятий, принятых как с одной, так и с другой сто­
роны ; трудности с Герыанией, с Россией и с Соед. Штатами, -
создавшаяся репутация «папы тройственного союза» (Австро-Вен­
грии, Германии, Италии)  - все это способствовало ослаблению 
значения Ватикана в области международной политики и сказа­
лось в том, что в последовавшей международной борьбе (первой 
и второй мировых войнах) голос папы, который он подымал не­
сколько раз, был едва замечен. Из большой международной поли-· 
тики, папство фактически выпало : начиная с Версальского мира 
последняя ведется без участия Ватикана. 

(Продолжепие следует) 

55 



П Р О Т О П Р Е С В И Т Е Р  Н И Н О Л А И  Н И Н О Л А Е В И Ч  А Ф А Н А С Ь Е В  

( 4-IX- 1 893-4-XII- 1 966) 

Н. Н. Афанасьев родился 4 с ентя бря 1 89 3  г .  в г. Одессе.  
Отец его, Николай Григорьевич Афанасьев,  присяжный поверен­

ный, скончался, когда его дети,  Николай и Зинаида, были еще 13 

гимназии.  Воспитали его мать, Прасковья Яковлевна,  и бабушка 

Афанасьева .  
Окончил Н.  Афанасьев гимназию в 1 9 1 2  и л и  1 3  г . ,  с опозда ­

нием по б олезни. По окончании гимназии по ступил в Новороссий­
СI<Ий Университет, на медицинский ф акультет, где пробыл один 

год, затем перешел на физико-�1атематический факультет. 

С 1 5  ноября 1 9 1 5  г. по 1 5  мая 1 9 1 6  года был 13 Сергие13-
ском Артиллерийском училище в Одессе.  С 1 6  мая 1 9 1 6  г. по 
но я б рь 1 9 2 0  г. проходил во енную службу n То�1ской Берегов ой 

А ртиллерии (по флоту ) .  

Во в р емя немецкой войны 1 9 1 4  г. был в Ревеле,  а в период 

гражданской войны жил в Оде ссе,  Новороссийске,  Севастополе.  В 

56 



перерыве, в 1 9 1 8  г., вновь постушм на Матеыатическое отделение 
и служил n банке. 

После эвакуации в ноябре из Севастополя, Н. Н. Афанасьев 
прямо из I<онстантинополя попадает в I<оролевство С.Х.С. и вес­
ной 1 92 1  года поступает на только что открытый Богословский 
Факультет в Белграде и прш-I1н1ает участие в Белградском Право­
славном I<ружке. 

По окончании Богословского Факультета в октябре 1925 г. 
венчается в Праге в ноябре того же года. С этого же времени 
состоит преподавателем Закона Божия в женской гимназии в Скоп­
лье (временно в гор. Штине) . Становится ( негш:сньш) советником 
митр. Варнавы, будущего патриарха. Готовит докторскую диссер­
тацию на тему «Государственная власть на вселенших соборах». 
Диссертация одобрена проф. А. П. Доброклонским. 

Осенью 1 929 г. получает стипендию Русской Академической 
Группы в Белграде для подготовки докторских экзаменов и 
для дополнения (по желанию Богословского Факультета) диссер­
тации. Диссертация не была защищена и экза�1ены не были сданы, 
так как в октябре 1 929 г. Н. Н. должен был уехать по болезни из 
Белграда в Давос и Ментону и в Югославию не вернулся по се­
мейным обстоятельствам. 

В марте 1 930 г. получает стипендию Правослапного Богослов­
ского Института в Париже и осенью этого же года получает �1есто 
в Религиозно-Педагогическом I<абинете при Православном Бого­
словском Институте, руководимом В. В. Зеньковскиы. В октябре 
этого же года, после вступительной лекции в Богословском Ин­
ституте, назначается с 1 930 по 1 93 1  г. в Институт для чтения 
одной лекции в неделю на тему : источники церковного права. 

С 1932 по 1 940 год состоит доцентом Православного Бого­
словского Института в Париже (преподает Церковное право и гре­
ческий язык) .  Написал �шого статей, которые были напечатаны, 
и много неизданных и незаконченных трудов. 

7 января 1 940 г. рукоположен в диаконы, 8 января того же 
года рукоположен в священники митр. Евлогием. Водили вокруг 
Престола о.  Сергий Булгаков и о .  I<иприан I<ерн. 

Н. Н. Афанасьев принимает участие в работе Р.С.Х.Д. в 1 930 
годах. 

С 1934 г. по 1939 г. Николай Николаевич часто ездит в ла­
геря, руководимые А.  Е. Матео, и помогает ей в ее работе с 
молодежью. 

С мая 1 940 по июнь 1 94 1  г. - беженство (По, Ст. -Рафаэль) . 

57 



С 1 8  июля 1 9 4 1  г. по август 1 94 7 г. о. Николай состоит на­
стоятелем Русского Православного прихода в г. Тунисе; впослед­
ствии - настоятелем n г. Бизерте и временами заменяет грече­
ского священника. Приход был рассыпан по всей стране .  Большин­
ство прихожан были бывшими офицерами Русского Флота. 

С августа 1 947 г. по осень 1 950  г. состоит доцентом Пра­
вославного Богословского Института в Париже. 2-го июля 1 950  г. 
защищает диссертацию на тему «Церковь Духа Святого». Оппо­
нентами были еп. !{ассиан и проф. Вейдле. С о сени 1 950 г. на­
значен о рдинарным профессором Православного Богословского 
Института. (Вместо докторских экзаменов делает доклад в 1 949 г. 
на тему : неудавшийся Церковный Округ) .  В Богословском Ин­
ституте читает лекци и :  Церковное право, История церкви (древ­
няя) .  По церковной истории лекций становится все больше и боль­
ше после отъезда о .  А. Шме;11ана в Америку и сыерти А. В. !{ар­
ташева. 

В период от 1 947-1966 пишет i\IНогочисленные труды, глав­
ньш образоы по эклезиологии, изданные и не изданные. С 1 953 г. 
начинает много печататься по-французски. В 1 952 г. кладет на­
чало, вместе с о .  Киприаном, литургическим конференциям 
в Православном Богословском Институте и участвует в многочис­
ленных экуменических встречах. 

Одновременно с педагогической и ученой деятельностью о. 
Протопресвитер Николай Афанасьев принимает деятельное уча­
стие в церковном Управлении Экзархата и потоы Архиепископии. 
Митрополит Владимир назначает его Каноническим Советником 
Епархиального управления и Председателем Канонической Комис­
сии  в 1 952 г. Затем Митрополит Владимир назначает его Пред­
седателем Духовного Судебного Присутствия. После получения 
Граматы Вселенского Патриарха от 22 ноября 1 9 65 года о. Про­
тоспресвитер Николай принимает деятельное участие в оформле­
нии нового канонического положения с авторитетоы, который да­
вали ему его искшочительные знания Канонического Права. 

Здоровье о. Николая начало очень слабеть за последние 3-4 
года. Скончался о .  Николай 4 декабря 1 966  г. 

Похороны о .  Протоспресвитера Николая Афанасьева состоя­
лись в четверг 8 декабря. 

Храм Сергиевского Подворья был полон молящихся. Бого­
служение  совершалось по церковно-славянски, гречески и фран­
цузски. 

58 



По окончании отпевания гроб с телом почившего пастыря 
при перезвоне колоколов и пении «По:1ющник и Покровитель», 
был обнесен вокруг храма, и тело отбыло в Сент-}Кеневьев-де­
Буа, где было предано земле, после совершения литии на клад­
бище. 

Могила Протопресвитера о. Николая А фанасьева находится 
недалеко от могилы его друга Протопресвитера о. Василия Зень­
ковского. 

Архи.мшtдриrп АЛЕКОАНДР (ОЕМЕНОВ ТЛН-ШАНСКИй) 

ПАМЯТИ ПРОТОПРЕСВИТЕРА О. НИКОЛАЯ АФАНАСЬЕВА* ) 

Сердце человеческое не мирится со смертью. Смерть останав­
:швает в некоторой мере течение жизни и у тех, кто о стается еще 
в живых. Такая остановка нужна для раненых сердец. Да, после 
смерти не только близкого, но даже хорошо знаемого человека, 
трудно вновь приняться за дело. Оно кажется в это время почти 
греховным, будто, продолжая жить своей обычной жизнью, мы 
миримся со смертью того, кто нас покинул, даем на нее свое со­
гласие. Нелегко даже сделать что-либо в память отошедшего. Не 
миришься с тем, что он должен остаться теперь для нас только 
в памяти. 

Но все же �1ы христиане легче переносим утраты дорогих нам 
людей ... Для нас даже самая горькая разлука таит в себе сладость 
надежды новой неомраченной встречи и потому все то, что мы 
делаем в память усопших, ;11ы христиане делаем почти так же, как 
делаем это для живых. 

Тем не менее, нелегко писать сейчас о трудах о.  Нш<алая 
Афанасьева, как о чем-то уже законченнт1 ; так недавно, совсем 
недавно он был с нами, а мы с ним. И все же надо даже теперь, 
и при том немедленно, постараться отметить то главное, что он 
дал нам в своих трудах. Это необходимо сделать, чтобы побудить 
тех, кому это возможно, скорее войти в его труд. 

*)  Церковный Вестник Православной Архиепископии Франции и За­
падной Европы и Русских Западно-Европейских Церквей Рассеяния, No 7, 
декабрь 1 966 г. 

59 



Пока еще только немногие сознают, какова цена этого труда, 
н о  хочется верить, что - общее признание его великой ценности 
не замедлит. 

Те же, кто серьезно ознако111ил11сь с его тру ДО}!, с его тру даыи, 
могут прямо, безбоязненно сказать, что после Хомякова, во всем 
православном мире, n области учения о Церкви ( экклезиологии)  
никто еще не сказал столь nеского слова, какое сказал отец Ни­
колай Афанасьев. И он один только создал поэтому в этой обла­
сти, в новейшее время, богословскую школу. За ним пошли почти 
все его бывшие ученики, и можно думать, что не так далеко время, 
что все самое существенное, что им сказано о Церкnи, станет об­
щепраnославным учением. 

Ученых трудоn у него немало, значительная часть их не на­
печатана. Перечень их будет дан в конце настоящей статьи, цель 
которой отыетить кратко лишь самое основное, чем отец Николай 
прослаnил cnoe имя, пока еще n тесном кругу сnоих ученикоn, 
н о, вероятно, прославит его и во всем православном мире. 

Свое учение он сам называет евхаристической эклезиологией, 
противопоставляя его господствующей теперь еще в различных 
вариантах доктрине об универсальной Церкви. 

Согласно этой последней, Церковь - это единый всемирный 
(универсальный) организм, а поместные Церкви - это его части. 
Этот Организм невидимо возглавляет Сам Господь Иисус Христос, 
а видимой главой его, по католической версии, является римский 
папа, а по православной версии, праnда в некоторой только мере, 
Вселенские Соборы. 

Если принять это почти общепризнанное теперь учение о 
Церкви, которое, согласно мнению о. Николая, было впервые опре­
деленно высказано лишь св. Киприаном !{арфагенским, то трудно 
не прийти к выводу, что Церковь должна быть возглавляема одним 
епископом, приматом всей Церкви, который может и не быть обя­
зательно главою римской Церкви. 

Приходя к этому заключению, о .  Николай считает, что про­
тивопоставлять епископу - примату Церкви авторитет Вселен­
ского Собора - неосновательно. 

Вселенские Соборы не суть постоянный орган Церкви и сами 
себя главою Церкви никогда не почитали. К тому же они могли 
быть созваны только иыператором, который являлся тогда главою 
не только государства, но в некоторой мере и Церкви. 

Во  nремя Вселенских Соборов даже римские папы не притя­
зали на право их собирать, а на Востоке, после падения Империи, 

60 



Вселенские Соборы не собирались вовсе, потому что ни один 
патриарх не решался счесть себя за возглавляющего всю Церковь. 

Самая возможность строго господствующей универсалистиче­
ской экклезиологии, предполагает существование лица, стоящего 
во главе Церкви. Такой вывод, по мнению о. Николая, необходим 
еще потому, что если «отдельные части Церкви» - диоцезы -
имеют своего видимого возглавителя в лице поll!естных епископов, 
то нет оснований лишать такого видимого возглавителя всю Цер­
ковь, как «целое».  

Отец Николай настаивает еще на тoll!, что доктрина, усмат­
ривающая полноту Церкви только в ее  целом (под которым под­
разумевается некая сумма всех диоцезов) ,  в конце концов низво­
дит почти на нет истинное значение поместных епископов. 

В латинской Церкви, до последнего Второго Ватиканского Со­
бора, епископы все более и более превращались в простых помощ­
ников, служащих Папы, а в Православной Церкви - в делегатов 
глав автокефальных Церквей. 

Даже противники римского папизма, разделяющие доктрину 
Универсальной Церкви, являются сторонниками существования, в 
том или ином виде - личного примата. 

На этой точке зрения стоят Оскар Кульман и А. В. Карташев. 
Сурово критикуя господствующую сейчас Универсалистиче­

скую экклезиологию, о .  Н. Афанасьев на одной критике не о ста­
навливается. 

Он показывает, что совсем иное учение о Церкви не только 
возможно, но было основным в первые века христианства и до сих 
пор, правда, не будучи достаточно осознано, продолжает жить в 
глубине Православной Церкви. 

С самого возникновения христианства, каждая поместная Цер­
ковь была вполне самостоятельной и обладала всей церковной пол­
нотой. Эти качества по;11естных Церквей не  были ни и сторической 
случайностью, ни плодом еще недоразвившегося церковного со­
знания, они соответствовали самой сущности Церкви. 

В Книгах Нового Завета нет нигде идеи единой Целой Церкви, 
состоящей из каких-то частей. 

Единство, самостоятельность, полнота каждой поместной 
Церкви обусловлены единством Самого Христа, Который не  де­
лится на части, а всецело присутствует в каждой Евхаристии .  Пос­
ле того, как благословенный хлеб становится Телом Христовым, 
причастники также являются Христовым Телом, Его Церковью. 

Неделимость Христова Тела обусловливает неделимость Церк-

61 



ви и ее полноту в каждой Пт1естной Uеркви, где совершается Ев­
харистия. Ап. Павел, соответственно этому, так и писал : «Uерковь 
Божия, которая пребывает в Коринфе». 

Независимость же поместной Uеркви зиждется на том, что 
какая-либо власть над нею была бы властью над Христом, в ней 
Пребывающим. Наличие ыножества поместных Uерквей не может 
умалить полноту каждой из них. Христос Один и потому Uерковь 
также одна, но эта единая Uерковь присутствует и проявляется во 
всей полноте в каждой Поместной Uеркви. Евклидова арифметика 
тут не применима. Если в материальном мире - один плюс один 
составляют два, то в мистической жизни Uеркви - один плюс 
один это всегда один. 

Множественность поместных Uерквей не может поэтому на­
рушить единство Uеркви, так же как множество евхаристических 
Собраний не нарушает единства евхаристии во времени и в про­
странстве. Евхаристическая экклезиология не отрицает все;-.ш рно­
сти, универсальности Uеркви, но показывает, что это единство 
Uеркви проявляется в разных местах. В Евхаристии дана вся пол­
нота Христова Тела и поэтому, если бы поместная Uерковь была 
бы только частью Uеркви, Евхаристия не была бы в ней возможна. 
Там, где совершается Евхаристия - там полнота Uеркви и только 
там, где есть полнота Uеркви, может со

,
вершаться Евхаристия. 

Отметая понятие части Uеркви, тем самым евхаристическая 
экклезиология отметает понятие универсальной Uеркви, как со­
стоящей из частей. 

Что касается вопроса о примате в Uеркви, то с точки зрения 
евхаристического Учения о Uеркви надо различать два понятия : 
«верховенства» (primaute) и «первенства» (priorite) .  

Последнее понятие н е  связано ни с какими правовыми, юри­
дическими понятиями и не заключает в себе понятия властвования 
и власти, чего в Uеркви не может быть. В Uеркви есть только 
служение и различные его виды. Первенство же (priorite) ,  со­
гласно учению о. Николая Афанасьева, развиваемое ныне и дру­
гими богословами его школы, может принадлежать не лицу, а 
одной из поместных Uерквей, первенствующей в любви. 

Закон Любви, вернее просто Любовь Христова, обитающая в 

каждой поместной Uеркви, требует их общения между собою. Оно 
может принимать различные форl\!ы. Любовь ищет, прежде всего, 
согласия в Истине, в вере - (concensus'a ) . Для проявления этого 
согласия, concensus'a, нет нужды в какоы-либо непогрешимом ор­
гане, но одним из выражений общего согласия и общего сознания 

62 



Церкви были и могут быть Вселенские и поместные Соборы, а так­
же и ынение первенствующей в любви Церкви. 

За таковую Церковь, со второго neI<a, почиталась римская 
ЦepI<oilь. Почему это было именно таI<, полностью рационально 
объяснить невозможно, таI< I<ак это была особая харизма, даро­
llание. Харизмы же подаются Богом тому, кого Он избирает. По­
чему и как? Это тайна божественной любви, в которую y�r чело­
веческий проникнуть не может. 

Во i\IНогом в своей экклезиологии о. НиI<олай исходит из эккле­
зиологии Хомякова, которая, если не успела еще (как это ни 
странно )  найти место в классических I<ypcax богословия и учеб­
никах Закона Божия, теы не менее была уже принята сознанием 
всей русской Церкви и всеми сI<олько-нибу дь выдающимися рус­
сI<ими богословами. 

Учение о Соборной, основанной на любви, а не на правовых 
отношениях, природе ЦерI<ви, о. Николай развивает таюке в раз­
ных других своих трудах, в частности в своей книге «Служение 
мирян в Церкви». В ней много очень ценного, но, может быть, 
более чем в других трудах, немало и спорных мест. 

Противополагая нередко Царство Любви Царству Права, о .  
Николай Афанасьев не  дал, каI< будто, нигде своего определения 
права и, можно сказать, что еще нет вообще православной теории 
права или что то же, нет православного богословия о праве. 

Зачатки такого рода православного учения о праве имеются 
все же у некоторых руссI<их юристов, как то у кн. Евгения Тру­
бецкого, у Н. Алексеева, у Вышеславцева, Гессена . . .  

Может быть, придет время, кто-либо и сможет заняться этим 
вопросом, соединив в своей работе качества и знания богослова 
и юриста. 

От отца Николая Афанасьева, творческая мысль которого 
всегда кипела, можно было ожидать еще очень многого, но совер­
шенное им в разных областях богословия весьма существенно . . .  

Мы живем в настоящее время в экклезиологическую эпоху. 
Богословие о ЦерI<ви выдвинуто ныне на первый план, не в силу 
какого-либо развития теоретической мысли, а в силу истори­
ческих событий. 

В православном мире этюvш событиями являются, в России и 
в странах восточной Европы, гонение на христиансI<ую веру, таI< 
же как и появление большой православной диаспоры. 

На Западе же за исключительно важные церковные события 

63 



следует почитать развитие эку111енического движения и глубокие 
сдвиги, проявившиеся в лоне Римской Uеркви. 

При такой исторической обстановке, когда все ответственные 
церковные деятели просто вынуждены, взыскуя помощь Божию, 
напряженно и глубоко задумываться над истинами, касающимися 
самой сущности Uеркви, иначе говоря, в нашу экклезиологическую 
эпоху, появление учения о. Николая Афанасьева нужно считать 
провиденциальным. 

Если даже не все в его учении верно в своих деталях, оно 
более чем какое-либо иное в наше время пробуждает богослов­
скую мысль и в то же время указывает для этой 111ысли направ­
ление, где она может найти для себя плодотворную почву. 

Теперь, при ответственных встречах с инославными, нам без 
голоса отца Николая Афанасьева не обойтись. Можно надеяться, 
что этот голос и прозвучит теперь уж из чьих-либо других пра­
вославных уст. 

Не обойтись нам, православныlll , и без всего основного, что 
дано было сказать отцу Николаю, и в нaшeill внутреннем 11шогораз­
личном православном устроении. 

В настоящей статье нет 111еста для того, чтобы высказаться 
о том : каковы 11югут быть конкретные, практические результаты 
евхаристической экклезиологии, как в области экуменических отно­
шений, так и в пределах устроения православного мира. Тем не 
менее нужно напомнить, что о.  Николай не раз поnторял, что Исто­
рия необратима. Поэтому он никогда не строил каких-либо уто­
пических проектов возвращения к порядкам первых веков хри­
стианства ; он желал только, чтобы неизбежные перемены в Uер­
ковной жизни происходили бы при верности основному, вечному, 
непреложному, что присуще самой природе Uеркви. 

В заключение нельзя не добавить, что отец Николай работал 
в тишине, без шума, не любил он и громких публичных выступ­
лений. Он совершал свой богословский подвиг как свое особое 
служение Uеркви, и нельзя не  верить, что Господь приыет это 
его служение, как жертву благоуханную. 

64 



Прот. Алекстtдр ШМЕМАН 

ПАМЯТИ ОТЦА НИКОЛАЯ АФАНАСЬЕВА 

"Он имел одно виденье ... " 

С уходом от нас отца Николая Афанасьева рвется еще одна 
нить - одна из последниях! - соединявшая нас с тем удивитель­
ным временем, в котором мы жили, с тем удивительным воздухом, 
которым дышали мы еще совсем недавно. Действительно, «утрат не  
перечесть» . . .  За  о .  Сергием Булгаковым и А.  В .  Карташевым, о .  
Василием Зеньковским и о. Киприаном, Владыкой Кассианом и 
Л. А. Зандером, Б. П. Вышеславцевьш и К. В. Мочульским - вот 
теперь и о. Николай. Уходит в прошлое, но тем самым, по слову 
поэта, сама собой становится, в саму себя преображается эпоха 
таким ярким пламенем и светом вспыхнувшая на парижском холме 
преп. Сергия. И не знаешь, что сильнее - печаль от того, что 
они ушли или благодарность за то, что нам дано было знать их, 
за все дары от всех них полученные. 

В этих поспешных, посмертных строках не место подводить 
какие бы то ни было итоги богословскому творчеству о. Николая. 
Сделать это было бы тем более трудно, что в парижской плеяде 
он не умещается ни в какой лагерь. Слепые и глухие консерва­
торы считают его, по всей вероятности, архилибералом и нова­
тором, а легкомысленные либералы чуть ли не реакционером. Но 
это так, потому что у о. Николая действительно был «свой голос» 
и творчество его было с «лица необщим выражением». Однако, я 
уверен, что когда наступит время итоги подводить, когда история 
расставит всех на свои настоящие места, слова, сказанные им, и 
пути, им открытые, окажутся важнее и значительнее многого, что 
больше поражало воображение и сильнее владело умами. И его 
небольшие, всегда безупречно построенные, но как бы суховатые 
этюды окажутся, в конечном итоге, «томов премногих тяжелей». 

«Он имел одно виденье .. . » Эта строчка невольно приходит на 
ум, когда думаешь об о .  Николае. В каком-то смысле он  был очень 
«узкиш> мыслителем, почти однодумом. У него была одна тема, 

65 



на которую было направлено все его внимание, которая целиком, 
безраздельно владела его внутренют взором. Таким виденьем, та­
кой темой была для него Церковь. Но не во всех ее бесчисленных 
и всеобъемтощих - космических, исторических и духовных «из­
мерениях», а только в той ее  самой первичной и уникальной сущ­
ности, в той самой первоначальной, расплавленной точке, что одна 
делает е е  Церковью, т. е. чем-то от всего в мире радикально от­
личным, хотя и со всем в мире связанным. Всю свою жизнь о. Ни­
колай точно всматривался - сквозь все напластования, развитие, 
объяснение и толкование - п тот, единственный во всей истории 
мира ни с чеы в ней не соизмеримый момент, когда в Иерусалим­
ской горнице, за «трапезой Господней» маленькой группе людей 
завещано было Царство. «И Я завещаю вам, как завещал Мне 
Отец Мой, Царство . . .  » (Еванг. Лука : ХХП, 29 ) .  И словно то, что 
он видел, делало его, не то что слепым и глухим ко всем другим 
«темам» и «проблемам», а лишенным пкуса и интереса к ним. Это 
виденье было для него поистине «единым на потребу» . . .  

Отсюда то, что я назвал бы основньш парадоксом его бого­
словского творчества. По научной формации о. Николай был исто­
риком, по богословской специальности - канонистом. Но исход­
ной точкой всего его богословского интереса, внутренним двига­
телем всего его творчества было то, что иначе не назовешь как 
мистическим прозрением, мистической интуицией «первосущности» 

Церкви. И вот, строгим предельно-научным историческим методом, 

которым владел он в совершенстве, о. Николай описывал то, что 

как раз и не умещается в историю и анализом правовых, канони­

ческих норм определяет то, что по ту сторону всякого «права». 

А читатель, привыкший к тому, что мистики пишут красочным «ми­

стическим» языком, а историки описывают «событие», и не находя 

ни того, ни другого у о. Николая, часто думая, что занимается 

он какими-то сугубо-специальными и вообще второстепенными 

вопросами (сослужение, хорепископы . . .  ) , какой-то сухой «наукой 

для науки». 
А, между тем, в этом подходе, в этом, кажущемся парадок­

сальным сочетании с виду несочетаемого, православная эккле­
зиология сделала, я убежден, огромный шаг вперед. Ибо главным 
и поистине трагическим дефектом «научной» экклезиологии как 
она стала развиваться на Западе после реформации и контр-рефор­
мации и как была усвоена православным богословием в эпоху его 
западного пленения и было, как раз, отчуждение между мистиче­
ской сущностью Церкви, с одной стороны, и Церковью как «ин-

66 



ститутом» с другой. Отчуждение это привело, в свою очередь, 
либо к подчинению благодати «институту», т. е. праву, либо же  
к «расцерковлению» саыого института и отрицанию его благодат­
ной основы. 

«Форма» и «содержание» Церкви перестали определять и обо­
сновывать друг друга : форма как воплощение содержания, а со­
держание как актуализация формы. . .  Первая попытка пробиться 
сквозь эту западную дихотомию и вернуться к изначальному пони­
манию Церкви была сделана А. С. Хомяковьш. Но Хомяков огра­
ничился пророческой «декларацией» и его замечательная интуи­
ция, как это ни странно, не была разработана богословски. 
Крылатый термин соборность получил, правда, широкое распрост­
ранение, но тем самым стал термином расплывчатым ; им стали 
обозначать что угодно : от богослужебного сослужения до «де­
мократизации» церковного управления. Отсюда и несомненная 
двуоrысленность Московского Собора 1 9 1 7- 1 9 1 8  г. Если духовно 
и так сказать психологически он несомненно означал поворот к 
соборности, то канонически и экклезиологически его постановле­
ния остались всецело выраженными в категориях экклезиологии 
«правовой». . .  Многим мое утверждение покажется странным, но 
для меня нет никакого сомнения в том, что единственным настоя­
щим, т. е .  богословскюr продолжателем дела, начатого Хомяковым, 
является о .  Николай Афанасьев. При всей огромной разнице их 
духовных темпераментов, всего так сказать «контекста» их науки 
и мысли, исходная интуиция у них та же самая : это - полная 
«самобытность» Церкви, полная несводимость ее  ни к какому пра­
вовому принципу. Но то, что Хомяков вдохновенно и гениально 
провозглашает, то о .  Н. А. «анализирует» - во всеоружии исто­
рического и богословского метода. Если Хомяков, по  слову Са­
марина, выясняет «область света, атмосферу Церкви», то Афана­
сьев показывает воплощение Церкви в конкретных формах е е  
строя". 

Свое понимание Церкви о. Николай часто определял как «ев­
харистическая эю<лезиология». Словосочетание это вряд ли удач­
но, да и саы о. Николай пользовался им, главньш образо�r, полеми­
чески, противополагая его другому - «универсальному» или ю ри­
дическому пониманию Церкви. Неудачен этот термин потому, что 
люди, воспитанные в категориях старой, школьной экклезиологии 
видели в нем сведение всей Церкви к Евхаристии, сужение ее  до 
границ одной толы<о литургии. На деле же, конечно, он означает 
как раз обратное : он указывает на благодатный источник и при-

67 



роду всего в Церкви (а не только «таинств» ) , ибо Евхаристиче­
ское собрание и выражает «форму» Церкви и является основой 
всего ее строя и жизни, тем таинством, в котором преодолевается 
дихотомия «институт:�» и «благодатн». В тол�, что для школьных 
догматистов и каноннстов давно уже стало второстепенной «шпур­
гичешой» подробностью (о которой они даже и не упоминают 
обычно) - преподание всех даров, всех «харизм» церковных n 

Евхаристии, укорененность в ней всех служений - и власти и 
учительства, и пастырства, о. Николай видел подлинное начало 
экютезиологии. И в том, что он это начало описал и показал, про­
лагая теы са;11ы;11 пути к подлинному возрождению учения о Церк­
ви, его громадная заслуга перед православным богословием. 

Все, что я пишу здесь, наспех и кратко, требует, конечно, 
подробного раскрытия. О. Николай писал мало, да и не все на­
писанное ш1 издано (так, например, его диссертация «Церковь Св. 
Дупа») . Многое требует дальнейшей разработки, возможно и воз­
ражений. Но основная, главная его заслуга, для меня, несомненна. 
И это то, что �ше хотелось сказать сразу после разлуки с ним. 
А сейчас нам - его друзьям и ученикам - подобает молиться о 
том, чтобы то видение, которым он в своем богословском творче­
стве жил, и которому служил, стало для него вечной радостью и 
светом в невечернем дне Царства Божия. 

68 



Прот. Ни�.:олай АФАНАСЬЕВ 

ЕЙ, ГРЯДИ, ГОСПОДИ ИИСУСЕ ! 

(К ПРОБЛЕМЕ ЭСХАТОЛОГИИ И ИСТОРИИ) 

1. - I<аждый раз перед началом Евхаристического канона 
мы произносил� наше исповедание веры. Только тот, кто верует, 
как в нем изложено, может участвовать в Евхаристии. Христоло­
гическая часть н&шего «символа веры» содержит веру в предвеч­
ное и сверхъестественное рождение Христа, в Его распятие, погре­
бение, воскресение и седение одесную Бога Отца, а также в Его 
славное второе пришествие :  И паки грядущего со славою .. .  Все 
эти части нашего исповедания веры неотделимы друг от друга 
и являются одинаково обязате,1ьньши д.1я в сех. Кто верует, что 
«Слово стало плотью, и обитало с нами . . .  » (Ио. I, 1 4 ) ,  тот верует 
в Его второе Пришеспзие, и обратно, кто в ерует в Его славное 
Пришествие, тот верует, что Слово стало плотью. 

Конечно, никто из нас не скажет, что он не верует в гряду­
щего Христа, если он исповедует Его Сыном Божьим, распятым 
и воскресшим при Понтии Пилате. Но что эта вера сейчас гово­
рит нам, нашей мысли и нашему чувству? Если мы спросим об этт1 
самих себя или других, то ответ, вероятно, получится весьма не­
определенный. Если мы веруем во второе Пришествие, то как и в 
чем эта вера выражается в нашей жизни? Или она ни в чем не  
выражается, так как мы живем именно так, как будто этой веры 
нет. Для нас это некоторое ту��анное будущее, о чем мы пред­
почитаем не думать. Настолько далекое, что мы почти убеждены 
в том, что оно наступит не при нашей жизни, даже не при жизни 
ближайших поколений. Более того, мы можем поставить себе во­
прос,  действительно ли мы хотим, чтобы Пришествие Христа на­
ступило. Нам уже непонятно чувство первых христиан, которые 
жили только мыслью о грядущем Христе. Эта надежда наполняла 
радостью их сердца, помогая им переносить испытания, гонения, 
мучения и смерть. Нам это непонятно, потому что мы скорее бо­
имся и предпочитаем, чтобы Его пришествие  было бы не завтра 
или послезавтра. «Множество моих лютых прегрешений помышляя, 
окаянный, трепещу страшнаго дне судноГо".». В этих слQвах 
молитвы сказывается наше чувство перед мыслью о Парусин, в 
котором преобладающее значение получил предстоящий Страшный 
Суд. Но и первые христиане знали, что «всем должно явиться 

69 



пред судилище Христово, чтобы каждому получить, что он делал, 
живя n теле, доброе или худое» (II Кор. 5, 1 О) . Зная это, мы уже 
не воздыхаем, как они, «Ей, гряди, Господи Иисусе», а только 
трепещем перед мыслью, что Он придет, чтобы судить живых и 
мертвых. И этот трепет относится не столько к Страшному суду 
во время Парусии, сколько к мысли о суде, непосредственно свя­
занном со смертью. И когда �1ы в дни Страстной седмицы слышим : 
«Се жених грядет в полунощи, и блажен раб, его же обрящет 
бдяща : н едостоин, его же обрящет унывающа".»,  и здесь наша 
мысль двоится между грядущим пришествием Христа и нашей 
смертью, которая ню1 представляется более реальной и близкой, 
чем Парусия. 

Индивидуальная эсхатология, как учение о последних време­
нах нашей земной жизни и о временном, а не постоянном состоя­
нии души человека после смерти, является вполне законной для 
христианского сознания, так как пришествие Христа не застанет 
всех живыми. Однако, она законна, если она является только ча­
стыо общей церковной эсхатологии, как учение о последних вре­
менах мира. В настоящее вре�1я индивидуальная эсхатология не 
только является господствующей, но почти заменила собою об­
щую эсхатологию и стала на ее место. Эта последняя отодвинута 
в настолько неопределенное будущее, что в нашем сознании при 
наличии индивидуальной эсхатологии для нее не остается места. 

2. - Если начало учения о состоянии человека после смерти 
в рамках общей эсхатологии относится к апостольскому nремени, 
то возникновение индивидуальной эсхатологии, как отдельного 
учения, является результатщ1 влияния эллинистической мысли на 
христианское сознание. С самого начала эллинистическая мысль 
не могла усвоить церковную эсхатологию. В гностических систе­
мах собственно нет эсхатологии. Спасение касается только духов­
ного начала в человеке, а тело, как источник зла, подлежит унич­
тожению. Это, конечно, есть учение о конце мира, но это не есть 
христианская эсхатология, так как в ней нет места для грядущего 
пришествия Христа. Он приходил в мир, чтобы открыть людям 
через сообщение знания путь к спасению, но Он больше не при­
дет, так как судьба человека решается окончательно в момент 
его смерти. Гностицизм, как еретическое течение, был о сужден 
Церковью, но его влияние на церковную мысль было очень зна­
чительно. Когда появляется христианский гнозис, то и в нем эсха­
тология получает индивидуальный характер. Мы в праве поставить 
вопрос, является ли общая эсхатология абсолютно необходимой 

70 



n системе Оригена. Конечно, как верующий христианин, он ее  
признавал, но ,  как христианский гностик, он легко мог обойтись 
и без нее. Он принужден был защищать веру простых христиан 
против Цельса (известного языческого полемиста II века против 
христиан) и даже иногда, как и Клиыент, приспособляться к про­
стой вере простых христиан, но он считал, что эта вера может 
быть превзойдена в порядке христианского гнозиса. В учении 
Оригена эсхатология до крайности спиритуализируется и теряет 
свой церковный характер. Цельс ставил перед современными ему 
христианами дилемму: уйти из мира (мы бы сейчас сказали уйти 
из истории) ,  если они не желают почитать «демонов», которые 
управляют Иыперией, или почитать демонов, если они желают о ста­
ваться в Империи и поJiьзоваться ее  благами. Это дилеммы для 
Оригена не существовало, не только потт1у, что для него не было 
даже вопроса о необходимости почитания языческих богов, чтобы 
иметь возможность оставаться в Империи, но и потому, что для 
него не существовало пробJiемы истории и христианства. Для 
Оригена христианство не оп�еняло историю, и история не вхо­
ди.�rа в конфликт с Церковью, так как для него эсхатология боль­
ше касалась души христианина после смерти, чем общей судьбы 
мира. 

3. - Цельс мог не ставить перед христианами своей дилеммы, 
так как она и до него существовала в христианском сознании. Все 
историки согласны в том, что апостольское время отличалось 
необычайной эсхатологической напряженностью. Мы почти с уве­
ренностыо можем сказать, что ап. Павел верил в непосредствен­
ную близость Парусин. Как и Павел, верили в это и первые хри­
стиане. Воз�южно, что сохраненный Лукою в Деяниях эпизод о 
смерти Анании и его жены Сапфиры был первым случаем смерти 
среди христиан, который произвел на них глубокое впечатJiение, 
если правильно предположение, что первые иерусалимские хри­
стиане верили, что они не умрут до наступления Па русин ( 1 ) .  
Когда призрак смерти стал перед Павлом, о н  отказался от своих 
ожиданий, но эта перемена его исторической перспективы не по­
влияла ни на его мысJiь, ни на его жизнь и не вызвала у него 
никакого кризиса. Мысль об уходе из мира в виду близости Па­
русии ему была совершенно чужда, как ему была чужда мысль 
о том, что христиане должны прекратить всякого рода деятель-

1 )  Р. Н. Menoud «La mort d'Ananias et de Saphira». (Actes V, 
1-11) .  Aux sources de la tradition chretienne, Paris-Neuchatel, 1950. 

7 1  



ность, чтобы быть готовыми встретить грядущего Христа, хотя 
такого рода тенденции существовали в церквах, им основанных, 
и в Иерусалимской церкви, по крайней мере в течение некоторого 
времени. Однако, после Павла, при напряженности эсхатологи­
ческих чаяний промедление Господа должно было вызвать неко­
торый кризис, о котором свидетельствует П-е послание Петра ( 2 ) .  
Историческая перспектива первых христиан несколько меняется : 
«У Господа один день, как тысяча лет, и тысяча лет, как один 
день». Это означает, что христиане должны считаться с возмож­
ностью более или менее длительного существования до Парусии. 
Господь не обязательно может прийти в ближайшее время, так ка�< 
Его Пришествие может быть и через тысячу лет. В этой истори­
ческой перспективе естественно эсхатологическая напряженность 
уменьшается, хотя эсхатологическое чувство остается тем же, что 
и было раньше. Как ни парадоксально, но дальнейшему ослабле­
нию эсхатологических чаяний в значительной степени способство­
вал монтанизм, в котором, как известно, эсхатологические чаяния 
отличались большей напряженностью. Возрождение пророчества 
в нем было признаком наступающих «последних времен». Не толь­
ко ждали, что вот, вот сойдет с неба Новый Иерусалим, но даже 
знали, где он сойдет. Одна крайность родила другую. После побе­
ды над монтанизмом мы не слышим, чтобы епископы уводили 
свою паству в пустыню навстречу имеющему прийти в самое 
ближайшее время Христу или чтобы под влиянием епископов чле­
ны местной церкви прекращали всякого рода деятельность в ожи­
дании пришествия Христа. 

Собственно такого рода позиция христиан есть естественное 
следствие эсхатологических чаяний, если они связаны с верою в 
наступление «последних времен» и связанных с ним ближайшим 
пришествием Христа. Если это пришествие будет завтра, то исто­
рия кончилась. Бессмысленно трудиться, заботиться, волноваться, 
к чему-то стремиться. Даже нет необходимости бороться со злом 
и несправедливостью, так как все кончается и праведники воссия­
ют, как светила, в царствии Божьем. Пусть всем этим занимаются 
те, кто не верует во Христа, а для верующих как-будто остается 
только одно : уйти в «пустыню» и ждать последней трубы, что 
не раз бывало в истории и что несомненно еще не раз будет. Ко­
нечно, это наивно и может у нас вызвать только улыбку сажа-

2) Е. Kasemann «Eine Apologie der urchristhichen Eschatolo­
gie». Zeit. f. Theol. u. Кirche, 1952. (49 ) ,  Heft 3, 272-295. 

72 



ления, но за этой наивностью стоит уже совсем не наивный, а 
поистине трагический вопрос : надо ли отказаться от истории, 
чтобы принять христианскую эсхатологию, или надо отказаться 
от эсхатологии, чтобы принять историю и в ней участвовать. 
Или еще более трагично : надо ли примириться со злом, господ­
ствующим в мире, так как это только временно и слишком вре­
менно, предоставив борьбу со злом тем, кто не веруют во Христа, 
или во имя Христа бороться с неправдой, но забыть об Его славном 
Пришествии. Другими словами, все та же проблема, которую 
предчувствовали первые христиане и которую ставил Цельс : со­
вместима ли история с эсхатологией, или эсхатология с историей, 
даже независимо от того, когда наступит Парусия. 

4. - Наиболее остро стала пробле1t1а отношения истории и 
эсхатологии со времени Константина В. До него государственная 
власть отодвигала христиан от полного участия в жизни госу­
дарства, и сами христиане с большими оговорками в ней участ­
вовали. Проблемы, которые в то время стояли перед христианами, 
решались ими исключительно с точки зрения христианского уче­
ния. Империя и Церковь стояли друг против друга, как совер­
шенно независимые величины, при чем не только в периоды гоне­
ния, но и в периоды мира. С Константина В. все это изменилось. 
С него начинается новый период истории. В этом все историки 
согласны при полном разногласии оценки личности и деятельно­
сти Константина. Условная история приучила нас к мысли относить 
на счет Константина не только то, что было им сделано, но и 
все то, что раньше делалось другими императорами. Вполне пра­
вильно, что Константин закончил, если не  считать отдельных вспы­
шек, период гонения на Церковь со стороны Империи, но совсем 
не  точно считать, что он был первым императором, признавшим 
легальное существование Церкви. Еще больше, может быть, Кон­
стантин не был даже первым христианским императором. Хотя 
христианство Филиппа Араба (244-249) и мало вероятно, но  
его категорически нельзя отвергать. Необычайность актов Кон­
стантина заключалось не в том, что он  установил легальное по­
ложение христианства в Империи и ему лично покровительство­
вал, а в том, что при нем Империя вступила на путь союза с Цер­
ковыо. Его религиозная политика была направлена к тому, чтобы 
сделать христианство государственной религией, или, по крайней 
мере, поставить христианство, как религию, в то положение, ка-
1шм пользовалась официальная языческая религия. В конечном ре­
зультате это собственно одно и то же, так как римская государ-

73 



ственная идеология требовала единой религии, которая могла бы 
религиозно объединить огромные массы населения Империи, а по­
тому она не могла долго признавать существование в ней двух 
равноправных религий. 

Союз Империи и Церюзи был приятием Империей Церкви и 
приятием Церковью Империи, так как только при этом взаимном 
признании можно было установить длительный мир между ними. 
Со стороны Церкви это означало не только фактическое приятие 
государства, в котором Церковь существовала, что было и рань­
ше, до Константина, но и неизбежное приятие римской государ­
ственной идеологии, от которой Иыперия не могла отказаться, 
оставаясь Иыперией. К сожалению, мы не знае�1 точно, как отнес­
лись на первых порах церковные деятели, если не считать Евсевия 
Кесарийского и некоторых других епископов, к деятельности Кон­
стантина. Нет сомнения, что христиане с чувством величайшей 
радости и подлинного облегчения встретили прекращение гонений 
и установление прочного мира после трагических времен Диокле­
циана. Речь, конечно, идет не об этом, а об отношении церковных 
деятелей ко всей религиозной политике Императора. Скорее всего, 
церковные деятели растерялись, так как они не были подготов­
лены к союзу Церкви и Империи. Они постоянно рассчитывали 
на прочное и легальное существование христианства в Империи, 
но они не представляли себе даже в самых смелых своих ожида­
ниях, за исключением Оригена и может быть Мелитона Сардий­
ского, что христианство может стать на место официальной язы­
ческой религии, что равносильно тому, что Империя станет хри­
стианской. Этой неподготовленностью и растерянностью церков­
ных деятелей объясняется то, что они почти полностью приняли 
или, точнее, должны были принять государственную идеологию. 
Одним из самых разительных примеров растерянности деятелей 
того времени служит фаю участия языческого императора, кото­
рый, правда, дал все доказательства своей симпатии к христианст­
ву, но не был даже оглашенным, в решении догматических вопро­
сов на соборе 325 года . Христианское сознание с этим примири­
лось, когда создалась легенда о крещении Константина после 
победы при Мильвийском мосте ( 3 1 2  г. ) .  

Последствия приятия Империей Церкви были огртшы;-.ш. Они 
сказались почти во всех областях церковной жизни и мысли. 
Наиболее значительньши были последствия в области христиан­
ской эсхатологии. Это был невралгический пункт отношения церк-

74 



вн и государства ( 3 ) .  Церкви без эсхатологии не 1110жет быть. 
Это нашло свое выражение в самых древних исповеданиях веры .  
Но  могла ли Империя принять церковную эсхатологию ?  Могла ли 
она стать на точку зрения христиан, что образ мира сего прохо­
дит и что ее существование может кончиться завтра ? Можно 
думать, что эсхатологические чаяния христиан были одной из 
причин враждебности к ниы со стороны Империи. Римский исто­
рик Тацит утверждал, что уже при Нероне христиан обвиняли в 
«ненависти к человеческому роду». Не является ли это обвинение, 
совершенно парадоксальное по своему существу, результатом не­
которого преломления эсхатологических чаяний христиан в язы­
ческом сознании. Как могла, действительно, Империя относиться 
к тем людям, которые со страстностью ожидали конца и крушения 
всего, что было дорого античному человеку, начиная с самой 
Империи, которая представляпась ему высшим достижением идеа­
ла человеческого общества? Кесарь мог принять и принял боже­
ственность Христа и вверил Ему свою судьбу и судьбу Империи, 
но  он не мог принять полностью эсхатологии, так как это было 
бы равносильно отказу от кесарства. В самом деле, как мог Импе­
ратор, как христианин, ждать �последних времен», которые будут 
концом Империи, а как Кесарь делать все, чтобы Империя про­
должала свое существование и действовать так, как будто ее 
существование, если не вечно, то почти что вечно?  Государство 
существует в истории, и само понятие государства предполагает 
почти что бесконечность исторического процесса. Когда мы отно­
сим известный афоризм Тертуллиана : «Если Кесарь станет хри­
стианином, то он перестанет быть Кесарем» за счет его монта­
низма, то мы как-будто не желаем понять всю трагичность вопроса 
и трагичность Кесаря, ставшего христианином, не говоря о том, 
что эсхатология не была исключительной принадлежностью мон­
танизма. С точки зрения римской государственной идеологии не  
имело значения, будет ли Пришествие Христа завтра или  через 
тысячу лет. Когда бы ни было пришествие Христа, оно входило 
в острый конфликт с этой идеологией, так как государство не  
�южет жить под мечом, нависшим над ним, который в любой 
момент может прекратить его существование. 

3) Я считаю совершенно правильным указание О. Кульмана в его 
этюде «Dieu et Cesar» ( Paris-Neuchatel, 1956, стр. 6 ) ,  что центральное 
значение вопроса о Uеркви и Государстве вытекает из эсхатологической 
концепцин христианства. С этюдом Кульманна "Бог и Кесарь" я озна-
1юмипся после написа1-11 1я настоящей моей статьи. 

75 



Исключая христианскую идеологию, римская государственная 
идеология сама намечала некоторый путь к согласованию ее с 
эсхатологией через куJiьт Императора. В христианском сознании 
рождается дерзновенная и грандиозная мысль, что царство Кесаря 
через его обращение в христианство стало «христианским госу­
дарствоМ>>. Эта идея есть резуJiьтат признания со стороны Импе­
ратора, что Христос есть его Господь (Кириос) ,  а следоватеJiьно, 
Он царствует в государстве, во ГJiаве которого находится сам 
Император. Христос есть Кириос Римской империи, но не непо­
средственно, а через Императора. Если отбросить всякого рода 
искажения теократической идеи, на которую влиял императорский 
культ, то для византийского сознания это означало, что Импе­
ратор является слугою Божьим, выполняющим волю Божию. В 
этом был кенозис Императора и И1\lперии, который существовал, 
как идеал, в византийской идеологии царской власти. Этот идеал 
никогда полностью не был реализован и не мог быть реаJiизован. 
Император не мог себя уничижить до смерти, т. е. смерти госу­
дарства, а потому само государство ставило предел, дальше кото­
рого этот кенозис не мог идти, не разрушая самого государства. 

С другой стороны, теократическая идея быJiа признанием ча­
стичной реализации эсхатологии. Uарствование Христа в Империи, 
т. е. в мире уже наступило, хотя не наступило царство Божие 
на земле, которое наступит полностью в момент пришествия Хри­
ста . Не следует думать, что византийская мысль допускала воз­
можность построения царства Божьего на земле. Византийский 
басилевс понимал, что его империя не царство Божие, сознавая 
греховность и несовершенство своего царства и свою личную гре­
ховность. На земле царствование Христа осуществляется только 
в лице императора, как наместника Божьего, который сам нахо­
дится под властью Божьей : «Rex terrenus sub rege caelesti, rex 
caelestis super omnia» (August. In. Ps. 55, 2) . Тем не менее, 
частичная реализация эсхатологии приводила к анабиозу самой 
эсхатологии. Не может быть того страстного ожидания Христа, 
когда Христос, как Кириос, царствует в Империи, в своей идее 
имеющей вселенский характер (икумени) ,  через Своего помазан­
ника, деятельность которого направлена к исполнению воли Бо­
жьей. Полная реализация эсхатологии отодвигается в далекое не­
определенное будущее. В центре внимания богословской мысли 
стоит индивидуальная эсхатология, занятая тем, что ожидает душу 
после смерти. 

Теократическая идея не столько решала проблему истории и 

76 



эсхатологии, сколько делала ее неактуальной. Крушение теокра­
тического идеала вновь поставило эту проблему. Как решить эту 
проблему в настоящее время? Можно, конечно, рассчитывать на 
возрождение теократического идеала, но это возможно только в 
порядке веры, а не исторических прогнозов. Лаическое государ­
ство по своей идеологии исключает теократическую идею, если 
только оно не ставит себя на �1есто божества. Во  всяком случае 
этого сейчас нет, а потому теократическая J\lечта не �южет дать 
ню<акого решения, так как нельзя неясным будущим решать проб­
лемы настоящего. Остается как-будто одно решение : окончатель­
но отодвинуть Парусию в неопределенное будущее и утвердить 
себя только в индивидуальной эсхатологии. Дает ли это решение 
окончательное удовлетворение нашей вере и нашему чувству ? 
Несмотря на все попытки элиминировать христианскую эсхатоло­
гию, она продо.1жает жить в наше�� сознании, вспыхивая по вре�1е ­
нам с необычайной силой. Мы можем убаюкивать себя мыслью, 
что эсхатологический период впереди и у нас есть еще время 
для исторического делания, но мысль продолжает нас «искушать», 
а если он уже наступает и мы в преддверии его. «Се стою у две­
рей и стучу» (Апок. 3 ,  20) . В любой момент у нас J\lожет по­
явиться сомнение, правильно .т�и наше заключение, что «конец» 
не наступит скоро, так как никто не знает ни дня, ни часа, 
когда придет Сын Человеческий. Быть может, правильно другое, 
что Сын Человечес1<ий может прийти не  только завтра, но даже 
сегодня, так как «не знать» не означает, что это будет не скоро.  
Как то.т�ько эти сомнения у нас появляются, и.т�люзорность реше­
ния проблемы истории и эсхатологии, которое дает индивидуаль­
ная эсхатология, вскрывается во всей своей трагичности. 

Если решение проблемы истории и эсхатологии все время от 
нас ускользает, то не означает ли это, что сама проблема нераз­
решима, а потому остается только одно : выбирать между исто­
рией и эсхатологией ? Но можем ли мы действительно отказаться 
от эсхатологии, принимая историю, или отказаться от истории, 
принимая эсхатологию ?  В результате этого трагического положе­
ния мы создаем для себя двойную бухгалтерию : в Церкви мы испо­
ведуем нашу веру в грядущего Христа : «И па�ш грядущего со 
славою», а в нашей жизни наша вера ни в чем не  проявляется. Мы 
живем так и действуем так, как будто этой веры не существует. 

5. - Надо ли действительно спасать эсхатологию от истории 
или историю от эсхатологии?  Может быть, неразрешимость проб­
лемы истории и эсхатологии заключается в том, что самой проб-

77 



лемы в Церкви нет, или, точнее, что она решена самым фактом 
существования Церкви. 

В ремя от времени ставится вопрос, вступили ли мы в эсхато­
гический период или нет. Он свидетельствует о том, что эсхатоло­
гия рассматривается, как сююстоятельное учение, не связанное 
с экклезиологией. Этот вопрос возможен в порядке идей иудейской 
эсхатологии. Согласно иудейско�1у сознанию Мессианское цар­
ство должно быть концом старого эона, которого заменит новый 
эон. Один эон станет на ыесто другого. Поэтому так естествен 
был вопрос, не кончается т1 старый эон и не наступает ли Мес­
сианское царство. Когда Иоанн Креститель выступил с проповедью 
покаяния, то это было возвещением о конце старого эона : «Уже 
секира при корне дерев лежит» (Лука, 3, 9 ) .  Христианское созна­
ние восприняло его выступление, как возвещение о пришествии 
Христа, а следовательно наступлении нового эона. Однако, в про­
тивоположность иудейскому сознанию для христиан начало но­
вого эона не было еще концом старого эона. Царство Божие при­
близилось, но секира продолжает Jiежать при корне дерев. При­
надлежа новому эону, Церковь пребывает 13 старом. Церковь вы­
являет о собую напряженность времени. Со дня Пятидесятницы 13 
мире существуют одновременно д13а эона. Конец старого эона 
наступит в Парусин, которая будет полным откровениеil! нового 
эона,  а до этого времени новый эон открывается только верньш 
в Церкви. Поэтому, для них эсхатологический период уже насту­
пил, так как Церковь принадлежит новому эону. Об этом говорил 
ап. Петр в своей первой пропо13еди на Пятидесятницу, когда он 
привел древнее пророчество : «И будет в последние дни, говорит 
Бог, излию от Духа Моего на всякую плоть".» (Деян. 2, 1 7 ) .  Для 
первоначальных христиан ниспос.т�ание даров Духа было призна­
ком или залогом последних дней. «То эсхатою> (последние дни ) 
уже наступило в мо�1ент актуализации Церкви в день Пятидесят­
ницы. С самого начала, как свидетельствует пропо13едь ап. Петра, 
для христиан эсхатология не была только учением о предельном 
будущем, но и о настоящем, в котором они пребывают. Открове­
ние нового эона было для них реальностью, причем более полной, 
че�� их пребывание в мире. Первые иерусалимские христиане от­
личались от иудеев не верою в Мессию, а в том, что иудеи веровали 
13 пришествие будущего Мессии, а христиане веровали, что Иисус, 
который был распят и который воскрес, есть Мессия и ждали Его 
второго пришествия во славе, когда настанет полное откровение но­
вого эона. Они веровали, что Он придет, так как Он уже приходил. 

78 



Это Его пришествие во славе предвосхищается для верующих в 
Него, когда они совершают трапезу Господню. Их ыолитвенный 
призыв �Маранафа» был призывом о пришествии Господа и осу­
щесптением его в Евхаристии :  «Ей гряди, Господи Иисусе -
Господь приходит». И до сего дня в Евхаристии мы воспоминаем 
крест, гроб, трехдневное воскресение, на небеса восхождение, 
одесную седение и второе Его славное пришествие. 

Осознавая себя в Церкви, первые христиане осознавали, что 
они принадлежат новому эону, так как для них эсхатологический 
период уже наступил. Он наступил в тот ;11оыент, когда они всту­
пили в Церковь. Покаяние, как необходимое условие вступления 
в новый эон, совершилось для них в крещении. Поэтому, при­
надлежность к новому эону создавала для них единственно воз­
r,южную эсхатологическую установку мысли и жизни. Все воспри­
нимаJiось через призму эсхатологии. Они жили или, по крайней 
мере, сознавали, что они до,1жны жить так, как будто завтра 
будет ожидаемое ими второе славное пришествие их Господа. Они 
готовы были к нему, так как надо быть готовыми встречать Гос­
пода, который приходил к ню� в Евхаристии и который придет 
во славе, чтобы установить царство Божие. Если бы это произо­
шло завтра, то первым христианам ничего не нужно было менять 
в своей жизни. Наступило бы то, что частично для них уже на­
ступило. 

6. - Пребыван в старо�� эоне, Церковь пребывает в истории, 
в которой она возникла. Иного пребывания Церкви, т. е .  пре­
бывания ее вне истории, не �южет быть, так как Церковь, как 
начало последних дней, не заменила старый эон, в котором про­
должается исторический процесс. Существование старого эона за­
висит от воли Божьей, а не от воли людей. «Оставьте расти вме­
сте то и другое до жатвы» (Мт. 13, 30) .  Исторический процесс 
входит в план Божьего домостроительства. Существование Церкви 
принадлежит времени от Пятидесятницы до Парусин, в которой 
продолжает свое существование и исторический процесс. Через 
Церковь каждый ее член включен в этот процесс. В пустыне или 
в затворе он остается в нем, так как он продолжает пребывать в 
старом эоне, и только пришествие Господа во славе освободит его 
от него. Даже смерть не освобождает верующего от старого эона, 
так как его состояние после смерти обусловлено существованием 
этого эона. Образ последнего проходит, так как старый эон осуж­
ден, но еще не все те, которые принадлежат ему и в нем пребы­
вают, осуждены и для них открыт путь спасения. Поэто�1у по отно-

79 



шению к старому эону у христиан есть долг и обязанность : долг 
по отношению к своим братьям, которые пребывают в нем, долг 
по отношению к тем, кто могут стать братьями, к чему должны 
быть направлены их усилия, долг по отношению к обществу и го­
сударству, в котором пребывает Uеркопь. Поэтому, они не могут 
быть равнодушными ко злу, которое господствует в нем. Они не 
могут пройти мимо «впавшего в разбойники», а должны перевя­
зать его раны, возлив на них елей и вино, и привести его в 
гостиницу. 

Позиция христиан в мире определяется не текущими момен­
тами исторического процесса, ни личньш желанием или нежела­
нием, а эсхатологической природой Uеркви. У христианина нет 
выбора между эсхатологией и историей, так как он должен при­
нять одно и другое, если он желает оставаться в Uеркви. Он, 
конечно, может отказаться от эсхатологии, но отказываясь от нее, 
он  отказывается от своей принадлежности к Uеркви и утверждает 
себя в старом эоне. Другая крайность состоит в том, чтобы для 
себя прекратить исторический процесс, который зависит не от 
него, а от воли Божьей. До известной степени личный отказ от 
истории также является отказом от принадлежности к Uеркви, так 
как она в нем существует и в нем иr11еет свою миссию. Поэтому 
проблема истории и эсхатологии не является проблемой того, что 
имеется и того, что может быть, а проблемой двух реальностей, 
одновременно существующих, т. е. проблемой двух эонов, ста­
рого и нового. Более конкретно, эта проблема сводится к вопросу 
о том, какова должна быть в свете их эсхатологического сознания, 
позиция христиан, которые в своей жизни осуществляют свою веру 
в грядущего Христа . Принадлежа Uеркви, христиане пребывают 
в �шру, а потому их образ жизни в миру определяется их при­
надлежностью к Uеркви. Сосуществование двух эонов в миру не 
создает для христиан двух областей их жизни, одной в миру, а 
другой в Uеркви. Они живут и действуют в миру, как члены 
Uеркви. Мы должны принять особую парадоксальность отношения 
к миру, о котором говорил ап. Павел : «Пользующиеся миром сим 
(должны быть) ,  как не пользующиеся : ибо проходит образ мира 
сего» (I Кор. 7, 3 1 )  ( 4 ) .  Сколько бы ни существовал мир, его 
образ проходит не только для ап. Павла, но и для нас, хотя мы 
отделены от него почти двумя тысячелетиями. И для нас, как и для 

4) Я оставляю в стороне вопрос о точном толковании ст. Зlа, в 
греческом тексте которого для "пользующиеся" и "не пользующиеся" 
иыеются не вполне одинаковые выражения. 

80 



него, ночь кончается и приближается день. В истории указание 
ап. Павла в I Кор. 7, 31 а менее всего оказалось осуществленным. 
Конечно, гораздо проще или пользоваться миром сим, или им 
не пользоваться, но как соединить одно и другое, когда одно 
отрицает другое ? Между тем, именно в этих словах ап. Павла 
содержится указание на норму нашего участия в миру и в исто­
рии. Выесте с тем, они дают нам единственную возможную пред­
посылку для решения сложных и большей частью ыучительных 
вопросов, связанных с существованием Церкви в истории. 

Церковь есть «начаток последних дней». Вступая в нее, мы 

вступаем в эсхатологический период, который для нас уже на­

ступил. Ожидая пришествия во славе Христа, мы встречаем Его 

каждый раз в Евхаристии : «Благословен грядый во имя Господне, 

Осанна в вышних». Наше ожидание Господа, который уже прихо­
дил, и который приходит и придет, не означает ни отвержения, 
ни неотвержения мира, ни приятия его, ни его неприятия. Наша 
эсхатологическая установка жизни не дает нам возможность от­
носительно мира дать простой ответ : да или нет. Парадоксальность 
нашего ответа вызвана парадоксальностью положения Церкви в 
мире : она ему не принадлежит, но в нем пребывает. Мы не отвер­
гаем окончательно мира, так как он еще не окончательно осужден, 
что будет только в Парусин, но мы его и не принимаем полностью, 
так как полное приятие его означало бы наше утверждение в мире 
сем, которому мы не принадлежим. Ожидая преображения живых 
и воскресение мертrзых (5 ) ,  мы ожидаем также преображения ми­
ра. Мы ожидаем не только нового неба, но нового неба и новой 
земли, а потому мы не можем отвергнуть землю, на которой мы 
продолжаем жить и перенести себя исключительно в сферу не­
бесного. Пока эта земля продолжает, согласно воле Божьей, су­
ществовать, мы участвуем в истории, но это не значит, что 111ы 
принимаем все, что в ней происходило и все, что в ней совер­
шается. Наша эсхатологическая установка не создает для нас 
дилеммы : или история, или эсхатология, но  опять же  и то, и 
другое, но другое в свете эсхатологии, которая открывает под­
линный смысл истории. «Ей, гряди, Господи Иисусе». 

5) См. Joachim Jeremias. «Flesh and Ыооd cannot inherit the 
Kingdom of God» (!. Cor. XV, 50) . New Testament Studies 2 (1956) , 

81 



ВОСПОМИНАНИЯ 

ЮНОШЕСКОЕ СОДРУЖЕСТВО 

Из воспоминаний М. М. Кульман 

В 1 926 году я переехала из Югославии в Париж, мне хотелось за­
няп,ся работой с молодежью. Получив для этой цели маленькую сти­
пендшо, я начала посещать различные Рпмо-Католические организации, 
чтобы изучить их методы воспитания юношества. Моим первым шагом 
в этой новой для меня областн было устройство Елки на Рождество 
1 926 года. Я решила пригласить на нее ту русскую молодежь, которая 
была совсем оторвана от цер!(В!I и русс!(ОЙ !(ультуры. Я стала ходить 
по трущобам Парижа, по лачугам, выросшим вдоль старых фортов 
города. Там я нашла нес!(ОЛЬ!(О русс!(ИХ семейств, живших в условиях 
полной нищеты. Многие из них были обрусевшие французы, недавно 
прнехавшие из России и не имевшие никаких корней во Франции. Боль­
ше всего обрадовалась мне семья Х. ; они были сироты, их было два 
мальчн!(а и три девочки. Старшему 11з них )!{ене было 17 лет. Он 
опе!(ал своих младших сестер и брата. Они были окружены клошарамн, 
с нх пьяными драками и непрекращающейся руганью. Но Х. не опусти­
лнсь, не погрязли в этой жалкой среде. Они барахтались, стараясь вы­
рваться из нее. Они и их друзья с радостью согласились прийти на Елку. 

В назначенный день, зала в доме 10, Бульвар Монтпарнасс, где обо­
сновалось Русское Христианское Студенческое Движение была перепол­
нена самой разнообразной молодеж ью. Большинство из них в первый 
раз встречались с нами. Мой брат Володя помогал мне. Мне хотелось 
помочь этой молодежи стать культурными русскими людьми. Первым 
лицом, к кому я обратилась за помощью, был поэт и журналист Саша 
Черный (Александр Михайлович Гликберг, 1880-1932) .  Я рассказала ему 
о Елке и о моем решении организовать клуб для юношества. Он горячо 
отозвался на мою просьбу о сотрудничестве. Мы сообща наметили план 
создания содружества молодежи, це.1ь которого была бы самовоспита­
ние в духе служення Церквн 11 России. Этому содружеству мы намере­
вались передать ответственность за ведение клуба, открытого всем же­
лающим. Каждый содружннк должен был привлекать в клуб других юно­
шей и девушек, особенно тех, кто был оторван от русской среды. Я 
хотела сделать содружннков "ловцюш человеко в" .  

На открытие содружества и клуба мы пригласили многнх известных 
писателей, артистов и общественных деятелей. С самого начала клуб 
имел большой успех, около ста человек сделались его челнами, около 
50 присоединилось к содружеству. Кроме Саши Черного, больше других 
помогали мне Иван Билибин, дававший уроки рисования, и Мария Ни­
колаевна Германова, ставившая спектакли. Серафима Павловна Ремизова, 
жена писателя, преподавала русскую литературу, а Александр Дмитрие­
вич Александрович руководил хором. В клуб приходили Куприн, Борис 
Зайцев, Надежда Плевицкая, Оленина-Адельберr, Гречанинов. Они все 
охотно делнлись с молодежью своими дарованиями, а она, со своей сто­
роны, горячо встречала их. 

82 



Одним из драматических эпизодов нашей работы была встреча с ком­
сомольцем Володей. На одном из наших собраний он жестоко раскрити­
ковал содружников. Он говорил, что, попав в их среду, он надеялся 
встретить подлинно верующую молодежь, готовую отдать себя на слу­
жение родине. Но его ждало разочарование ; по его словам, русские па­
рижане только по виду были чистенькими и беленькими, внутри они 
были мелкими эгоистами, не думающими ни о Uеркви, ни о России. Мо­
лодежь слушала его с напряженным вниманием, но когда я предложила 
кому-нибудь из содружников ответить комсомольцу, наступило тяжелое 
молчание; ни один из них не решился говорить. Спас положение отец 
Сергий Булгаков, приехавший на наше собрание из Сергиевского Под­
ворья. С его исключительным даром пророческого слова, он раскрыл пе­
ред молодежью образ Православной Руси и указал на те вселенские 
задачи, которые стоят перед русскими в изгнании. К.1уб и содружество 
процветали в течение 3-х лет до 1929 г. 

Х Р О Н И R А  

МИССИОНЕРСКАЯ ПОЕЗДКА В МОНТ АРЖИ *) 
(27.XI.1966) 

Миссионерский Комитет Православной Архиепнскопин Франции н За­
падной Европы и Русских Западно-Европейских Uерквей рассеяния, по 
благословению высокопреосвященнейшего Архиепископа Георгия и с со­
гласия Совета Архиепнскопии, организовал мисснонерский день в при­
ходе города Монтаржи. В воскресение, 27 ноября, миссионерская группа 
в составе 19  человек выехала на нескольких автомобилях в 8 ч. 30 м .  
утра с тем, чтобы в 10  ч. быть в Монтаржа. 

Отец Петр Чеснаков, приехавший с миссионерской группой, совершил 
Божественную Литургию, сразу же после 1пення Св. Евангелия произнес 
очень содержательную проповедь. Отрадно. что уже к началу Литургт1 
весь храм и притвор храма были запо.1нены молящимися. Приехавший из 
Парижа хор молодежи, в составе 14 че.1овск под управлением А. В. 
Uиолковича, с большим вдохновением исполн1ш все песнопения Литур­
гии. Чувствовалось, что вокруг священннка собрались прихожане дан­
ного прихода, чтобы "едиными усты и еднным сердцем" вознести мо­
литву Богу. После Литургии не только группа миссионеров была пригла­
шена на обед, но и все прихожане. Члены приходского Совета, под руко­
водством старосты, много потрудились, чтобы с предельным гостеприим­
ством принять прибывших из Парижа гостей. 

После обеда состоялось собрание, на котором проф. Н. А. Струве 
рассказал о положешш верующих в современной России и о гонениях 
ими претерпеваемых, с начала октябрьской революции 11 по настоящее 

*) Uерковный Вестник Православной Архиепископии Франции и За­
падной Европы и Русск11х Западно-Европейск11х Uерквей Рассеяния, № 7, 
декабрь 1966 г. 

83 



время. Н. А. Струnе указьшал, что к началу Второй Мировой войны Пра­
вославная Церковь Сталиным фактически почти что была уничтожена, 
и только страшные годы войны помогли Православной Церкви открыть 
заново довольно значительное количество приходов, две Академии и 
несколько Семинарий. К сожалению, это время длилось недолго, и с 
приходом к власти Н. Хрущева начались не только притеснения, но 
поднялась новая волна ухищренных гонений. Но даже за короткое время 
некоторой "оттепели" в недрах Православной Церкви окрепли силы ве­
рующих, протестующих теперь открыто протнв незаконных гонений. 
Об этом ярко свидетельствуют письма двух священников (о. Николая 
и о. Глеба) ,  написанные п редставителям светской государственной вла­
сти, а также обращенные к представителям русского епископата. Значе­
ние этих писем громадное. Явно, что эти письма свидетельствуют не 
только о личном мнении двух бесстрашных молодых священнослужите­
лей, но и о том, что в недрах Православной Церкви имеются значитель­
ные группы верующих, борющихся открыто за правду, за соборное на­
чало в Церкви, против административного произвола, которым незаконно 
пользуется атеистическая безбожная власть. 

Доклад Н. А. Струве был прослушан с большим вниманием, каждое 
слово докладчика глубоко волновало слушателей, страдания и гонения 
верующих в современной России не только глубоко осознавались, но и 
являлись как бы судом нашей веры. Всем было ясно, что вера находя­
щихся в совр. России верующих настолько глубока и бесстрашна, что 
вызывает наше преклонение и восхищение. 

После доклада хор молодежи, под управлением А. В. Циолковича, 
исполнил ряд церковных песнопений. 

Затем Миша Соллогуб прочел ( по-французски) доклад о Храме, в 
котором докладчик прежде всего указал на роль и значение храма в 
жизни верующих, затем подробно объяснил значение иконостаса, стен­
ной росписи. Для всех нас было необычайно отрадно прослушать насы­
щенный подробными знаниями доклад молодого студента, явно свиде­
тельствующий о его глубоком 11нтересе к богатству Православного Пре­
дания и к жизни Церкви. 

В заключение хочется выразить глубокую благодарность Старосте 
и Приходскому Совету за столь радушный прием, ибо все мы сразу 
же почувствовали, что всех нас объединяет вера во Христа и что мы 
являемся едиными членами одного Тела - Церкви Христовой. 

И. В. Морозов. 

84 






	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021
	0022
	0023
	0024
	0025
	0026
	0027
	0028
	0029
	0030
	0031
	0032
	0033
	0034
	0035
	0036
	0037
	0038
	0039
	0040
	0041
	0042
	0043
	0044
	0045
	0046
	0047
	0048
	0049
	0050
	0051
	0052
	0053
	0054
	0055
	0056
	0057
	0058
	0059
	0060
	0061
	0062
	0063
	0064
	0065
	0066
	0067
	0068
	0069
	0070
	0071
	0072
	0073
	0074
	0075
	0076
	0077
	0078
	0079
	0080
	0081
	0082
	0083
	0084

