




Ниииrпа GTPYBE 

ИСТОРИЧЕСКОЕ СОБЫТИЕ 

Письма двух московских священников облетели весь мир. 
Содержание их известно каждому, кому дороги судьбы Право­
славной Церкви. 

Можно с уверенностью сказать, что эти письма одно из са­
мых крупных духовных событий последних лет, хотя они еще не 
возыl\!ели видимого действия и не отразились на историческо!\1 
процессе. 

Значение этих писем определяется двумя словами, сопряжен­
ными друг с другом : мужество и правда. Два священника имели 
мужество сказать всенародно правду о Церкви - как граждан­
ским, так и церковным властям. Высказанную правду они немед­
ленно закрепили принесенной жертвой, подчинившись наложен­
ному на них несправедливому прещению. И все. Казалось бы, ка­
кая малость ! А вместе с тем - в этом вся и суть. Вот уже около 
сорока лет, со времени Сергиевской декларации, Церковь в лице 
своих официальных представителей отказалась от правды и му­
жества. Этот отказ доходил до глубокого нравственного падения, 
в клевете на мучеников, в безграничном славословии Сталина. 

Но многое в Сергиевской линии 30-х годов можно объяснить 
царившим тогда террором. К тому же митр. Сергий - когда уви­
дел, что за легализацией Церкви последовала ее ликвидация, пред­
ставил ЦК длинный жалобный список, во многоы сходный с пись­
мом двух священников Косыгину. 

Теперь положение изменилось. За правду по головке еще не 
гладят, до этого далеко, но и голов не рубят. Ложь уже не везде­
сущая и не торжествующая, хотя подмешана ко всему. Появилась 
правдивая литература, с трудом пробивающая себе дорогу в офи­
циальные журналы или распространяющаяся в рукописях. 

Из лагерей вернулась духовная элита, не сломленная годами 
заключения, и протянула руку молодежи, мечтающей об обнов­
лении. 

Суд над Синявским и Даниэлем обнаружил зародыши общест­
венного мнения. В этом явном, но еще медленном процессе выздо-



ровления, увы, официальная Церковь не заняла своего места. 
Правда, она попрежнему под ударом и подвергается жестоким, 
хотя и не кровавым гонениям. Но больше, чем когда-либо, она под­
чинилас ьгосударству, исполняет его волю не только за гранйцей, 
но и в о  внутренней жизни, способствуя собственному разрушению 
и разложению. Лживые заявления и постыдное молчание по-преж­
нему ее главные орудия. И это как раз в то время, когда изголо­
давшиеся по Истине и Свободе русские люди ищут дорогу I< 
Церкви, в надежде найти в ней искомое. 

И вот, когда внутреннее разложение стало угрожать са�юму 
бытию Церкви или преграждать путь к ней, раздался мужествен­
ный и правдивый голос двух священников. 

Разом изменилась мистически вся суть Церкви. Слова двух 
священников стали разделяющим мечом : отныне ложь уже не 
может рядиться в правду, малодушие в тонкий расчет. Начался 
духовный суд, и I<ак бы яростно ни ополчались церковные власти 
на авторов письма, их действия уже осуждены*) .  

Разом, Церковь молчания стала Церковью исповедующей. Еще 
недавно, на страницах «Вестника», В. Вейдле писал : «Веры в 
России еще и сейчас больше, чем на Западе. ТольI<о слова у этой 
веры нет, имени она себе не знает». Теперь же вера обрела слово, 
она снова становится созидательницей культуры. 

Разом, в мистической глубине преодолена иррациональная сти­
хия страха, сковывающая Церковь - как сковывает она до неI<о­
торой степени и весь русский народ. Этим своим подвигом Цер­
ковь находит свое место в новом возрождении России, уI<репляя 
и выявляя народное сознание. 

До «письма>> Церковь боролась только за существование, те­
перь она борется за свою целокупную сущность. 

Письмами двух священников не только восстанавливается 
достоинство Церкви, ими продолжается старый процесс оздоров­
ления церI<овного строя. С давних времен, с неудачной и ненужной 
попытки патриарха Никона подчинить себе гражданскую власть, 
Церковь поработилась государству, тем самым утратив и свою 

*) Страшно чнтать послание, подписанное Патриархом, в котором 
он упрекает священников - бездоказательно - в том, что они накле­

ветали не только на церковные власти, но и на правительство - лже­
свидетельство, которое может использовать гражданский суд, чтобы 
привлеч ь  отцов Николая и Глеба к уголовной ответственности. 

2 



ГОЛОСА ИЗ РОССИИ 

Перед 1шJ.tu повое оrтсръ1тое писъмо из России, третъе по 
счету из все растущей литературъ�, вызваииой писыtами двух 
свящешпиков (1 ). Первые два при11адлежали талатпливо.11,у перу 
А. Красиова-Левuтииа (2), смело cmaвiueio па защиту Церкви. 
Кщс и вторал статъл Краспова, иовый дoJCyJ.temn лвллетсл om1CJlu­
кo.it па радиопередачи прот. Влади:иира Родзл1tко, вериее опровер­
же1ше.�t ueJComopыx eio утверждеиий. У человеха, 1tезиакшю�о с 
этzши передачт.tи, Jtaжem соэдатъсл иеверпое впечатле1ше, что 
оии 1tаправле1tы цели1со.�t против двух свлще1f,Jtиков. На самом деле 
писъ:ма.1t двух св:iще1тиков прот. В. Родзянко посвлтил 'Ч,етыре 
обстолтелъиые u въtсоко и,еииые ради011ередачи. Желал сохра1�итъ 
1tейтралитет, свойствмтый радиосттщии, прот. В. Родзт�ко въ�­
ставил иесколъко возражеиий, 1соторые и вызвали в Сов. России 
бур1tые реакции. Са:ма попытка сотруд1tика Би-Би-Си бъtтъ ией­
тралмtым, своей 1tеуда1tей показывает, 1юсколысо 1�исыtа двух свл­

щенников, всецело истинны и неуязвимы. 

Полемическал частъ писъма иеобычайио выдерэ1са1ш и проду­
.1tаиа, 1lO оиа бледиеет перед 1�отрлса10щи.•t доку.�tе11тюt, кomopъt.it 
01to захапчиваетсл: сухой curriculum vitae более 1te.it 30 лет 
страда�шй епис1со1�а Афщисuл Сахарова остшtетсл как од1ю из 
са.11ых лрких па.1tлтиmсов церковпой истории, иарлду с J.tyчeuи1te­
cкUJ.tit актшtu первых христиш�. И еще одпо, из это�о откръtто�о 
писъ.ttа ,11,ы yз1taCJ.t край1tе существмтый исторический факт о 
воссоедиие1ти с Мос1совской Патриархией в 1945 �оду осиов.иой 1ta­
cmu так 1шзывае.�юй Тихоиовской или катакоJ.tб11ой Церкви. При­
че.1t это воссоедm�еиие 1te было " 1tравствми�ым паде11ием", ибо 
совершилосъ (( свобод1ю" из caJtиx ко1lце11трациот�их ла�ерей. В 
виде допол11мьил 1с 1�исыtу приводим рлд свидетелъств, освещаю­
щих личиостъ епископа Афаиасия. Н. С. 

1) Полный текст обоих писем двух священников изл:ан стараниями 
архиеп. Иоанна Шаховского : 2040 Anza Street, San Francisco, Calif. 94118 

2) Напечатаны - первое в "Русской Мысли" от 7.7.1966, № 2487, 
второе в "Посеве" от 23.9.1966 и 1 .10.1966, а так же в "Русской Мысли" 
от 27. 10.1966, № 2535 и с.11ед. 

См. так же апологетические работы А. Краснова-Левитина, изданные 
под названием "Защита веры в СССР", 1966 r. 

4 



внутреннюю свободу. Подчинение государству ведет неминуемо к 
утрате соборного начала, замененного своего рода непогрешимым 
авторитетом одного лица или небольшой группы. Подчиняться госу­
дарству Церковь может лишь в лице своего возглавителя или вер­
хушки, но не как свободное  целое. Не случайно в синодальный 
период не было соборов хотя фактически они были возможны. 
Конечно, нельзя провести знак птrного равенства между подчине­
нием Церкви правовому и номинально христианскому государст­
ву и порабощением Церкви государству активно безбожному. 
Во втором случае подчинение Церкви имеет кощунственный 
характер, хотя и находит себе ряд смягчающих обстоятельств. 

Двухвековое синодальное пленение замутнило экклезиологи­
ческое сознание : некоторым, даже за рубежом, акция двух 
священников кажется непонятной и даже предосудительной, по 
той только причине, что истина выражена не церковной властью, 
а независимо от нее и даже против нее. И это вопреки истории, 
которая гордится мужественным стоянием за правду одиноких 
лиц, будь то епископов (Иоанн Златоуст, Марк Ефесский) ,  мона­
хов (Максим Исповедник) или мирян (литовские братья) ,  вопреки 
догмату Церкви, утверждающему, что хранителем истины является 
весь народ Божий. 

Письмо двух священников показывает, что заветы Всероссий­
ского Собора 191 7 года, смело вернувшегося к соборно­
свободной экклезиологии, не забыты. В трудных условиях церков­
ных гонений оно стремится их продолжать и воплощать. Как эк­
клезиологическое свидетельство, письмо двух священников имеет 
значение не только для данной ситуации в России, оно имеет силу 
для всего православия - я сказал бы даже - для всего христиан­
ского мира. 

3 



ОТНРЫТОЕ ПИСЬМО И3 РОССИИ О. ВЛАДИМИРУ, СОТРУДНИНУ БИ-БИ-СИ. 

Ваше Преподобие !  

Досточтимый о .  Протоиерей ! 

Сейчас, когда мужественное выступление московских священ­
ников, подобно набату в ночи, пробуждает дремавшие силы Рус­
ской Православной Церкви и привлекает к Ее возвышенной и тра­
гической судьбе пристальное внимание всего мирового христиан­
ства, на всякого, кто берет на себя смелость публично высказы­
вать свое мнение о духовной борьбе, развернувшейся в недрах 
Русской Церкви, ложится бремя исключительной ответственности. 

Мы, как и многие православные христиане, глубоко заинте­
ресованные тем, что происходит сейчас в Русской Церкви, искрен­
не благодарны радиовещательной компании Би-Би-Си и Вам лично 
за внимание, проявленное к нашим церковным делам, за ту обшир­
ную информацию о реакции мирового христианства на выступ­
ление московских священников, которую мы черпаем из ваших 
радиопередач и в особенности за ту существенную поддержку, 
которую вы оказываете правому делу, начатому московскими свя­
щенниками. 

Однако, многое в составе программ и лично в Ваших выступ­
лениях вызывает в сердцах радиослушателей в России недоумение 
и протест, который в духе христианского диалога мы и хотим вы­
сказать вам на страницах этого письма. 

1) С каким бы глубоким духовным интересом ни относились 
все мы, русские православные христиане, к тому, что говорят о 
положении, сложившемся в нашей Церкви, представители инослав­
ных исповеданий и в особенности члены возлюбленной Сестры 
нашей - Римско-Католической Церкви, конечно, более всего нас 
интересует голос родного Православия. 

Его-то мы почти и не слышим в ваших радиопередачах. 
Между тем, нам достоверно известно о решительных выступ­

лениях в поддержку московских священников выдающихся пра­
вославных деятелей за рубежом, таких как Архиепископ Иоанн 
Сан-Францисский, церковный писатель Никита Струве и многих 
других. 

Возникает естественное недоумение, почему радиовещатель­
ная компания Би-Би-Си, известная своей осведомленностью и объ-

5 



ективностью в освещении событий, на сей раз лишает своих радио­
слушателей в России достаточно полной информации. 

2 )  Отец Владимир! 
На протяжении нескольких радиопередач Вы настойчиво 

утверждали, что в письмо московских священников Святейшему 
Патриарху Алексию «вкралась историческая ошибка». 

Эту ошибку Вы пытаетесь усмотреть в том, что резко кри­
тикуемое московскими священниками решение Архиерейского Со­
бора 196 1 года о передаче административной власти в приходах 
в руки мирян имеет, по Вашему мнению, исторические прецеденты. 

Прежде всего, необходимо указать на то, что в своем рас­
суждении Вы допустили логическую ошибку. 

В самом деле, если бы московские священники утверждали, 
что передача административной власти в приходах в руки мирян 
есть дело беспрецедентное, в истории Uеркви небывалое, то в 
таком случае, найдя и указав соответствующие исторические пре­
цеденты, Вы действительно имели бы право говорить, что в письмо 
московских священников вкралась историческая ошибка. 

Но ведь в том-то и дело, что ничего подобного московские 
священники не утверждают! 

Они утверждают только то, что рассматриваемое решение 
Архиерейского Собора противоречит Апостольскому Преданию и 
Uерковным Канонам и не только утверждают, но и убедительно 
это доказывают. 

При чем же здесь и сторические прецеденты? 
Если и в прошлом бывали случаи передачи административной 

власти в приходах в руки мирян, то из этого следует только то, 
что и в прошлом нарушались Uерковные Каноны. В этом, конечно, 
никто не сомневается. 

Далее, мы хотим обратить Ваше внимание на то, что в своей 
ссылке на исторические прецеденты Вы не делаете различия между 
церковной практикой и Uерковным Правом. 

Между тем, существует глубокое различие между практиче­
ским нарушением Канона и его отменой. До тех пор, пока Канон 
о стается в действующем праве Uеркви, всегда есть возможность 
отказаться от ложной практики и вернуться на путь исполнения 
Канона. Если же отменяется Канон, то происходит изменение в 
самом действующем праве. 

При этом надо сказать, что Архиерейский Собор Поместной 



Церкви не властен отменять Церковные Каноны, имеющие Апо­
стольское происхождение и утвержденные Вселенскими Соборами. 

Вы совершенно правы в своем утверждении, что в XVII веке 
в некоторых северных городах России, а также в Польской Украи­
не административная власть в приходах принадлежала мирянам.  
Однако, в истории России не было случая, чтобы такая практика 
была закреплена решением Архиерейского Собора и введена как 
обязательная для всей Поместной Церкви. 

Таким образом, хотя московские священники этого и не 
утверждали, решение Архиерейского Собора 1961 года действи­
тельно не имеет прецедента, по крайней мере, в истории Русской 
Церкви. 

Что же касается других Поместных Церквей, кроме Великой 
Византийской Церкви, то мы не располагаем достаточными дан­
ными, чтобы решительно утверждать об отсутствии в их истории 
подобного прецедента. 

Однако, мы имеем все основания утверждать, что не всякий 
прецедент достоин подражания ! 

Как известно из церковной истории, был Ефесский «разбой­
ничий» Собор, и нечестивый «Собор под Дубом», осудивший Св. 
Иоанна Златоуста, и узурпаторы Церковной Власти, и Патриархи, 
вводившие пагубные ереси, и недостойные Епископы, помогавшие 
врагам Церкви, и «духовный регламент» Петра I, и многое другое. 

3) Отец Владимир! 

В одной из радиопередач Вами была высказана мысль о том, 
что отцы Архиерейского Собора 196 1 года приняли решение о 
передаче административной власти в приходах в руки мирян «в 
доброй вере», что это приведет к лучшему. 

Мы недоумеваем, на каком основании Вы, находясь в далеком 
Лондоне, можете дать столь ответственную оценку нравственным 
побуждениям, которыми руководствовались отцы Архиерейского 
Собора. 

В отличие от большинства Ваших радиослушателей в России, 
которые до сих пор не имеют возможности достаточно хорошо 
ознакомиться с письмами московских священников, Вам должно 
быть известно из «Приложения» к этим письмам о той петиции, 
которую летом 1965 года подали Святейшему Патриарху Алексию 
восемь достойнейших Епископов Русской Церкви во главе с Ар­
хиепископом Ермогеном. 

7 



В своей петиции Епископы указывают на необычный для цер­
ковного сознания порядок созыва Собора и необычную поспеш­
ность в его проведении, в результате чего, как утверждают Епис­
копы, большинство из присутствовавших на Соборе Архиереев 
подписали решение о разграничении прав и обязанностей членов 
клира и приходских советов, «не вдумавшись в то, что решение это 
в норне противоречит тому Апостольсному примеру в разделении 
этих обязанностей (Деян. 6, 3-6) ,  на нотором оно обосновыва­
лось на Соборе». 

Не кажется ли Вам, отец Владимир, что Владыка Ермоген 
и другие Епископы, подписавшие петицию, лучше Вас осведом­
лены о том, что происходило на Соборе? 

В самом деле, могла ли «добрая вера» побудить Святейшего 
Патриарха Алексия к искажению смысла кристально ясного текста 
Священного Писания? 

Могла ли «добрая вера» побудить митрополита Пимена при 
решении канонического вопроса ссылаться на принципы «широ­
кой демократизации»? 

Могла ли «добрая вера» побудить отцов Архиерейского Со­
бора нарушить Священные Каноны? 

Наконец, могла ли «добрая вера» побудить Архипастырей 
Русской Церкви принять решение, пагубность которого была со­
вершенно очевидна? 

Каждый, хоть сколько-нибудь осведомленный о положении 
дел в Русской Православной Церкви, хорошо знает, что совер­
шенная Архиерейским Собором передача административной власти 
в приходах в руки исполнительных органов, есть великое бедст­
вие для нашей Церкви, и поэтому те, кто чем бы то ни было 
пытаются оправдать деяния Архиерейского Собора 196 1 года, 
вольно или невольно наносят Русской Церкви существенный вред. 

4 )  В радиопередачи Би-Би-Си вкралась незначительная фак­
тическая ошибка, о которой можно было бы и не говорить, если 
бы она не оказалась связанной с одной настойчиво проводимой, 
хотя и ложной идеей. 

Эта идея заключается в том, что обличаемая в письме отцов 
Николая Эшлимана и Глеба Якунина тактика Московской Патри­
а рхии позволила возродить в России церковные школы и тем 
самым дала возможность авторам «Открытого письма» получить 
духовное образование и стать священниками, что якобы лишает 

8 



их морального права столь резко критиковать Московскую Пат­
риархию. 

В опровержение этого построения мы считаем необходимым 
прежде всего сказать, что, вопреки распространившемуся мнению, 
авторы «Открытого письма» не имеют никакого официального цер­
ковного образования. 

Правда, Глеб Якунин, по окончании охотоведческого инсти­
тута в г. Иркутске, поступил в Московскую духовную семинарию, 
но усиленно насаждаемый там дух сервилизма, при отсутствии 
настоящего религиозного воспитания, произвел на него столь тя­
желое впечатление, что через год после поступления Глеб поки· 
нул семинарию. После этого он, на протяжении четырех лет, вплоть 
до посвящения во дьяконы, прислуживал в качестве пономаря 
в Московском храме Св. Трифона мученика. 

Что же касается отца Николая, то он, насколько нам изве­
стно, вообще никогда не переступал порога ни одной церковной 
школы. 

Таким образом, если авторы «Открытого письма» действитель­
но имеют высокое духовное просвещение, то они обязаны этим 
не церковным школам Московской Патриархии, а Всещедрому 
Богу, Который каждому ищущему сердцу независтно дает от своей 
Премудрости. 

Но если бы даже отцы Николай и Глеб окончили Московскую 
духовную академию и потому имели бы основания считать е е  
своей Alma Mater, то  и тогда они были бы  обязаны внять слову 
Христа Спасителя : «кто любит отца или мать более нежели Меня, 
недостоин Меня ... » (Матф. 1 0, 37) .  

5 )  Отец Владимир !  

Как явствует из Ваших радиопередач, весьма многие,  в том 
числе и Вы, в целом одобряющие выступление московским священ­
ников, упрекают авторов «Открытого письма» в излишней горяч­
ности, якобы оскорбительной для Святейшего Патриарха Алексия, 
и даже предлагают отцам Николаю и Глебу в интересах начатого 
ими церковного дела, не отказываясь от основных положений 
своего письма, принести покаяние за допущенную резкость. 

Мы считаем, что такая постановка вопроса лишена духовной 
принципиальности. 

Если московские священники сказали неправду, если они 
дерзновенно оклеветали Высшее церковное управление и Епис-

9 



копат Русской Православной Церкви, то они, несомненно, заслу­
живают самого строгого церковного наказания. 

Если же они сказали правду - а мы в этом ни на минуту 
не сомневаемся - то эта правда сама по себе столь страшна, 
обличаемое беззаконие столь преступно, что было бы оскорби­
тельным для христианской совести говорить об этом хладнокровно. 

Не горячность удивляет в письме московских священников, а 
сдержанность ! 

При чтении «Открытого письма» все время чувствуется, что 
искреннее благоговение перед величием Архипастырского сана 
удерживало московских священников от проявления той меры 
духовного негодования, которая была бы вполне уместна при об­
личении столь тяжкого церковного беззакония. 

Не то вызывает жалость к Святейшему Патриарху Алексию, 
что ему в его маститой старости приходится выслушивать столь 
резкие обличения, а то, что эти обличения справедливы. 

Конечно, Святейший Патриарх очень стар, и теперь уже вряд 
ли что-нибудь может. 

Но ведь когда он был молод и мог, он делал то же самое. 
Разве в свое время митрополит Алексий вместе с митропо­

литом Сергием воскрылием своих риз не прикрывал тех, кто раз­
рушал Церковь? 

Разве Патриарх Алексий, в расцвете сил, не воскуривал фими­
ам Сталину, с искренним пафосом называя его «Великим и Бого­
поставленным Вождем»? 

Да, жаль Святейшего Патриарха ! 
Но разве не жаль великого множества православных душ, 

на огромных просторах нашей Родины лишенных церковного 
окормления, разве не жаль наших престарелых матерей, которые 
не в силах добраться до ближайшего храма - так редки стали 
храмы на земле Русской, - разве не жаль всей многострадальной 
Российской Церкви, которую не хотят защищать те, кто на это 
поставлен ! ?  

Жаль Святейшего Патриарха ! 
И особенно жаль его за то, что не он, а молодые московские 

священники, возвысив свой голос в защиту многострадальной 
Церкви, совершили дело, которое воистину должен был совершить 
Патриарх. 

Много горьких слов можно сказать в адрес Святейшего Пат­
риарха Алексия ! 

10 



Но те, кто упрекают московских священников в оскорби­
тельном для Патриарха обличительном тоне, странным образом 
не замечают, что сами московские священники не столько обви­
няют Святейшего Патриарха, сколько жалуются ему на безза­
конные действия его ближайших помощников, прося его Патриар­
шей помощи и защиты. 

Те, кто предлагают московским священникам принести Свя­
тейшему Патриарху церковное покаяние за якобы излишнюю рез­
кость обвинений и горячность тона, и тем самым в интересах на­
чатого дела явить свое смирение, не понимают, что московские 
священники не имеют нравственного права на такой поступок. 

Не в недостатке смирения тут дело, а в верности Христовой 
правде. 

Приняв на себя бремя великой ответственности, отцы Нико­
лай и Глеб обязаны донести это бремя до правильного Церковного 
Суда. 

Недаром они скрепили свои обвинения готовностью присяг­
нуть на Кресте и Евангелии. 

6 )  Отец Владимир !  
Странное впечатление произвело на нас Ваше последнее вы­

ступление (28.VIII.66) .  
Некоторые и з  Ваших утверждений, как будто бы вполне бес­

спорных, вызывают чувство духовной неясности и невольно за­
ставляют насторожиться. 

Вы говорите : слава Богу за все - и за гонения на Церковь, 
и за воинствующий атеизм, и за то, что закрываются храмы"., 
ибо страдания очищают. 

Отец Владимир! 

Вспомните, что ропот многострадального Иова был более уго­
ден в очах Божиих, чем слишком благочестивые речи его уте­
шителей. 

Воистину слава Богу за все ! 
Но скажите, отец Владимир, могли бы Вы, по совести, отслу­

жить благодарственный молебен по поводу закрытия храма? 
Всегда прославляя Бога за все,  в тяжкие минуты скорбей 

и бедствий, мы прежде всего обращаемся к нему с молитвой о 
помощи : 

Господи, не оставь наследия Своего, которое стяжал 
Ты Честною Своею Кровию. Избавь, Господи, Церковь 

1 1  



Свою от тяжких обстояний и просвети сердца отпавших от 
Тебя, Господи, Светом Евангелия Твоего, сохрани храмы 
Твои и обители Твои во славу Твою. Восстани, Господи, 
защити наследие Твое, прииди и не замедли. 

7 )  В последнее время с разных сторон приходится слышать 
о том, что Московская Патриархия якобы вынесла на своих пле­
чах Русскую Церковь в самые тяжкие годы скорбей и бедствий. 

Нет ничего более ложного, чем это утверждение !  
Не дипломатически.ми ухищрениями Московской Патриархии, 

а священной кровью Христовых мучеников жива Русская Церковь. 
Не Московская Патриархия сберегла лучшие церковные силы 

в страшные тридцатые годы, а христианские катакомбы. 
Не девятнадцать сергианских Епископов, сохранивших себя 

на развалинах Русской Церкви, вдохнули в Нее новую жизнь, а 
могучий религиозный подъем русского народа, вызванный Великой 
Войной. 

Не Патриарх Алексий, а гонимый Московской Патриархией 
Архиепископ Ермоген и мужественные московские священники 
отцы Николай и Глеб выступили в защиту церковной правды. 

Отец Владимир !  
Для того, чтобы Вы могли более ощутимо представить себе 

духовный облик тех Архипастырей, которые вместе с церковным 
народом действительно вынесли на себе великие скорби и донесли 
до нас непомраченный образ Христовой правды, мы хотим позна­
комить Вас с одним небольшим, но весьма значительным доку­
ментом. 

Несколько лет назад в г. Петушки Владимирской области 
почил в Боге проживавший там на покое Архиепископ Афанасий, 
один из последних руководителей той части Русской Православной 
Церкви, которая, сохраняя каноническую верность Патриаршему 
Местоблюстителю митрополиту Петру, отделилась от митрополита 
Сергия и ушла в катакомбы. 

После Всероссийского Церковно-Поместного Собора 1945 
года Архиепископ Афанасий Сахаров, находившийся тогда в за­
ключении, в.месте со своими единомышленниками признал Святей­
шего Патриарха Алексия и вошел с ним в каноническое общение. 

После смерти Владыки Афанасия, в его бумагах была обна­
ружена нижеследующая записка, которую мы приводим без всяких 
изменений : 

12 



ДАТЫ И ЭТАПЫ МОЕЙ ЖИЗНИ 

Родился 2 июля 1887 г. 
Шуйское духовное училище 1896-1902 гг. 
Во 2-м классе переэкзаменовка. 
В 3-м классе сидел 2 года. 
Начал прислуживать в Алтаре, вероятно, со всенощной в 
субботу 21 августа 1 899  г. 
Владимирская духовная семинария 1 902-1908 гг. 
Посвящен в 1 степень клира - в чтеца 6 :viaя 1907 г. 
В каникулярное время прислуживал при архиерейском бого­
служении. 
Рипидоносцем и иподиаконом 1 903-1906 г. непрерывно во  
все  время. 
Тоже август 1 906-сентябрь 1 908 г. 

Московская духовная академия 1908-1 9 1 2  г. 

ПОСТРИЖЕН В МОНАШЕСТВО 12  октября 1 9 1 2  г. 

Посвящен в иеродиакона 14  октября 1 9 1 2  г. 
Посвящен в иеромонаха 1 7  октября 1 9 1 2  г. 

Преподаватель Полтавской духовной семинарии октябрь 
1 9 1 2  г.-сентябрь 1 9 1 3  г. 
Преподаватель Владимирской духовной семинарии 1 9 1 3  г.-
1 9 1 8  г. 
Член Поместного Всероссийского Собора по избранию от мо­
нашествующих - помощник заместителя - январь-сентябрь 
1 9 1 8  г. 

Член Владимирского Епархиального совета от монашествую­
щих 1 9 1 8-1920 гг. 
Наместник Владимирского Рождественского монастыря 1920-
1 921  гг. 
Возведен в сан архимандрита 20 января 1 920 г. 

Настоятель Боголюбовского монастыря 18 июня 1921  г. 
ХИРОТОНИСАН ВО ЕПИСКОПА КОВРОВСКОГО 27 июня 
1921  г. 
Арестован и препровожден в рев. трибунал 1 7  марта 1 922 г. 

Освобожден 18 марта 1 922 г. 
Арестован в Великую среду 30 марта 1922 г. (Митрополит 
СЕРГИй, архиепископ ПАВЕЛ, епископ ВАСИЛИй) . 

13 



14 

Показательный суд по обвинению в связи с изъятием церков­
ных ценностей 27 мая 1 922 г. 
Приговорен к одному году, по амнистии освобожден 28 мая 
1 922 г. 

Арестован 15 июля 1 922 года ( епископ СЕРАФИМ, прот. 
МИРТ. ) .  
Освобожден 25 июля 1 922 г. 
Арестован 10 сентября 1 922 г. (Архиеп. НИКАНДР, архиеп. 
ФАДЕV!, епископ КОРНИЛИV!, ДОМИОЗ, НИКОЛАV!, БАСИ­
ЛИ\/!, протоиер. ГЛАГОЛЕВ, игумен ФИЛАРЕТ, свящ. С. ДУ­
РЫЛИН, ДУЛОВ, протоиер. БЛАГОВЕЩЕНСКИ\/1 (Ковров) ,  
КОНСТАНТИН (Суздаль) ) .  
Приговор :  2 года ссылки в Зырянский край, считая с 14  
ноября 1 922 г. 
Тюрмы : Владимирская, Московская, Таганская ( еписк. Ф ЕО­
ДОСИV!) ,  Вятская. 
Этапы ( еписк. СЕРАФИМ, епископ НИКОЛАV!) 10 сентября 
1922 г.-15 мая 1 923 г. 
В Зырянском краю Усть-Сысольск, г. Усть-Вымь, с. Корчемье 
(митрополит Кирилл, архиепископ Фаддей, епископ Николай, 
протоиерей Богданов, архиеп. НЕОФИТ) . 
В народном суде пересуд по делу о ценностях, 1 год заклю­
чения. 
За давностью дело прекращено апрель 1 924 г. 
В Зырянском краю без приговора сверх срока 1 4  ноября 
1 924 г. - ( 1 2-) 20 января 1 925 г. 
Возвратился во Владимир на церковное делание февраль 
1925 г. 
Арестован в Гавриловом Посаде 8 сентября 1 925 г. при по­
ездке по Епархии и препровожден во Владимир для выясне­
ния личности 9 сентября 1 925 г. 

Освобожден 10  сентября 1 925 г. 
Арестован 2 января 1 926 г. 
Освобожден 2 марта 1926  г. 
Предложено уехать из Владимира или прекратить управление 
Епархией. Отказался оставить вверенную мне Епархию - де­
кабрь 1 926 г. 
Арестован 2 января 1927 г. 
Московская внутренняя тюрьма - 3 января-30 апреля 
1 927 г. 



В одиночке с митрополитом Сергием 23-28? 
За принадлежность к группе архиереев (арх. Корнилий, арх. 

Григорий) , возглавляемой митрополитом Сергием Старгород­
ским - 3 года Соловецких лагерей. 

Ленинградская пересыльная тюрьма - май 1927 г. 

Соловецкие лагеря - Разноволока, Чупа Пристань, Попов 
Остров, г . Кеыь. Сторож, счетовод хозчасти, сторож. 

Арестован 23 декабря 1929 г. 
Отправлен на Соловецкие острова 24 декабря 1 929 г. 
Возвращен на Попов Остров 1 января 1930 г. 

Болел сыпным тифом в январе-феврале 1 930 г. 

В Соловецких лагерях по приговору июнь 1 927 г.-2 января 
1 930 г. 
Без приговора сверх срока - 2 января-23 февраля 1 930 г. 

Этапирован в Туруханский край на 3 года. 

Тюрьмы : Ленинградские Кресты, Новосибирская, Краснояр­
ская пересыльная и внутренняя (Митрополит КИРИЛЛ) -
23 февраля-23 апреля. 

Г. Красноярск, Енисейск, Станки, Туруханск, Мельничное, Се­
ливаниха, Пунково. 1 930 г. 

Арестован в январе 1 930 г., просидел в Туруханской ката­
лажке (2-2 1/2 недели) январь-февраль 1932 г. 

Освобожден в феврале 1 932 г. 
В Туруханском крае по приговору 30 апреля 1 930 г.-2 янва­
ря 1 933 г. 

Без приговора сверх срока - 2 января-6 августа 1 933 г. 

Возвратился во Владимир, был на свободе но не служил -
август 1 935 г.-18 апреля 1936 г. 
Арестован (арх. СЕРГИй ГРИШИН, арх. ФИЛИПП ТУМ., 
ЮВЕНАЛИй) 1 8  апреля 1936 г. 
Приговорен к 5 годам Беломорска-Балтийских лагерей. 

Тюрьмы : Владимирская, Ивановская, внутренняя и пересыль­
ная, Ярославская, Вологодская, Ленинградская пересыльная, 
Беломорские лагеря) ноябрь 1936-июнь 1941  гг. 

Работал инкассатором. За похищенные у меня деньги 1 ООО р. 
взыскана с меня эта сумма и добавлено срока 1 год -
декабрь 1936 г.-0чварь 1937 г. 

15 



16 

Работал на лесоповале, на строительстве кругло-лежневой 
дороги, бр11гадироы лаптеплетной бригады. 
Арестован ( без предъявления какого-либо обвинения. По ми­
лости Божией избежал великой опасности ) и заключен в 

штраф-изолятор август-октябрь 1937 г. 

Освобожден и возвращен на ? в конце октября 1937 г. 
Арестован без предъявления обвинения и заключен в штраф­
изолятор в начале ноября 1937 г. 
Освобожден в декабре 1937 г. 
На майские праздники 1 938 г. заключен в штраф-изолятор. 
В начале войны этапирован в Онежские лагеря пешкоы около 
400 Ю!. ИЮНЬ-ИЮЛЬ 194 1  Г. 

В заключении был : по приговору 18 апреля 1936 г.-18 
апреля 1 942 г. ,  без приговора сверх срока 1 8  апреля 1 942 г.-
30 июня 1 942 г. 
Бессрочная высылка в Омскую область. Совхоз Голышманово 
- ночной сторож на огороде июль-ноябрь 1 942 г. 
Г. Ишиы декабрь 1942 г.-ноябрь 1 943 г. 

Арестован 7 ноября 1 943 г. 
Тюрьмы : Ишимская, О:Уrская, Московские :  внутренняя, Лефор­
товская, Бутырская, Краснопресненская - ноябрь 1943 г.­
июль 1 944 г. 
Сибирские лагеря: полевые работы - август-сентябрь 1944 
ГОД. 

Ассенизатор сентябрь 1944 г.-август 1946 г. 

Арестован 30 августа 1946 г. 

Мариинский пересыльный пункт, Московские тюрьмы : внут­
ренняя, Бутырская, Краснопресненская август-сентябрь 
1946 г. 

Темниковские лагеря - плетение лаптей. 

Дубров. лаг. - инвалид безработ. 

В закточении по приговору -- 9 января 1943 г.-9 ноября 
1951  г. 

Без приговора сверх срока : в лагерях 9 ноября 1951 г.-18 
мая 1 954 г. 

В Зубово-Полянском доме инвалидов - 18  мая 1 954 г. не­
известно до каких пор. 
Сверх срока в заключении 3 года 4 месяца 22 дня. 



27 июня 1954 года исполнилось 33 года архиерейства . 
За это время: на епархиальном служении 33 месяца . 
На свободе не у дела 32 месяца . 
В изгнании 76 месяцев . 
В узах и горьних работах 254 месяца . 

Обычно, в жизни бывает: чем дольше разлука, тем больше 
ослабевают связи . Христинская любовь изменяет этот порядок. 
Мои добрые заботники, движимые христианской, а не мирсной 
любовию, с наждым годом усиливают проявление своей заботы и 
попечения, с наждым годом умножают свою милостыню . Если в 
первые 2 года 4 месяца мне было прислано 72 посылни (по 30 
посылон в год ), то в последний 1954 год их было уже 200. Да не 
оставит Господь Своею милостию благодетелей моих . Верю: услы­
шат они во оный день: приидите, благословеннии Отца Моего ••• В 
темнице был Я и вы посетили Меня . 

* 
** 

еп . Афанасий. 

«Вот, мы ублажаем тех, которые терпели. Вы слышали о тер­
пении Иова и видели конец оного от Господа» (Иаков 5, 1 1 ) .  

Отец Владимир!  
Слушая Ваши первые передачи, посвященные выступлению 

московских священников, мы с радостью почувствовали, что Вы 
не считаете возможным ограничиться поверхностным наблюде­
нием того, что происходит сейчас в Русской Церкви, но стреми­
тесь проникнуть в сокровенную глубину событий. 

Мы знаем, как это трудно. 
Будем же вместе молиться, да пошлет нам Господь простоту 

сердца, чтобы нам в хитросплетениях века сего не ошибиться в 
том, что есть Его воля. Смиренный христианин 

Москва, Русской Православной Церкви. 
31 августа 1966 года. 

ПА МЯТИ ЕПИСКОПА АФА НАСИЯ 

В 1951  году, в том же лагере, где был епископ Афанасий, на­
ходился историк евразиец П. Савицкий, арестованный в Праге, 
в 1 945 году. 

Освобожденный после смерти Сталина, П. Савицкий был воз­
вращен в Прагу. В 1960 году, в Париже вышла книга стихов П. 

17 



П. Савицкого (под евразийскю� псевдонимом П. Востоков) ,  в кото­
рой он описывает свой путь через тюрьмы и лагеря. Из лагерного 
цикла - два стихотворения-портрета посвящены епископу Афа­

насию. Приводим их здесь целиком: 

ТРИДЦАТЬ ЛЕТ 

Владъ�хе Афаиасию х 30-.летию eio 
enucxoncxoio служеиия. Из иих охоло 
20 лет про�и.ло в захлючеиии. 

Минуло тридцать лет сурового служенья. 
Ты устоял во всем, и свет горит в тебе. 
В нем мудрости и правды излученья. 
Они зажглись в страданьях и борьбе. 

Поток страданий не сломил веселость. 
Ты улыбаешься - и легче стало мне. 
Ты смотришь на меня. В душе смолкает горесть. 
Я кротости твоей дивлюсь и глубине, 

Мерцающей в твоих делах привычных, 
В походке, взгляде, ласковых словах. 
О всем свято111, высоком, необычном 
Ты чрез простое подаешь нам знак. 

10 июля 1951  г. 

Преп. Сампсона странноприимца. 

18 

РУСЬ СНЕЖНАЯ 
Владъtхе Афаиасию. 

Сколь многое дала мне Ваша дружба : 
Преобразив чудесно вечера, 
Наполнила их сказами про службы, 
Про подвиги, века и города. 

Да, знанья Вашего неимоверна память : 
Святая Русь во всех ее делах, 
И стройки вековой любой и год, и камень 
Трепещут жизнью в ласковых словах. 



Их слушаю, и кажется мне, будто 
Острей и глубже стал и мысленный мой взор, 
И что века я пережил в минутах, 
И Руси снежной предо мной простор. 

27 ноября 1 948 г. П. Востоков . 

ЕПИСКОП А ФА НА СИй* ) 

(НЕКРОЛОГ) 

28 октября 1962 года в г. Петушки, Владимирской области, 
на 76-м году жизни скончался проживавший там на покое епископ 
Афанасий ( бывший Ковровский) ,  викарий Владимирской епархии. 

Епископ Афанасий ( в  мире Сергей Григорьевич Сахаров) ро­
дился 2 июля 1887  года в семье служащего. 

Рано лишившись отца, он остался на попечении своей матери, 
очень религиозной женщины. Чтение и прислуживание в храме 
являлись его любимым делом от самой юности. Поэтому мать ре­
шила дать сыну духовное образование. Сергей Сахаров прошел 
обычный путь этого образования : сначала в Шуйском духовном 
училище, затем во Владимирской духовной семинарии и, наконец, 
в Московской духовной академии, которую он окончил в 1 9 1 2  году. 

Еще на студенческой скамье у Сергея Сахарова созрело твер­
дое решение принять монашеский постриг, и по окончании курса 
Московской духовной академии он привел свое решение в испол­
нение. Пострижение его в монашество состоялось 12 октября 1912 
года с наречением имени Афанасий. Через два дня он  был руко­
положен во иеродиакона, а 1 7  октября - во иеромонаха. В этом 
же году иеромонах Афанасий назначается на должность препода­
вателя пастырского богословия, гомилетики и литургики в Пол­
тавскую духовную семинарию, а через год переводится во Вла­
димирскую духовную семинарию, в которой преподает те же пред­
меты до 1 9 1 8  года. 

В 1 9 1 7  году иеромонах Афанасий был избран членом Всерос­
сийского Церковного Собора, на котором принимал деятельное 
участие в качестве члена Богослужебной комиссии. После этого 
он состоял некоторе время наместником Рождественского мона­
стыря во Владимире и затем настоятелем Боголюбского монастыря. 
А 27 июня 1921  года архимандрит Афанасий был хиротонисан во  
епископа Ковровского. 

*) Из "Журнала Московской Патриархии" ,  No 12, 1962 r. 

19 



Сейчас трудно установить, сколько времени Преосвященный 
Афанасий правил своей епархией, но известно, что в связи с боль­
шими церковными нестроениями, вызванными расколом обновлен­
чества, который во Владимирской епархии создал себе админист­
ративный центр, он оказался в изгнании, из которого он верну лея 
лишь в 1 954 году, поселившись в г. Петушки, Владимирской об­
.части. 

Последние годы жизни епископа Афанасия в Петушках яви­
лись годами затвора и ученого подвижничества. Несмотря на пре­
клонный возраст и перенесенные труды и болезни, он с юноше­
ским рвением трудился над исследованием нашего православного 
богослужени5!, житий русских святых и составил обстоятельный 
труд «0 поминовении усопших по уставу Православной Церкви». 
Как знаток богослужения Православной Церкви и православной 
агиографии, Преосвященный Афанасий трудился некоторое время 
в качестве председателя Богослужебно-календарной комиссии при 
Издательстве Московской Патриархии и внес при этом немало ис­
правлений в месяцеслов святых. 

В феврале 1 959 года он в Троице-Сергиевой Лавре принимал 
участие в хиротонии епископа Уфимского Никона. 

Любовь, теплоту и сердечность чувствовал каждый, кто со­
прикасался с благостным архипастырем. Беседы с ним были увле­
кательны. Его многочисленные друзья могли многие часы прово­
дить с ним в этих беседах, знакомясь с его открытиями в области 
литургики и агиографии или слушая глубокие изъяснения бого­
служебных текстов. Каждый уходил от него духовно обогащенным 
и умиротворенным. И теперь, когда уже нет с нами Преосвящен­
ного Афанасия, одно воспоминание о его светлом и ласковом об­
разе радует сердце и возвышает дух. 

Скорбная весть о кончине епископа Афанасия быстро обле­
тела верующих и к его квартире стали стекаться его друзья и 
почитатели, чтобы отдать последний долг почившему. В течение 
трех дней непрерывно читалось Евангелие над гробом почившего 
и служились литии. 

30 октября, в 16 часов, был совершен вынос тела покойного 
для отпевания в Успенском соборе г. Владимира. Началось всенощ­
ное бдение. Почивший архипастырь оставил такое завещание : «Мо­
их друзей, чад духовных и всех, кому судит Господь послужить 
при моем погребении, усердно прошу, чтобы как чин погребения, 
так и все поминальные моления совершать по возможности с точ-

20 



ным соблюдением всех правил церковного устава о поминовении 
усопших. В частности, прошу, чтобы накануне погребения около 
моего гроба отнюдь не было совершенно никакой так называемой 
заупокойной всенощной. Пусть будет совершена только великая 
панихида с непорочными и положенными к ним припевами и с 
полным каноном». 

Завещание было исполнено. После всенощного бдения по  
случаю праздника св. апостола и евангелиста Луки архиепископ 
(б. Винницкий) Симон в сослужении двенадцати священников со­
вершил великую панихиду, длившуюся полтора часа. 

На следующий день, 31 октября, архиепископ Симон совер­
шил Божественную литургию, без всяких заупокойных добавлений 
- по завещанию покойного архипастыря. После литургии архи­
епископ Владимирский и Суздальский Онисим и архиепископ Симон 
в сослужении настоятеля собора прот. А. Р. Тыщука и 1 7  священ­
ников совершили отпевание почившего святителя по чину мона­
шеского погребения, без сокращений, согласно его завещанию. 

Перед началом погребения архиепископ Онисим произнес со­
держательное и глубоко прочувствованное слово, посвященное 
светлому образу почившего архипастыря. А во время отпевания 
ученик покойного святителя прот. А. С. Громов поведал о нем, 
как о добром наставнике, заветы которого оставили неизгладимый 
след в сердцах воспитанников. 

По окончании отпевания гроб с телом почившего архипасты­
ря был обнесен вокруг храма, и после прощания процессия с 
гробом направилась на Введенское кладбище г. Владимира. Здесь, 
в присутствии многочисленных друзей, Преосвященный Афанасий 
был погребен рядом с его матерью. 

ДЕЛО ЕПИСI<ОПА ЕРМОГЕНА ГОЛУБЕВА 

Как известно из приложения к письму двух священников, в 1956 году 
епископ Ермоген Голубев, тогда управлявший Калужской епархией, 
подал в Патриархию заявление, подписанное восемью епископами, о 
необходимости созыва поместного собора для пересмотра постановлений 
архиерейского совещания 1961 года ... Результатом этого прошения была 
отставка епископа Ермогена... Не в первый раз приходилось епископу 
Ермогену покидать свою паству. В 1961 году, в свою бытность на Таш­
кентской кафедре, епископ Ермоген смело и успешно в оспротивился 
закрытию храмов ( "на его совести, писали два священника, нет ни 
одного закрытого храма" ), за что ему был представлен отпуск на год. 

Однако, тот факт, что епископ Ермоrен держится особого мнения и 
что его отставка молчаливо нарушает призрачное единство запуганного 

21 



епископата настолько беспокоило возглавителей Московской Патриархии, 
что в начале октября 1 966 года он был вызван в Патриархию. Там ему 
предложили подписать заявление следующего содержания : 

"Как и в Советском Союзе так и за границей ходят слухи, что я 
нахожусь в оппозиции Патриарху и Патриархии и одобряю позицию 
занятую двумя священниками. Сим заявляю, что я всецело согласен с 
действиями Патриархии и осуждаю как первоначальные так и после­
дующие послания двух священников" .  

Заявление это епископ Ермоген отказался подписать, а вместо него 
подал следующее: 

"В декабре прошлого года меня уволили с моей епархии в то время 
как есть у нас много вакантных епархий. Мне кажется, что лучшим дока­
зательством того, что я ни в коей мере не нахожусь в оппозиции было 
бы назначение меня на одну из них". 

На это заявление епископу Ермогену было отвечено, что назначен 
на епархию он быть не может. 

Этот инцидент не нуждается в пространном комментарии. Он крас­
норечиво свидетельствует о "нравах" ,  вернее о безнравственности воз­
главителей Московской Партиархии, а с другой стороны, о мужественном 
стоянии за правду епископа Ермогена, о котором даже видные предста­
вители Экзархата Московской Патриархии говорили, что "он лучший из 
теперешних русских епископов". К сожалению мы имеем лишь очень 
скудные биографические данные об епископе Ермогене. Знаем только, 
что он родился около 1895 года, а в епископы был посвящен 1-го марта 
1953 года. 

НЕИЗДАННОЕ П РОИЗВЕДЕНИЕ А. СОЛ ЖЕНИЦЫНА 

Недавно, в издательстве "Посев" вышел сборник лучших произве­
дений А. Солженицына, появившихся в советской печати или за рубежом. 
Но известно, что многие произведения автора "Матренина двора" до сих 
пор не увидели света, так как носят религиозный характер. 

Ниже печатаемая "Молитва" - лишь одна страничка 
ванных рукописей А. Солженицына, но она проливает 
внутренний мир писателя. 

МО Л И Т В А 

из неопублико­
яркий свет на 

Редакция. 

Нак легко мне жить с Тобой, Господи! Нак легко мне верить в Тебя! 
Когда расступается в недоумении или сникает ум мой, когда умнейшие 
люди не видят дальше сегодняшнего вечера и не знают, что надо делать 
завтра - Ты снисылаешь мне ясную уверенность, что Ты есть и что Ты 
позаботишься, чтобы не все пути добра были закрыты. 

На хребте славы земной я с удивлением оглядываюсь на тот путь 
через безнадежность - сюда, откуда и я смог послать Человечеству 
отблеск лучей Твоих. 

И сколько надо будет, чтоб я их еще отразил - Ты дашь мне. А 
сколько не успею - значит, Ты определил это другим. 

22 



д. д. 

Л ИТУ Р Г ИЯ В Е Р Н ЫХ(l) 

Кто оглашенный? 
Изыди из храма. 

Двери. Премудрость. Внимайте все верные. 
Веруем мы, что Христос вечно с нами, 
Вынесем с Ним свои муки безмерные. 
Эти томления, эти скитания, 
Тюрьмы. Дороги далекие, трудные . . .  
Братья, не будем же мы безрассудные� 
Тем причастимся Господня страдания : 
Тайны разбойникам мы не поведаем, 
И не дадим, как Иуда, лобзания. 
В муках своих мы Христа исповедуем, 
Он лишь одно упование. 

Кончатся пытки бесчеловечные. 
И день наступит для нас избавления. 
Чаем из мертвых мы воскресения, 
Веруем в радости вечные. 

ВЕЛИКАЯ ЕКТЕНИЯ 

Молимся, Боже, мы странники горькие, 
По своим землям жестоко гонимые. 
Слишком у нас дни скитания долгие, 
Слишком страдания неутолимые. 

Господи, Боже, помилуй ныl 

Молимся, Боже, о семьях о ставленных, 
Как они плачут, тоскуют родимые. 
Молимся, Боже, о всех обесславленных, 
Что нам сочувствуют неустрашимые. 

Господи, Боже, помилуй их!  

1 )  Эта рукопись неизвестного автора получена нами с оказией из 
России. 

23 



24. 

Молимся, Боже, Тебе о расстрелянных, 
О всех на тяжких работах замученных : 
В шахтах, болотах, канаJJах рассеянных". 
Верных Тебе или верить наученных. 

Господи, Ты упокой их! 

Молимся, Боже, Тебе о гонителях. 
Все им прости, ведь они ослепленные. 
Дай лишь, чтоб не было больше мучителей 
И отдохнули давно уто:v�ленные. 

Господи, Боже, прости им! 

Яко десница Твоя всеблагая, 
Яко держава Твоя всемогущая. 
Дай, чтоб Россия, нас всех собирая, 
Долю для нас приготовила лучшую. 

Слава и ныне и присно. Аминь. 

НОВАЯ МИНЕЯ 

Страданья новую Минею составляют, 
Крестом обозначают дни святых. 

НОЯБРЬ : Кто убиенных сосчитает? 
Какое множество погибло их! 

ДЕКАБРЬ : Все так же люди погибают. 

ЯНВАРЬ : Смерть увеличила размах. 

ФЕВРАЛЬ, МАРТ: Новые страдальцы прибывают. 

АПРЕЛЬ и МАй: Идут они в снегах. 

ИЮНЬ, ИЮЛЬ : Смерть косит по дорогам. 

Мор в АВГУСТЕ почти уже сплошной. 
От холода и голода жертR много. 



СЕНТЯБРЬ устлал все трупной пеленой. 

ОКТЯБРЬ: Всех, иже во святых, поминовенье, 
Престольный праздник на Руси святой. 

ГОСПОДЬ, ПОДАЙ ЖИВУЩИМ НАМ ТЕРПЕНЬЕ, 
Их ублажая, путь окончить свой. 

И ДРУЗЬЯ ОСТАВИЛИ ЕГО . . .  

И друзья оставили его . . .  
Все в страданьи нашем оставляют. 
Крест один и больше ничего, 
Палачи гвоздями пригвождают. 

Мать не знает, как страдает сын, 
Лишь неведомо по нем вздыхает. 
Я с крестом своим один, один, 
Гвозди мои раны раздирают. 

Боже, Боже, я Тебе молюсь: 
Ты один, кто вот сейчас со мною. 
В руки Твои, Боже, предаюсь, 
Преклонясь смиренно головою. 

Мне не жаль мир этот палачей, 
Мне не жаль мир этот всяких трусов. 
И седая голова смертей 
За!сачала, как ребенок - русой. 

Маленький ребенок - смерть моя, 
Ласковый, невинный, - что бояться? 
Мир, как подколодная змея, 
Я с тобой желаю распрощаться. 

Боже ! В этот час последний мой 
Я молюсь о материнском вздохе. 
Ниспошли ее душе покой 
После слез, ее страданий многих. 

25 



26 

Палачам в жестокости своей 
Отпусти все, как безумцам жалким. 
И прости еще моих друзей -
Трусов, убегающих от палки. 

Догорающий луч солнца золотой 
Наготу мою прикрыл порфирой. 
Господи! Страдальческий дух мой 
Приими Ты в Царство Света с миром. 

ЗА ПРОСКОМИДИЕй 

Всех, кто был разлучен и пытаем, 
Всех страждущих, всех терпевших 
Мы в молитве своей поминаем . . .  
Помяни, Боже, в пытках горевших. 

Помяни, Боже, их, помяни! 

Помяни день, когда нас схватили, 
Помяни слезы горько рыдавших. 
Помяни, как ручонками били 
Дети в грудь. Горе рано узнавших. 

Помяни, Боже, их, помяни! 

Помяни провожавших украдкой, 
Пожелавших пути нам обратного. 
Помяни, как и им тож несладко 
Было здесь, от их подвига ратного, 
Воевавших в невольном молчании. 

Помяни, Боже, их, помяни! 

Помяни, как терпели отчаянно 
Под конвоем водимые, 
Даже ветром гонимые, 
Шли, не зная куда, неприкаянно. 
А бураны вздымались слепящие, 
А метели крутились вихрящие, 
Заметая весь свет, - как пройти здесь? 



Богатырь напрягался и витязь. 
Истощалась их сила великая. 
А над ними, и лая, и гикая, 
Наклонялись, оскалившись, морды, 
И ложили раздетых на отдых. 
Говорили : «Ну, вот и подох ты ! . . » 

Помяни, Боже, их, помяни! 

Помяни тех, кто пыток не выдержав, 
Помутившись умом, жизнь кончали. 
Помяни их большие печали". 
Помяни еще тех, кто все выдюжив, 
И вернувшись, с собой все ж покончил". 
Кто поймет их смятенье? Ты, Боже ! 
Ты за нас кровь Свою пролиявший, 
Ты за нас прежде нас пострадавший. 

Помяни тех, кто все расстояния 
Миновав, приезжал на свидание, 
И смотрел, о бливаясь слезами. 
Кто сугробы раскапывал снежные, 
Кто не верил в слова безнадежные, 
Кто душою парил над снегами. 
Чьи еще и сейчас там рыдания 
Из сугробов зовут на свидания. 

Помяни, Боже, их, помяни! 

Помяни за молитвы усердные, 
За обидимых, верной Заступницы, 
Перед Кем зло любое расступится, 
Чьи нас грели слова милосердные, 
Кто стоял у креста Твоего. 

Помяни за уже отстрадавших, 
За молитвы их вечно горящие, 
За молитвы венец свой приявших, 
За молитвы к Тебе приходящие, 
Кто не ищет уже ничего. 
Кто нашел в Тебе, Боже, все горнее, 
За Тебя кто оставил все дольнее. 
Помяни за Голгофские муки, 

27 



28 

За Твои нас объявшие руки. 
Своей кровью отмый согрешения, 
Убели нас, подай нам прощение 
За все вольное и невольное, 
За умышленное и случайное, 
За желание недостойное, 
И за явное и за тайное. 
И озлобленных, и озлобивших 
Помяни, примирив их Собою. 
И согнувшихся, и их сгорбивших 

Помяни! . .  

И кто с черной душою 
Ходит, ныне от нас отверженный, 

Помяни!" 

И кто ходит рассерженный, 
Не желая обиды простить. 

Помяни!" 

Помяни, Боже, Ты, помяни, 
Помяни наши тяжкие дни. 

Ты наш Бог, наше Ты упование, 
Только Ты можешь снять все страдания 
С наших плеч, за все годы натруженных, 
С душ больных и с сердец занедуженных. 

Помяни, Боже, их, помяни! 



ДВА СВИДЕТЕnЬСТВА 

ЮРИй КАЗАКОВ О СОЛОВЕЦКИХ ОСТРОВАХ 

Впервые Юрий Казаков побывал на Соловках десять лет 
тому назад. Результатом этой поездки явились очерки о русском 
севере, полные любви и ... горечи. Юрий Казаков не мог не видеть, 
как трудно живется поморам. Еще более трагически изобразил он  
жизнь поморов в рассказе «Нестор и Кир», в журнале «Простор» 
No 4, за 1 965 год. 

В текущем году Юрий Казаков вновь побывал на Соловках, 
и пришел в смятение от того, что он там увидел ( 1 ) .  Вернее, о н  
уже десять лет тому назад видел это, н о  думал, что сейчас все 
изменилось, что ценнейшие памятники русской архитектуры Ар­
хангельской области восстановлены. Ведь об этом писали газеты, 
об этом говорил даже представитель Архангельского облисполкома 
В. А. Пузанов на специальной конференции в июле текущего года. 

Вот что видел на Соловках Юрий Казаков десять лет тому 
назад: 

«Монастырь - разрушен, изъязвлен, ободран и пото­
му - страшен. И долго в смятении, в горестном недоумении, 
в злости ходил я вокруг монастыря, а он мне выставлял в 
смирении обшарпанные стены церквей, дыры какие-то, обва­
ливающуюся штукатурку, как после вражеского обстрела, 
как раны - это и были раны, но сделаны они были «сынами 
отечества», речь о которых будет впереди». 

А что увидел Юрий Казаков на Соловках сейчас, десять лет 
спустя? Вот каким предстал перед ним монасты рь :  

«По монастырю страшно ходить. Все лестницы и полы 
сгнили, штукатурка обвалилась, оставшаяся еле держится. 
Все иконостасы, фрески уничтожены, деревянные галереи 
сломаны. Купола почти на всех церквах разрушены, крыши 
текут, стекла в церквах выбиты, рамы высажены. Прекрас­
ных и разнообразных часовен, которых было много возле и 
внутри монастыря, теперь нет. Во дворе монастыря висят 
на деревянной перекладине два уцелевших монастырских ко­
локола. Один из них весь избит пулями. Какой-то «сын оте­
чества» забавлялся, стреляя по колоколу из винтовки, -
наверное, звон был хорош!». 

1) "Литературная Газета", 13 сентября 1966 г. 

29 



Не пожалели «сыны отечества» и гробницы Авраамия Пали­
цына - сподвижника Минина и Пожарского. Кто-то нацарапал на 
уцелевшей могильной плите свою фамилию. 

Юрий Казаков продолжает : 

«Сколько скитов было на Соловках, сколько часовен, 
келий, гостиниц, беседок, мастерских, огородов и садов, -
и все это теперь оказывается уничтоженным. Поневоле при­
ходишь к мысли, что в этих разрушениях повинна чья-то 
злая воля, обрекшая прекрасный край на забвение. И си­
лишься постигнуть, чем же руководствовались люди в своей 
ненависти к Соловецкому архипелагу, какая им была вы­
года, какая была выгода государству . . •  в столь целеустрем­
ленном уничтожении архитектурных и исторических ценно­
стей? И не можешь постигнуть ... ». 

Далее Юрий Казаков обвиняет печать, которая не пишет прав­
ды о Соловках, бодрых репортеров, говорящих о красивой природе 
Соловков, но ни словом не упоминающих о страшных разрушениях 
всей культуры архипелага. Обвиняет он и местных руководителей, 
которые говорят, что приводят в порядок монастырь и другие 
памятники культуры, в действительности же ничего не делают. 

«Потому что если бы хотели превратить Соловки в му­
зей-заповедник, в гордость не только Архангельска, но и 
всей нашей страны, давно бы сделали это, не дожидаясь вы­
ступлений в центральной печати». 

Побывал Юрий Казаков и на Анзерском острове. И здесь он 
нашел только «мерзость запустения». Обнаружив на острове один 
уцелевший скит, Юрий Казаков направился к нему. Но опять разо­
чаровался. 

30 

«Бурьян, иван-чай, какие-то зонтичные травы - все это 
было нам по плечи, дома стояли без стекол, с черными глаз­
ницами, кельи вблизи сочились красной кирпичной кровью, 
церкви разбиты, исковерканы, на одной колокольне вместо 
купола сторожевая вышка с перильцами, окна на втором эта­
же келий в толстых решетках. Полы внутри келий были про­
ломаны, лестницы на второй этаж обрушены, в церковь мы 
так и не вошли - побоялись. 

«Все было, как после войны, как после нашествия мар­
сиан, - мертво, пусто, ни души кругом, одни мерзостные 
следы запустения и какого-то извращенного разрушитель­
ства». 



А ведь когда-то этот край был светочем русского севера, цент­
ром культуры. 

«Сколько столетий теплилась тут жизнь, ежевечерне пла­
вал над морем и озерами колокольный звон, сколько зим 
пережил этот скит, вознося струйки дыма к небу, сколько 
весен и белых ночей ! И вот теперь конец и смерть? Кому же 
понадобилась эта смерть, кому от  нее  стало легче жить . . .  ?» 

Пока на Соловках хозяйничали монахи -- там все было : про­
цветало хозяйство, процветала культура. Теперь на Соловках нет 
ничего. Нет даже рыболовецкой артели, которая могла бы накор­
мить рыбой местных жителей. Вместо свежей рыбы в магазинах 
продают трехлетней давности селедку, пойманную возле берегов 
Ньюфаундленда. 

Юрий Казаков никак не может понять, зачем надо было ис­
ключать Соловки из жизни, из экономики области и страны? Не­
ужели только потому, что стены монастыря были выложены мо­
нахами ?! 

В заключение Юрий Казаков пишет : 

«Соловки нужно спасать ! Потому что советскому чело­
веку нужна история. Нам просто необходимо иметь перед 
глазами деяния наших предков, далеких и близких, потому 
что без гордости за своих отцов народ не может строить 

НОВУЮ ЖИЗНЬ». 

ФРАНСУА МОРИАК О РОССИИ И РУССКОЙ ЦЕРКВИ 

Франсуа Мориак не только крупнейший французский рома­
нист, он тоже один из самых ярких, самых глубоких современных 
публицистов. Уже много лет, каждую неделю, Мориак печатает 
в литературном приложении к известной газете «Фигаро» свои 
заметки на самые разнообразные темы, политические, философ­
ские, религиозные, литературные :  это своего рода «дневник Пи­
сателя». 

За последние недели, видимо в связи с поездкой в Россию 
генерала де-Голля, Мориак неоднократно касался одной из своих 
излюбленных тем : о религиозном призвании России. Россия, рус­
ский народ были всегда бю•зки Мориаку : 

31 



«С самого моего отрочества, - пишет он, - Толстой и До­
стоевский, а несколько позже Бердяев, Чехов и Пастернак сде­
лали так, что русский народ мне стал как-то ближе, чем мой соб­
ственный народ: этим я хочу сказать, что есть некоторые черты 
моего сокровенного «я», которые я узнавал в них и которые от­
сутствуют в засушенных наших писателях . . .  ». 

Дочь Франсуа Мориак вышла замуж за ныне уже покойного 
князя Вяземского : Мориак любит гордиться, что его внуки -
потомки знаменитого писателя Пушкинской поры. Одно время 
из любви к русскому народу Мориак вступил в общество Фран­
ция-СССР, но вскоре из него вышел. В 1964 году он согласился 
быть председателем экуменического комитета, цель которого осве­
до11шять общественное мнение о положении Церкви в России. 
На торжественном собрании, устроенном этим комитетом, Мориак 
воскликнул, перефразируя известное изречение Паскал:я : 

«Христос страдает даже до смерти в Москве : мы не имеем 
права спать в это время». 

«Литературный дневник» от 15 мая целиком посвящен России. 
Чтение только что вышедшего перевода поэмы Анны Ахматовой 
«Реквием», перевернула Мориаку душу. В этой поэме великая 
русская поэтесса описывает страдания и просветленную скорбь 
матери и жены в тяжелые годы «ежовщиньr». 

Анна Ахматова представляется Мориаку как символ всей 
России :  

«Ахматова, я думаю о Вас, - пишет Мориак. - В тот момент 
как генералу де-Голлю будет рукоплескать Ваш народ, я хочу 
громко и ясно сказать, за что мы, французские католики, любим 
этот народ. Нет, не за то, что он первым достигнет луны. Нежной 
любовью мы любим то, что остается от Святой Руси под свист 
комсомольцев, то что отказывается умирать несмотря на все за­
коны о крещении, несмотря на тысячи закрытых или разрушенных 
церквей - а те, что открыты, запрещены подросткам и детям, -
любим 111ы именно эту Россию, которая осталась верна себе, по­
добно тому, как Анна Ахматова осталась верна своей советской 
родине, несмотря на то, что муж ее был расстрелян, а сын посажен 
в тюрьму». 

Крест «Святой Руси» Мориак не отделяет от общих бедствий, 
постигших наш мир. Но не являются ли исторические катастрофы 
следствием богоотступничества ? 

«Столько народов, - продолжает Мориак, - было распято, 
с тех пор как Нитше объявил смерть Бога. Эти распятия как бы 

32 



затмили друг друга : страшные страдания испанского народа, Поль­
ши, Израиля и других как-то перекрыли друг друга и заставили 
нас о них забыть. Современная история Европы - сплошной лес 
крестов. Но распятие России длилось сорок лет. Длится оно и 
сейчас». 

Мориак себя спрашивает : уместно ли это говорить накануне 
поездки де-Голля в Москву, но сразу же сам себе отвечает : 

«Нет, я не могу согласиться на это медленное удушение 
русской Церкви. Вы, - обращается Мориак к левой обществен­
ности, - разоблачаете молчание папы Пия ХП перед геноцидом, 
но сами Вы молчите сегодня, когда преследуется, вытравляется, 
разрушается в Советской России то, что является незаменимой на­
деждой народа». 

К судьбе русской церкви Мориак вернулся и в следующем 
дневнике, написанном накануне Пятидесятницы. В нем Мориак 
размышляет о судьбах самого христианства в свете евангельских 
слов : «в мире, но не от мира». «0 царстве Божьем, - пишет Мо­
риак, - всегда говорится как о малом квасе, о малом количестве 
дрожжей, замешанных в огромное и бесформенное тесто, как о 
чем-то глубоко зарытом». И тут Мориак высказывает одну из 
своих заветнейших мыслей : 

«То, что остается от Христовой веры в Советской России и в 
коммунистическом Китае, то, что превозмогло все приемы уду­
шения, все промывания мозгов, имеет больше, может быть, цены 
у Бога, чем Церковь торжествующая и пресыщенная». 

Мориак не боится наступления того дня, когда оправдаются 
слова Христовы : «Когда Сын человеческий вернется, найдет ли 
Он еще веру на земле?» Он знает о насильственной дехристиани­
зации в восточных странах Европы, знает и об обмирщении 
христианства на  Западе. И потому в канун Пятидесятницы, дня 
великих обещаний Духа, мысли великого французского писателя 
двоятся : с одной стороны, они «грустные и мрачные, потому что 
он видит этот мир таким, каким он есть; но с другой стороны, 
они исполнены радости, потому что «он верит в дух, который 
воспламеняет в наши дни и в одной только России гораздо больше 
праведников, чем того требовал Бог, чтобы пощадить Содом». 

33 



А. ВИЛЬ 

НОВОЕ ЗАКОНОДАТЕЛЬСТВО 

О РЕЛИГИОЗНЫХ ОБЪЕДИНЕНИЯХ И КУЛЬТАХ В СССР 

В "Ведомостях Верховного Совета РСФСР" No 12, 1966 г. от 24 марта, 
напf'.чатано два Указа и одно Постановление, касающееся религиозных 
объединений и ку.%тов. Эти правовые акты датированы 18 марта 1966 г., 
что свидетельствует о новом "комплексном" регулировании данного во­
проса. Хотя они относятся только к РСФСР, однако нет сомнения, что 
т<Jкие акты будут также изданы (а может быть уже изданы) и в прочих 
союзных республиках. 

Статья 142 Уголовного Кодекса РСФСР 1 960 г., озаглавленная "Нару­
шение законов об отделении церкви от государства и школы от церкви" , 
гласит: 

"Нарушение законов об отделении церкви от государства и 
школы от церкви - наказывается исправительными работами на срок 
до одного года или штрафом до 50 рублей". 

Второй из упомянутых указов от 18  марта 1966 г. дополняет ст. 142 
частью второй: 

"Те же деяния, совершенные .�ицом, ранее судимым за наруше­
ние законов об отделении церкви от государства и школы от церкви, 
а равно организационная деятельность, направленная к совершению 
этих деяний, наказываются лишением свободы до 3 лет" ( подчерк­
нуто - АБ) .. 

Судя по расширению пределов Н<Jказания, можно утверждать, что 
борьб<J советского государства против религии обострилась. Нарушения 
правил об отде.�ении церкви от государства еще никогда не наказывались 
такими сроками лишения свободы. Для сравнения напомним соответст­
вующие статьи УК от 1926 г. : 

34 

"Преподавание малолетним или несовершеннолетним религи­
озных вероучений с нарушением установленных для этого правил 
влекло за собой исправительно-трудовые работы до одного года 
( ст. 122) ; 

Совершение обманных действий с целью возбуждения суеве­
рия в массах населения для извлечения выгод - исправительно­
трудовые работы на срок до одного года с конфискацией части 
имущества и.ш штраф до 500 рублей ( ст. 123) ; 

Принудительное взимание сборов в пользу церковных и рели­
гиозных групп - исправительно-трудовые работы на срок до 6 
месяцев или штраф до 300 рублей ( ст. 124) ; 

Присвоение себе религиозными или церковными организациями 
административных, судебных или иных публично-правовых функ­
ций и прав юридических лиц - исправительно-трудовые работы 
на срок до 6 месяцев или штраф до 300 рублей ( ст. 125) ; 



Совершение в государственных и общестsенных учреждениях 
и предприятиях религиозных обрядов, а равно помещение в этих 
учреждениях и предприятиях каких-либо религиозных изображений 
- исправительно-трудовые работы на срок до 3 месяцев или штраф 
до 300 рублей ( ст. 126) " .  

Все эти составы преступлений были сформулированы еще в "Декрете 
о свободе совести, церковных и религиозных обществах" от 20 января 
1918 г. Законодателю осталось установить размеры наказания. 

Нельзя утверждать, что УК РСФСР от 1960 г. был либерален в отно­
шении религиозных культов. В нем нет точного перечня составов пре­
ступлений, как это было в УК от 1926 г. Он ограничился общим нака­
занием "нарушения законов об отделении церкви от государства и школы 
от церкви" исправительными работами на срок до одного года или 
штрафом до 50 рублей. Суд получил в отдельных случаях право решать 
в этих пределах самостоятельно, руководствуясь голосом "социалисти­
ческого правосознания" .  

П о  другому понял либерализм У К  о т  1960 г .  простой советский чело­
век. Он рассуждал : если в сталинское время религии посвящались в УК 
пять длинных статей, а в новом УК только две строчки ( ст. 142), то 
надо полагать, что государство уже не считает религии общественно 
опасным явлением. Неясно было также и работникам юстиции, что сле­
дует понимать под "нарушением законов об отделении церкви от госу­
дарства и школы от церкви". Закон не делает никакой ссылки на Декрет 
от 1918 г. Следует-ли в данном случае руководиться статьями старого 
УК от 1926 г. или как быть ? 

По-видимому, юстиция изолировалась от религиозной борьбы и при­
нимала меры только в самых особых случаях. С целью устранения со­
мнений и "в связи с вопросами, возникающими в практике применения ста­
тьи 142 УК РСФСР" Президиум Верховного Совета РСФСР компетентным 
образом сейчас разъяснил, что именно следует понимать под нарушением 
законов об отделении церкви от государства и школы от церкви. Это 
разъяснение в некоторых пунктах отходит от декрета 1918 г. и от УК 
1926 г. и свидетельствует, что религиозная борьба в СССР приняла осо­
бые формы. Итак, 

"изготовление с целью массового распространения или массовое 
распространение обращений, писем, листовок и иных документов, 
призывающих к неисполнению законодательства о религиозных 
культах", 

влечет за собой - согласно разъяснению Президиума ВС - уголовную 
ответственность по ст. 142 УК. Также по этой статье наказываются орга­
низация и проведение религиозных собраний, шествий и других церемо­
ний культа, нарушающих общественный порядок. 

Это много, если учесть, что до сих пор наказывались эти деяния 
только административными мерами. УК применялся лишь в случаях со­
вершения религиозных обрядов "в государственных и общественных уч­
реждениях и предприятиях" .  

Наряду с обострением антирелигиозной борьбы приходится отметить 
некоторое стремление к законности. Итак, УК 1926 г. наказывал " вое-

35 



препятствован11е совершению религиозных обрядов" (поскольку они не 
нарушали общественного порядка и не сопровождались посягательством 
на права граждан) исправительными работами на срок до 6 месяцев 
( ст. 127) . Этот состав преступленпя был полностью пересмотрен в УК 
1960 г. (ст. 143) . Сейчас Президиум ВС в упомянутом Постановлении 
разъясняет, что 

"отказ гражданам в приеме на работу или в учебное заведение, 
увольнение с работы или исключение из учебного заведения, ли­
шение граждан установленных законом льгот и преимуществ, а 
равно иные существенные ограничения прав граждан в зависимости 
от их отношения к религии", 

влекут за собой уголовную ответственность по ст. 142 УК. Дело в том, 
что в учебных заведениях, в т. ч. и в вузах учащиеся обсуждают рели­
гиозные вопросы, заявляют о своем положительном отношении к религии, 
ссылаясь на конституционное право свободы совести. Против верующих 
студентов принимаются меры : лишения стипендий, квартир и т. п. Сей­
час Президиум ВС решил, что к верующим придираться нельзя. 

Особый интерес вызывает первый из упомянутых указов от 18 марта 
1966 г. "Об административной ответственности за нарушения законода­
тельства о религиозных культах" .  В нем говорится, что "нарушения уста­
новленных законодательством правил организации и проведения религи­
озных собраний, шествий и других церемоний культа" влекут за собой 
административный штраф до 50 руб., налагаемый административными 
комиссиями при исполнительных комитетах районых (городских) советов. 
Из этого следует, что шествия и другие церемонии не запрещены вообще; 
наоборот, местные административные органы уполномочены (по указа­
нию правительства) разрешать шествия, обязывая организаторов к со­
блюдению определенного порядка. Нарушение этих правил наказывается 
административными мерами. Шествия и другие подобные церемонии без 
разрешения наказываются - как это следует из упомянутого Постанов­
ления - в уголовном порядке по ст. 142 УК. Легализация религиозных 
церемоний в пределах специальных разрешений налицо! 

Легализация коснулась не только религиозных церемоний, но и са­
мих религиозных объединений. До сих пор правительство через свои 
органы общественного порядка игнорировало существование религиоз­
ных объединений, поскольку их деятельность не нарушала уголовных 
законов. Деятельность сект, совершающих изуверские обряды, а также 
и самые секты были запрещены (например, секта пятидесятников-трясу­
нов и др. ) (см. Советское уголовное право, Часть особая, Москва, 1965, 

стр. 219).  
Другое предусматривает Декрет от 1918 г" ст. 10:  "Все церковные 

и религиозные общества подчиняются общим положениям о частных об­
ществах и союзах ... ". В 20-х годах в советском праве об обществах и 
союзах, не преследующих извлечения прибыли, действовала концессион­
ная система ... Разрешались только те общества, устав которых был соот­
ветствующими органами утвержден, а общество нормальным порядком 
зарегистрировано. (Постановление ВЦИК и СНК РСФСР от 3 августа 
1 922 г. с последующими изменениями) . Эти общества подлежали адми­
нцстративному контролю госорганов. 

36 



В 1932 г. произошла реорганизация. 10 июля ВЦИК и СНК РСФСР 
было издано "Положение о добровольных обществах и союзах" (текст 
см. Сборник нормативных актов по советскому административному праву, 
1964 стр. 109-114 ) ,  ст. I которого гласила: 

"Добровольные общества и их союзы ... ставят своей задачей активное 
участие в социалистическом строительстве СССР ... " и ( ст. 3) ... проводят 
свою деятельность в соответствии с планом народного хозяйства и соци­
ально-культурного строительства ... " . 

Понятно, что это положение не могло распространяться на религи­
озные объединения. А так как действовавшие до сих пор положения 
об обществах были отменены, существование религиозных объединений 
потеряло юридическую основу. Они существовали фактически, поскольку 
не были запрещены. 

Следует также напомнить, что в 20-х годах утверждение уставов и 
регистрация обществ сопровождались основательной проверкой целей об­
щества, методов его деятельности и т. п. В связи с этим административ­
ные органы могли требовать исключения из общества неблагонадежных 
членов. Все это в 1932 г. отпало. Пожалуй, за исключением религиозных, 
все другие общества, не отвечающие требованиям Положения от 1932 г., 
были запрещены, а регистрация религиозных обществ не происходила. 

Указ от 18 марта 1966 г. устанавливает, 

"что нарушение законодательства о религиозных культах, выразив­
шееся в следующих действиях : 

уклонение руководителей религиозных объединений от реги­
страции объединения в органах власти; . .. 

организация и проведение служителями культа и членами ре­
лигиозных объединений специальных детских и юношеских собра­
ний, а также трудовых, литературных и иных кружков и групп, 
не имеющих отношения к отправлению культа" 

влечет за собой адм. штраф в размере до 50 рублей. 

Правительство, по-видимому, пришло к выводу, что надо возвратиться 
к системе разрешений. Когда конкретно ее сейчас введут, трудно сказать. 
Удивляет только, что все это делается "конспиративными методами". Нет 
сомнения, что при регистрации религиозных объединений требуется изло­
жение целей и методов деятельности объединения, списка членов ( как 
это требовалось в 20-х годах ! ) ,  отчетности и т. п. Правительство ( т. е. 
его местные органы) входят с религиозными объединениями в контакт, 
при определенных условиях разрешают шествия и другие церемонии, 
но запрещают юношеские собрания, ,1 также трудовые, литературные и 
другие кружки. 

Не исключено, что этот запрет вызван существованием таких круж­
ков, из чего следовало бы делать вывод, что церковные и религиозные 
организации сейчас весьма активны. Факт, что упомянутые указы были 
напечатаны в официальном издании Верховного Совета РСФСР, свиде­
тельствует о том, что религиозное движение растет, и что правительство 
изменило по отношению к нему свою политику. 

37 



Архим. AJIEKCAHДP (Ce.ite11oв ТЯН-ШАНСIШй) 

СЛОВО НА ЧУДЕСНОЕ НАСЫЩЕНИЕ НАРОДА 

Повествование о чудесном насыщении народа пятью хлебами 
встречается у всех четырех евангелистов, а Матфей и Марк по­
вествуют еще о нась1щении семью хлебами. Ввиду этого трудно 
сомщJщпься, что эти события не были бы нам хорошо знакомы. 
К сожалению, к тому, что хорошо нам известно, даже если это 
свящщ,щый текст, мы, по нашей слабости, относимся менее внима­
тельно и тем самым лишаем себя очень многого. Это относится 
и к событию чудесного насыщения народа. 

Прежде всего, пр» должном внимании к этому чуду, нельзя 
не вспомнить, что Господь отказался совершить подобное чудо, 
когда Сам взалкал в пустыне. Он отклонил предложение диавола 
обратить камень в хлеб, сказав при этом, что не хлебом единым 
жив будет человек, но словом, исходящим из уст Божиих. 

Христос отверг и другие искушения диавола, так как в них 
также заключалось предложение использовать чудотворную силу 
в пользу самого чудотворца. Господь творил чудеса только для 
других людей, по любви к ним совершил Он и чудесное умножение 
хлебов. 

Божественная любовь всегда стремится дать наибольшее и 
самое совершенное .И в да�-щом случае, uасыщая своих проголо­
давшихся слушателей, Христос не только укреттлял их телесные 
силъr, н:о и духовные. 

Вспомним слова Его : «Ищите прежде всего Царствия Божия, 
и это все приложится вам». 

Вот эп1 слощ1, при насыщении народа в пустыне, как раз 
наглядно исполнились, как исполняется каждое слово Божие. «Не­
бо и земля прейдут, но слова Мои не прейдут», - вспомним ц 
это слово Господне. 

Людц, последовавшие за Господом в пустынное место и до 
вечера !Шимавшие Ему, конечно искали прежде всего Царствия 
Божия, они не позаботились даже захватить чего-либо съестного, 
- и вот им и приложилось все остальное, в данном случае, хлеб 
и рыба. 

38 



Этим насыщением Господь укрепил их и нашу веру в Свои 
слова : «ищите прежде Царствие Божие и все остальное прило­
жится вам, ибо Отец Мой Небесный знает, что вы имеете нужду 
во всем этом». 

Бог щедр в высшей степени ; в каждом даре Его заключается 
целое богатство различных дарований. Надо только присмотреться 
к тому, что Он дает. Бог есть любовь, а любовь всегда одаряет, 
и чем больше дает, тем более она возрастает, чтобы вновь одарять 
все больше и больше. 

Истинная любовь одаряет с преизбытком, и мы видим, что 
когда люди насытились данным им рукою Господней хлебом, то 
осталось еще немало корзин, полных укрух. 

То, о чем сказано здесь в Евангелии, постоянно повторяется 
и в нашей жизни. Святые люди, искавшие прежде всего Царствия 
Божия, терпели множество бед, но с голода не умирали. Пропи­
тание, посланное им Богом, бывало скудным, но многого для них 
и не требовалось. 

По мере того как возрастало их духовное насыщение, умень­
шались их телесные потребности. Бог конечно не скупился, когда 
подавал им немного телесной пищи : Он, по своей щедрости, давал 
им все больше и больше духовных благ. 

Но не только святые, а и проС1 о живущие возвышенными ин­
тересами люди, например, ученые и служители искусства нередко 
забывают о многих своих земных потребностях и живут без ро­
пота в скудости. Забывает ли их Господь? Он подает им другие ,  
высшие радости, счастье и творчества и вдохновения, а ч ерез труд 
их одаряет радостью и утешением многих людей. 

Вдумываясь в слышанное нами сегодня Евангельское повест­
вование, нельзя не обратить внимания еще на один заключенный 
в нем глубокий смысл. Об этом не раз писали святые Отцы и 

другие церковные толкователи. 

Чудесное насыщение народа в пустынном месте есть про­
образ Евхаристии, Господней Трапезы Любви. Ведь это насыще­
ние было уже трапезой Господней, трапезой любви. Господь Сам, 
помолившись и возведя взор на небо, преломил хлеб, и его апо­
столы этот хлеб раздавали; вкушающие же  вкушали все совме­
стно. Нельзя сомневаться в том, что они вкушали в единстве духа. 
Прежде вкушения, Слово Господне, которому они внимали, уже 
соединило их. Так бывает и так должно быть на божественной 
литургии. 

39 



Но и самый хлеб, как дар божественной любви, передавал 
вкушающим эту любовь, и они не 11югли не исполниться чувством 
глубокого благодарения к давшему им этот хлеб. А благодарение 
и есть Евхаристия. 

Пусть же слышанное нами Евангельское повествование на­
учит и нас быть благодарными и преданными Господу. Он дает 
нам бесконечно больше, чем этим людям в пустыне. Для них это 
насыщение было только прообразом того вкушения, которое по­
стоянно предлагает нам Господь. 

Как нам не быть благодарными ? Но мы, к сожалению, так 
редко бываем участниками Христовой Трапезы, отклоняем Гос­
подне приглашение, очевидно забывая, что и мы в пустыне. 

Да, мир, в который мы уходим, уклоняясь от Господней Тра­
пезы, конечно пустыня. Все, чем мы питаемся в этом мире духовно 
или телесно, все это, в лучшем случае, прообразы истинной пищи, 
которая есть плоть и кровь воплотившегося Сына Божия и Его 
божественное Слово. 

Поскольку мы понимаем, что земные блага суть лишь про­
образы или отражения небесных дарований, они приближают нас 
к Богу, а поскольку мы принимаем эти блага за единственную ис­
тинную пищу, мы идолопоклонствуем, и земные блага, в этом 
случае, от Бога нас удаляют. Чтобы научиться как должно поль­
зоваться ими, потщимся за все благодарить Бога, за всякий даже 
малый, как наы кажется, дар. 

Так поступая, мы постепенно поймем, что и тот дар, который 
нам кажется малым, на самом деле велик, и что даров Божиих 
гораздо больше, чем мы подозреваем, и,  наконец, что всякий дар 
Божий чудесен. 

Когда сердце наше от такого устроения нашей жизни и мо­
литвы переполнится благодарением к Богу, тогда мы неизбежно 
захотим, если нужно, все отдать Господу из благодарности к 
Нему. Тогда мы созреем и к истинному и более частому участию 
в трапезе благодарения - в таинстве Евхаристии. 

Да благословить Господь нас идти этим путем благодарения 
к Богу и к людям. 

40 



Свящ. Геор�iй СЕРIШОВ 

О ЦЕРКОВНОМ ПОЛОЖЕНИИ НАШЕЙ АРХИЕПИСКОПИИ 

(СЛОВО В НЕДЕЛЮ ПО ВОЗДВИЖЕНИИ КРЕСТА) 

"Если %n10 хочеm за М1ю10 пойти, 
да оп�речетсл от ca.1toio себл 
и возъ:мет %реет свой 
и следует за !lfno10". 

(:М:т. XYI, 24) . 

"Отдавайте же 1сесарево 1и' -

сарю, а Божие - Бо�у". 

(:Мт. ХХП, 2 1 ) .  

Издавна под «несениеl\1 креста» понималось принятие челове­
коll! всего того, что послано е111у Богоы, принятие его судьбы, его 
жизненной участи. 

Сегодня я хочу остановиться вниманием на нашем церковном 
положении, на положении нас, православных русских эмигрантов, 
на положении нашей архиепископии, потому что это наше поло­
жение есть тот, свободно выбранный нами наш религиозный путь, 
наш исторический крест, который мы призваны са111оотверженно 
нести во славу Божию. 

Каков этот наш идеологический церковный крест - крест 
принятой нами раздельност и Божьего и кесарева? 

По труднейшему вопросу соотношения Божьего и кесарева 
- скажем бтrее определенно : по вопросу соотношения Церкви и 
Государства - существует три возможных точки зрения. 

1 )  - Одна точка зрения - назовем ее теократической 
разделялась большинством христиан со времени !{онстантина Ве­
ликого, когда между Церковью и Государством устанавливались 
дружеские отношения, СИМФОНИЯ. Эта симфония была возмож­
ной, когда во главе Государства кесарем был христианин и «По­
мазанник Божий на Царство». 

В константиновскую эпоху православными базилевсами соби­
рались церковные Вселенские Соборы, строились храмы, мона­
стыри, христианские школы и вообще строилась в странах хри­
стианская культура. 

41  



О такой сюrфонии Божьего и Кесарева мечтает одна треть 
русской праnославной эмиграции. И может быть, в своей идеаль­
ной чистоте, такая симфония и была бы наилучшим разрешением 
проблемы взаимоотношения двух инородных царств - Божьего и 
Кесарева. 

2) - Однако, время идет, минуют века, наступают сущест­
венные социальные перемены в мире. Прежних «священных мо­
нархий» уже больше нет. Что же делать Церкви? С арелигиозным 
или антирелигиозным Государством симфонии быть уже не может. 
Что делать? Ждать реставрации?  и сколько лет ее ждать? Ждать 
десятки, а может быть и сотни лет желанных дружественных взаи­
моотношений немыслимо потому, что жизнь идет скоро, люди рож­
даются и умирают, нужно жить и религиозно, и нельзя быть бес­
плодной смоковницей или тем рабом, когорый завернул в платок 
свой талант и схоронил его бесприбыльным. Церкви нужно найти 
какой-то жизненный выход, нужно войти в какие-то отношения с 
враждебным религии Кесарем, найти «модус вивенди». 

3) - Есть еще и третья точка зрения на соотношение Церкви 
и Государства - точка зрения, которую мы продолжаем разделять 
в нашей архиепископии. 

Несмотря на основательные аргументы теократического и 

оппортунистического взгляда на соотношение Божьего и Кеса­
рева, нужно сказать, что и в том и в другом случае теряется самое 
ценное, что имеет человек в жизни - его свобода во Христе. Ибо 
и гармонизуясь с Государством, и фальшивя и лицемеря пред ним, 
в обоих случаях Церковь лишается своей свободы, которую даро­
вал нам Христос, и подвергается игу рабства (Гал. У, 1 ) .  Не нам 
ли говорит апостол, что «во Христе Иисусе не имеет силы ни 
обрезание ни необрезание, но свободная вера, действуемая лю­
бовью? «Господь есть Дух, а где Дух Господень, там и свобода» 
(П. Кор. Ш, 1 7 ) .  И апостол Иаков свидетельствует : «Кто вникает 
в закон совершенный, закон свободы, и пребудет в нем ... тот 
блажен будет в своем действовании» (Иак. I, 25) .  «Свобода чело­
веческая есть не столько его право, сколько его долг и бремя» 

(Бердяев ) .  Мы не имеем права сбросить с себя бремя нашей 
свободы. Свобода христианина есть его крест, и крест, увы, со­
нсем не легкий ! 

Не имея государственной поддержки, ни «царского ока» 
( справа или слева) , нам надлежит обо всеы самим подумать и 
организовать по-христиански нашу жизнь. На наши слабые плечи 

42 



возложено ответственное бре��я социальное, педагогическое, куль­
турное и просветительное. Там у нас, на родине, у христиан вы­
рваны языки и руки закованы в цепи! Там людям дано право лишь 
молиться, крестить, терпеть и ждать, а свободно изучать, строить, 
учить и благовествовать Слово Божие призваны мы здесь за гра­
ницей. Подумайте только, как много нам дано !  Но мы, безответ­
ственные, не дооцениваем наших талантов и подрываем наши силы 
спорами, о канонах, по ветхозаветному относясь к заповедям, пре­
даниям и учениям человеческим, позабывая, что лишь «единое нам 
есть на потребу» (Лк. Х, 44) . В спорах мы доходим до того, что 
из-за разности юрисдикций мы готовы даже усомниться в возмож­
ности евхаристического общения с нашими братьями! 

Подумаемте, что может быть это к нам, к христианам всех 
юрисдикций относятся страшные слова Христа, сказанные И;11 за­
конникам и фарисеям:  «Слепые !  Оцеживающие комара, а верблюда 
поrлощающи е !  .. Иерусалим, Иерусалим, избивающий пророков и 
камнями побивающий посланных к тебе !  . .  Се оставляется вам дом 
ва.т nycr!» (Mr. ХХШ, 24 ... 37, 38 )  . . .  

. . .  «Аще кто хощет по Мне идти, да отвержется себе и возмет 
крест свой и по мне грядет!». 

Протоиерей Д. КОНСТ АНТИНОВ 

О Ч Е Р  И П С  И Х О Л О Г И И С О В Е Т С И О Г О  А Т Е И З М  А:*) 

Мы не будем сейчас говорить о степени научной и философ­
ской обоснованности современного советского атеизма. Это тема 
совершенно особая. Но на нее весьма неосторожно недавно отве­
тил журнал «Наука и религия» в очерке своего специального кор­
респондента, Б. Марьянова - «Раздумья на львовской земле» ( 1 ) .  
На одном из совещаний атеистов, где обсуждались итоги антире­
лигиозной деятельности, у одного из присутствовавших вырвалось 
следующее восклицание :  

* )  Впервые опубликовано на английском языке в Bulletin Institut 
for the Study of the USSR. 1966, № 2, Munich. 

1 )  "Наука и религия" , No 7, стр. 2. 

43 



- Боже мой ! До чего же низок коэффициент полезного дей­
ствия нашей работы. Примерно на уровне «кпд» (2 )  паровоза. 

- Что ты, - ответил другой. Какой паровоз? Еще не изо­
бретено колесо. 

Этот ответ свидетельствует о философском, научном и, оче­
видно, техническом уровне атеистической государственной пропа­
ганды, определяющем ее катастрофический неуспех, ставший сей­
час ясным не только адептам советского атеизма, но, пожалуй, и 
всему миру. И вот здесь следует задать себе вопрос. Не связано 
ли это «бесколесное» состояние советского атеизма не только с 
его рациональными основами, но еще и с иныыи, более глубокими 
причинами, не всегда заметными на первый взгляд? 

Мы считаем, что главной причиной провала современного со­
ветского атеизма являются его скрытые не только философские, 
но психологические основы. При этом мы имеем в виду не офи­
циальную философско-материалистическую базу атеизма, о кото­
рой можно без труда прочитать в любом советском учебнике на 
данную тему, а те нигде не высказанные, но фактически сущест­
вующие философские психологические предпосылки, интуитивно 
отбрасывающие от безбожия миллионы людей, часто даже полно­
стыо не осознающих их. 

Современный советских атеизм, в своей наиболее развитой 
и законченной форме, являет собой своеобразную квинтэссенцию 

философии пустоты и одиночества. 

Едва ли нужно много говорить о том, что пустота жизни и 
одиночества, в обычном житейском понимании этих терминов, яв­
ляются причинами, ведущими к полной неудовлетворенности че­
ловека своей жизнью. 

Но мы говорим сейчас не об этой житейской проблеме. Атеизм 
во главу своей философии кладет космическую пустоту и косми­

чес1юе одиночество человека и человечества в целом. Человек в 
мире о стается абсолютно и всегда одиноким и один, лицом к лицу, 
противостоит загадочно молчащему пустому космосу, проходя из 
небытия в небытие отрезок в общем обессмысленной жизни. Кос­
мическое одиночество и б есконечная пустота, зияющая бездна не­
бытия. Вот единственная реальность, дающаяся человечеству со­
временным атеиз�юм. Но осмысление подобного рода реальностей 
невольно настораживает, а часто интуитивно отталкивает от ате­
изма. Ибо человек не может жить обессмысленным бытием, а его 

2) Коэффициент полезного действия. 

44 



интуиция это тоже реальность, с ноторой едва ли можно не счи­
таться. 

Советские атеисты, в глубине души, отлично ощущают всю 
глубину своих мертвящих философских и психологических основ. 
И вот здесь они стараются подставить то «колесо», о котором 
�1ы писали в начале нашей статьи. 

Насколько им удается подобная маскировка и отчасти и фаль­
сификация собственной философии мы увидим на ряде примеров, 
приводимых ниже. И не случайно, а именно в плане возможного 
осмысления бессмысленного, наполнения пустоты и уничтожения 
проблемы страшного космического одиночества, затеяла редакция 
журнала «Нау1<а и религия» своеобразную дискуссию со своими 
читателями - «Разговор о смысле жизни». Эта дискуссия длилась 
в течение длительного времени, переходя из номера в номер, иног­
да исчезая со страниц журнала, появляясь опять, и наконец за­
кончилась в No 7 за 1965 год ( 3 ) .  Посмотрим же, каковы итоги 
указанной дискуссии? ( 4) Вот, что пишет редакция журнала, 
заканчивая дискуссию. 

«Нельзя размышлять о смысле человеческой жизни, обходя 
ее философские проблемы. Недаром их называют «вечными». Они 
волнуют человека с тех незапамятных времен, когда он впервые 
задумался над тем, что он есть и зачем он» ( 5 ) .  

Редакция «Науки и религии» отлично понимает о ч ем она 
пишет. Она берет в кавычки слово «вечные», ибо вечные проблемы, 
волнующие мыслящих людей, надо заменить ( обязательно заме­
нить! )  невечными суррогата�ш, выдав их временность и относи­
тельность за абсолютность, незыблемость, реальность и норма­
тивность. 

Редакция журнала пишет : 
«Мы отвергаем существование Бога и загробной жизни. Жизнь 

человека и всего человечества не имеет никакого заранее данного и 
не зависящего от людей смысла. Смысл нашей жизни лежит в ней 
самой, более того, он создается нами. Таковы исходные принципы 
f{аШего понимания жизни» ( 6 ) .  

Самоосмысленность этого жизненного отрезка, ограниченного 
с обеих сторон абсолютным небытием, полное одиночество в ог­
ромном и совершенно пустом космосе, самозамкнутость жизнен-

3)  "Наука и религия" за 1964 и 1965 гг. 
4) "В поисках счастья".  "Наука и религия" ,  No 7, 1965 г., стр. 7-1 1 .  
5) Там же. Стр. 7. 
6) Там же. Стр. 7. 

45 



ного процесса и ограниченность его возможного осыысления -
вот, собственно говоря, то, что сегодня предлагают человечеству 
адепты атеизма, вместо религиозного ыировоззрения, связующего 
человека с Отцом миров и, тем самым, со всем космосом. 

Редакция журнала провела со своими читателями дискуссию 
на эти волнующие темы. Надо отметить, что в начале дискуссии 
некоторая часть читателей высказалась за решение затронутых 
проблем в чисто религиозном плане. В первой половине дискуссии 
подобных ответов было больше, но к концу их стало меньше. Ви­
ДИJ1;Ю, редакция не сочла целесообразным печатать подобного рода 
письма и предпочла опубликовать ответы, больше подходившие 
для философии атеизма. 

Обратим внимание на эти письма и посмотрим, какие ценно­
сти, по мнению атеистов, ыогут психологически осмыслить духов­
но-опустошенную человеческую жизнь и наполнить ее содержа­
нием, удовлетворяющим людей. Дадим краткую характеристику 
тех ценностей, которую предлагает нам философия пустоты. 

Они могут быть разбиты на две группы. К первой группе при­
надлежат люди, повидимому, не отдающие себе отчета во всей 
сложности философского осмысления жизни. Они как бы плавают 
по поверхности жизни, ограничив свой кругозор ее естественными 
пределами и не ощущая ее связи со вселенной. Это как бы наив­
ные эмпирики, не доросшие до более глубокого осознания своей 
жизненной проблемы. 

В чеы же они видят смысл и счастье в жизни? Ниже приво­
дятся ценности, выше которых они подняться, видимо, неспособ­
ны. Смысл жизни, по их мнению, заключается в следующих цен­
ностях: 

труд" 
здоровье, 
слава, 
почет, 
известность, 
деньги, 
испо·лнение желаний, 
дети, 

сч<tс'fливая семейная жизнь, 
удачная ли"!н:ая жизнь, 

01бrдественная ра�бота, 
улучшение условий жизни, 
борьба за мир, 
постоянная борьба и движение вперед, 
построение нового общества. 

Вот приблизительный перечень ответов первой группы, из 
кт орых �1ы привели пятнадцать наиболее характерных. Нетрудно 
усмотреть их абсолютный при�штивиз�1, ибо, в самом деле, можно 
ли всерьез приниыать, что смысл жизни челО'века, пришедшего в 

46 



мир, заключается в том, чтобы быть здоровым или плодить детей, 
пользоваться почетом или ходить с набитыми деньгами кармана­
ми. Если даже расоютреть более серьезные жизненные стимулы, 
как борьба за мир, построение нового общества, постоянная борь­
ба, то и эти ценности оказываются более чем относительными, 
ибо каков будет смысл человеческой жизни, когда новое общество 
будет построено, на земле воцарится мир, а что касается борьбы, 
то она, конечно, может быть перманентной, равно как и движение 
вперед. Но неужели люди должны жить только для того, чтобы 
двигаться куда-то вперед, изображая из себя какой-то перпетуум­
мобиле? Во всяком случае, никакие философские проблемы по­
добные ответы не решают. Наивный, слепой, жизненный эмпиризм 
- вот первая исходная база философии современного атеизма. 

Значительно сложнее обстоит дело со второй группой отве­
тов. Тут есть о чем поговорить, ибо указанный перечень прежде 
всего говорит о более глубоком подходе к проблеме жизни. 

И здесь на первое место выдвигаются, прежде всего : 

творчество и творческий труд. 

Далее идут : 

самосовершенствование, 
добро, 
душевное богатство, 
самопожертвование, 
человек с большой буквы, 

знание, 
красота, 
.Тiюбовь, 
развитие способностей, 
правильное построение жизни, 
физическое бессмертие. 

Приведенный перечень второй группы ответов совершенно 
ясно уводит нас от проблем физических или душевно-физических 
- в область вопросов уже духовного порядка. Ведь совершенно 
ясно, что творчество - несомненное духовное начало почти в 
тобой его форме. Оно соединяет человека с тем большим Твор­
чеством, результатом которого является вселенная. Своим малень­
ким творчеством человек включается в единый поток того Твор­
ческого Начала, которое находится в основе вечно развивающейся 
вселенной. Нам могут возразить, что можно идти по пути своего 
рода «деструктивного» творчества, что находится в противоречии 
с тем, что мы говорим. Указанное верно, но говорит ш1шь о том, 
что в мире имеется и отрицательное - «темное» творчество, что, 
вообще говоря, хорошо известно. 

Здесь важно другое. Если внимательно прооютреть приве­
денный список второй группы, то мы увидиы, что все, положен-

47 



ное в основу смысла жизни, оказывается, по сути дела, духовно­
положительными ценностями. Даже последнее - физическое бес­
смертие - несет с собой протест против атеистической мелкой 
ограниченности и ведет перекличку с теми мотивами, которые так 
ярко были выражены Б. Пастернаком в его «докторе Живаго». 

Сторонники космического одиночества и ограниченного во 
вреыени материального бытия не возражают против приведенных 
принципов, выдвинутых читателями. Но они, видимо, не пони­
мают, что почти все эти духовные ценности, при глубоком их 
анализе, не оставляют нас только на земле, но и выводят за 
пределы ее, устанавливая подлинно космические духовные связи. 
Возьмем любое. Вот, например, выдвинут принцип красоты как 
о сновы жизни. Красота - какая? Физическая, душевная, духов­
ная ? Человека, природы, духовных ценностей? Очевидно про­
цесс познания кра соты развивается постепенно. И от природы, 
красоты полотен великих мастеров живописи, человек переходит 
I< пониманию и оценке красоты душевной, а дальше идет к по­
знанию красоты духовной, находящей свою законченность в Боге. 

Такие моменты как добро, самопожертвование, человек с 
большой буквы, при их глубоком анализе, вплотную подводят 
нас к ряду духовных ценностей, при последовательном их по­
знанни, приводящих нас к познанию Духовного Центра вселен­
ной. Такова их подлинная реальность. 

Но почему люди, выросшие п СССР и воспитанные в фило­
софском отношении на чисто �1атериалистических началах, убеж­
денные в том, что духовная жизнь человека является лишь функ­
цией высокоорганизованной материи и производной от нее, ин­
тересуются не основным, а вторичным, возводя это «вторичное» 
на первое место среди своих земных интересов? Происходит ука­
занное потому, что, вопреки заученной и внешне стройно препа­
рироваююй материалистической теории, может быть, даже ло­
гически воспринимаемой умоы, человек интуитивно чувствует то 

главное, что делает его человеком «С большой буквы», а это глав­
ное, первичное, заключается именно в этом «вторичном». Более 
того, люди интуитивно чувствуют, что именно «вторичное» соеди­
няет людей со всем космосом, не оставляя их одинокими в этом 
безграничном мире. И именно поэтому многим людям гораздо 
больше о смысливает жизнь и соединяет их со всей вселенной �1ер­
цающий огонек лампады перед иконой, ч ем самые умные и «пере­
довые» рассуждения о смысле жизни современных советских атеи-
сто в. (Продолжеиие следует) 

48 



М. Н. ЭНДЕН 

Т В О Р Ч Е С И А R С У Д Ь Б А Д В УХ Н О Б ЕЛ Е В С И И Х Л АУ Р ЕАТ О В 
(Шолохов - ПАСТЕРНАК) 

Давно уже улеглись страсти, разбушевавшиеся в свое время 
вокруг имени Б. Л. Пастернака. Утих и шум, возбужденный прош­
лой осенью присуждением Шведской Академией премии М. А. 
Шолохову. Настало, кажется, время, когда можно рассуждать об  
этих событиях с необходимым спокойствием. И прежде всего заду­
маться о творческих судьбах обоих Нобелевских лауреатов. 

Перед нами любопытное и психологическое и литературное 
явление :  два крупных русских писателя, люди, несомненно, искрен­
ние, страстно любящие свою Родину, объединенные в первый 
период их литературной работы приятием, хотя и не в одинако­
вой степени, Октябрьской революции и даже своей арелигиозно­
стью (как мы увидим, в отношении Пастернака это последнее 
утверждение требует некоторых оговорок) ,  оказались в конце 
концов на полярно противоположных позициях. Основным моти­
вом творчества Пастернака всегда была жизнь в ее  многообраз­
ных проявлениях. И через познание жизни он пришел к Богу. 
Для Шолохова ни Бог, ни мир духовных явлений никогда не 
существовали. Различие их внутреннего опыта отразилось на их 
судьбах. Для одного он оказался стимулом перерождения и при­
чиной творческого обогашения, для другого - явственным пово­
дом его творческого оскудения. 

Когда говоришь о Шолохове, нельзя упускать из вида основ­
ных данных его биографии. Родился он в 1 905 году (мать -
неграмотная крестьянка, отец - управляющий мельницей) ; не 
окончил и среднего образования. В пятнадцать лет - пулеметчик 
в отряде «ревкома», реквизирующего хлеб у зажиточных крестьян. 
В семнадцать, после неудачной попытки поступить на «рабфак» -
чернорабочий в Москве. Много читает. В 1 923 году ( 1 8  лет) 
видит напечатанным в «Юношеской правде» свое первое произ­
ведение ;  там же появились затем несколько его рассказов. В 1 926 
году начинает работать над «Тихим Доном», две первых книги 
которого увидели свет, когда ему было 23 года в 1928 г. ) .  Приняв 
во внимание все только что сказанное, нельзя не признать, вместе 
с советским биографом Шолохова, что создание этого романа 
было настоящим подвигом. Непредубежденного читателя поражает 

49 



прежде всего способность автора творчески nоссоздать образ эпохи, 
личных сознательных впечатлений о которой у него не могло быть 
( предвоенный период, война 1 9 14  г., революционные события лета 
1 9 1 7  г. ) .  Конечно, здесь наличествуют случаи превратного пред­
ставления о психологии среды e�iy чуждой, некоторые фактические 
ошибки, но, в общем, - это честная попытка нарисовать гран­
диозную картину первых лет революции. 

В этом отношении кажется несправедливым считать Шолохова 
лишь областны:1-1 писателем. Смотря на мир глазами знакомого ему 
с детства донского казачества, он освещает события всероссий­
ского масштаба и ,  поскольку они стали отправным пунктом новой 
эпохи и истории человечества, произведение его, несомненно, та­
лантливое и красочное, приобретает всеобщее значение. 

Следует подчеркнуть стре�шение Шолохова, в этом первом 
своем крупном литературном труде, к объективности в отношении 
враждебного ему лагеря. Надо отметить также его напряженную 
работу над стилем. В его лице перед нами действительно одобрен­
ный «певец русской земли», заставляющий своего читателя, почти 
физически, ощущать красоту русской природы. Вот несколько от­
рыков из «Тихого Дона» (Моск., изд. 1 953 г. ) ,  наиболее ярко сви­
детельствующих об этой стороне его творчества : 

Прежде всего о зиме (кн. 3, стр. 1 29 ) : «Казакует по родимой 
степи восточный ветер. Лога позанесло снегом. Падины и яры 
сравняло. Нет ни дорог, ни тропок. Кругом, наперекрест, прили­
занная ветрами, белая голая равнина. Будто мертва степь. Изредка 
пролетит в вышине ворон, древний, как эта степь, как курган 
над летником в снежной шапке с бобровой княжеской опушкой 
чернобыла. Пролетит ворон, со свистом разрубая крыльями воз­
дух, роняя горловой стонущий клекот. Ветром далеко пронесет 
его крик, и долго и грустно будет звучать он над степью, как 
ночью в тишине нечаянно тронутая басовая струна». 

Затем о весне (кн. 4, стр. 384) : «Шла весна. Сильнее при­
гревало солнце. На южных склонах бугров потаял снег, и рыжая 
от прошлогодней травы земля в полдень уже покрывалась про­
зрачной сиреневой дымкой испарений. На сугревах, на курганах, 
из под вросших в суглинок самородных камней показались первые, 
яркозеленые острые ростки травы медвянки. Обнажилась зябь. 
С брошенных зимних дорог грачи перекочевали на гумна, на за­
топленную талой водой озимь. В логах и балках снег лежал синий, 
доверху напитанный влагой ; оттуда все еще сурово веяло холодом, 
но уже тонко и певуче звенели в ярах под снегом невидимые глазу 

50 



:sешние ручейки, и совсем по-весеннему, чуть приl\!етно и нежно 
зазеленели в перелесках стволы тополей». 

О лете ( после грозы) он пишет (кн. 4, стр. 138-139 ) : 
«Омытая ливнем степь дивно зеленела. От дальнего пруда до 
самого Дона перекинулась горбатая яркая радуга. Немо погро­
мыхивал на западе гром. В яру с орлиным клекотом мчалась мут­
ная нагорная вода. Вниз, к Дону, по косогору, по бахчам стреми­
лись вспенившиеся ручьи. Они несли порезанные дождем листья, 
вымытые из почвы корневища трав, сломленны е ржаные колосья .  
По бахчам, заваливая арбузные и дынные плети, расползались 
жирные песчаные наносы ; вдоль по летникам, глубоко промывая 
колеи, стекала взыгравшая вода. У отножины дальнего буерака 
догорал подожженный молнией стог сена. Высоко поднимался ли­
ловый столб дыма, почти касаясь верхушкой распростертой по 
небу радуги». 

О том же лете, но в более позднюю пору (кн. 1, стр. 225 ) : 
«Над степью - желтый солнечный зной. Желтой пылью дымятся 
нескошенные вызревшие заливы пшеницы. К частям косилки не 
прикоснуться рукой. Вверх не поднять головы. Иссиня-желтая на­
волока неба накалена жаром. Там, где кончается пшеница, -
шафранная цветень донника. Хутор перекочевал в степь. Косили 
рожь ... ». 

Наконец, образ осени (кн. 2, стр. 5 1 ) : «По небу, изморщен­
ному седой облачной рябью, колесило осеннее солнце. Там, ввер­
ху, тихий ветерок лишь слегка подталкивал тучи, сплавляя их 
на запад, а над хутором Татарским, над темнозеленой равниной 
Дона, над голыми лесами, бил он мощными струями, гнул вер­
шины верб и тополей, взрыхлял Дон, гнал по улицам табуны ры­
жих листьев. На Христонином гумне взлохматился плохо свер­
шенный скирд пшеничной соломы, ветер, вгрызаясь, подрыл ему 
вершину, свалил тонкую жердь и вдруг, подхватив золотое беремя 
соломы, как на навильнике понес его над базом, завертел над 
улицей и, щедро посыпав пустую дорогу, кинул ощетиненный 
ворох на крышу куреня . . .  ». 

Трудно отказать автору и в таланте и в любви к родным мес­
там, которой дышит каждое приведенное выше его слово. Послед­
няя книга «Т. д.» была закончена, когда Шолохову исполнилось 
лишь 35 лет. Все, казалось, сулило ему блестящую литературную 
будущность. Как же действительность оправдала эти надежды? 

Уже с изданием его первого романа у Шолохова были затруд­
нения. Его первые две книги ему у далось опубликовать в их пер-

51 



воначальной версии. Сталин дал им «высокую оценку», отметив, 
однако, «некоторые существенные ошибки в освещении отдельных 
лиц. действовавших в гражданской войне». «Ошибки» эти были 
исправлены в последующих изданиях, но вмешательство высшей 
партийной власти в его литературную работу послужило, как мож­
но полагать, поводом к некоторому замедлению в ее продолжении. 
С 1 9 3 1  года, не оставляя своего первого романа ( «Т. д.» писался 
им до 1 940 г. ) ,  Шолохов приступает к работе над «Поднятой 
целиной». Она уже носит совсем иной характер. Несмотря на не­
которые успехи в стилистическом отношении и кажущуюся бес­
страстность в описании событий, подлинной беспристрастности мы 
в ней не находим. Враждебные большевизму слои деревни пред­
ставлены уже как движимые лишь голым эгоизмом, отмечены од­
ной циничной беспринципностью. Все же касающееся «своих» от­
личается, наоборот, тем, что на советском литературном языке 
именуется «лакировкой». И это в ущерб самой элементарной жиз­
ненной правде. 

Но и в таком виде «Поднятая целина» встречает препятствия 
к опубликованию. Журнал «Новый Мир» возвращает в 1 936 г. 
автору ее вторую часть. Отдельные ее главы появятся в печати 
лишь 20 лет спустя ( 1955 ) ,  а целиком она выйдет лишь через 
23 года ( 1 959 г. ) ! 

Можно ли поверить, что такой перерыв есть лишь следствие 
авторского стремления к совершенству? По-видимому, помимо чи­
сто внешних препятствий, мы имеем дело с чем-то другим : внут­
ренним конфликтом между долгом художника и долгом партийца, 
мешающим писателю продолжать свою нормальную работу и от­
ражающимся на его творческих возможностях. 

Действительно, с 1 932 г. Шолохов - член коммунистической 
партии. Все, что мы знаем о нем, позволяет думать, что, не в 
пример многим своим сотоварищам по перу, он абсолютно искре­
нен в изъявлении своего коммунистического мировоззрения. Это­
то и делает особенно интересным пример, который мы имеем в 
его лице. Ему принадлежит известное определение «партийности», 
сделанное на II Всесоюзном Съезде Советских Писателей в 1 954 г. 
и вошедшее с тех пор в официальную фразеологию о задачах со­
ветской литературы. 

«Каждый из нас, - сказал он тогда, пишет по указке своего 
с ердца, а сердце наше принадлежит партии и родному народу, 
которым мы служим своим искусством». 

52 



Партию, между прочим, Шолохов никогда не отделяет от 
народа. Поэтому-то с таким негодованием и такой страстностью 
он констатитурет печальные результаты служения им обоим. На 
том же съезде он назвал настоящим бедствием «серый поток бес­
цветной, посредственной литературы, который последние годы хле­
щет со страниц журналов и наводняет книжный рынок». К это111у 
же грустному факту он вернулся в своей речи на ХХ съезде КПСС, 
в 1956 г., констатировав, что «нет ( . . . ) ,  за последнее время, таких 
книг, которые завоевали бы сердца и любовь широчайших чита­
тельских масс». Ему как будто невдомек, что трудно ожидать 
чего-либо иного в атмосфере партийной указки и непрекращаю­
щегося давления власти на умственную жизнь стран. Он видит 
единственный выход из положения в обращении к той же партии. 
Чем как не мистической верой в сверхестественную силу партий­
ного руководства можно объяснить следующие патетические сло­
ва, которыми он закончил свою речь на ХХ съезде : «Родная пар­
тия ! У тебя могучий и светлый коллективный разум и материнские 
руки, умеющие быть и суровыми и нежными. Ты найдешь необхо­
димую форму помощи своим писателям !». 

Увы! С тех пор прошло десять лет, а советская литература 
находится все в том же беспомощном положении. Может быть, 
проанализировав свое собственное состояние, Шолохов понял бы, 
в ч ем кроется причина этого бессилия. Ярко и красочно можно 
говорить только о правде. И не случаен тот факт, что за послед­
ние годы сам Шолохов обретает вновь всю полноту своих творче­
ских сил лишь тогда, когда он берется за темы патриотического 
характера («Судьба человека», «Они сражались за родину») .  Но 
в оценке своей собственной участи людям более чем когда-либо 
свойственно ослепление. «Если бы спросили мое личное мнение, 
заявил в марте 1 965 г., открывая П съезд писателей Р.С.Ф.С.Р., 
автор «Тихого Дона», то я сказал бы, что проблема интеллигенции 
рещается у нас довольно-таки просто : Будь верным солдатом Ле­
нинской партии ( . . .  ) ,  отдавай всего себя ( . . .  ) народу, вот и вся 
проблема». Его собственная творческая судьба показывает, од­
нако, что дело далеко не так просто, как это ему кажется. 

Культурная среда, окружавшая в детстве Пастернака, резко 
отличается от атмосферы, в которой вырос Шолохов. Родился 
он в 1 890  г. Отец его был известным художником, мать - пиа­
нисткой. В 1 3-летнем возрасте он начинает серьезно заниматься 
музыкой; оставляет ее, однако, через 6 лет, убедившись, что у 
него нет «абсолютного слуха». Его вторым увлечением была фило-

53 



софия. Ей он посвятил период 1909- 1 9 1 2  гг., сначала на исто­
рико-филологическом факультете Моск. Университета, затем, в 
течение одного семестра, в университете в Марбурге. С 1 9 1 3  г. 
он всецело отдается поэзии. 

Искусство Пастернак понимает как орган восприятия жизни, 
но восприятия своеобразного : сквозь призму чувства. Печататься 
начинает еще до революции. Известность ему принесло появление 
в 1 9 22 г. его книги «Сестра моя - жизнь». Его лирика первого 
периода ( 1 0-е  и 20-е годы) отличается сложностью, вычурностью 
и метафизичностью своего языка, изобилующего заимствованиями 
из разговорной речи ! (На ней сказывается влияние футуризма, 
к одной из умеренных групп которого он принадлежал в моло­
дости) . Характерным образчиком ее могут служить строки одно­
именного с его книгой стихотворения : 

«Сестра моя - жизнь и сегодня в разливе 
Расшиблась весенним дождем обо всех, 
Но люди в брелоках высоко брюзгливы 
И вежливо жалят, как змеи в овсе». 

Об этом стиле, свойственном ему и в других произведениях 
20-х годов, са:м поэт отзывается впоследствии с заслуженной су­
ровостью. «Все это, - писал он в 1 959 г. немецкой поэтессе Ре­
нате Швейцер, - носит печать прискорбного для всех нас ( ска­
жем для краткости) экспрессионистского времени, распада форм, 
нестойкой, выброшенной на произвол неполного понимания, те­
матики, слабости и опустошенности содержания». Той «естествен­
ности» и «неслыханной простоты», о которой он мечтал еще в 
начале 30-х годов ( см. стихотворение «Волны») ,  ему удалось до­
стигнуть лишь под конец жизни, когда некоторые из его стихотво­
рений, включенных в роман «доктор Живаго», стали образчиком 
почти что евангельской простоты и оттого-то звучат с такой 
исключительной силой. Но прежде Пастернаку надо еще пройти 
довольно долгий путь. В середине 20-х годов он отдается исто­
рическим темам (поэмы «девятьсот пятый год», «Лейтенант Шмидт» 
и др. ) .  Для этого периода его творчества характерно увлечение 
пафосом революции, наилучшие представления о котором мы най­
дем, пожалуй, в образе Ленина, в заключительной части поэмы 
«Высокая болезнь» ( 19 24 г. ) ,  где говорится о IX съезде советов:  

54 

«Он был - как выпад на рапире, 
гонясь за высказанным вслед». 



И далее : 

«И эта голая картавость 
Отчитывалась вслух во всем, 
Что кровью болей начерталось. 
Он был их звуковым лицом. 
Столетий завистью завистлив, 
Ревнив их ревностью одной, 
Он управлял теченьем мыслей 
И только потому страной». 

(Насколько вдумчиво поэт относился к своим писаниям, мож­
но судить по тому, что эти же �1ысли о Ленине он приписывает 
Антипову-Стрельникову, одному из действующих лиц «доктора 
Живаго» (изд. карм. формата, Т. 2, стр. 535 ) .  Но здесь в прежнюю 
характеристику вносится и нечто новое, существенно ее изменяю­
щее. О Ленине теперь говорится, как об олицетворенном «воз­
мездии за все содеянное», и рядом с ним упоминается об искупи­
тельной, по отношению ко всему человечеству, роли России) .  

Пастернаку первой эпохи совсем несвойственно религиозное 
чувство. Судя по одному его стихотворению («Рассвет» ) ,  люжно 
полагать, что когда-то в молодости он был верующим. Но в пе­
риоде между двумя мировыми войнами мы не  встречаем никаких 
намеков на его личную веру. Напротив, мы находим в его произ­
ведениях выражение не только его полной отчужденности от Церк­
ви («Болезнь», 1 923 г. ) ,  но иногда и не лишенную налета кощун­
ственности иронию по отношению к Богу («Мейерхольдам», 1 929 
год) .  Нужно дождаться войны 1941-1945 гг., чтобы убедиться 
в перевороте, происшедшем в его миросозерцании. 

После нескольких предвоенных лет, посвященных работам над 
переводалш (главньш образом, произведений западной классики) ,  
с начала войны Пастернак вновь возвращается к чистой поэзии. 
Он участвует в поездках писателей на фронт, сотрудничает в во­
енных сборниках. Здесь в его стихах впервые появляются рели­
гиозные образы («Ожившая фреска», 1944 г. ) .  Более того, в не­
которых из них он говорит о чуде словами верующего ( «Развед­
чики», 1944) .  

В поэтических произведениях, включенных в роман «доктор 
Живаго» ( 1 946-1953 ) ,  мы находим уже целый ряд стихотворений 
чисто религиозного содержания (все они отсутствуют в послед­
нем, наиболее полном, советском сборнике стихов и поэм Пастер-

55 



нака, вышедше�1 летом 1 9 65 г., где существует однако отдел : 
«цикл стихов из романа» ) .  Тут перед на�ш Пастернак, перерож­
денный и обретший наконец естественность и простоту, к которым 
он стремился всю жизнь. И вместе с ними, скажем мы, удиви­
тельную силу впечатления, производимого на читателя. Поэт по­
знал наконец значение для человека его отношения к Богу. Он 
почувствовал, какое центральное место в истории человечества 
занимает Боговоплощение - источник любви, правды и всего пре­
красного в мире. Недаром читаем мы в «Рождественской звезде» 
следующие строки : 

«И странным виденьем грядущей поры 
Вставало вдали все, пришедшее после. 
Все мысли веков, все мечты, все миры, 
Все будущее галерей и музеев, 
Все шалости фей, все дела чародеев, 
Все елки на свете, все сны детворы".» 

Но не одно лишь поэтическое творчество Пастернака ценно 
в его литературном наследстве. Та исключительная важность, ко­
торую он придавал своему роману, считая его завершением дела 
своей жизни, заставляет нас обратить на него особенное внимание. 

Переменчивое отношение Западной критики к «доктору Жи­
ваго» и его автору позволяет думать, что Запад был увлечен глав­
ным образом литературно-политическим скандалом, возбужденным 
им в 1 958 году. Надо отвлечься от этой болезненной атмосферы, 
чтобы оценить по существу это произведение. Местами оно не­
совершенно в литературном отношении. Обрисовка некоторых вы­
веденных типов, подчас, неясна и расплывчата. Моральная зна­
чимость их иногда сомнительна. Но «доктор Живаго» дает потря­
сающее освещение эпохи, того хаоса, который овладел Россией. 
В нем, впервые за историю советской литературы, слышен голос 
сострадания к человеку как таковому, б езотносительно от того, 
друг он или враг. И, наконец, в нем мы находим историософскую 
оценку революции. Этого-то как раз и не могли простить Па­
стернаку ни власть, ни слепо следующие за нею. Не забудем, что, 
возвращая ему в 1 956 г. его рукопись, редакционная коллегия 
«Нового Мира» писала : «Пафос Вашего романа - пафос утверж­
дения, что Октябрьская революция, гражданская война и связан­
ные с ними последующие социальные перемены не принесли на­
роду ничего, кроме страданий, а русскую интеллигенцию уничто­
жили или физически или морально ( " . ) ,  что Октябрьская социа-

56 



Jiистическая революция не только не имела положительного зна­
чения в истории нашего народа и человечества, но наоборот, не 
принесла ничего, кроме зла и несчастья». 

Как же выражены эти мысли в романе ?  Если расположить в 
логическом и связном порядке отдельные высказывания его героев 
(Лара, Живаго, Дудоров) ,  соотвествовавшие - как мы это узнали 
из его аналогичных заявлений, опубликованных частью при его 
жизни, частью после его смерти - собственньш взглядам Па­
стернака, мы прочтем следующее :  

«Объявили войну ( 1 9 14 г. м .  7 )  ( " . ) .  Она была виною всего, 
всех последовавших, доныне постигающих наше поколение не­
счастий (" . ) .  Я хорошо помню ( " . )  время, когда были в силе поня­
тия мирного предшествующего века. Принято было доверяться 
голосу разума. То, что подсказывала совесть, считали естествен­
ным и нужным. Смерть человека от руки другого была редкостью, 
чрезвычайным, из ряду вон выходящим явлением. Убийства, как 
полагали, встречались только в трагедиях, романах из мира сы­
щиков и в газетных дневниках происшествий, но не в обыкновен­
ной жизни. И вдруг этот скачок из безмятежной, невинной 
размеренности в кровь и вопли, повальное безумие, одичание 
каждодневного и ежечасного, узаконенного и восхваляемого смер­
тоубийства ( " . ) .  Тогда пришла неправда на Русскую Землю. Глав­
ной бедой, корнем будущего зла была утрата веры в цену соб­
ственного мнения. Вообразили, что время, когда следовали вну­
шениям нравственного чутья, миновало, что теперь надо петь 
с общего голоса и жить чужими всем навязанными представле­
ниями (т. 2,  стр. 468-469) .  Но на поверку оказывается, что под 
мыслями разумеется одна их видимость, словесный гарнир к воз­
величению революции и властей предержащих ( " . )  ( стр. 4 72) .  
«Марксизм и наука ?» ( " . ) .  Марксизм слишком плохо владеет со­
бой, чтобы быть наукой. Науки бывают уравновешеннее. Марк­
сизм и объективность? Я не знаю течения, более обособившегося 
в себе и далекого от фактов, чем марксизм ; каждый озабочен 
проверкою себя на опыте, а люди власти ради басни о собственной 
непогрешимости всеми силами отворачиваются от правды ( " . )  
(стр. 304 ) .  

Я был настроен очень революционно, а теперь думаю, что 
насильственностью ничего не возьмешь. К добру надо привлекать 
доброы (стр. 307) ( " . ). Во-первых, идеи общего совершенстзо­
вания так, как они стали пониматься с Октября, меня не воспла­
меняют. Во-вторых, это все еще далеко от осуществле�rия, а за 

57 



одни еще толки об  этом заплачено такими морями крови, что, 
пожалуй, цель не оправдывает средства. В-третьих, и это главное, 
когда я слышу о переделке жизни, я теряю власть над собой и 
впадаю в отчаяние ( стр. 395 ) .  

Какое забвение своих собственных предначертаний и меро­
приятий, давно не оставивших в жизни камня на камне. Ке�1 надо 
быть, чтобы с таким неостывающим горячешным жаром бредить 
из года в год на несуществующие, давно прекратившиеся темы, 
и ничего не знать, ничего кругом не видеть! ( стр. 443 ) . 

. . .  Всему есть мера. За это время пора было прийти к чему­
нибу дь. А nыяснилось, что для nдохновителей революции сума­
тоха перемен и переустановок единственная родная стихия, что 
их хлебом не корми, а подай им что-нибудь в масштабе земного 
шара ( ... ) .  Ничему другому они не учились, ничего не умеют. 
А вы знаете, откуда суета этих вечных приготоnлений? От отсут­
ствия определенных готовых способностей, от неодаренности. Че­
ловек рождается жить, а не готовиться к жизни. И сама жизнь, 
явление жизни, дар жизни так захватывающе нешуточны ! Так за­
чем подменять их ребяческой арлекинадой незрелых выдумок ( ... ) ? 
( стр. 348 ) .  

Я думаю, коллективизация была ложной, неудавшейся мерою, 
и в ошибке нельзя было признаться. Чтобы скрыть неудачу, надо 
было всеми средствами устрашения отучить людей судить и ду­
мать и принудить их видеть несуществующее и доказывать обрат­
ное очевидности. 

Отсюда беспримерная жестокость ежовщины, обнародование 
не рассчитанной на применение конституции, введение выборов, не 
основанных на выборном начале. 

И когда разгорелась война, ее реальные ужасы, реальная 
опасность и угроза реальной смерти были благом по сравнению 
с бесчеловечным владычеством выдумки и несли облегчение, по­
тому что ограничивали колдовскую силу мертвой буквы. Люди 
не только ( ... ) на каторге, но все решительно, в тылу и на фронте, 
вздохнули свободнее, всею грудью, и упоенно, с чувством истин­
ного счастья бросились в горнило грозной борьбы, смертельной 
и спасительной ( стр. 586-587) . 

. . .  Извлеченная из бедствий закалка характеров, неизбалован­
ность, героизм, готовность к крупному, отчаянному, небывалому. 
Это качества сказочные, ошеломляющие, и они составляют нрав­
ственный цвет поколения» ( стр. 587 ) .  

58 



Протопресвитер Виктор Юрьев 

4.IX. 1 893-6. Vlll. 1 966 

59 



Пртпоиерей П�оръ ВЕРНПК 

ПРОТОПРЕСВИТЕР ВИКТОР ЮРЬЕВ*) 

В субботу утром 6 августа с. г., в госпитале города Куломье 
(Сена-и-Марна ) волею Божией тихо скончался на семьдесят тре­
тьем году жизни, один из самых достойных священников, которых 
русская эмиграция дала Русской Церкви в изгнании - прото­
пресвитер Виктор Юрьев. 

Постепенно уходит от нас старшее поколение эмиграции и 
с ним старшее поколение священников, получивших свое среднее, 
а иногда и высшее образование (духовное или гражданское) в 
России. Они хорошо знали правила и традиции Русской Церкви 
и были живым воплощением того лучшего, что было у нас до рево­
люции в жизни нашей родины. О. Виктор был одним из таких 
священников. Доблестный и достойный офицер русской армии, 
он в изгнании не захотел жить только для себя в ожидании осво­
б ождения России. Он избрал новый путь служения ей - через 
служение ее  Православной Ц�ркви и подрастающему поколению 
русской молодежи, ибо он верил, что возрождение освобожденной 
России может совершиться только через Русскую Православную 
Церковь. 

· 

О. Виктор был скромным человеком. О себе он редко говорил. 
К счастью, в церковном архиве сохранилась Клировая Ведомость, 
в которой рукою самого о. Виктора была изложена краткая его 
биография. 

· 

О. Виктор родился 4 сентября 1893 года во Владимире-Во­
лынском. Он происходил из военной семьи, окончил с отличием 
полный курс 1 -го Московского кадетского корпуса и полный курс 
Михайловского артиллерийского училища ; начал военную службу 
на Кавказе в 1 9 1 3  году. В 1 9 1 6  году был назначен командиром 
батареи. Участвовал в Великой Войне 1 9 14--1 9 1 8  г. и в Граждан­
ской войне в рядах Белой Армии. Отбыл «Галлиполийское сиде­
ние». Был награжден военными орденами до ордена Св. Князя Вла­
димира включительно._ 

В Гражданскую войну о. Виктор в чине полковника коман­
довал бронепоездом «Вперед на Родину». Многие из его сорат­
ников говорили, что он уже и тогда, будучи замечательным бое­
вым офицером, отличался от всех своим поведением, сдержанно-

*) Церковный Вестник Православной Архиепископии Франции и За­
падной Европы и Русских Западно-Европейских Церквей Рассеяния, No 5. 

60 



стью в словах и религиозностью. Оказавшись во Франции, о. Вик­
тор начал свой эмигрантский путь рабочим, сначала на заводах 
в Крезо, потом в Кнютанже. В это же время произошло его зна­
комство с Русским Студенческим Христианским Движением, сы­
гравшее в его жизни решающую роль. Он участвует в нескольких 
съездах Движения и в 1 929 году поступает, как стипендиат Кню­
танжского Прихода, в Православный Богословский Институт в 
Париже с твердой целью стать священником. В Институте о. Вик­
тор принимает деятельное участие в Сергиевском Братстве и в 
издании «Сергиевских Листков». В ноябре 1 93 1  года он вступает 
в брак с Инной Константиновной Краевич. В апреле 1 932 года, 
еще будучи студентом Богословского Института, он уже руко­
положен Митрополитом Евлогием во иереи и приписан сверх шта­
та к храму Сергиевского Подворья. По окончании Богословского 
Института, в августе 1933 года он назначается настоятелем одного 
из главных приходов Парижа, а именно походной церкви Союза 
Галлиполийцев. Когда в мае 1 939 года церковь Введения во Храм 
Пресвятой Богородицы, вследствие отъезда на Валаам протоиерея 
Сергия Четверикова, осталась без настоятеля, Владыка Евлогий 
назначил настоятелем о. Виктора, никогда не прерывавшего дея­
тельного участия в работе Движения. 

В о. Викторе чувство долга, наследие его офицерского зва­
ния, сочеталось с глубокой преданностью и любовью к Право­
славной Церкви. И эти качества выражались у о.  Виктора в не­
устанной, сердечной и жертвенной заботе о своем приходе и своих 
прихожанах. Всех он знал, о всех он помнил, живых и усопших, 
все были записаны в его толстом помяннике. Чтение этого помян­
ника у него занимало около часа. По воскресеньям и большим 
праздникам о.  Виктор приходил в церковь в 7 ч. 30 м. утра для 
того, чтобы все приготовить для литургии, совершить проскомидию 
и спокойно прочитать сначала заранее поданные помянники при­
хожан, а потом и свой помянник. Сколько человек он обвенчал, 
сколько детей окрестил, сколько людей похоронил о.  Виктор за 
свое тридцатичетырехлетнее священническое служение ?  А сколько 
детей прошло за эти годы через четверговую школу Р.С.Х.Д., 
которую он прекрасно вел с помощью своих сотрудников? Осо­
бенное внимание и любовь о. Виктор оказывал больным, и не 
только своего прихода. Только тяжелая болезнь ног заставила 
его отказаться от регулярного посещения соседних с приходом 
госпиталей. 

В Введенской церкви почти всегда были приписные священ­
ники, которые по его же настоянию не только имели свой день 

61 



на неделе, когда они служили литургию, но и служили «свои» 
требы и исповедывали не только своих духовных чад, но и при­
хожан. И все это только искренне радовало о. Виктора. В тече­
ние почти 19 лет он сотрудничал и жил душа в душу с припи­
санным к Введенской церкви о. Василием Зеньковским, вдохновен­
ным проповедником и духовнико�r, деканом и профессором Бого­
словского Института и председателем Р.С.Х.Д. Дружба этих двух 
замечательных пастырей, их взаимная любовь, понимание и ува­
жение друг к другу навсегда останется вдохновляющим примером 
для всех знавших их. 

О. Виктор был очень добрым человеком, он глубоко верил в 
ч еловека и отличался почти детским доверием и никогда не отка­
зывал обращающимся к нему за материальной помощью, будь это 
русские, или французы, знакомые или незнакомые. Каждый день 
целая вереница просителей, среди которых большинство были на­
стоящие «клошары», тянулась через церковный двор к его дверям 
за подаянием. 

О. Виктор получил все награды доступные белому духовен­
ству и несколько грамат с Архипастырским благословением пра· 
вящих архиереев. Он также занимал высшие административные 
должности в нашей Епархин. Так он был благочинным париж­
ского района, членом Епархиального Совета, потом и его Пред­
седателем, членом Канонической комиссии и бессменным предсе­
дателем Учебно-Просветительного Епархиального Комитета. Бо­
лезнь его матушки Инны Константиновны, а потом и его собст­
венные недомогания заставили его постепенно отказаться от этих 
должностей. 

О. Виктор очень глубоко чувствовал соборную природу Пра· 
вославной Uеркви и старался в жизни воплощать ее. Он любил 
торжественные епископские службы, потому что они выражали 
красоту Православной Uеркви и потому что для него епископ был 
отцом своей епархии, без которого не могло быть полноты церков­
ной жизни. О. Виктор глубоко почитал всякого епископа и был 
верным и послушным иереем своего Правящего Архиерея. Он 
любил и священническое соспужение, также выражавшее эту со­
борную природу Uеркви. Он старался участвовать в храмовых 
праздниках парижских церквей ; для него другие приходы не были 
«чужими», но были «братскими приходами», частью Соборной и 
Апостольской Uеркви Христовой. В своем приходе он строго ста­
рался жить по уставу Московского Собора 1 9 1 7  года, принятому 
и нашей Епархией. Для о. Виктора Московский Собор 1 9 1 7  года 

62 



и его устав были вдохновенньш выражением столь дорогой ему 
Соборной природы Православной Церкви. Поэтт1у у о. Виктора 
никогда не было особых трудностей ни с церковным старостой. 
ни с приходским советом. Он честно и искренне соблюдал права 
старосты и приходского совета, но так же твердо охранял права 
настоятеля. 

О. Виктор очень любил церковные службы, торжественные 
и будничные, с молящимися или в пустой церкви, и Господь посы­
лал ему псаломщиков, которые так же любили церковные службы. 
Он мог служить каждый день. В этом он был похож на первого 
настоятеля Введенской Церкви протоиерея (в  конце жизни иеро­
схимонаха ) Сергия Четверикова, которого он очень почитал и ста­
рательно продолжал традиции о. Сергия и в частности регулярные 
службы в будничные дни недели. Эту традицию о. Сергия он под­
держивал не только для того, чтобы дать возможность прихожа­
нам помолиться в церкви помимо субботы и воскресенья, но 
главным образом потому, что он глубоко чувствовал призвание и 
обязанность священника молиться «за всех и за вся». Обладая 
прекрасным слухом и верным голосом, о. Виктор придавал служ­
бам особую торжественность, которую очень ценили молящиеся 
его прихода. Он так же молитвенно совершал требы и находил 
слова утешения и поддержки для людей, потерявших своих близ­
ких. В 1 963 году о. Виктор совершил паломничество на Святую 
Землю и глубоко его пережил. 

На долю о. Виктора пришелся очень тяжелый крест болезней, 
сначала его матушки, умершей накануне нашего Сочельника 5 
января 1962 года, а также его собственных, начавших сильно его 
мучить с 1958 года. Крест свой он нес с кротостью и терпением 
и если и обращался к врачам, то только потому, что не мог себе 
представить, как можно жить и не служить Божественную Ли­
тургию, жить и не заботиться о своем приходе. Но неумолимая 
эволюция его болезней привела его в такое состояние, когда он 
уже не �юг ни заботиться о приходе, ни служить один .тrитургию. 
С трудом и только с помощью Владыки Георгия удалось уговорить 
его, под видом продолжительного отдыха, поступить в старческий 
дом Аньерского Прихода в Розэ-ан-Бри. Спасибо Владыке Мефо­
дию, сразу же приютившему нашего больного настоятеля. Дорогой 
наш о. Виктор не понимал своего состояния, и слава Богу за это. 
Всеми силами своей души он мечтал о возвращении в свой приход 
к святому престолу, у которого он предстоятельствовал двадцать 
се�1ь лет. На Фомино Воскресенье его привезли в Париж похри-

63 



стасоваться со своими прихожанами, и он служил со слезами, окру­
женный тремя священниками, свою последнюю Божественную Ли­
тургию.  За десят дней до своей смерти, когда его увозили в 
госпиталь, он, который почти уже не мог стоять на ногах, говорил 
все о том, как он, поправившись, вернется «к себе домой». Мило­
стивый Господь приготовил ему лучшее : Он призвал в обитель 
Отчего Дома Своего верного раба, потрудившегося для Него в 
разном звании всю свою жизнь. (Ио. 1 4, 1-3) .  

А .  В.  МОРОЗОВ 

В Ы Ш Е Л С Е Я Т Е Л Ь С Е Я Т Ь." 

(ПАМЯТИ ОТЦА ВИКТОРА ЮРЬЕВА) 

В 1 932 году Митрополит Евлогий, как мудрый сеятель, бро­
сил в землю хорошие семена, совершив несколько иерейских руко­
положений. В числе рукоположенных во время Великого Поста был 
студент старшего курса Свято-Сергиевской Духовной Академии 
Виктор Андреевич Юрьев. Назначенный вначале священником Сер­
гиевского Братства, иерей Виктор получает осенью 1 933 года на­
значение на пост настоятеля храма имени преп. Сергия при Союзе 
Галлиполийцев. 

Военное прошлое о.  Виктора, казалось, направляло его на то, 
чтобы остаться священником в среде, с которой он был связан 
своим воспитанием и образованием в 1 -м Московском Кадетском 
Корпусе и Михайловском Артиллерийском Училище и своим уча­
стием в первой мировой и гражданской войнах. Его встреча с 
Р.С.Х. Движением и участие в съезде 1 929 года, предопреде­
лившие его поступление в высшую духовную школу Зарубежья, 
направили его на иной путь, а именно на тот путь общественно­
церковного служения, которому отдает свои силы Русское Сту­
денческое Христианское Движение. 

В то�1 же 1 932 году мы находим о. Виктора на посту духов­
ного руководителя лагеря Движения для мальчиков в La Napoule; 
он же проведет лагери 1 933 и 1 934 года, тоже в La Napoule, 
за которыми последуют три лагеря 1 935, 1 936 и 1 937 гг. в Cava­
laire, в 1 938 году - лагерь в Saint-Cezaire, наконец, в 1 939 году 
под его руководством проходит лагерь на новом месте в Saint­
TMoffrey. 

64 



В том же 1 939 году, после того как о. Сергий Четвериков, 
основатель и первый настоятель Введенской церкви, принял реше­
ние уйти в монастырь и принять схиму, перед Движением встал 
вопрос о его заместителе. Центральный орган Движения и Цер­
ковный Совет, по обсуждении двух имевшихся кандидатур, оста­
новили свой выбор на о. Викторе, который и был назначен настоя­
телем храма Движения указом Митрополита Евлогия от 20 мая 
1939 года. 

О. Виктору было, однако, суждено вступить в исполнение 
своих новых обязанностей только с осени 1 940 года. Начавшаяся 
в сентябре 1 939 г. вторая мировая война и последовавшее за мо­
билизацией удаление детских колоний и лагерей в отдаленные от 
фронта провинции, вызвали отъезд в г. г. По и Кларак целого ряда 
деятелей Движения и в их числе о. Виктора. 

По возвращении осенью 1 940 года в Париж, оккупирован­
ный немецкими войсками, о. Виктор оказался поставленным перед 
задачей продолжить дело о. Сергия, священника с долгим опытом 
священнослужения и духовного руководства не только взрослых, 
но и детей ; с последними он был связан за время долгого пребы­
вания в должности законоучителя в кадетских корпусах в России 
и в Зарубежье. У богомольцев Введенской церкви было свежо 
воспоминание не только об о. Сергии, но также и о тех священ­
никах, которые заменяли его во время частых отлучек, вызванных 
поездками в различные центры Движения. Среди таких временных 
заместителей о. Сергия мы находим о.  Г. Флоровского, о.  Л. Ли­
перовского, о. Д. Клепинина - священников, имевших дар слова 
и проникновенного служения. 

С приходом о. Виктора, в жизни храма наступила некая «ста­
билизация», выразившаяся в том, что новый настоятель пребывал 
неотлучно при храме, никогда не уезжая. Это постоянное при­
сутствие настоятеля способствовало укреплению связи между ним 
и постоянными посетителями храма, среди которых были члены 
Движения и православные русские, населявшие обширную часть 
города, в которую церковь была перенесена в 1936 году из дома 
на 1 0, бульвар Монпарнасс. Необходимо отметить, что с начала 
{;Ороковых годов начался медленный и сперва мало заметный про­
цесс усиления той части посетителей храма, которая не принад­
лежала к числу членов Движения. Введенская церковь, задуман­
ная и основанная как домовый храм Движения, стала постепенно 
превращаться в приходскую церковь, обслуживающую главным 
.образом русских жителей прилегающих кварталов. 

65 



О. Виктор, будучи глубоко убежденным и до конца предан­
ным идеям Движения человеком, не забывал, что Введенская цер­
ковь является молитвенным центром, в котором возносятся еже­
дневные молитвы о Движении, центром, который объединяет его 
членов в день престольного праздника и в другие важные дни 
церковного года, в котором дети - ученики Четверговой школы 
получают начала Православного вероучения, но в то же время 
он стоял перед очевидностью образования среди богомольцев боль­
шой группы людей, ставших его духовными детьми, но не связан­
ных с Движением. О. Виктор принял это положение и со свойст­
венной ему пастырской ревностью стал отдавать себя обслужи­
ванию этой новой для него паствы. 

Так, постепенно, церковь Движения, сохраняя свои особен­
ности домового храма, стала приходской церковью, ведущая 
группа которой ( староста, его помощник, Церковный Совет, хор) 
принадлежала, в большинстве, к числу членов Движения. 

Как настоятель, о. Виктор имел очень четкое понятие о своих 
правах и обязанностях, но вместе с тем никто, как он, не умел 
отступать на второе место, когда в храме служил священник, 
которому, по его мнению, надлежало предоставить первое место 
у св. Престола. Так было с о.  Василием Зеньковским, в силу за­
нимаемого им положения духовного руководителя Движения. Исто­
рия взаимоотношений о. Василия и о. Виктора за время их сослуже­
ния в течение без малого двадцати лет, их общее предстояние перед 
св. Престолом, заслуживает особого внимания, как пример брат­
ского сослужения в одной церкви двух выдающихся пастырей. 
Без преувеличения можно сказать, что и тени недоразумения не 
проскользнуло между ними за долгий период их совместного слу­
жения в храме Движения. Со своей стороны, о.  Василий, будучи 
уже в сане протопресвитера, становился на второе место во время 
тех служб, когда о.  Виктор был «предстоятелем», что создавало 
иногда парадоксальные с точки зрения церковного устава поло­
жения : протопресвитер выходил в конце литургии читать заамвон­
ную молитву, чтение которой поручается обычно младшему из 
священников ! 

Внимание о. Виктора к своей пастве было очень велико : он 
знал семейные и материальные обстоятельства прихожан, забо­
тился о духовном воспитании и церковной грамотности их детей, 
большинство которых посещало Четверговую школу при церкви. 
Личным письмом или визитом он отмечал день Ангела каждого 
прихожанина. Его личный помянник был очень велик; на его чте-

66 



о. Виктор Юрьев и о. Василий Зеньновсний на съезде Р.С.Х.Д. 

&7 



ние ежедневно уходил час времени. На воскресную литургию о. 
Виктор приходил за два часа до ее  начала, чтобы прочесть не 
только свой помянник, но все подаваемые на литургии поминания. 

В годы, предшествовавшие войне, в доме Движения было 
устроено общежитие для детей, при деятельном участии Л. В. 
Крылатовой, Т. А.  Веледницкой и о .  Виктора. Существование этого 
нового начинания было прервано в 1 939 году, когда с момента 
объявления войны дети должны были покинуть Париж и его окре­
стности. 

Всем сколько-нибудь церковным людям известно, какую боль­
шую помощь оказывает настоятелю храма верующий, церковно 
воспитанный и сведущий в церковном уставе псаломщик. Па­
стырский путь о. Виктора был значительно облегчен тем, что в 
начале его служения, при многочисленных совершаемых в будние 
дни службах, псаломщиком при нем был преподаватель Богослов­
ского Института Ф. Г. Спасский. С 1 943 года, когда академические 
занятия сделали невозможным для Ф. Г. участие в будничных 
службах, его заменил недавно окончивший Богословский Институт 
кандидат богословия чтец В. Г. Дунаев, владевший всеми нуж­
ными для псаломщика знаниями. После принятия сана диакона 

В. Г. продолжал исполнять обязанности псаломщика в будние дни. 
Не будет преувеличением сказать, что между о. Виктором и его 
сотрудниками царило всегда полное согласие при одинаковом от­
ношении к соблюдению устава, церковному благолепию и пению. 

В трудные 1940-1 944 годы Р.С.Х. Движение, по распоряже­
нию оккупационных властей, прекратило легальное существова­
ние ; разрешено было только выделить из среды его членов трех 
лиц для наблюдения за сохранностью имущества. Дом Движения 
стал рассматриваться как дом при церкви. Те редкие собрания, 
которые были возможны в условиях того времени, устраивались 
от имени Церковного Совета Введенской церкви. 

В день праздника Преполовения Пятидесятницы 1943 года, 
о. Виктору, как настоятелю храма, пришлось стать лицом к лицу 
с вторжением оккупационных властей в дом Движения. На осно­
вании сделанного кем-то доноса, власти распорядились сделать 
обыск в доме, причем особое внимание было обращено на библио­
теку Движения и на архив. Большое число книг, показавшихся 
«крамольными», а также часть архива церкви были изъяты и 
увезены в неизвестном направлении. Изъятое никогда не было 
возвращено законным владельцам. 

68 



Организационные способности о. Виктора были оценены 
Епархиальной властыо, которая поручила ему возгш:шление Епар­
хиального Учебно-просветительного комитета. В 1 953 году, Мит­
рополит Владимир поручил о. Виктору организацию дня Русской 
Духовной Культуры, соединенного с празднованием памяти преп. 
Серафима. Это духовное торжество было приурочено ко дню 
праздноваюш всех святых в Земле Российской просиявших, при­
ходившемуся на 7-е июня. Б не�r приняли участие все приходы 
Парижа и его окрестностей, с духовенством, хорами, юношескими 
организациями. 

На празднование, происходившее в храме Сергиевского Под­
ворья, должна была прибыть икона преп. Серафима из одноимен­
ной церкви на ул. Лекурб. Этот церковный праздник привлек 
очень большое число ыолящихся, заполнивших храм и всю усадьбу 
Сергиевского Подворья. Праздник прошел с большим подъемом ; 
организационная его сторона не оставляла желать лучшего. Мит­
рополитом Владимиром была выражена о. Виктору особая благо­
дарность за безупречную подготовку и проведение этого празд­
ника. 

В том же 1 953 году, усилями о. Виктора и группы сочувство­
вавших ему в его начинании церковных деятелей, с благословения 
митрополита Владимира, были организованы курсы по подготовке 
псаломщиков. Курсы открылись осенью, в помещении Движения, 
при 30 участниках. В июне следующего 1 954 года 1 О слушателей 
курсов успешно подверглись испытаниям перед особой экзаме­
национной комиссией и получили соответствующие удостоверения. 

Прошло еще пять лет; 1 959-й год ознаменовался двумя гру­
стными событиями в нашей церковной жизни : кончиной Митр. Вла­
димира и тяжелым заболеванием о. Виктора. Несколько месяцев 
лечения вернули о. Виктору необходимые для его служения силы ; 
он оставался на своем посту до начала текущего года, после 
нескольких перерывов, вызванных ухудшением состояния его здо­
ровья. С марта месяца о. Виктор окончательно переселился в 
старческий дом при монастыре в Розэй-ан-Бри, откуда он приез­
жал только один раз в свой родной приход 1 7  апреля, на Фомино 
Воскресенье, чтобы отслужить в последний раз литургию и обме­
няться пасхальным приветствием со своей паствой. 

Его кончина, наступившая 6-го августа, болезненно отозва­
лась на всех, кто имел случай с ним встретиться как со священни­
ком и человеком, а для его сослужителей по храму Движения и 
для всех его сотрудников по епархиальным и приходским учреж-

69 



дениям, для членов Движения во Франции, председателе� кото­
рого он был много лет, она явилась трудно возместимой потерей. 

Нам не дано знать времена и сроки, но мы не можем не 
верить, что семена, посеянные этим добрыы пастырем за долгие 
годы его церковной и общественной деятельности, дали уже и 
дадут еще добрые всходы и принесут стократный плод. 

Свлщ. Всеволод ДУНАЕВ 

"Тебе 11редла�аеж, жиз1tъ 'JlдUJ,Y всю" . . .  

До своего священства, о. Виктор принадлежал к числу тех 
офицеров русской армии, для которых служение Родине было 
целью жизни. Потеряв родину, он не потерял веру в Бога, и стал 
активным членом Церкви. 

В своем священстве, о. Виктор много трудился ради Христа 
и возрастал духовно, преодолевая внутренние и внешние труд­
ности. Он повторял слова ап. Павла : «солнце да не зайдет во 
гневе вашем», и если чувствовал свою вину - просил прощения. 
Он говорил, что Бог принимает трудовую молитву с неменьшей 
радостью, нежели вдохновенную, ибо видит старание и усилие 
человека ; и когда делаешь что-либо для Бога и даже бредешь 
с трудом, ангел Господень считает твои шаги, и они тебе зачтутся. 

На путях своей духовной жизни, в той глубине, где не может 
помочь близкий или друг, о. Виктор не испытывал тоски и одино­
чества, ибо в глубине своей души он был всегда со Христом. 

Он любил церковные службы ; они стали для него необхо­
димы, как воздух. Он сказал как-то : «Какая красота, какое богат­
ство ! В этих-то чинах богослужебных и лежит начало устроения 
моей души, моей жизни. 

Кроме молитвенного правила и церковных служб, о. Виктор 
давал обеты. По какому поводу они давались - об этом он, 
кажется, никому не говорил. Давались они на определенный срок 
или на всю жизнь и заключались в чтении акафистов, канонов и 
молитв с поклонами поясными или колено-преклоненными. К ли­
тургии он готовился непрестанно, всю жизнь, и говорил, что он 
только начинает готовиться к ней. 

Вставал он рано. До литургии успевал писать письма. Про­
скомидию на седмице начинал совершать задолго до часов. При­
ходил он в церковь праздничный. «Когда постишься, помажь го-

70 



лову» ; и действительно, иногда он чем-то смазывал слегка венчик 
своих волос. Входные молитвы читал про себя. После земных 
поклонов - молитву : «Вниду в дом Твой ... » читал громко, а 
также молитвы, положенные на облачение, и всю проскомидию -
все наизусть, кроме одной : «Господь воцарися, в лепоту обле­
чеся . . .  » - почему-то не мог ее запомнить, и поэтому она была им 
написана на картонке, прикрепленной около жертвенника. 

«Благословенно Царство ... » - это был для него не только 
начальный, радостный возглас, но действительное предстояние 
перед лицом Пресвятой Троицы. На великой ектении, после «О 
плавающих и путешествующих . . .  » он вставлял прошение о боля­
щих, называя их по имени. У него были просто болящие, тяжко 
болящие и страждущие. К последним относились одинокие и на­
ходящиеся в горе. Затем шла краткая остановка : «не забыл ли 
кого . . .  » и, убедившись, что перечислил всех, продолжал, - литур­
гия шла своим чередом. После евхаристического канона, молитву : 
«якоже быти причащающимся . . .  » произносил радостно, удивляясь 
тому, что ему дается «во оставление грехов, в приобщение Св. 
Твоего Духа, во исполнение Царствия Небесного ... ». 

Он нес служение свое Церкви так, чтобы продолжать его в 
жизни, за церковной оградой : «Тебе предлагаем живот наш весь . . .  » 
- так оно и было для о. Виктора. 

Любовь и смирение стало его природой. В последнее время, 
радостная, детская улыбка не покидала его. Как-то, в разговоре, 
он сказал : «умереть - не боюсь !» и не потому, что он был по 
натуре храбрый, но потому, что шел ко Иисусу Христу, и другого 
пути у него не было. 

И. В. МОРОЗОВ 

ПАМЯТИ о. ВИКТОРА ЮРЬЕВА 

В 1944 году, осенью, на общем собрании членов Р.С.Х.Д. 
во Франции, о. Виктор Юрьев был избран Председателем Движе­
ния и исполнял эту должность до 1 6  декабря 1 965 г., когда, по 
состоянию своего здоровья, он должен был покинуть пост Пред­
седателя, но на этом же Собрании Движение избрало о.  Виктора 
пожизненно почетным Председателем Движения во Франции. Та­
ким образом, о. Виктор в течение 21 года исполнял обязанности 
Председателя Р.С.Х.Д. во Франции. 

7 1  



Все развитие работы Движения после Второй Мировой Войны 
протекало при близком его участии. Движение поистине воссоз­
давало заново свою работу, так как во время Второй Мировой 
Войны работа не только была приостановлена, но во многих стра­
нах Европы Движение было полностью уничтожено. Даже во 
Франции немногие верили, что Движение может продолжить и 
развить все формы своей деятельности с детьми и с молодежью, 
но о. Виктор, ю�есте с покойным о. Василием, были именно среди 
тех, кто верил в будущее Движения и кто включился в работу по 
восстановлению Движения. К работе Движения примкнула доволь­
но большая группа мо.тюдежи, среди которой было немало студен­
тов Православного Богословского Института. Uенно именно то, 
что молодежь сразу же почувствовала и в о. Викторе и в о. Ва­
силии своих подлинных друзей и духовных руководителей, с ко­
торыми установилось тесное, постоянное сотрудничество. 

Работа кружков, публичные лекции, устройство съездов, ор­
ганизация миссионерской работы в провинциальных приходах 
Франции и в Бельгии, издание журналов, совершение ранних ли­
тургий, проведение ежегодно трех лагерей для детей и молодежи, 
экуменическая работа, работа театральной группы, издательская 
деятельность, все формы деятельности Р.С.Х.Д. ширились и раз­
вивались при полной поддержке о. Виктора. Он искренно радо­
вался всякому успеху в работе Движения, все ответственные ра­
ботники Движения находили у него слова утешения и чистосер­
дечную благодарность за свои труды. Чувствовалась везде его 
исключительная доброжелательность к человеку, трудящемуся в 
Uеркви, принесшему свои дарования на алтарь служения Богу и 
своим близким. 

К каждому работнику Движения о. Виктор относился с боль­
шой любовью и исключительным доверием. Он прежде всего ве­
рил человеку, верил в то, что в человеке должны побеждать его 
добрые порывы, его светлые устремления. Немало ему приходилось 
разочаровываться, но все же свою светлую веру в человека он 
сохранил до конца дней своих. Это явно свидетельствует не только 
об его любвеобильной душе, но и о чистоте его сердца. Те, кто 
близко знал о. Виктора, могут засвидетельствовать, насколько он 
был требователен к себе, к исполнению своих обязанностей па­
стыря, церковно-общественного служителя и как терпелив и сни­
сходителен был к своим близким. В своей многообразной церков­
ной работе о.  Виктор встречался и с трудными характерами людей, 
с непониманием смысла и значения работы Р.С.Х.Д. в Uеркви, но 

72 



не без мучений и внутренней борьбы, претерпевал все это, памя­
туя слова ап. Павла : «носите тяготы друг друга». 

О. Виктор прежде всего был подлинным христианином в 
жизни, сочетавшим путем неустанного подвига Христово учение 
со своей повседневной жизнью. Для каждого из нас он был не 
только наставником, но и живым примером осуществления хри­
стианства в жизни. Своей живой любовью ко Христу, своим сми­
рением, чистотою сердца, полным отсутствием самомнения, -
он поистине являл образ доброго пастыря. О. Виктор несомненно 
принадлежит к числу тех праведников, которыми прославляется 
Правда Христова и в нашем современном мире. 

Н. А. ТЕРЕН7'ЬЕВА 

О. ВИКТОР И ДЕТИ 

Деятельность почившего отца Виктора Юрьева тесно спле­
лась с различными областями нашей церковной эмигрантской жиз­
ни. Но, помимо его пастырского служения, его любимым детищем 
была руководимая им Четверговая школа при Русском Студенче­
ском Христианскоы Движении. Школа эта начала свою работу 
еще н н �  годы, когда Р.С.Х.Д. помещалось в здании на 1 0, бульвар 
Монпарнасс, но отец Виктор и его жена Инна Константиновна 
ответственно занялись ею после того, как о. Виктор был назначен 
настоятелем храма Введения во Храм Пресвятой Богородицы на 
9 1 ,  ул. Оливье-де-Серр и когда вся деятельность Р.С.Х.Д. сгруп­
пировалась вокруг этого нового центра. 

Отец Виктор любил детей и умел легко и просто находить 
доступ к детской душе. В первые годы своей работы в Школе, 
когда французские лицеи не предъявляли никаких особых требо­
ваний к русским детям в области изучения русского языка, ба­
тюшка и матушка Юрьевы создали в нашей Четверговой школе 
задушевную атмосферу, будя в детях любовь к Православной Церк­
ви, к родине, к русскому языку и родной культуре. Надо было 
видеть, как заслушивались ученики рассказами отца Виктора, всег­
да находившего идущие к сердцу, искренние и живые слова. Часто 
урс.;ш Закона Божия превращались в оживленные беседы, когда 
дети наперебой засыпали вопросаыи своего законоучителя. И такие 

73 



беседы запоминались порой крепче и проникали в душу глубже, 
чем выученные по книжке уроки «отсюда - досюда». 

В ту пору учебных книг на русском языке почти не было, и 
отец Виктор вдохновенно и творчески переживал каждую свою 
школьную встречу с учениками, часто делясь с друзьями содер­
жанием этих уроков. Он любил вспоминать, например, глубоко-­
мысленный ответ одного восьмилетнего философа. Вопрос зашел 
о совмещении в новом поколении русских детей их французского 
подданства с принадлежностью к русскому народу : «Я понял! Зна­
чит у нас кожа французская, а душа русская !». 

А матушка Инна Константиновна, образованный и культурный 
человек, проводила с детьми чрезвычайно интересные уроки, обу­
чая их русской истории и русскому языку. В то время в Четвер­
говой школе не было - существующей ныне - строго выполняе­
мой программы преподавания, и поэтому часы, проводимые детьми 
в Школе, предоставляли широкую возможность разнообразного 
их использования. Отец Виктор и Инна Константиновна взялись 
за огромный труд - театральные постановки, в наемноы зале, 
при участии одних лишь учащихся Школы. Отец Виктор с увле­
чением клеил и изготовлял декорации, помогал матушке режисси­
ровать, детям - разучивать роли. Запомнился замечательно по­
ставленный ими спектакль : «Руслан и Людмила», инсценировки 
детских сказок. 

Настали страшные годы войны. Отец Виктор возглавил груп­
пу детей, эвакуированных на юг Франции, заведывал этим русским 
центром, нашедшим вре�1енный приют в г. По, и вернулся с детьми 
в Париж, когда настала для этого возможность. 1941  год. Детский 
летний лагерь в Гаржанвилль. Бывший ученик Школы, зрелый че­
ловек, отец двух детей, с сердечным чувством вспоминает те мо­
менты, когда он, в числе других мальчиков, поджидал с нетерпе­
нием появления в дверях дортуара высокой фигуры о.  Виктора, 
который, на сон грядущий, вел с детьми задушевные беседы, иног­
да незаметно переходя на свои военные воспоминания, вызывая в 
воинственно настроенных мальчиках чувство долга, любви к ро­
дине и беззаветной самоотверженности. - «Мы потеряли в нем 
Человека» - говорит этот бывший ученик отца Виктора, который 
и венчал его и крестил его детей. 

Инна Константиновна, озабоченная отсутствием учебников, 
необходимых для преподавания русской литературы и русской 
истории в Четверговой школе, приступила к намеченной ею ра­
боте. Отец Виктор переживал вместе с нею каждую, написанную 

74 



ею фразу, вносил свои замечания, по несколько раз перепеча­
тывал на машинке готовый материал и затем «крутил» его на 
ротаторе. И часто поздно ночью был виден свет в его окошке 
и глухо раздавался стук пишущей машинки. 

1 946-й год. В заброшенной деревушке депа ртаыента Шер, 
на маленькой руской ферме, отец Виктор проводит с матушкой 
свой первый послевоенный летний отпуск. Сидя на зеленой полян­
ке, обложенные книгами, они озабоченно разбирают каждую мысль 
новой брошюры о творчестве Достоевского, которую Инна Кон­
стантиновна готовит для Школы. 

Но настают другие времена и жизнь предъявляет новые тре­
бования. Школа расширяется, и отец Виктор приглашает в педа­
гогический состав новых сотру дни ков* ) .  Вся административная 
работа, значительно увеличившаяся, лежит на нем : программы, 
расписания уроков и экзаменов, письма родителям, финансовая 
отчетность. Нужно ли преподавателю напечатать дополнительный 
материал для своих уроков - отец Виктор находит время с готов­
ностью удовлетворить своего сотрудника. А с какой любовью и 
вниманием о. Виктор заботился о том, чтобы каждому заслужив­
шему награду ученику была выбрана соответствующая его вкусу 
книга. 

И дети чувствовали эту любовь и эту заботу. В день его Ан­
гела, в дверях его скромной квартиры непременно появлялось 
несколько юных поздравителей. А на Рождество и на Пасху рас­
троганный отец Виктор перебирал пачку поздравлений, прислан­
ных настоящими и бывшими учениками. 

Ушел отец Виктор, но память о нем живет в душах его 
бывших учеников. Сумел он заронить в сердце Васеньки, окон­
чившего Школу лет 10 тому назад, настолько верную любовь к 
своему законоучителю, что из далекой Америки, теперь - бле­
стящий инженер, Васенька поручил своей матери, оставшейся в 
Париже, прийти помолиться вместо него на панихиде по усопшем 
любимом пастыре и учителе. 

*) Высоко поднял отец Виктор престиж Школы и в мнении русско-Й 
эмиграции. Находясь сам во главе Учебно-просветительного комитета при 
Епархиальном Управлении, он радовался тому, что Школа, благодаря 
увеличению своей программы, поднял2сь до уровня среднего русского 
учебного заведения. 

75 



Кирилл КОСТ АН ДИ 

ОТЕЦ ВИКТОР - ПЕДАГОГ И РУКОВОДИТЕЛЬ ЮНОШЕСТВА 

«Руководитель тогда дорос до полного понимания своей зада­
чи, когда он приходит к сознанию необходшюсти молиться о пору­
ченных ему детях» - таково было заключение беседы Александра 
Ивановича Никитина, обрзщенной к наы - молодым руководителям 
Дружины. Трудно было нам понять этот завет старого Движенца. 
Конечно, молитва, молитва церковная, духовное пробуждение, 
«оцерковление жизни» - основа нашей педагогической работы, 
но". но занятия, проводимые руководителем, столь разнообразны, 
охватывают, можно сказать, все области детской жизни, что ка­
жется какой-то односторонностью сводить все к молитве. Какая, 
казалось-бы, может быть связь ыежду шумной игрой в воллей­
болл и �юлитвой, повседневными мелочами жизни и молитвой". 

Такова была проблема руководителей первого лагеря в Сан­
Теоффрей в 1 939 году, - Центра-убежища парижских детей в 
Клараке и в По, ·- продлившего этот лагерь на 1 5  месяцев совме­
стной жизни, а затем в летних колониях в Гаржанвиле и в Курселе. 

Проблема эта не всегда и не всеыи сознавалась, редко о ней 
говорили руководители между собой, разве что на курсах под­
готовки руководительского состава из молодых, для новых лагерей 
в Сан-Теоффрей, в 1 945 году в последнем лагере в Курселе. А 
тем не менее она стояла перед нами на каждом шагу - заявляла 
о себе при вопросе об «обязательном посещении церковных служб 
и �юлитв» и при вопросе о правильном отношении к нарядам хо­
зяйственного порядка. Стояла эта проблема и в другом плане -
в плане человеческих взаимоотношений как между руководителя­
ми. TDI< и между воспитательским и хозяйственным персоналом 
лагерей и колоний. 

Не все одинаково понимали важность и значение педагоги­
ческих задач, выпавших на их долю. Одним из таких неосязаемых 
явлений было как раз то, что вместе с нами был отец Виктор. 

И теперь, когда мы больше не можем его увидеть среди нас, 
поговорить с ним, приобщиться тому миру и спокойствию, кото­
рым он наделял каждого, с особой отчетливостью становится яс­
ньш, что значило для нас присутствие отца Виктора. 

Невольно вспо�шнается небольшой наглядный пример, ко­
торый не раз приходилось с.1ышать от отца Василия Зеньков-

76 



ского : «Ребенок играет в песке на детской площадке, мать сидит 
в стороне на скамейке. Ребенок полон жизни и инициативы, и 
вдруг, бросив взгляд на скамейку, он замечает, что она пуста. 
Его охватывает растерянность, полная неспособность предпринять 
что-либо; все силы его оставляют, беспомощно он смотрит по 
сторонам. Но стоит ему снова обнаружить мать на другой скамье, 
как состояние бессилия исчезает». В чем дело? - ведь мать не 
приниillала участия в его игре, ребенок сам, без посторонней 
помощи, выявил себя в полной свободе и независимости. И в 
первом, и во втором, и в третьем моменте по существу ничего 
не изменилось, и тем не менее разница есть. Если в приведенном 
примере можно найти разницу в психологическом состоянии ре­
бенка, то основана она на том, что для ребенка не безразлично, 
хотя он этого и не сознает, есть ли с ним мать, или ее нет. Это 
присутствие матери, эта невидимая связь матери и ребенка закл19-
чается в любви. Так и во взаимоотношениях людей, основанных 
на любви, она выражается в молитвенном памятовании о других. 
Это - невидимая сила, охраняющая и дающая способность пре­
одолеть порой, казалось бы, неразрешимые трудности, воспол­
няющая многие недостатки и несовершенства. 

Вспоминая о том, как в те богатые событиями годы 
на нашем пути неожиданно вставали разного рода препятствия, 
становится более понятным завет А. И. Никитина. Можно было 
бы привести много случаев руководительской и педагогической 
интуиции отца Виктора в том, как он «принимал участие во всей 
жизни» - таков был его девиз : не вмешиваясь, не навязывая ни­
кому своего авторитета, не разочаровывая молодых неопытных 
руководителей в их неудачной инициативе, не охлаждая вдохно­
вения в пустяшных и ненужных начинаниях, но своим присутст­
вием, наличностью своего духовного молитвенного средоточия во­
спшrнял наше невольное несовершенство, внося этим некоторое 
новое «качество» всему нашему делу. С другой стороны, он 
твердо прегр2ждал путь всем злым и разрушительным проявле­
ниям - и в таких случаях был непоколебим, хотя нам, по нашей 
слепоте, казался неуместно настойчивым и упорным. 

В своей работе с детьми и, в особенности, с руководителями 
отец Виктор осуществлял то, что впоследствии нами было осоз­
нано как внесение того духовного здоровья, без которого любая 
совместная жизнь вырождается в глухое непонимание и неже­
лание понять друг друга, что ведет к умиранию соборного един­
ства - основного фактора успеха педагогической работы. 

77 



О МАРИИ МИХАйЛОВНЕ КУЛЬМАН 

В августе 1 965 года скончалась в Лондоне Мария Михайловна 
Кульман, урожденная Зернова. Дочь известного врача Михаила 
Степановича Зернова ( 1 85 7-1938) и Софии Александровны Кес­
лер ( 1 865-1942 ) ,  она родилась в Москве 10 марта 1901 года. 
Родители ее оба были общественными деятелями, стоявшими во 
главе Вспомогательного Общества Санаторий в Ессентуках на 
Кавказе, дававшего возможность лечения на Минеральных Водах 
малосостоятельным больным. Попав в эмиграцию, доктор Зернов 
о сновал в Париже Московское землячество, помогавшее своими 
стипендиями русской учащейся молодежи. 

Мария Михайловна была первой женщиной, окончившей в 
1 926  году православный богословский факультет Белградского 
Университета. 

Переехав в Париж, она приняла живое участие в работе Рус. 
Студ. Христ. Движения, став основательницей и руководительни­
цей Содружества Молодежи. В 1929 году она вышла замуж за 
Густава Густавовича Кульмана ( 1 894-1 96 1 ) ,  сыгравшего боль­
шую роль в истории Русской Церкви и культуры. Ему принадле­
жала мысль создания религиозно-философской академии и изда­
ния православных книг на русском языке (Имка-Пресс ) .  

Кульманы сперва жили в Дрездене, где они участвовали вме­
сте с Ф. А. Степуном в религиозных собраниях Р.С.Х. Движения. 
Переехав в Женеву, Мария Михайловна организовала бесплатные 
каникулы в Швейцарских семьях для нуждающихся русский детей 
из Парижа, которые существенно помогли многим. Накануне вто­
рой мировой войны Кульманы поселились в Лондоне, где в их 
доме была устроена школа для русских детей. 

После окончания войны М. М. создала Пушкинский Клуб, 
целью которого было знакомить как русских, так и англичан с 
русской культурой во всех ее проявлениях. Особой чертой дея­
тельности клуба было устройство лекций, на которых выступают 
как известные советские писатели и артисты, так и представители 
зарубежной России. Клуб открывал свои двери для всех русских 
и иностранных лекторов, согласных говорить на литературные, 
религиозные, философские и исторические темы, не вступая в 
политические споры. Успех клуба во многом зависел от особых 
качеств председательницы, горячо любившей и веровавшей в Рос­
сию, готовой выслушивать различные истолкования ее судьбы и 

78 



вместе с тем твердо стоявшей на позиции полной свободы и не­
зависимости созданного ею в Лондоне центра. 

М. М. была исключительною личностью, много видевшей в 
своей жизни и бывшей другом многих русских и иностранных 
выдающихся людей. После ее смерти остались отрывки ее воспо­
минаний, записанных с ее слов, когда болезнь лишила ее  возмож­
ности самой написать их. 

БИБЛИОГРАФ ИН 

"Православие" ( очерки учения Православной Церкви) прот. Сергий Бул­
гаков. (460 стр.) 1966 г. Издание YMCA-Press 11, rue de la Montagne­
Ste-Genevieve, Paris-S•. 

(Биографический очерк Л. А. Зандера на стр. 5-26) 

Лишь через тридцать лет после его составления "Православие" на­
конец выходит в свет на русском язьше, на котором оно и было напи­
сано. Оно было составлено для западных читателей и было издано 
по-французски ( 1932 г., с сокращениями) ,  по-английски ( 1935 г.) и по­
немецки. Несмотря на появление обильной литературы после второй ми­
ровой войны о Православной Церкви, о православном предании, бого­
служении, духовной жизни, искусстве и т. д., "Православие" отца Сергия 
продолжает быть незаменимым руководством для в хождения в тайну 
Православия. 

Для многих западных людей чтение этой книги было откровением 
о сущности Правос.1авия, о его жизненности и красоте, а также и о его 
значении в современном мире. Для самих православных оно являлось 
нередко подлинным стимулом их живой веры и к цельному восприятию 
хр11стианской жизни. 

С первых слов первой главы - о Церкви, о. Сергий выводит чита­
теля из рамок школьной догматики и призывает к познанию Православия 
через приобщение ему : "Православие есть Церковь Христова на земле. 
Церковь Христова есть не учреждение, но новая жизнь со Христом и 
во Христе, движимая Духом Святым ( курсив о. Сергия Булгакова) ... 
Свет Воскресения Христова осияет Церковь, и радость Воскресения, 
победы над смертью, ее исполняет. Господь воскресший живет с нами, 
н наша жизнь в Церкви есть сокровенная жизнь во Христе ... " ( стр. 27) . 
"Бог есть любовь. Церковь, Тело Христово, становится причастно этой 
тро11чной божественной любви ... " ( стр. 29) . 

" . . .  �;ообще не может быть 11счерпывающего и удов,1етворителыюго 
опре;;,еления Церквн. "Пр111Iди и виждь " ;  только опытно. благодатно по­
знается Церкос ь  чрез пр! !частность ее жизни ... " ( стр. 33). 

79 



Наисо.1ее яркий мотив, идущий через всю книгу, есть радость Пас­
хальная и озарение светом Воскресения Христова. Следовало бы привести 
полностью страницы, в которых о. Сергий повествует о Пасхальном бого­
служении, сердцевине православной молитвенной жизни. 

В этой книге о.  Сергию удается затронуть самые основные темы 
Православия : о Церкви, о Священном Писании и Священном Предании, 
о церковной иерархии, о вероучении, о таинствах, о почитании Богома­
тери и святых, о богослужении, об иконе, о мистике, об этике, об отно­
шениях Православия к государству, к хозяйству, к апокалиптике, к эсха­
то.1огии, к инославию. 

О. Сергий не следует привычному порядку учебников догматики 
( о  Боге, о мире, о человеке, о грехопадении, о спасении, о Церкви, о 
таинствах, о конечных судьбах мира) .  Его исходная точка - это Цер­
ковь. "Православие есть Церковь Христова на земле" .  Она есть некая 
изначал ьная "божественная данность" и в ней совершается наша при­
частность к божественной Троичной жизни. В ней "раскрывается сила 
боговошющения Христова", в ней "пребывают огненные дары Св. Духа" ,  
Церковь есть "Тайна и Таинство" ,  объединяющее все таинства и всю 
жнзнь верующих, членов единого Тела Христова ... 

"Экклезиоцентрический" подход о.  Сергия к Православию вполне за­
конен и педагогически уместен. Жизнь во Христе в полноте, благодати 
и истине возможна только в Церкви, черпая из ее материнского лона 
благодатные источники воды живой, Св. Духа. Эта книга есть свиде­
те.1ьство от полноты опыта Церкви, вдохновляется церковным вечно 

юным Преданием. В свою очередь, возрождаясь к новой жизни в Церкви, 

верующий возносится к богопознанию и богообщению. 

В наши дни, когда уста Русской Церкви заграждены и когда она 
лишена возможности исполнять свободно призвание духовного учитель­
ства, мы убеждены, что выход в свет "Православия" о.  Сергия Булгакова 
восполняет значительный пробел и отвечает насущным запросам рус­
ского верующего народа, не только за рубежом, но и в самой России. 

Память о.  Сергия там почитается наравне с самыми видными духовными 

ппсателями его времени, Книги о. Сергия переписываются и распростра­
няются. Не может светильник остава1ься под спудом. 

Пожелаем издательству YMCA-Press успеха в дальнейшем издании 
и распространении религиозных трудов самых значительных мыслителей 
Русского Православия. 

Свящ. Борис Бобринской. 

"Душа человена". "С нами Бог" - С. Л. Франк, 1964 г. Издание YMCA­
Press, 1 1, rue de la Montagne-Ste-Geпevieve, Paris 5', 

Надо быть чрезвычайно признательным издательству YMCA-Press 
за его последние публикации такого крупнейшего мыслителя, каким был 
С. Л. Франк ( 1 877-1950).  Переиздание "Души человека" ,  о которой мы 
уже пнсали, и публикация таких трудов, как "С нами Бог" , предлагают 
вниманию чита1еля настоящий "пир духовный". 

80 



Мы здесь неспроста упомянули этот термин "пир",  заставляющий 
нас вспомнить об одном из лучших творений философской музы Платона. 
Произведения С. Л. Франка при их чтении дают именно изысканную ду­
ховную пищу. 

Помимо своего громадного научно-философского значения, эти кни­
ги С. Л. Франка это - в самом высоком смысле - еще и "душеполез­
ное" ,  "душеспасительное" чтение. Надо отметить, кроме того, превос­
ходный и очень индивидуальный прозрачный литературный стиль этих 
творений. С. Л. Франк, несомненно, входит в категорию таких философ­
ских писателей, как Анри Бергсон, Лев Шестов, Владимир Соловьев, о. 
Павел Флоренский, Л. П. Карсавин. Он обладает завидным даром, не 
снижая тематики, до максимума облегчать ее восприятие и усвоение. 
А тематика С. Л. Франка - одна из самых трудных. Это - своеобраз­
ное сочетание теодицеи (богооправдания) и антроподицеи ( человеко­
оправдания) ,  что можно назвать системой апологии христианства. 

Творения С. Л. Франка - по ту сторону какой бы то ни было обы­
вательщины. Помимо своего громадного философского, метафизического 
и богословского дара, он наделен предельным чувством совестливости, 
способности беспорочно стоять перед Богом, перед людьми и перед са­
мим собою. Это мыслитель не только чистый, но и исполненный сознания 
взятого на себя долга. 

Ответственных писателей вообще очень мало, как мало и ответст­
венных творцов ценностей - независимо от того, какие это ценности : 
художественные, научно-философские, ораторско-лекторские или еще ка­
кие-нибудь другие. Вполне ответствен тот, кто творит, "ходя перед Бо­
гом" и в полном сознании, что ему и тем, кому предназначены созданные 
им ценности, придется отвечать в вечности. И когда это чувство, эта 
устнаовка вполне овладели автором, тогда можно сказать, что - в слу­
чае, если ему удалось это воплотить в создание высшей ценности - он 
приобщается своими творениями к сонму учителей человечества. 

Единичному человеку, как бы высоко он ни стоял на интеллекту­
альной и моральной лестнице, не дано здесь выносить свои приговоры. 
Это делается вековым опытом церковного человечества. Но когда при 
чтении какого-либо творения вами овладевает благостное чувство мира, 
тишины и близости вечной истины, то тогда вы невольно и высказы­
ваетесь в соответствующем смысле. 

"Правда, радость, мир о Дусе Святе ... ". Такие ценности не даются 
даром ; нередко приходится многими горькими слезами омочить свою 
грудь, прежде чем снизойдет на душу и сердце и на созданные творе­
ния эта "роса благодати".  Книги С. Л. Франка перепо.1шены свидетель­
ствами таких борений и связанной с ними диалектики - подлинной и 
истинной. Но единственной целью подлинной диалектики, как и подлин­
ной мысли, - это пробиться, пусть "как бы в битве" ,  по выражению 
Платона, - к "единому на потребу", к "единоспасающей" истине. 

Однако от С. Л. Франка не скрыт великий трагизм, лежащий в дуа­
лизме Бога и "мира, лежащего во зле". И едва ли мы ошибемся, если 
скажем, что большую часть своих огромных сил потратил этот мысли-

81 



тель на преодоление этого дуализма и на указание путей его преодоле­
ния. Он никогда не ранит, но всегда целит читателя своим богоданным 
даром. За это ему честь, слава и вечная память. 

В. Ильин. 

"Основы древне-церновной антропологии" - А. Пазов. Мадрид, 1965-66. 
Том I (422 стр.) и том II (350 стр.) .  

Д-р Позов стал известен в русской богословской литературе в 1961 
году, когда он издал в Мюнхене свою первую книгу "Логос-медитация 
древней церкви". Ф. А. Степун горячо приветствовал появление в печати 
этой книги. За ней вскоре последовало напечатание его нового труда в 
двух томах, посвященного изложению православного учения о человеке. 

Автор этих книг Авраам Самуилович Позов, родившийся в Карее в 
1890 году, получил медицинское образование. До 1931 года он работал 
врачом в России; после своей эвакуации в Грецию, он продолжал там 
свою врачебную практику. В настоящее время он живет в Германии. В 
его лице сочетается врач, хорошо осведомленный о современной меди­
цине, всесторонне образованный богослов и христианин, опытно знако­
мый с молитвенным преданием Православия и с его аскезой. Это редкое 
совмещение таких обычно разделенных интересов и знаний придает 
книгам д-ра Позова исключительную ценность. Они не только знакомят 
читателей с глубоко продуманным и на опыте проверенным православ­
ным взглядом на человека и на его сложную трехчастную природу (дух, 
душа, тело ) ,  но и сравнивают этот подход с различными современными 
философскими, психологическими и медицинскими теориями. 

Последний труд д-ра Позова - подлинный вклад в нашу сокровищ­
ницу зарубежной богословской литературы. О его масштабе можно су­
дить по заглавиям некоторых его глав. Так, например, первый том 
о бсуждает следующие темы:  триединство духа, души и тела. Космиче­
ская душа. Фантазия. Память. Внутренний человек. Страсти. Противо­
естество. Болезни. Второй том : Потерянный рай, Евангелие Uарства. 
Таинства. Благодать. Трезвение. Сокрушение сердца. Психоанализ. Тай­
новидение. Любовь. Свобода. 

Автор вполне владеет своим предметом, у него дар писать ясным, 
всем доступным языком, но он не опрощает своего изложения и не 
теряет глубины своих мыслей. Д-р Позов не только смог написать свой 
большой труд, но он сумел и издать его, что является настоящим под­
вигом при современных эмигрантских условиях. Хочется верить, что он 
найдет должную поддержку у всех тех, кто верит, что Православие 
знает больше о человеке, о его святости и греховности, о его богопо­
добности, чем все новые учения, претендующие на разрешение тайны 
человеческой личности. 

Я горячо советую каждому приобрести эту прекрасную книгу, а так­
же помочь всячески ее распространению в тех нругах, где существует 
интерес к православной мысли и культуре. Книгу можно получить в 
магазине Les Editeurs Reunis, 11, rue de Ia Montagne-Ste-Genevieve, 
Paris-S•. 

Н. Зернов. 

82 



"Ннига свидетельств". Философия человеческой жизни. - Архиепископ 

Иоанн Шаховской. Изд. iz.'OU> , Нью-Йорк. 1965. 

Русскую эмиграцию, в которой оказалось много первоклассного элит­
ного элемента, можно обвинить в чем угодно, но только не в недостатке 
творчества и духовного дерзания. Не будь его, как бы могла она -
политически разбитая н разделенная, биологически обескровленная и 
обессиленная, экономически нищая и юридически бесправная - все 
же оказаться светочем для всего мира, к которой присматриваются и 
прислушиваются во всех странах и, напоследок, там, где этого можно 
было бы меньше всего ожидать - за железным занавесом. России нет, 
но она есть благодаря своей внутренней и внешней эмиграции, которые 
ныне подали друг другу руки. 

"Хлеб для меня - это вопрос материальный. Хлеб для моего ближ­
него - это вопрос духовный", как великолепно сказал Н. А. Бердяев в 
своей книжечке о "Положении человека в современном мире" .  

Конечно все усиливается в своей вескости, важности, сложности и 
серьезности, когда речь идет о хлебе духовном. 

"Мы нищие, а многих обогащаем" -- говорит св. ап. Павел о хри­
стианах. И это воистину так. Обогащающими многих хлебом духовным 
являются вышедшие недавно в свет книги высокопреосвященного архие­
пископа Иоанна Сан-Францисского и Калифорнийского "Книга свиде­
тельств" и "Листья древа" , ( 1-й том "Опыт православного духоведения" ) ,  

изд. ix_ou; ,  Нью-Йорк. 1965. 

Книга Владыки Иоанна состоит из небольших, ярко очерченных и 
отлично документированных глав по самым жгучим вопросам как со­
временности, так и по вечным тревожащим душу человека вопросам. Хо­
чется отметить в книге следующие главы : "Жажда бессмертия" ,  "Бо­
гатство в нас" ,  "Елена Келлер" ,  "Тейяр де Шарден о страдании", "Я:вление 
Христа в истории" , "Русская мысль и материализм",  "Смысл трагизма " ,  
"Рефлексология Павлова",  "Пирогов " ,  "Хирург-епископ" ,  "Тайна имени". 

Стоит только прочесть одну из этих глав, как уже оторваться нельзя 
и от остального, и над книгой просидишь весь день и всю ночь, пока 
не выпьешь ее всю. Ценная сама по себе книга архиеп. Иоанна чрезвы­
чайно полезна еще и в двух других смыслах. В наше время как церковные 
пастыри, так и воспитывающая их духовная школа нуждаются в хороших 
руководствах как по Апологетике, так и по Гомилетике. 

Нам уже неоднократно приходилось говорить - и по самым разно­
образным поводам, что и апологетика и гомилетика (наука о защите 
христианской веры и наука о церковном красноречии) очень устарели. 
Это было заметно еще в самом начале столетия, когда едва наметился 
тот надлом, который в эпоху первой мировой войны привел к той гран­
диозной катастрофе, свидетелями которой и участниками мы явились 
и являемся. Для очень многих выносить свершившееся оказалось не под 
силу, и они надломились и даже вовсе соблазнились. Слишком часто при­
ходится быть свидетелем, а то и объектом иовлевых недоумений, вопро­
шаний и протестов. На них необходимо дать ответ, и притом - нимало 

83 



не медля. Книга архиеп. Иоанна дает в руки страждущим такое аполо­
гетическое средство против отчаяния, служит тем, что в старину назы­
валось medicina mentis - "духовной медициной" или лучше - "меди­
циной духа", не говоря уже о том, что она в связи с этим являет собою 
очень ценное пособие для всех тех, кто так или иначе, но причастен, 
в активном смысле, преподаванию апологетики и борьбе с безбожием 
или с маловерием. 

Так как здесь проповедничество с церковной кафедры, да и вообще 
ораторское искусство на духовные темы играет очень большую роль, 
то книга архиеп. Иоанна может оказать и здесь неоценимые услуги всем 
тем, кто по роду своего служения в Uеркви вынужден прибегать к 
искусству слова и форме как писанной, так и живой речи. Даже говоря­
щий на свои собственные темы и пишущий на собственные сюжеты най­
дет себе в произведении Владыки Иоанна могучую и полезную опору. 

в. и. 

Из истории русской философской мысли конца XIX и начала ХХ века. 
Антология. - С. Л. Франк. Издание Inter Language Literary Associates 
(300 стр.) 1965 г. 

Опыты по истории русской философской мысли - вещь хотя, отно­
сительно говоря, новая, но уже зарекомендовавшая себя несколькими 
основательными трудами. Сюда надо отнести книги проф. прот. о. Ва­
силия Зеньковского, проф. Н. О. Лосского, проф. Б. Н. Яковенко, пока 
не вышедший из печати, но совершенно готовый и частично лишь опуб­
ликованный труд проф. В. Н. Ильина, и, наконец, весьма основательный 
труд проф. прот. о. Георгия Флоровского "Пути русского богословия". 
Труд этот в такой же мере можно было бы назвать и "Путями русской 
философии". И всякому, кто занимается этим вопросом серьезно, труд 
проф. Г. Флоровского обойти никак нельзя. 

Напечатание "Антологии", к тому же сделанной таким знатоком дела, 
как проф. С. Л. Франк, в великолепном издании Inter-Language Literary 
Associates, 1965 г., надо всячески приветствовать. Одно дело подача­
пересказ в труде, который как-никак все же есть произведение данного 
автора и выражает, прежде всего, его собственную философскую точку 
зрения, -- другое дело, голос самих философских авторов, да еще в 

обстоятельно составленной антологии-хрестоматии - "энхиридионе". А 

труд проф. С. Л. Франка есть такой великолепный и со вкусом состав­

ленный, целостный "энхиридион" .  "Энхиридион" проф. С. Л. Франка дает 
весьма выпуклую, отчетливую и яркую картину достижений русского 

миросозерцательно-философского гения во всех его внушительных раз­
мерах. Материал антологии подобран так, чтобы не только быть харак­
терным и показательным для данного автора, но еще - чтобы у этого 
автора найти такое, что будило бы мысль, внимание и интерес. А интерес 

- это в едь цель и в высшей степени важная проблема педагогики как в 
отношении детей, так и в отношении взрослых. Ведь "антология" имеет 
своей задачей разбудить и возбудить специальный интерес к русской 
ф илософии; показать, что у русского философского гения есть сказать 

84 



нечто совершенно новое, а в старых вопросах, как будто изъезженных 
вдоль и поперек и до конца известных каждому специалисту - незави­
симо от того, русский ли он или человек запада - найти новые стороны 
и новые подходы. Поэтому в "антологии" находится много имен, которые 
и для русскго читателя звучат как совершенно новое откровение. Возь­
мем, например, имена Николая Федорова, кн. Евгения Трубецкого, о.  Пав­
ла Флоренского, Николая Лосева*) .  У рядового философа по специаль­
ности - это по большей части только почтенные имена, с которыми не 
связаны никакие более конкретные миросозерцательные и научно-фило­
софские ассоциации. Несомненно, то же самое было бы с Н. Бердяевым 
и с Д. Мережковским, не будь их имена так оглушительно громки за 
границей. 

Для нашей эпохи, пожалуй, особенно для переживаемого момента 
конфликта всевозможных идеологий на политической авансцене истории 
и обнаружившейся религиозной подосновы этих конфликтов, равно как 
и роли христианства как абсолютного критерия и арбитра, особенно важ­
ными являются главы, посвященные Николаю Федорову и кн. Евгению 
Ник. Трубецкому, брату знаменитого эллиниста кн. Сергея Ник. Трубец­
кого. С. Л. Франк прав, говоря, что кн. Евгений Трубецкой в первую 
очередь - политический мыслитель, а также - политический деятель 
либерального направления. Но в каком качестве и какой силы проник­
новения, с какой зрячестью в отношении Философии Истории и в том, 
что лежит в основе всякой подлинной историософии - в отношении к 
эсхатологии и к апокалиптике. Не мешает тут же также вспомнить, что 
он автор блестящей книги по философии и мистическому богословию 
Православной иконографии. Мы живем в эпоху, когда этой стороне 
православной русской культуры воздается должное, когда у мира откры­
лись глаза на эту сокровищницу ценностей изобразительного искусства 
( наряду с северной церковной архитектурой) .  И здесь кн. Евгению Ник. 
Трубецкому и вечная память, и вечная слава, и признательность ныне 
живущих. 

В. Ильин. 

Х Р О Н И R А  

ЛАГЕРЬ ДРУЖИНЫ Р.С.Х.Д. 1966 ГОДА 

Сказать, что Лагерь прошел удачно - недостаточно. Каждый Лагерь, 
по-своему, интересен и плодотворен. Каждый Лагерь отличается от пре­
дыдущего и от следующего своим составом как детей, так и руководи­
телей. В этом году -- детей было много; этому способствовало, может 
быть, то, что Лагерь длился только полтора месяца (с 6 июля по 15 
августа) вместо двух, как это бывало раньше. Большое число детей 
позволило составить хорошие многочисленные отряды - что всегда ин-

*) Его в Антологии, к сожалению, нет. 

85 



тересно для руководителя и, с другой стороны, дает возможность более 
широкой деятельности внутри каждого отряда. 

Кроме этих двух основных черт, Лагерь отличался еще интенсив-
1юстью общей своей программы : были совершены походы на Бельдонн, 
экскурсия в "Веркор" ,  паломничество в местное посвященное Божией 
Матери аббатство - "Салетт". Большое место занимали в жизни Лагеря 
общие игры, общий съезд со студентами; студенты, под руководством 
Т. А. Ладыженской, сыграли несколько сцен из "Дворянского гнезда" 
И. С. Тургенева, в адаптации В. Н. Ильина. 

С точки зрения духовной жизни, в Лагере можно было отметить 
много радостных событий : почти весь Лагерь исповедовался и прича­
щался на каждой литургии ; церковный хор, под опытным руководством 
А. Циолковича, сделал большое усилие для успешного проведения цер­
ковных служб. С помощью Н. Лосского, удалось совершить вечерню 
и литургию на французском языке. В первый раз в истории нашего Ла­
геря были совершены крестины одной девочки на французском языке. 
Это событие придало Лагерю особое духовное напряжение. Руководи­
тели, со своей стороны, ревностно готовились к проповедям, порученным 
11м на общих молитвах. 

И погода, в этом году, не помешала работе Лагеря. 
Поэтому, нужно сказать - Лагерь прошел не только удачно, но и 

интересно, оставляя в памяти много радостного и поучительного. 

86 

Миша Соллогуб. 

LES EDITEURS REUNIS 

1 1, rue de la Montagne Ste-Genevieve, Paris-58 

Защита веры в России . 8,75 
Булгаков, прот. Сергий - Православие. Очерки уче-

ния православной церкви. 1966 2 1 .-

Иоанн, архиеп. С. -Францисский - Книга свидетельств 

Позов А. - Основы древне-церковной антропологии 
I - Сын Человеческий 
II - Апокатастасис 

Франк С. Из истории русской философской мысли 
XIX-XX в. Антология, в переплете 

» -- С нами Бог (Три размышления) 
» -- Душа человека . 

1 5.-

35.-
1 7,50 

20.-
25.-
25.-

Пастернак - Сочинения в 3-х тт" в пер. 

Солженицын - Матренин двор . 

. по 42,50 

3,50 






	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021
	0022
	0023
	0024
	0025
	0026
	0027
	0028
	0029
	0030
	0031
	0032
	0033
	0034
	0035
	0036
	0037
	0038
	0039
	0040
	0041
	0042
	0043
	0044
	0045
	0046
	0047
	0048
	0049
	0050
	0051
	0052
	0053
	0054
	0055
	0056
	0057
	0058
	0059
	0060
	0061
	0062
	0063
	0064
	0065
	0066
	0067
	0068
	0069
	0070
	0071
	0072
	0073
	0074
	0075
	0076
	0077
	0078
	0079
	0080
	0081
	0082
	0083
	0084
	0085
	0086

