




Д ВА Р ЕШ Е Н ИЯ 
:Конец псте1\:шего года в православном мире был озна­

менован двумя важ.ныl\ш событпшш: в :Константинополе 
решением Всоленсrtого Патриарха и его Синода был 22 ноября 
упразднен Э1\:зархат Вселенского Престола, учрежденный 
патриархом Фотием П над православными руссrпгми церн:­
вами в Западной Европе; в Париже значительное коJrичество 
духовенства упраздпешюго Экзархата, собравшееся 30 декаб­
ря в кафедральном Ален:сандро-Невсrшм Соборе, совместно с 
членами Епархиального Совета, решило встать па путь цер­
н:овной незаюrсимостп и бывший русский Эrtзархат I3селен­
сн:ого Престола был объявлен самостоятелытым церrtовным 
уделом. 

Первое из этих событий наl\Iечалось уже давно, нес:мотря 
на все усилия отстоять и сохранить Экзархат, проявляеl\Iые в 
:Константинополе rшк представителями ныне упраздненного 
Экзархата, тart со стороны отдельных лиц, православных и 
инославных, шrи церrшвных организаций, дру:жественно к 
Эrtзархату расположенных. Теперь же, н:огда решение было 
принято и совершшюсь вручение граыаты об упразднении Э1\:­
зархата, остается толы{о преrшониться перед совершившимся 
фактоы. Незачюr тоже говорить о причинах, продrштовавших 
патриарху его решение. Нужно толы�о пож:алеть, что сотруд­
ничество :чежду Православньши Церквами, о н:оторо;\r в своей 
граыате говорпт патрпарх, потребовало, ДJШ своего осущест­
вления, принесения в .жертву церковного yдeJra, rtоторый не 
желал ничего другого, н:ан: только оставаться под Оl\Iофоро:ы 
Вселенсrtого патриарха, проявляя неизменную лояльность l{ 
Святейшему Вселенсн:о:му Патриаршеиу Престолу, выступая 
всяrшй раз !{огда это становилось необходимым в защиту его 
привилегий и прав. Неу:жели дело объединения цер1{овного 
ничем не отличается от сотрудничапия l\Iежду собой чисто 
мирсюrх сил и держав? Неужели и оно должно быть обуслов­
ленньш пс толы\:о одни:чп закона:ми евапгельсI{ОЙ правды, а 
сопровождаться, па подобие строптельства земного града, по­
ппраниюr прав слабых? 

Но приходптся таRже задуматься и о ВОЗ;\IОЖпых 1шно­
ничес1шх последстшrя:х принятого в I{опстантипополе реше­
ния. Еслп патрпарх п оговаривает в своей градrате права Все-

1 



ленсr{ого Престола на Диаспору, то все же, не есть ли его 
акт формальный отказ от каrпrх бы то пи было церковных прав 
на территорию 3ападной Европы? Не есть ли это вообще 
отказ от территориального принципа организации церковной: 
жизни и, тем самым, новое, принципиальное утверждение 
церковного национализма, дробящего православный мир? 
Если это TaI{, то нельзя пе считать это действие как сугубо 
сrшрбное. 

Второе событие связано с первым и явилось его непо­
средственным следствием. Исrшючснпый, на основании слов 
граматы патриарха, из диаспоры, бывший Эr{зархат был во­
лей-неволей поставлен перед решением о своей судьбе. Поыи­
мо всех трудностей:, перед которыми он был поставлен, пред 
ним встала угроза разделения, если не пря�rого исчезновения 
или распада. Путь, указанный: в гра:мате, а иыенно обращение 
н: Московскому патриарху, оказался невозыожным для боль­
шинства не только по психологичесr�им, вполне понятны:м 
причинам, но и по соображениям канонического характера. 
Многим до сих пор остается непонятным, на че:м основаны 
притязания Московского патриархата на общины, находящие­
ся на территории 3ападной: Европы. Тан:же для значительной 
части бывшего Экзархата, и тоже по соображения�r церковно­
канопичесrшго харан:тера, представилось певозможныы слия­
ние с 3арубежной Церковью, из-за неприемлемости для мно­
гих целого ряда ее установон:. Оставался лишь единственный: 
путь, как бы ни был Эr�зархат к нему психологически не 
подготовлен, а именно: стать независиыьш церковныы уделои. 
И для своего самосохранения он вынужден был решиться 
встать на этот последний путь, учтя при этом, ради истори­
ческого и канонического обоснования этого шага, и другую 
действительность, а иыенно то, что его народ и клир у.же 
давно, в свое:м большинстве, формально состоит из полноправ­
ных граждан тех стран, на н:оторые Эн:зархат простирается, 
а если еще не граждан, то апатридов, связанных с этими 
странами по своему юридичесrеому статуту. Вот почему быв­
ший Русский Экзархат Вселенсrеого Престола был вынужден 
стать, ради продолжения того служения, rеоторое он пес до 
сих пор, независимой АрхиеписI{опией Православной Церкви 
Франции и 3ападной Европы. 

Решение, принятое 30 деrшбря 1965 г. в Париже, I{О­
печно еще нуждается в своем заr{решrении и офорылении па 
Епархиальном Съезде. Съезд этот должен собраться в сере-

2 



дине февраля. Но путь уже предначертан. Сrtро:мно, без вся­
кого триумфализма, но в полном сознании своей ответствен­
ности перед Богом и Православной Церковью, и потому твер­
до и определенно, бывший Эr\:зархат занял никем до сих пор 
не занятое место и начал дело положения основ :местной Пра­
вославной Церrши в Западной Европе. И этим, несомненно, 
открывается в истории Православпя новая страница. 

ГРА:МАТА ПАТРИАРХА АФИНАГОРА 

н: АРХИЕПИСКОПУ ГЕОРГИЮ 

�о 1 Протокола 671. 

А. В:. 

Высон:опреосвшценный Архиепископ Кир Георгий, воз­
любленный во Святом Духе брат и сослужитель нашей :мерно­
сти, да будет вашюrу Высокопреосвященству благодать и :мир 
от Бога. 

При нашем предшественн:rше, блаженной памяти Все­
ленском Патриархе Фотии П, наша Великая Христова Цер­
rtовь, принимая во внииание трудное и опасное положение, 
I\:Оторое угрожало тогда нашим возлюбленным Руссr\:им Пра­
вославным Приходам Западной Европы, ради обеспечения 
их духовных и вообще церrtовных нужд и ради сохранения 
и доброго управления их благ и имуществ, приняла эти при­
ходы под свою непосредственную и наивысшую юрисдикцию, 
согласно каноничесrшму праву, которое имеет наш Святей­
ший Апостольский и Патриарший Вселенский Престол. 
Наша Велrшая Христова Церrtовь учредила для них в Запад­
ной Европе особый единый и непосредственно зависящий от 
Престола Патриарший Эr,зархат, находящийся под его по­
н:ровом и надлежаrцим церковным руководством. 

Этот Эrtзархат Руссюrх Православных Приходов Запад­
ной Европы, учрежденный в условиях того времени и среди 
волнений, происшедших из-за разногласий в лоне зарубежной 
русской иерархии, носил, r'ar\: полагается, печать временно­
сти, и следовательно, они должны были существовать поr\:а 
существовали условия и нужды, потребовавшие его учреж­
дения. 

Но конечно, за истен:шее с тех пор почти 35-летие, цер­
ковное положение изменилось. Вышеупомянутые Русские 

3 



Православные Приходы вели успешно свою церковную жизнь 
во всех ее проявлениях и утвердили свое существование. 
Возлюбленная же Святейшая Сестра Русс1шя Церн:овь, кото­
рая находилась тогда в трудных обстоятельствах, избавившись 
от разделений и организовавшись теперь внутренно, приоб­
рела и внешнюю свободу, активно сотрудничая со все:ми по­
ыестныюr православными цер1шами, в управлении и решении 
вопросов и проблеllI, всян:ий раз I{Огда последние встают перед 
вппl\rанием Православной Церкви. 

Имея в виду эти новейшие данные, и необходимое, в 
наши дни, единодушие и более широкое сотрудничество среди 
Православных Цер1{вей для разрешения предлежащих вели­
ких и имеющих историчеСiше значение церковных проблем, 
посоветовавшись обо все�r этом с нашим Святым и Священным 
Синодом, мы вынесли: постановление, и вне зависимости от 
прав, вытекающих из священных канонов для нашего Святей­
шего Патриаршего Вселенсr{ого Престола на Диаспору, 
упразднить учрежденный в 1931 г. вре:менный по причине 
вышеупо:мянутых соображений Патриарший ЭI{Зархат 3апад­
но-Европейских руссюrх Православных Приходов, в уверен­
ности, что Святейшая Руссrшя Цоушовь п ее :иаститый пред­
стоятель Блаженнейший Патрирх Мос1швс1п1й АлеI{СИЙ :мо­
жет и будет всегда оказывать и проявлять отечесI{уЮ любовь 
подобную той, 1шторую мы до сих пор оказывали эти:м прихо­
даl\r и иметь попечение о Вашем Высокопреосвященстве, свя­
щенном клире и б"чагочестивой пастве и о ваших нуждах. 

Извещая настоящим Ваше возлюбленное ВысОI{опреосвя­
щенство, Преосвященных Епископов, прочий священный 1шир 
и благочестивую полноту приходов об ЭTOJ\I решении нашего 
Апостольсrшго и Патриаршего Вселенского Престола, мы ни­
СI�ОЛЫ{О не соыневаеl\Iся в тои, что Вы, глубоко оцеппв прп­
чины, продиктовавшие это решение, с охотностыо и в благо­
вре:мепии: войдете в сношение с Бла:жепнейшим Патриархо:м 
Мосн:овским и всея Руси и нашим возлюбленнейшим и вожде­
ленным во Христе братом Алеrесие:м для устраиванпя ваших 
дел. 

Благодать Бога и его бесн:онечная милость да будет с 
вашим возлюбленным Высшюпреосвящепством. 

1965 год. Ноябрь 22. 

4 

Возлюбленный во Христе Брат 

Па11�риарх Афиuагор 



АРХИПАСТЫРСКОЕ ОБРАЩЕНИЕ 
АРХИЕПИСКОПА ГЕОРГИЯ 

Его Святейшество Вселенсн:ий Патриарх Афинагор, по 
причинам, изложенным нам в Его Грамате от 22-го ноября 
1965 года, переданной нам Преосвящеш-rым Митрополитом 
Мелетием 26-го деrеабря 1965 года в 7 час. 15 мин. вечера, 
постановил своевременным заrерытие Временного ЭI{Зархата 
Православных Руссrшх Церквеfr в Западной Европе, учреж­
денного при блаженной памяти Митрополите Евлогии Свя­
тейшим Патриархом Вселенсrеим Фотиеи П в 1931 году и 
подтвержденного Его Нреемпиrеами. 

Понимая создавшуюся необходимость, rеоторал привела 
Святейшего Патриарха и Его Священный Синод к этому ре­
шению, что лишает насъ Его непосредственного о нас попе­
чения, мы утешаем себ ятем, что отеческая любовь Его Свл:­
тейшества нам всегда сопутствует и ныне, как и прежде. 

Мы пр:ипосиы Его Святейшеству и Его Святейшему и 
Свящепноиу Синоду нашу глубокую благодарность за покро­
вительство и руководство, rеоторые Вселенсrшй Престол нам 
оrеазывал в течение 35 лет и которые не только позволили 
нашему Церковноиу У делу получить твердую и незыблемую 
rеаноничесн:ую основу, но и дали нам возрасти, окрепну1ъ 
и развиться, о чel\f свидетельствует и сам Патриарх в своем 
1� паы Обращении. 

Решение Святейшего Патриарха упраздняет «времен­
ный>.> Русский Экзархат Вселенского Престола, что не озна­
чает упразднение нашего Церковного У дела, основанного в 
1920 году и существовавшего как Митрополия до того вре­
мени, rеогда опа стала 17-го февраля 1931 года Временным 
Эн:зархатом Вселенсн:ого Престола, пользующегося внутрен­
ней самостоятельностью. Эта самостоятельность не может быть 
упразднена. Наша церковная жизнь на Западе продолжа­
ется. 

Твердо верим, что на этот путь привел нас сам Промы­
сел Божий. С упованием на помощь Самого Господа, мы 
ныне nступаеи на этот путь, по которому и будем вести наш 
церн:овный корабль, призывая всю пашу паству re соборному 
'груду, для того, чтобы, сохраняя наш Церковный Удел, утвер­
дить и оформить создавшееся положение согласно церrеовным 
законам. 

Наш Церковный У дел - :Независимая А рхиепископия 

5 



Франции и Западной Европы является: продолжатедеы жизни 
и дела наших Руссrшх п всех других 3ападпо-Европейсrшх 
приходов, общин 11 церrеовных учреждений, неизиенно пре­
бывающих в лоне Единой, Святой Вселепсrtой Соборной и 
Апостольсн:ой Церн:вп Православной. 

Да будут мидости и милосердие Божие со всеми вами. 

Париж, 30-го декабря 1965 г. Apxueniic'Кon Георгий. 

ПРОВОЗГЛАШЕНИЕ НЕЗАВИСИМОСТИ 
АРХИЕПИСКОПИИ 

Мы, смиренный Архиеписrеоп Георгий, 

НА ОСНОВАНИИ Граматы от 22-го ноября: 1965 года, 
посланной нам Его Святейшеством Патрнархоl\1 Вселепсн:и:м 
Афипагоро:м через посредство Высог:опреосвя:щенного Меле­
тия, Митрополита Гречесrшй Церкви во Франции, и юr пере­
данной нам 26-го деrеабря 1965 года в 7 час. 15 )IИН. вечера, 
извещающей нас об упразднении Временного Экзархата Его 
Святейшества Правосдавных Русских Церrшей в Западной 
Европе, созданного в 1931 году Его Свя:тейшество:м Патриар­
хом Фотие:м П, 

В ВИДУ ТОГО, что наш Церковный Удел, доселе состав­
лявший Временный Эr�зархат п обладашuий внутренней �аыо­
стоя:тельностыо, rеоторую полностью сохраняет и по заЕрытпи 
его, этим Патриаршим Решением предоставляется саыоиу 
себе, 

ОТМЕЧАЯ при сем певозио:жность для сего У дела в За­
падной Европе пи вступить в ведение юрисдиrщии :М:ос1еов­
с1tого Патриархата, ни в ведение других церн:овпых образо­
ваний в Диаспоре, в силу нашего самостоя:тельпого бытия, 

ПОЛНОСТЬЮ сознавая чрезвычайную важность и зна­
чимость совершившегося события, не иыеющего прецедента 
в церrеовной исторпп и налагающего на наш клир и церrеов­
пый народ особую ответственность и призвание в соборе 
Православных Церrшей, 

В ТВЕРДОМ НАМЕРЕНИИ с,п;елать, с Божией помоrцыо, 
все возможное и нужное, чтобы продол:жать, развивать и у�ере­
плять литургичесrеое, пастырское, богословсн:ое, миссионер­
сrеое и культурное дело этих церrшей па месте их нахож­
дения, 

6 



ИСХОДЯ из исторических условий и обстоятельств, в 
которых находится П равославпое рассеяние в современном 
мире, и 

ПРИНИМАЯ во внимание плоды, уже принесенные Пра­
вославие:м в Западной Европе и, в частности, во Франции, 
где нами насадились местные прпходы, общины, :монастыри 
и Высший Богословсю1й Институт в Париже, 

ССЫЛАЯСЬ па воззваrrие Епархиального Собрания 
1949 года, которое излагает принципиальное поло:жение 
Православных Цер1шей в Западной Европе, 

УБЕЖДЕННЫЕ, в силу вышеизложенных сообра:же­
ний, что и Божий Проиысел и исторические обстоятельства 
ведут наш Цер1�овный Удел по единственному, отн:рывающе­
муся ныне пути, а именно независимости, следовать которому 
и является для него отселе долгом перед Богом и Святой Пра­
вославной Церковью, 

В УВЕРЕННОС'ГИ, что эти церкви, принадле:жащие 
ныне упразднепноиу Э1\зархату, сохраняют твердую I\Юiониче­
скую почву, и что это положение полностью отвечает так:ж:е 
и юридичес1шму и гражданс1�ому статуту клира и паствы, 
живущих в пределах стран, на которые распространяется 
Архиеппскопия, и либо являющихся грюrщанаыи этих стран, 
либо постоянно в них пребывающих, 

В ПОЛНОМ соборпои согласии с Преосвященным Епис­
коnои Мефодием и Епархиальным Советом и с духовенством, 
собравшимися 30-го щшабря 1965 года в Але1�сандро-Невс1�ом 
Кафедральном Соборе, 

И В СОВЕРШЕННОМ СООТВЕТСТВИИ с догматиче­
сю1м и I\аноничесюrм преданием Святой Православной 
Церкви, живьr.м и верньш членом rюторой мы, по благодати 
Божией, с твердой решимостью остаеися, 

ОБЪЯВЛЯЕМ 
бывший Вре:менный Эr�зархат Вселенского Престола Право­
славных Русских Цорrшей в Западной Европе независимой и 
самостоятельной Архиепископией Православной Церrши 
Франции и Западной Европы. 

СОЗЫВАЕМ Чрезвычайное Епархиальное Собрание Ар­
хиеписr�опии для выработки надлежащего У става и соответ­
ствующего Утверждения. 

Архиепископ Георгий. 
Париж, 30-го ден:абря 1965 г. 

7 



Проп�. Георгий ФЛОРОВСRИй 

« НЕПРЕСТАННО МОЛ ИТЕСЬ» 
(1 Сол. V.17) 

Есть два вида молитвы, и об обоих свидетельствовал сам Спа­
ситель в его беседах с народом. 

В Нагорной Проповеди Господь заповедует ученикам «мо­
литься втайне». Правда, это наставление направлено прежде всего 
против молитвы «лицемеров», против молитвы напоказ, «в сина­
гогах и на углах улиц». Но этим противопоставлением заповедь не 
исчерпывается, и на нем стоит здесь главное ударение. Молитва 
есть личное стояние пред Отцом Небесным, «Который втайне», и 
при этой личной «встрече» с Богом не должно быть свидетелей : 
«войди в комнату твою и, затворив дверь твою, помолись Отцу 
твоему». Впрочем, и при этой «тайной» молитве нужно помнить, 
что «мой Отец», есть в действительности «Отец Наш», и так и 
следует к Нему обращаться. Уединение не означает обособления 
или забвения о других, о братьях в общем сыновстве пред Богом. 
И потому прощение обид и «оставление долгов», мир и примирение 
с братьями, есть предусловие и необходимый момент правильной 
молитвы: «как и мы прощаем должникам нашим» (Ме. VI) .  

В другой своей беседе Господь говорит о б  этом с особенной 
твердостью. «Смотрите, не презирайте ни одного из малых сих ... ». 
И затем свидетельствует о силе общей и соединенной молитвы. 
<�Ибо где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них» . 
Надлежит «соглашаться» в молитве, «просить» заодно, и тогда 
открывается последняя тайна : со-присутствие Христа в молитве 
(Ме. XVIII) .  

Молитва «втайне» и молитва «В согласии» - здесь нет ни 
противоречия, ни даже антиномии. Оба вида молитвы связаны не­
разрывно, и nозможны только вместе. Один вид предполагает дру­
гой, и только в этой взаимной связи они достигают своей подлин­
ной меры. Это дву-единство христианской молитвы отражает и 
выражает глубокое дву-единство христианского бытия, тайну 
Церкви. 

Никто не может быть христианином сам по себе, в уединении, 
в обособлении. Быть христианином значит «быть в Церкви». Хри­
стианское бытие существенно корпоративно, «соборно». Однако 
самое участие в «соборности Церкви» предполагает личную веру, 

и с нее начинается и в ней укоренено. Церковь состоит и ела-

8 



гается из лиц, ответственных и преданных Богу. Личность не рас­
творяется, и не должна растворяться, в «соборности», в коллективе .  
Первые ученики Христа, «во  дни Его плоти», не были обособлен­
ньши индивидуумами, искавшими правды в частном порядке. Они 
были Израильтянами, то-есть полноправными членами Богоуста­
новленного Общества, членами «Избранного Народа», к которому 
и было прежде всего обращено новое Благовестие. И в этом каче­
стве они ожидали наступления Царствия, прихода Грядущего, «уте­
шения Израилева». В известном смысле, «Церковь» уже сущест­
вовала, когда пришел Мессия, Христос. Это был именно Израиль, 
Народ Завета. «Завет» этот предполагается Евангельской пропо­
ведью. Проповедь Спасителя была обращена к членам этой «Церк­
ви», к «погибшим овцам Дт1а Израилева». Христос в своей пропо­
веди никогда не обращался к обособленным людям». «Завет» был 
всегдашней предпосылкой его проповеди. И Нагорная Проповедь 
была обращена не к толпе случайных слушателей, но скорее к 
некоему «внутреннему кругу» тех, кто уже «следовал» за Ним 
в ожидании, что Он был Тот, Кого они ждали, по пророчеству 
и завету. Нагорная Проповедь есть очерк наступающего Цар­
ствия. «Малое стадо», которое Господь собирал вокруг Себя, было 
в действительности верным «остатком» Израиля, «остатком» Народа 
Божия, Избранного Народа. Этот «народ» должен был быть теперь 
преобразован - зово�� Божиим, благовестием Царствия, приходом 
Обетованного. Однако, на этот зов каждый должен был отклик­
нуться за себя, личным и вольным приятием, личной верой и по­
слушанием. «Завет», как таковой, еще не обеспечивал отклика 
веры. И только немногие откликнулись и узнали Грядущего. И, 
вместе с тем, этот личный отклик веры включал верующего в новое 
единство, в новую «соборность». Такова неизменная схема хри­
стианского бытия : уверовать, и зате�1 креститься, креститься в 
единое Тело. «Вера Церкви» должна быть лично принята и усвоена. 
Но только чрез крещальное в1шючение в Тело этот личный акт 
веры получает подлинную устойчивость, достигает своей полноты. 
«Новый человек» рождается только в крещальной купели, - од­
нако, под непременным условиеы личной веры. «Обращение» есть 
только условие. Таинство его «исполняет». 

И та же неразрывная двойственность характеризует всю жизнь 
христианина и, прежде всего, его молитвенную жизнь. Христи­
анская молитва есть всегда личный акт, но свою полноту он полу­
чает только в «соборности» Церкви, в связи общей и корпоратив­
ной жизни. Личная и «общественная» молитва связаны неразрывно, 
и каждая из них вполне осуществима, достигает подлинности, толь-

9 



ко через другую. Сознание, и сердечное приятие, этого двуединст­
ва есть условие и залог пранильной и подлинной молитвенной 
жизни. 

Нужно научиться 111олиться «втайне», наедине с Богом, сви­
детельствовать пред Ним свою веру и послушание, воздавать Ему 
славу и хвалу, в свободной и личной встрече или общении. И толь­
ко те, кто воспитан в делании этой «уединенной» 111олитвы, «при 
закрытых дверях», 11югут духовно встретить друг друга и «согла­
ситься» в том, что они должны просить соrшестно у их общего 
Отца на небесах. «Общественная» 111олитва требует личной подго­
товки и ее предполагает. Однако, странным образом, личная мо­
литва христианина возможна только в измерении Церкви, ибо 
только в Церкви верующий становится христианином. Ибо и «втай­
не», «в своей комнате», христианин молится как член Церкви, как 
гражданин Царствия, как участник в спасении рода человеческого. 
Именно в Церкви мы научаемся молиться «по христиански», как 
христиане, соединенные Христом, и в Нем, друг с другом. Этот 
круг не может быть разорван или разомкнут без серьезной духов­
ной опасности, без духовного вреда. Личная молитва вне контекста 
Церкви может легко выродиться в сентил1ентальный пиетиз;ч, раз­
ложиться в ритм эгоистических эмоций, потерять трезвость. С дру­
гой стороны, без предварительной подготовки в искусе личной 
11юшпвы и общественная 11юлитва легко l\lожет превратиться в 
ритуальную формальность или, что не 111енее опасно, выродиться 
в эстетический транс. Церковь обязывает каждого верующего го­
товиться «втайне» к участию в «общественной» 111олитве. И это не 
только внешняя или формальная дисциплина. Она относится к са­
мому существу 111олитвенного делания. В «общественной» молитве 
христианин должен участвовать, а не только присутствовать в хра-
111е, - со-участвовать лично, совместно с другими. Предел и л1ера 
христианской общественной молитвы есть единомыслие - «еди­
ными усты и едине111 сердцем». Но и в этоы единоll!ыслии христиа­
нин должен участвовать лично, действенно, а не пассивно. Молит­
венный акт всегда есть личное делание, даже и в «симфонии» с 
другиыи. С другой стороны, и личная 1110,питва, даже «втайне», не  
есть «частная молитва», не  есть «частное» дело каждого. Хри­
стианин всегда молится, и должен молиться, как член Церкви, 
памятуя об этом, никогда не обособляясь. В свое время, объясняя 
Молитву Господню, св. Киприан Кареагенский настойчиво подчер­
кивал, что христианская молитва всегда есть «общая и всенародная 
молитва» - puЫica et communis oratio, «потому что мы - весь 
народ - одно». И поэтол1у личная молитва должна быть широкой 

10 



и объемлющей, молитвою о всех и за вся. И только в таком молит­
венном расположении верующие могут действительно «согласить­
ся» и встретить друг друга, как братья - во Христе. Иначе ума­
лится ТDйна Церкви : все - одно Тело. 

Христианская молитва есть ответ на Божий призыв, ответ 
HD великие дела Божии, завершившиеся в деле спасения, в смерти 
и воскресении СпDсителя. И потому она определяется, по форме 
и содержанию, истинами веры. Молитва не отделиыа от догматов. 
Христианская молитва существенно догматична. И прежде всего, 
она есть воспоминание, anamnesis, и возможна она только в пер­
спективе «священной истории», истории Спасения. Церковные гим­
ны полны воспоминаний и образов священной истории обоих заве­
тов, Ветхого и Нового. Сю1ая вера христианская есть ответ -
благодарное опознание спасительного сl\!отрения Божия. Мы мо­
лимся по-христиански именно потому, что начало положено самим 
Господом. Мы обращаемся к Богу пото�1у, что Он первый к нам 
обратился и нас призвал. Весь строй Библейской молитвы есть 
строй «исторический», уже в Ветхом Завете. И тогда он опреде­
лялся памятью и воспоминанием: призвание Авраама, «отца верую­
щих», Исход, Синайское законодательство. Этот исторический ха­
рактер молитвы, в ее духовноi\! обосновании, выражен еще строже 
и сильнее в Церкви Христовой, ибо воспоминаемые события до­
стигли своего завершения - в Кресте и Воскресении. Литургиче­
ская анафора вся построена по исторической схеме:  «по:vшнающе 
убо спасительную сию заповедь, и вся яже о нас бывшая -
крест, гроб, тридневное воскресение, на небеса восхождение, одес­
ную седение, второе и славное паки пришествие".» Христиане 
всегда смотрят назад - обращены ко Христу, пришедшему во 
плоти, к Его кресту и воскресению. Настоящее, всегда текущее, 
может быть опознано и осмыслено по-христиански только через 
обращение или возвращение к прошлоыу, единственноыу и окон­
чательному. Христианский «анамнезис» больше, чем только память 
или воспоминание. Он есть, в известном смысле, возврат к прош­
лому. Ибо «прошлое» во Христе стало постоянны:v1 «настоящим», 
и это единство веков с такой силой открывается в Божественной 
Евхаристии, в этом основании и откровении тайны Церкви. Хри­
стос - один и тот же, по апостольскому слову, и прежде и теперь 
и до века. Св. Иоанн Златоуст с парадоксальной настойчивостью 
разъяснял своим слушателям, что каждая Евхаристия есть та же 

Тайная Вечеря, и на ней действует тот же Христос. Церковь есть 
нечто большее, чем только «общество верующих», общество тех, 
кто верует в 01ысл и силу древних событий - Креста и Воскре-

11 



сения. Церковь есть Тело Христово, общение или общество тех, 
кто «во Христе», и в ком сам Христос, по его обетованию, пребы­
вает. 

Есть некоторая непрерывность между Христом Спасителем 
и христианами, как ни трудно описать и определить точно смысл 
и характер этой непрерывности. Об этол1 опять-таки с неустраши­
мой настойчивостью говорил св. Иоанн Златоуст. В уста Спаси­
теля он дерзал вложить такие слова : «соединенные вещи остаются 
все-таки в своих пределах, но Я сплетен с тобою. Я не хочу, чтобы 
оставалось какое-либо разделение между шши. Я «хочу, чтобы 
мы были одно» (Слово XV на 1 Тим., заключение). В молитве 
Церкви, и в молитве n Церкви, эта тайна единства и единения рас­
крьшается, для очей веры. Молитва определяется верой, видением 
и прозрением веры. Но самая вера укоренена в том единстве, кото­
рое, по силе крещальной благодати, установлено между Христом 
и «присными Ему». 

Молитва в Церкви есть общение между членами и Главой. 
Христианская молитва имеет характер и строй диалога. Не слу­
чайно многие Отцы называли молитву «собеседованием». Господь 
слышит и слушает молитву. С другой стороны, верующий ждет 
на свое обращение молитвенное ответа, в пределах самой мо­
литвы. Об этом в недавнее время говорил Святитель 8еофан За­
творник. Мы начинаем с чтения молитв, установленных �юлитв, 
п о  молитвеннику, и не следует перескакивать чрез ступени. Но 
бывает, что молящемуся отвечает Дух, и тогда надлежит пре­
рвать чтение молитв и внимать и слушать. Вероятно, это дается 
не  часто. Но в этом предел и цель молитвы, ее 01ысл и исполнение. 
Цель молитвы - встреча, и предание себя в руки Божии. Иначе 
говоря, наше молитвенное правило начинается обычно дерзновен­
ным обращением к Духу Святому. Царю небес : «приди и вселися 
в ны». Молитва в ее полноте не есть односторонний акт верующего. 
В ней таинственно соучаствует сам Господь - не только потому, 
что Он «слушает молитву», но и потому, что Он ее внушает. «Сей 
самый Дух свидетельствует духу нашему, что ыы - чада Божия» 
(Рим. VIII. 1 6 ) .  Строго говоря, по силе крещальной благодати, чрез 
крещальное «облечение во Христа», христианин не только стоит 
или ходит пред Богом - так было уже в Ветхом Завете, но и пре­
бывает во Христе, как член Его тела, Церкви. Это - любимый и 
постоянный оборот речи у Апостола Павла. Христиане не стран­
ники и пришельцы, не сторонние, но присные Богу, чрез Христа 
и в Нем. Молитва раскрывает и осуществляет это таинственное 
пребывание «во Христе». Цель и смысл молитвы - быть с Бого��, 

12 



сознавать Его присутствие и близость. Она есть постоянная обра­
щенность к Богу. И потому и�1енно должна она быть непрестанной. 
Молитва есть состояние христнанина, а не только ряд отдельных 
обращений к Богу. В молитве есть ступени, и по ним нужно вос­
ходить о.шренно и терпеливо. Как ответ на дела Божии, молитва 
есть, прежде всего, благодарение. Анамнезис и Евхаристия свя­
заны неразрывно и нераздельно :  это, в сущности, две стороны 
единого акта. Нельзя «всптшнать» Крест и Воскресение, это совер­
шенное откровение любви Божией, без чувства благодарности. От 
благодарения рождается любовь, в ответ на Любовь Божественную. 
Но и благодарение рождается от любви. Здесь опять нерастор­
жимое двуединство. Однако, христианская молитва простирается 
дальше и глубже, чем благодарение. Ибо любовь Божественная 
есть Слава Божия, Его величие. И вершина молитвы есть именно 
созерцание этой неизреченной Славы, в котором даже благода­
рение у�юлкает и всякое слово человеческое изнемогает. По сви­
детельству святых Оп�ов, ангелы не просят и даже не благодарят, 
они только славословят. Это - предел и вершина. Однако, славо­
словие должно присутствовать на всех ступенях молитвенного де­
лания. И потому молитвы обычно завершаются донсолоrией, сла­
вословием Богу, Которому подобает «всякая слава, и честь, и по­
клонение». Но это завершение есть в то же вре�:я и начало :  ведь 
первое прошение Молитвы Господней есть именно прославление 
Бога - «да святится и�ш Твое». 

В нашем обыдешюм понимании, молитва есть прежде всего 
«i110ление», просьба. И дей:::твительно, такова молитва начинаю­
щих. И об ее ограниченности и несовершенстве говорил саы Хри­
стос, в Нагорной Проповеди. Не подобает быть ыногословным в 
молитве, подобно язычникю�: «ибо знает Отец ваш, в чем вы ю1еете 
нужду, прежде вашего прошения у Него». Именно этим сознанием 
должна вдохновляться всякая молитва: только Господь действи­
тельно знает, в чем мы нуждаемся, знает наши действительные 
н;ужды, как наш всегдашний Помощник и Покровитель. И потому 
подобает всецело вверить себя Его любви : «сами себе, и друг дру­
га, и весь живот наш Христу Богу предадил1». В этом и начало и 
конец молитвы. 

Да будет Его с�ятая воля ! 

13 



В. ВЕйДЛЕ 

РЕЛ ИГИЯ И КУЛЬ ТУРА 
Современный человек мыслит религию - не только чужую, 

н о  и свою - как одну из составных частей культуры. В городе, 
где он живет, есть здания, предназначенные для богослужения, и 
есть театры, библиотеки, почтамты, универсальные магазины, а 
подобно этому и в сознании его размещены, как бы на полках 
того же шкафа, представления или понятия, связанные с религией, 
и всевозможные другие, относящиеся, скажем, к музыке, астро­
номии, медицине, шахматной игре. Ему кажется поэтому вполне 
естественным, когда в книгах он находит сперва обзор событий 
за такой-то период древне-греческой, например, истории, а затем 
параграфы или главы, посвященные хозяйству, домашнему быту, 
религии, литературе, искусству того же периода. На самом деле, 
однако, привычные эти взгляды резко противоречат как историче­
ской правде, так и внутренней логике вещей. Религия не там же, 
где культура со всеми разделами своими, а где то за ней или 
под ней. Она уже потому не часть или область культуры, что 
вся культура - излучение религии. Но и этим не все еще ска­
зано. Культура идет из религии, но не вводит нас в религию. 
И как только мы с точки зрения религии взглянем на культуру, 
нам захочется заглавие размышлений этих зачеркнуть или по край­
ней мере союз «И» в нем заменить резкой разделяющей чертою. 

Религии культура ненужна. Нечего ей делать с культурой. 
Экие, скажите, «культуртрегеры» - палестинские мытари и рыба­
ки ! Пусть, в глазах Пилата, Христос - человек (даже с большой 
буквы ) ,  но уж конечно не «культурный человек», в подобие само­
му Пилату. Знать ничего не знает и не хочет знать религия о 
культуре (как сплошь и рядом - но лишь с недавних пор - и 
культура о религии ) .  С этого и надо начинать. Мы не поймем, 
в чем между ними связь, если не увидим сперва, что связи, кото-i 
рая нам мерещилась, вовсе и нет. Ни добрососедских отношений

' 

н ет, ни зависимости религии от культуры. Да и как могла бы 
религия культуру порождать, излучать, если бы сама зависе.�iа 
от нее, сама бы ею порождалась? Тут, однако, надлежит остано­
виться и проверить : уж не запутались ли мы? Неужели религии 

14 



может оказаться чужда та самая культура, которую она же и по­
родила? 

Нет, мы не запутались. Но чтобы в этом убедиться и весь 
вопрос этот хотя бы лишь приблизить к выяснению, необходимо 
различать основу, корень, центральное ядро религии от всего 
остального, о чем мы думаем, когда мы думаем о ней. Религии не  
только может сделаться чужда культура, порожденная ею ,  а затем 
переродившаяся и с ней порвавшая, но она и вообще, в основе 
своей, внеположна культуре, как таковой - лишь постольку, 
однако, поскольку сама эта основа внеположна всему остальному 
содержанию религии. Что же такое эта основа? Проще всего на­
звать ее  верою. Вера создает религию, но создав ее  остается ее 
огненным, неприкосновенным, ее живым и живительным ядром. Ее  
нельзя собственными силами добыть из знания о религии, из прия­
тия религии .  Она даруется нам; но не  религия ее дарует, а она 
дарует нам религию. Когда я говорю, как учит меня Евангелие, «ве­
рую, Господи, помоги моему неверию», я тем самым религию при­
емлю, но веры, или полноты веры у меня еще нет: иначе не 
молился бы я о ней. Если же полнота эта будет мне дана, я религию 
конечно не отвергну, но в нрайнем случае обойдусь и без религии. 

Можно пояснить исторически и различие это между религией 
и верой, и «крайний» этот случай. - Вера христиан в воскресение 
Христа, и в их со-воскресение с Ним и в Нем, родилась в Иеруса­
лиме, но их религия образовалась в Антиохии, Эфесе, Алексан­
дрии, Риме и в менее крупных общинах на тех же берегах - там, 
где нозникли и учение, и обряд, и церковный устав и едва ли не 
нее книги Нового Завета. Первейшим таинстном этой религии было 
Крещение (за которым в те времена непосредственно следовало, 
завершая его, Причастие) .  Однако, древняя церковь учила, что 
Крещение водой законным образом может заменяться Крещением 
кровью, т. е .  исповеданием веры, закрепленным мученической кон­
чиной, которая, таким образом, становилась на место единоспасаю­
щего, воскрешающего в вечную жизнь таинства и делала его, в 
даю-юilr случае, ненужным. Да и не ясно ли само по себе - для 
sтих, как и для всех времен - что приемлющий мученическую 
01ерть, и даже всякий отдавший жизнь свою «за други своя», рели­
гию, пусть и полностью ее утверждая, все же упраздняет, сожи­

гает ее (во всем, что не вера, а выросло из веры) огнем, верой 

зажженньш, огнем своего свидетельства о ней. И точно также любой 

15 



подвиг, хотя бы и не смертельный - прощения, пою1яния, само­
обуздания - к тому сердцевинному огню ближе, чем ко всем обря­
дам и уставам. Оттого-то и совершают его порой, как и подвиг 
самопожертвования, души далекие от религии, души неверующие, 
но верящие. Даже без того, чтобы сказали они : «верую», помог 
их неверию Господь. Они поверили . . .  

В Кого? Во  что? 

- В непрозрачный для рассудка смысл своего подвига. 

Никто не имеет права, и всех меньше верующий, сказать, что 
такая вера не равносильна вере в Воскресение Христово. 

* 
** 

Вера довлеет себе. Ей ничего не нужно. И все-таки, или 
именно поэтому, она создает религию. С неизбежностью создает, 
ища себе выражения, оформления, закрепления, как в отдельной 
душе, так и в сознании и жизни общины, общества «верных», 
народа, семьи народов. Создавая религию, она становится неот­
делимой от нее и все же не сливается с ней : слияние это происхо­
дит лишь в те высшие и редкие мгновенья, которые верующему, 
даже и внутри религии, дает не религия, а вера. Веками, тысяче­
летиями огонь ее  все так же горит в глубине ею же созданных, 
себе на потребу, канонов, догматов и литургий, как он горел, когда 
религия только еще начиналась. Все этим огнем согрето, каждый 
камень необозримых возведенных религией палат, каждая стра­
ница бесчисленных Житий, чуть ли не каждый столбец в 11шого­
томной греческой и латинской Патрологии аббата Миня. Но разве 
перед смертью не назвал Фома Аквинат соломой высокие свои тво­
рения? Он не только греет, тот огонь. Если дерзнешь и дано 
тебе будет, ты в нем сгоришь, и палаты спалишь, и сожжешь в 
нем свои, да и все чужие фолианты. Таковы столь разные, но в 
единой вере пути св. Франциска, Лютера, испанского «крестного» 
Иоанна, а быть может - при всем буквоедстве - и нашего про­
топопа Аввакума, и самосожженцев на высоких их кострах. Изу- / 
верство зажгло те костры, но  веря ( а  не веруя только) на них' 
сгорали, и трудно думать, что Тот, в Кого верили они, осудит 
сгоревших за их неуменье разобраться в своей религии. ОгОI\Ь 
веры сжигает и без костров, даже созданную им религию сж�­
гает, но она восстает из пепла ; лишь когда потухнет огонь, нао�у-

16 



пит и ее конец. Недаром большими буквами было написано 
ОГОНЬ в середине листка, свидетельства веры, зашитого в ладон­
ку, которую Паскаль носил на груди до самой смерти. 

Вера создает религию. Из религии излучается - религиозная 
на первых порах - культура. Никаких четких границ при этом не 
возникает. Вся культура Египта, передней Азии, древней Греции, 
средневекового Запада, Византии, древней Руси неразрывно свя­
зана с религией. Не то чтобы духовная жизнь человека и творче­
ские его дела проистекали, в совокупности своей, из этого одного 
источника. Духовная жизнь у него есть, потому что есть у него 
слово, т. е .  язык, состоящий не из одних сигналов и значков, 
но еще и из выражений, передающих 01ыслы, которые на булавку 
не посадишь (будь эта булав[{а сигналом, знаЧ[{ОМ или термином) , 
а наличие духовной жизни (которой животные и электронные 
ы�шины лишены) именно и дает е�1у возможность религиозного, 
как и всякого другого познания и творчества. Возможность эту 
осуществлял он и вне связи с религией - в области слова или 
сквозь язык ритмов, ыелодий, узоров, пластических и живописных 
образов, а также путем изготовления необходимых ему орудий и 
предметов домашнего обихода.  Но дело все в том, что высокие 
религии, в отличие от первобытных, воспитывают по-новому мысль 
и тем самым поднимают слово на неслыханную доселе высоту, да­
руют ему новые поэтические богатства, овладевают письменностью, 
пораждают или преображают право, берут себе на службу, услож­
няя и возвышая их, музыку, танец, драматическое действо, создают 
не существовавшее до того монументальное зодчество, кото­
ро:11у образ и узор не только служат, но и включаются, с ним 
во главе, в охватывающее все эти искусства единство, то един­
ство, которое мы называем - не в обычном, повсюду применимом, 
а в более сильном смысле слова - стилем. 

Ни в какой другой области культуры нет явления, столь 
наглядно свидетельствующего о характере ее  связи с религией, 
как стиль. Египетская и греческая религия знали один лишь стиль, 
ими созданный и умерший выесте с ними, но так бывает только 
там, где религия остается до конца религией одного народа (сим­
биоз греческих верований с римскими и ближне-восточными к со­
зданию нового стиля не привел ) . Христианство создало три совер­
шенно различных стиля : византийский, готический и тот, который 
следовало бы назвать итальянским (он родился во Флоренции, и 
много позже, после крупных изменений обрел могущество в Риме) , 
и, кроме того, большое число до целостного стиля не  дозревших 
единств (как, например, на Западе в рт1анскую эпоху, или в древ-

17 



ней Руси - одно JЗ НоJЗгороде, другое во Владимире, третье позд­
ней в Москве) . Объясняется это множественностью «исповеда­
ний» - почти решился бы я даже сказать религий (но отнюдь не  
вер) - JЗнутри христианской религии, но не в меньшей мере и 
врожденной ( т. е. ни из чего другого не выводимой) склонностью 
конкретных стилесоздателей, жителей такого-то города, такой-то 
i\lестности, к той или иной раз1-юJЗидности узора, к тому или иноыу 
решению строительных или изобразительных задач. Самые задачи 
эти проистекали, однако, из их религиозного сознания и ,  что еще 
JЗажней, этим сознание111 001ыслшrись. Искусстно стилистическое 
свое единство обрело не просто эти задачи выполняя, но и выра­
жая тот смысл, что JЗложила в них религия. Все стили прошлого, 
недосозданные, как и создавшиеся до конца, всегда были стилями 
искусства, ставшего языком религии. Поначалу, это всегда язык 
храмостроительства и религиозного образа, но и позже, отделяясь 
от тех высказываний, для которых он был создан, он еще долгое 
в ремя о стается единственно возможным, единственно понятным 
языком, исключающим все другие стили, и чьи формы отнюдь не 
с разу теряют свой старый смысл, при измениJЗшихся темах и строи­
тельных заданиях. Даже и вполне обlllирщенное и утратившее стиль 
искусство еще оглядывается назад, объявляет классическим рели­
гиозное свое прошлое, подражает ему в особо торжественных 
и церемониальных спучаях. Ни к че�1у хорошему подражания эти 
не ведут. Однако не одни Академии, но и массы, а главное пора­
ботители этих масс ищут - в слепую - возвышенного. Все 
возвышенное было некогда священным. 

Что верно об этих искусствах, то верно и о других, верно 
и о всей вообще культуре. Повсюду в ней сквозит породившая ее 
религия. Наша музыка, единстненная в мире европейская lllузыка, 
не только из богослужения nозникла, не только была еще в лице 
Баха музыкой по преимуществу «духовной», но и позже, став 
«светской», продолжала пользоваться языком, чья понятность вы­
текает из того, что создан он  был для высказыванья душевных 
движений, связанных с религией, и притом с нашей ( т. е .  европей­
ской) христианской религией. Язык наш, всех христианских или вос­
питанных христианством народов, всей нашей поэзии и литературы, 
являет по разному следы своей укорененности в языке Библии, 
христианского благочестия, в богослужебном и богословском языке. 
Больше того - и тут мы выходим за пределы искусства - са�1а 
наша мысль, наше понимание мира и людей, вся наша духоJЗная 
жизнь JЗСе еще ищет, а если ищет, то и находит опору в той 
религии, из которой излучилась наша культура, хотя многие из 

18 



нас уже и отказываются считать ее своей религией. Несмотря на 
отказ, беззакатное это, но для них заходящее солнце, нет,  нет да 
и пронзит Иl\I сердце, или душу И!\! согреет длинным, вечерним 
своим лучем. Порой становится ясно и им, что христианскую 1\!ораль 
нечем за!\!енить, что мало радости в искусственно изолированном 
эстетическом объекте, что ничего нет по-настоящему ценного в 
распыленных «ценностях» и что самому словечку этому место в 
меняльной лавке, а не среди доводов и укоров потревоженной их 
совести. Да и кто говорит о ценностях, как не тот, у кого н ет 
ничего святого? Как только почувствуешь ты, что у тебя есть 
святое,  все они исчезнут или растворятся в нем. Тут-то ты быть 
может и пой�1ешь, что культура, во всем существенном своем -
религия. Этой истине история нас учит. Но если ты ее откроешь 
лично для себя, это будет значить, что ты уже сказал : «Верую, 
Господи, по�юги l\!Oe�ry неверию». 

* 
** 

Возвращаясь к началу наших размышлений и к нынешнему 
положению вещей, мы вполне уверенно можем теперь сказать, 
что вера и религия, не отделяющая себя от веры, имеют право 
ничего не знать о культуре, но что культура не имеет права ничего 
не знать о ре.тшгии, особенно о той религии ,  которая ее породила 
и воспитала. Культура остается укорененной в религии и соли­
дарной с ней, даже если носители ее, так называемые культурные  
люди, этого не знают или это отрицают. Солидарность эта (укоре­
ненностью обусловленная) гораздо ярче сказывается в наше время, 
чем сказывалась еще недавно. Она проявляется с полной ясностью, 
как в конфликте между культурой и научно-технической цивили­
зацией, так и в попытках насильственно культуру от религии отор­
вать. 

Ни наука, ни техника, ни цивилизация не могут быть отвле­
ченно (т. е .  всегда и при всех обстоятельствах) противопоставляе­
�1ы культуре. Французы и англичане чаще называют культуру 
цивилизацией, чем культурой, и в цивилизации, самой по себе, 
ничего противо-культурного нет. Технику греки не отличали от 
искусства, когда речь у них шла об архитектуре, скульптуре, жи­
вописи или прикладном художестве ;  и конечно для постройки го­
тических соборов требовалась весьма развитая и утонченная тех­
ника. Наука так же выросла из ре.тrигиозных идей и интересов, 
как и дра!\!атургия или более высокие форыы юриспруденции. Для 

19 



научно-технической цивилизации показательно, однако, что науку 
она примлет лишь точную ( т. е. основанную на дедукции или экс­
перименте) ,  а неточную ( т. е. всякое понш1ание духовной жизни, 
не проверяемое в лаборатории или путем вычислений) устраняет. 
И столь же показательно д.1я нее, что она не технику подчиняет 
культуре, а культуру технике, и что в цивилизации она видит 
всего-лишь совокупность удобств или гарантию благополучий ила 
обеспеченную государство�! возможность далее развивать технику. 
Но всего глубже ее характеризует отношение ее к слову, т. е. к 
мышлению и языку (см. об  этом мою статью «Уillерщвление слова», 
«Мосты» XI ) .  Технике и той науке, которая всецело ориентиро­
вана на технику, слова, содержащие 01ыслы, ненужны ; ей нужны 
лишь такие словесные или несловесные значки и сигналы, которые 
отсылают к доступны�� лабораторному исследованию предметам или 
к nзаи111оотношению1 между таки�rи предыетами. В соответствии с 
этим, решительные сторонники научно-технической цивилизации 
объявляют рэссуждения богословов, философов и прочих истол­
кователей духовной жизни челопека, а также все оценочные суж­
дения, б ез которых нельзя обойтись ни п области морали, ни в 
области искусствэ, ни в области истории, не то, чтобы неверными, 
но беспрещ�етньши, не допускающими проверки, неспособньши 
быть ни верными, ни неверными, и поэтому, п конечном счете, пу­
стою болтовней. 

Такое мировоззрение, отыеняющее, с религией заодно, всю 
культуру и даже всю духовную жизнь человека (основанную на 
смысловом мышлении, и на нем одноы) или, n лучше�� случае, 
отводящее ей место невинных забав в часы досуга, все чаще 
встречается нынче, как на Западе, особенно англо-саксонском, так 
и в Советском Союзе, по преимуществу (но не исклю'штельно)  
среди людей профессионально прикованных к различным механиз­
М<!111 научно-технической цивилизации. На деле, цивилизация эта 
сосуществует, конечно, с культурой, да и пере��ешивается с ней 
в сознании ее носителей ( если бы совсем удалось ей вытеснить 
культуру, она утратила бы право именоваться цивилизацией ) ; но 
тут наблюдается некоторое различие �1ежду Западо�r и Советскю� 
Союзо�r, которое �южно выразить сказав, что научно-техническая 
цивилизация менее культурна в Советском Союзе, чем на Западе. 
Происходит это оттого, что власть имущие n стране, называв­
шейся некогда Россией, рук не покладают хлопоча о том, чтобы 
унаследованную ею культуру от религии оторвать и приклеить 1< 

выцеженной Лениным из писаний Маркса и Энгельса идеологии. 
Результат получается такой же, как если бы кто nыдернул дерево 

20 



из земли и посадил его в кадку, предварительно нарубив туда две­
три высохших ветки другого дерева. Русская разновидность хри­
стианско-европейской культуры была глубже в религии укоренена 
и сохранила с ней до недавнего времени более тесную связь, чем 
любая из западных разновидностей ее ;  но вот уже почти полвека 
у русских людей пытаются отнять не только их религию, но и 
знание об этой религии, не только очень значительную часть 
того, что делает их русскими, связывая их с прошлым, но и знание 
об этой части их прошлого. Малограмотные старатели калечат 
культуру своей страны, уменьшают сопротивление, которое куль­
тура эта могла бы оказать научно-технической цивилизации, и по  
невежеству своему даже не понимают при этом, что  для сциен­
тизма или техницизма их собственная идеология - такая же пу­
стая болтовня, как и все, что не техника и не используемая тех­
никой наука. 

Но как бы то ни было, и что бы ни угрожало культуре, науко­
техника или презираемая ею, как и культурой, псевдо-научная 
идеология, чем сильнее эта угроза, тем яснее видит причастный 
культуре человек, что нет культуры без религии, что главное в 
культуре - религия. А Россия, «нищая Россия», с четырьмя бук­
вами каленым железом выжженными на груди, разве она не знает, 
что душу ей калечат и ум затемняют одним махом, а не порознь? 
Недаром разрушают старинные ее церкви : на те же дрова растаски­
вают, тем же щебнем засыпают культуру и религию. А все же 
работают зря. Веру искоренить не могут. Веры в России еще и 
сейчас - ыожно быть в этоJ11 уверенным - больше, ч ем на Западе. 
Только слова у этой веры нет, имени она себе не знает. Но будем 
помнить : религия создает культуру, однако путь к религии идет не 
из культуры, а из веры. И сомненья нет, что много есть душ в 
России, которые, если б знали, молились, и имели бы право l\10-
литься, как еще никогда не молился никто: верю, Господи, научи 
меня веровать в согласии с моей верой. 

21 



К 700-Л ЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ ДАНТЕ 
Чтение Данта в России - тема обширная и еще почти не изученная. 

От первых не дошедших до нас опытов С. Шеверева до монументального 
и, в своей законченности, беспримерного перевода М. Лозинского, Дант 
не переставал читаться и изучаться. Над Дантом размышляли В. Соловьев 
и о. П. Флоренсюrй. Совершенно по-новому Дант был прочитан акмеис­
тами :  "Мы с Мандельшамом, - писала Ахматова, - читали Данта всю 
жизнь, и вместе и вроз ь " .  

Предлагаем вниманию читателей небольшой отрывок из неизданного 
"Разговора о Данте" О. Мандельштама. Эти удивител ьные страницы (та­
кие " неуслышанные", как выразилась о них Ахматова) одновременно про­
никновение в дантовский поэтический мир и своего рода самопризнание. 
Вникая в Данта, О. Мандельштам строит собственную поэтику. Полностью 
"Разговор о Данте" войдет во второй том "Собрания сочинений" О. Ман-
дельштама под редакцией Г. Струве !! Б. Филиппова. Редакция. 

До нас, разу:меется, не дошлп дантовы черновнюr. 1'1ы 
не Иl\fеем возможности работать над псторией его теl':ста. 
Но отсюда, r�онечно, еще не следует, что не было переиаран­
ных черновиков п что текст вылупился готоnы)I, кан: Леда из 
яйца или Афина Паллада из головы 3евса. Но злополучное 
шестивековое расстояние, а таюн:е весьма простительный фан:т 
не дошедших черношшов сыграли с нами злую шутку. У.же 
который веr� о Данте пишут и говорят таr�, н:ак будто он пзъ­
.я:сшrлся непосредственно на гербовой бумаге. Лабораторшr 
Данте - нас это не н:асаетс.я:. :Кан:ое до нее дело нсве:жест­
венно:му пиетету? Рассуждают таr�, каr� если бы Дант имел 
перед глазами еще до начала работы совершенно готовое 
целое и занимался техниrшй муляжа - сначала из гипса, 
потом в бронзу. В Jrучшеш случае ешу дают в pyrпr резец и 
позволяют сr�улъптурпичать или, кart любят выражаться -
«ваять». П рп этоы забывают одну :малепы�ую подробность: 
резец точно СШП\Шет лишнее, и черноюш сн:ульптора пе остав­
ляет материальных следов, что очень нравится публю�е; саиа 
стадиальность работы скульптора соответствует серпи черпо­
шшов. Черповиюr н�:шогда не унп:чтолшются. 

В поэзии, в пластин:е и вообще в искусстве нет готовых 
вещей. 3дссь пюr ыешает привычrш r� граиматпчес1�шrу :мыш­
лению, - ставпть понятпе «исr�усство» в rпrенительпо:м па­
деже. Самый процесс творчества мы подчиняем целевому 
предложноиу падежу и -мыслим тart, r�art если бы болванчrш 
со свинцовым сердечrtои, поr�олебавшись кart следует в разные 

22 



стороны, претерпев различные колебания по опросно:му лист­
ку: о чем, о I\О:М, I>IOI п че:1r - под конец утверждался в буд­
дийсн:ом, гиипазичесI\ОЫ ПОI\ое шrенительного падежа. Между 
теы готовая вещь в тюtой же лере подчиняется 1tосвенпы:м, 
как и пршrыl\I падежюr. К тому же, в теории познание по­
ставлено на должное служебное :11есто: будучи совершенно 
преодолено математ1шой, rшторая имеет свой самостоятель­
ный самобытный сиптаrtсис, - в исrtусствоведепии эта схо­
ласт1ша синта�tспса пе преодолевается и наносит ежечасно 
rеолоссальный вред. В европейской поэзии дальше всего жили 
от дантовского метода и, прямо скажу - ему полярны, про­
тивоположны - ииенно те, кого называют парнасцами: 
пменно - Эредиа, Леrtонт де Лиль. Гораздо ближе Бодлер. 
Еще ближе Верлен и наиболее близон: во всей французсrtой 
поэзии Артур Рэибо. Дант по природе своей I\олебатель 
смысла п нарушитель целостности образа. I{о:1шозиция его 
песен напоыинает расшrсание сети воздушных сообщений или 
неустанное обращение голубиных почт. 

Итак, сохранность черновика - зан:он энергетики про­
изведения. Для того чтобы прийти 1е цели, нужно принять 
и учесть ветер, дующий в иную сторону. Именно тarton и за­
rеон парусного лавированья. 

Давайте вспшши:м, что Дант Алигьери жил во времена 
расцвета парусного иореплаванья п высоrеого парусного 
искусства. Давайте пе погнушаеися и:ысть в виду, что он 
созерцал образцы лавированья и маневрирования. Дант глу­
боко чтпл искусство совре:11епного юrу ыореплавапья. Оп был 
учеюшол этого папболсе уклончивого п п.ластичесrшго спор­
та, известного человечеству с древнейших времен. 

Мне хочется указать здесь на одну из за:мечательных 
особенностей дантовсr::ой психиrtи: на его страх перед пря­
:мы:ми ответа:ми, быть :может обусловленный политичесr�ой 
битуацией опаснейшего, запутаннейшего и разбойнейшего 
века. 

В то вре:мя, r�ак вся Divina Commedia, как было уже уrtа­
зано, является вопросникоы и отвеппшом, rшждое прямое 
выш�азыванпе у Данта буквально вылупливается то при по­
:1ющи повпвальпоii: бабrш - Виргилия, то щлr участип няныш 
Беатриче и т. д. 

Inferno, песнь XVI. Разговор ведется с чисто тюреыной 
страстностью: во что бы то ни стало использовать крошечное 
свидание. Вопрошают трое п:менптых флорентийцев. О чюr 1 

23 



Конечно, о Флоренции. У них 1шлени трясутся от нетерпения 
и они боятся услышать правду. Ответ получается лапидарный 
и жестокий, в форме выкрю{а. При этои у самого Данта 
после отчаянного усилия дергается подбородок и запрокиды­
вается голова - и это дано ни более ни :менее, 1�ait в автор­
ской ремарке : 

Cosi gridai colla faccia levata. 

Иногда Дант умеет так описывать явление, что от него 
ровным счетом ничего не остается. Для этого он пользуется 
приемом, который мне хотелось бы назвать гераклитовой мета­
форой, с такой силой подчерюшающей те1tучесть явления и 
таким росчерком перечеркпвающей его, что пряиому созер­
цанию, после того как дело метафоры уже сделано, в сущно­
сти уже нечем поживиться. :Мне уже не раз приходилось гово­
рить, что метафоричесюrе прие:мы Данта превосходят наши 
понлтия о композиции, посколы{у наше ис�tусствоведение, раб­
ствующее перед синтаrюическим мышлением, бессильно перед 
ним. 

Когда мужичонка, взбирающийся па холм 
В ту пору года, когда существо, освещающее мир, 
:Менее скрытно являет нам свой лик, 
И водяная мош1tара уступает l\Iecтo ко:мартша:м, 
Видит пляшущих светляков в r�отловине, 
В той самой, может быть, где он трудился rtaк жнец и IШI{ 

пахарь; 
Так язычками пламени отсверrtивал пояс восьмой, 
Весь обозримый с высоты, на rtоторую я взошел, 
И подобно тому, кait тот, 1по отоистил при поиощи медведей, 
Видя удаляющуюся 1\олесницу Ильи, 
Когда упрш�ша лошадей рванулась в небо, 

Смотрел во все глаза и mrчего не разглядел, 
Кроме одного единственного пламени, 
Тающего, ю� подни:мающееся облачко, 
Так языкастое плюrя наполняло щели гробниц, 
Утаивая добро гробов -- их по:ашву, 
И в оболочr{е 1еаждого огня притаился грепшик. 

(Inferno, XXVI, 25-42) . 
Если у вас не закружилась голова от этого чудесного 

подъема, достойного органных средств Себастьяна Баха, то 
попробуйте указать, где здесь второй, где здесь первый член 

24 



сравнения, что с чем: сравнивается, где здесь главное и где 
второстепенное, его поясняющее. 

И.мпрессионистсrшя подготовн:а встречается в целом ряде 
дантовских песен. Цель ее - дать в виде разбросанной азбуr\:и, 
в виде прыгающего, светящегося, разбрызганного алфавита 
те са:мые элементы, которым по закону обратимости поэтиче­
СI\:ОЙ лириrш над.лежит соедпниться в смысловые формулы. 

Так вот, в этой интродуrщии мы видим легчайший, све­
тящийся гераклитов танец летней мошкары, подготовляющей 
нас r� восприятию важной и трагичесrшй речи Одиссея. XXVI 
песнь Inferno, - наиболее парусная из всех композиций Данта­
наиболее лавирующая, наилучше :иапсврирующая. По изво­
ротлrшости, уrшончивостп, ф.тrорентийсrшй дипломатичности п 
н:аrсой-то гречесrшй хитростп опа не ииеет себе равных. 

В песне .я:вно различииы две основных части: световая 
импрессионистская подготовка и стройный, драматичесr\:ИЙ 
рассr\:аз Одиссея о последнем плавании, о выходе в Атланти­
чесr{ую пучину и страшной гибели под звездами чужого полу­
шария. 

По вольному течению мысли разбираемая песнь очень 
близr�а к иипровпзации. Но если вслушаться внимательно, то 
окажется, что певец внутренне иыпровизирует на любимом, 
заветном гречесн:ом языке, пользуясь дJrя этого лишь каr{ фо­
нетИI{ОЙ и тr�анью родньш италы:шским наречьеы. 

Если ребенн:у дать тысячу рублей, а потом предложить 
па выбор оставить себе юrи сдачу или деньги, то, конечно, 
он выберет сдачу, п таrшм способом вы сможете отобрать '':! 
него всю cy;\ory, подарив ю1у гривенник. Совершенно то же 
самое произошло с европейсн:ой художественной критикой 
Данта, I\:оторая пригrюздила Данта к гравюрным ландшафтам 
ада. :К Данту еще шшто пе подходил с геологичссrшм молот­
ком, чтобы дознаться до ь:ристаллпчссr�ого строения его по­
роды, чтобы изучить се в:крапленность, ее дымчатость, ее гла­
застость, чтобы оцепить се, IШI\: подвер:жепный самым пестрым 
случайностяы горный хрусталь. 

Наша пауь:а говорит: отодвинь явление, и я с ним справ­
люсь, освою его. «Далековатость» ( выражение Ломоносова)  и 
познаваемость для нес почти однозrшчпы. 

У Данта расстающиеся и прощающиеся образы. Трудно 
спусrtаться по излогам его ыпогораsлучного стиха. 

Еще пе успели мы оторваться от тосr{анс:кого мужичонки, 
любующегося фосфорной плясн:ой светляков, еще в глазах 

25 



и:м:прессионистсюrе ряби от I{Олесницы Ильи, растеr�ающейся 
в облачко, - кат� уже процитирован костер Этеоrша, уже 
названа Пенелопа, уж:е прюrоргалп трояпсI{ОГО коня, уже Де­
мосфен одолжил Одиссею свое республrшапсrеое rераспоречие, 
и снаряжается r�орабль старости. Старость в понимании Дан­
та прежде всего rеругозорность, высшая объюп-rость, rеруго­
светность. В одиссеевой песне зеиля у;.р:е rеругла. 

Это песня о составе человечестшй rерови, содержащей в 
себе океапсrеую соль. Начало путешествия заложено в системе 
I�ровеносных сосудов. :Кровь п.ланетарпа, полярна, солона. 

Все:м:и извилина:м:и :мозга Одиссей презирает склероз, 
подобно тоиу, IШI\: Фаринато ад. 

«Неужели :мы рождены для с1еотс1еого благополучия и 
остающуюся нам горсточrеу вечерних чувств пе посвятим дер­
занию - выйти на запад, за герн:улесовы вехи - туда, где 
мир продолжается без людей». 

Обмен веществ самой планеты совершается в 1ерови, и 
Атланттша всасывает Одиссея, проглатывает его деревянный 
rеорабль. 

Немыслимо читать песни Данта, не оборачивая их I\', со­
временности. Они для этого созданы. Они снаряды для улов­
ления будущего. Они требуют коы:мептарня futurum. 

Время для Данта есть содер1r;:ание истории, понимаемой 
reare единый сипхропистичесrшй ан:т; и обратно: содержание 
есть сов:местное держание вре:менп - сотоварпщюш, сопсr�а­
теляии, соотrерьшателя�шr его. 

Дапт - антимодерпист. Его современность - неисто­
щи:ма, неисчисли:ма и неиссян:аема. 

Вот поче:му одиссеева речь, выпу1шая, IШI\. чечевица за­
жигательного стен:ла, обратима и к войне греrеов с персаии, 
и I\', о·шрытию А:мертши :Колу:мбои, п к дерзюгм опытюr Пара­
цеJiьса, и I� все:мпрной империи :Карла V. 

Песнь XXVI, посвященная Одиссею и Дпомиду, пре­
н:расно вводит нас в анато:мшо даптовстеого глаза, столь есте­
ственно приспособленного лишь ДJIЯ вскрытия структуры бу­
дущего вре:м:епи. У Данта была зрительная аrшо11юдация хищ­
ных птиц, неприспособленная к ориентации на малом радиу­
се: слишr�оы большой охотничий участок. 

н: само:му Данту применюrы слова Гвидо l{авалшапти, 
столь невежливо оборвавшего его беседу с гордецо:м Фари­
нато : 

26 



Noi veggiaт, соте quei che ha таlа luce. 

(Inferno, Х, 100) 

т. е. - мы - грешные душп - способны видеть и различать 
только отдаленное будущее, иыея на это особыfr дар. Мы ста­
новимся абсолютно слепы, кан: тоЛЫ{О перед нами захлопы­
ваются двери в будущее. И в этом своем качестве мы уподоб­
ляеыся тому, кто борется с cyxrepr,a:.vш и, различая дальние 
предметы, не разбирает того, что вблизи : 

Е se gia fosse, non saria per tетро. 

Плясовое начало сильно выра:жепо в рит:мтше терцин 
XXYI песни. 3десь поражает высшая беззаботность рит::1rа. 
Стопы уrшадываются в движение вальса: 

Е se gia fosse, non saria per tетро. 
Che piu тi gravera сот' piu т'аttетро. 
Cosi foss' ei, da che pur esser dee! 

(Inferno, XXVI, 10-12) 

Нам - иностранцам, трудно проникнуть в последнюю 
тайну чужеродного стиха. Не нам судить, не за нами послед­
нее слово. Но 11ше представляется, что здесь именно та плени­
тельная уступчпвость птальшrс1тй речи, н:оторую :может до 
н:онца попять толы\:о слух прирожденного итальянца. 3десь 
я цитирую Марину Цветаеву, которая обмолвилась «уступ­
чивостыо речи руссr{ОЙ . . . » .  

Еслп следить вюшательно за дюпrс;ение11r рта у толкового 
чтеца, то ПОI{ажется, будто он даст ypor{ глухоне:мьш, т. с .  
работает с таrши расчетом, чтобы быть понятым и беззвучдо, 
артиr{улируя каждую гласную с педагогической наглядно­
стыо. И вот достаточно посмотреть, I{aK звучит XXVI песнь, 
чтоб ее услышать. Я бы сказал, что в этой песЕJ беспоrtойные, 
дергающпеся гласные .  

Вальс по преимуществу волновой танец. Даже отдален­
ное его подобие было певоз111о:жно в Ii:ультуре эллинской, 
египетсrшй, но мыслимо в китайской и вполне законно в новой 
европейсrtой. ( Этны сопоставлепие:м я обязан Шпенглеру) .  
В основе вальса чисто европейское пристрастие I\: повторяю­
щимся rюлебательпым движениям, то самое прислушивапье I\: 
волне, rшторое пронизывает всю пашу теорию звуr\:а и света, 
все наше учеппе о ыатерии, всю нашу поэзию и всю пашу 
музыку. 

27 



в. ильин 

ДИМИТРИЙ СЕРГЕЕВИЧ МЕРЕЖКОВСКИЙ 
(1 8 6 5 � 1 9 4 1) 

(К СТОЛЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ) 

Приходится только удивляться до какой степени и старые и 
молодые сейчас мало читают Мережковского и помнят его имя. 
На вершинах же русского ренессанса Д. С. Мережковскому при­
надлежит одно из самых первых мест - уже потому, что он явля­
ется его зачинателем. 

Жизнь Д. С. Мережковского может быть разделена на два 
большие периода : русский - Петербургский ( 1 865- 1 9 19 )  и Па­
рижский - эмигрантский ( 1 9 19 - 1 94 1 ) .  

Вместе с Владимиро�1 Соловьевым и, немного позже, вместе 
с Валерием Брюсовым Д. С. Мережковский является одним из пер­
вых русских символистов. Символизм представляет собой одно из 
вечно ценных явлений в поэзии и прозе наряду с классицизмом 
и романтизмом. Большим поэтом Д. С. Мережковский не был и его 
нельзя даже отдаленно сравнить с его супругой 3. Н. Гиппиус и 
тем более с такими зачинателями символизма, 1<ак названные выше, 
присоединив к ним гениального К Случевского, открытого До­
стоевским. По совокупности его критических этюдов, I<ак, напри­
мер, этюда о Гоголе, и вообще разного рода «опытов», он конечно 
должен быть поставлен в число зачинателей и п�ав русского сим­
волизма и «эссеизма» .  

Символический оттенок и стиль характеризуют также и его 
знаменитую и прославленную трилогию истори•1еских ромапов под 
общим заглавием «Христос и Антихрист». Здесь он прославился 
не только на всю Россию, но и на весь мир. К этому же удиви­
тельно плодовитому периоду творчества Д. С. Мережковского от­
носятся и его лучшие критические работы : «Гоголь и черт», «Веч­
ные спутники», «Достоевский - пророк русской революции», «Ре­
лигия Толстого и Достоевского». Весь тот период можно обозна­
чить как понимание истории с точки зрения борьбы Христа и 
Антихриста. Конечно, такую установку и следует назnать худо­
жественной ф ормой христианской историософии. 

Польза от такого изложения проблемы очень большая : основ­
ные проблемы священно-христианской историософии входят в нас 
не в виде сухих схем понятий, но  в виде жиnых образов, легко 

28 



запоминающихся образов, с трудом уходящих из сознания, даже 
навсегда там остающихся. 

Особенно удались Д. С. Мережковскому образы Леонардо да­
Винчи, Петра Великого и Алексея. Мережковский ввел еще нечто 
новое, но к чему мы все теперь уже как бы несколько привыкли, 
хотя все же в нем есть великая новизна, даже одна из зорь того 
будущего изменения в самом стиле христианства, когда произойдет 
то долгожданное сближение Церкви и мира, раскол между кото­
рьши - надрыв, даже разрыв, был одной из главных бед новей­
шей истории культуры. 

Д. С. Мережковский был первый из провозгласивших имею­
щими священный характер и вполне приеш1емыми для людей хри­
стианской культуры те ценности, которые до сих пор не только 
считались до конца секуляризованными, профанными, но даже 
являющимися как бы орудиями профанации и секуляризации. Сбли­
жение между Церковью и интеллигенцией началось со знаменитых 
«Религиозно-философских собраний», с разу же обнаруживших 
свою творческую плодотворность и заинтересовавших широкие 
круги. На них началась бурная творческая работа. Но оба крайние 
крыла враждующих сторон обнаружили неисцелимую враждебность 
к этому делу «внутренней миссии». Однако дело все же шло, не­
смотря на все препятствия. Если бы не война 1 9 1 4  года, по всей 
вероятности, великое дело, предпринятое Д. С. Мережковским вме­
сте с его окружением, которому тогда сочувствовали Бердяев, Бул­
гаков, Флоренский, Розанов, Тернавцев, было бы доведено до бла­
гополучного завершения. Но вторжение сил зла, хаоса, войны и 
вражды, как внешней, так и внутренней, опрокинули все расчеты. 

Д. С. Мережковский вместе с большей частью русской твор­
ческой элиты должны были испытать горечь эмиграции, горечь 
ссылки, изгнания - хотя и в высшей степени почетных, но все же 
до крайности болезненных и унизительных . . .  И вот,  несмотря на 
крайне трудные, иногда даже невозможно трудные условия, совер­
шилось то, что можно назвать творческим культурным чудом эми­
грации. Это чудо еще ждет своего беспристрастного историка. 

Начался второй «парижский» период деятельности Д. С. Ме­
режковского. Он является продолжением первого, и это упорство 
в достижении раз поставленной себе цели само по себе должно 
уже заслуживать глубокое уважение. Второй, парижский, период 
жизни и творчества Д. С. Мережковского ( 1 9 1 9 - 1 94 1 ) оказался 
столь же плодотворным, как и первый. Он начался с беспощадной 
книги «Царство Антихриста», написанной и изданной в 1 9 1 9 году, 
где писатель расправляется с военным коммунизмом и режимом. 

29 



Не будем забывать того, что страшный опыт революции не прошел 
бесследно для Д. С. Мережковского. В нем укрепилось раз навсегда 
сознание величия и непреходящей ценности конкретных куль­
турных данностей церковного христианства. Опыт зла стал для 
Д. С. Мережковского не опытом социально-политическиы, - как, 
увы, для 1\!Ногих слепцов, - но чисто ыистическим. У Мережков­
ского совершенно особое отношение к третьему лицу Пресвятой 
Троицы, Господу Богу Духу Святому. Внимательное чтение ново­
заветной письменности и в особенности таких отцов, как преп. 
Симеон Новый Богослов, раскрыло ему, что само пришествие Гос­
пода Иисуса Христа завершилось ниспосланием Духа Святого на 
святых учеников и апостолов, на Церковь и на весь мир, которому 
через это надлежит освятиться и обожиться. Эту тему принял 
в свое сердце Мережковский, но, как всегда, окольными книжными 
путями и главным образо!\1 через учение заыечательного средне­
векового мистика ХП века св. Иоахима из Флоры о «трех заветах» : 
о первом Завете Отца, который есть ветхий библейский Завет, о 
втором Завете, который есть Новый Завет Сына, и наконец, о гря­
дущем Завете Духа Святого, который связан с будущим явлением 
и установлением Царства Божия во Втором Пришествии. С приоб­
ретением этого великого мистического опыта как в добре, так и в 
зле, и отошел в вечность великий писатель, обогатив мир такими 
произведениями, как книги о Данте, об Атлантиде, а в области 
религиозно-философской - новыми опытаыи, как «Иисус Неиз­
вестный» и «Тайна трех». 

За последние две книги на Мережковского посыпались ыно­
гочисленные жестокие нарекания, частью обоснованные, частью 
исходящие от людей, совершенно некомпетентных. Зерна золота 
во всяком случае есть и в этих книгах и принесут, и уже принесли, 
они большую пользу. У Д. С. Мережковского, одного из «Царей 
духа» нет теыных деяний, а грехи и погрешности или ошибки есть, 
как и у всякого. Но не ошибается только тот, кто не «ищет, стеная» 
- говоря языкоы Паскаля. И еще : 

Человек заблуждается, покуда ищет -

как сказал Гете в своем Фаусте. 

Больше всего надо бояться людей, живущих ( если только 
они действительно «живы») за счет «готовых истин». Самые проч­
ные истины - это те, которые добыты собственным трудом и соб­
ственным подвигом, хотя бы и ценой заблуждений. 

В. Ильин. 

30 



Архиепис11:оп Иоаии САН-ФРАНЦИССКИЙ 

ГИМН ЖЕРТВЕ 
На мире 

Печать жертвы. 

Все всему приносится 

И раздается, 

Как воздух и солнце. 
Человек, это согласие, 
Сочувствие и содействие ;  
Человек, это жертва 

И любовь -

Осущеспзляющаяся 

И неосуществленная. 

Человек, это дар вечности 

И жертва времени, 

Приносимая всему 

И себя приносящая . . .  

Вечное входит в человека, 
А проходящее проходит чрез человека. 

Слава уходит от славолюбца, 

Серебро от сребролюбца, 

Власть - от властного, 

Сила - от сильного . . .  

Только гордость, зависть и алчность, 
Неподвластные духу жетрвы, 

Мучают человека 
Призраками жизни. 

Все дается человеку каплей, 

А протекает мимо него океанами, 
Дается глотком воздуха, 

А сияет звездными пространствами. 

И это все, 

Не дающееся наы в уста, 

31 



32 

Надо уступать и отдавать, 

Как бы, по любви . . .  

В Боге 

Мы в с е м о б л а д а е м, 

Если н и ч е г о н е и м е е м. 

Закон Жертвы -

Отдавать, 

И не-желать 

И не иметь ничего, 

Кроме Любпи . . .  

Отдавать все 

И не  желать ничего, 

Ни вола, ни лепестка, 

И все раздавать, 

И отдавать 

Богу Вышнему, 

Облакам, людям и звездам. 

«Мое только то, что я отдал», 

Сказал Максим исповедник. 

Жертвенность - образ Христоп. 

Бог положил на все 

Печать Своей Жертвы. 

Но есть жертва Каинова, 

И есть - Авелева. 

Есть жертва губящая, 

И есть - спасающая. 

«Если я отдам 

Тело свое на сожжение, 

А любви не имею, 

Нет мне в том никакой пользы». 

И - «призрел Господь 

На Авеля и на дар его ; 
А на  Каина и на дар его 

Не призрел». 

Жертва есть претворение 

Неистинного в истинное, 



Не жертвенного в жертвенное. 

Духа Истины алчет жертва, 

А безглазые призраки истории, 

У которых рога «подобны агнчим», 

Требуют себе жертв неистинных . . .  

Оттого велик подвиг Авраама 

И чудесна его жертва, 

Богу отдающая 

Жизнь и надежду. 

Свята вера Авраама, 

Чиста его жертва. 

Да не будет в мире жертв каиновых ! 

Да не будет жертв разбойничьих ! 

Да не гибнет человечество 

От ложной своей уступчивости, 

От грешной своей податливости . . .  

Жертва Христова, 

Спасающая разбойников и самарян, 

И раненых, лежащих на дорогах, 

И пастырей, идущих мимо, 

В тебе сияют души -

«От Авеля праведного, 

До Захарии, Сына Варахиина, 

Убитого между храмом и жертвенником» . 

И для тебя живет 

Весь мир, 

И причащается 

Из Чаши Жизни, 

Все отдавая Богу 

И принимая 

От Бога все, 

Весь дар любви, 

Все звезды, все миры, 

Все тайны. 

Аминь. 

33 



Еписпоп СИЛЬВЕСТР 

ЖИ 1 Н Ь  П РА8 0 [ЛА8НОЙ  U f  РК ВИ  В [ 0 8. Р ОПИИ  
1. - Внешнее положение Цернви 

Когда заходит речь о Церкви в Сов. России, сразу же указы­
вается, что по Конституции СССР «Церкви предоставлена свобо­
да» .. . Но какая «свобода», в чeilr «свобода» - об этом стараются 
умолчать и не говорить ! Статья же 124 Конституции СССР звучит 
1ак :  «В целях обеспечения за гражданами свободы сопести церковь 
в СССР отделена от государства и школа от церкви. Свобода от­
праnленин религиозных культов и свобода антирелигиозной про­
паганды признается за всеыи гражданами» . . .  Мы видим, что Церкви 
дана только «свобода отправления религиозных культов», и только, 
ни о каких других свободах Церкви и для Церкви Конституция 
СССР не говорит. 

Гfрограш1а КПСС, принятая XXII съездом, указывает на необ­
ходимость «систематически вести широкую научно-атеистическую 
пропаганду». У став КПСС также содержит требование, обращен­
ное к членам партии, вести решительную борьбу «с религио:шыми 
пред рассудками». 

XXII съезд КПСС наметил целую программу мер для преодо­
ления религии в Сов. Союзе в «период развернутого строительспза 
коммунизма». Н. С. Хрущев в отчетном докладе на съезде указы­
вал : «Нужна продуманная и стройная система научно атеис гиче­
ского воспитания, которая охватывала бы все слои и группы насе­
ления, предотвращала распространение религиозных воззрений, 
особенно среди детей и подростков». «Разве нормально, когда у 
людей, выросших при Советской власти и воспитанных в совет­
ской школе, вдруг обнаруживаются религиозные предрассудки, 
суеверия !»  - возмущается журнал «Наука и религия» .  

«Религия и суеверия уводят в сторону от общественной дея­
тельности, лишают человека счастья творческого труда. Они яв­
:rяются с ерьезной помехой на нашем пути к коммунистическому 
обществу. Именно поэтому борьба с НИ!llИ должна стать делом 
каждого советского человека. Нельзя забывать, что религия и суе­
верия сами не исчезнут. Они должны быть преодолены в резуль­
тате повседневной воспитательной работы» (из доклада Н. С. 
Хрущева ) . 

В связи с этими постановлениями XXII съезда КПСС в «Ка­
лендаре Атеиста на 1 964 год» появилась статья - «Воспитывать 

34 



воинствующих атеистов!» ,  в которой ставится требование к школе :  
«В  школьных програш1ах нет специального курса научного атеиз­
ма, но школьное образование в нашей стране не просто безрели­
гиозное, а и антирелигиозное. В процессе всего обучения, с пер­
вого до выпускного класса, на уроках по самым различным пред­
ыетам и во внеклассной работе учителя помогают формированию у 
ребят i\lатериалистического взгляда на мир, на ярких приыерах по­
казывают, какой вред приносит людяы вера в бога, растят непри­
миримых борцов против религиозного мракобесия» . . . Возможно, 
некоторые скажут : «А нужно ли вести в нашей школе система­
тическую антирелигиозную пропаганду? Ведь большинство уча­
щихся и так не верят в бога !» .  

«да, нужно ! - ответим мы им. - Каждый школьник должен 
быть сознательным, убежденным материалистом, умеющим защи­
-, ить и научно обосновать свои взгляды. Иначе он не сможет дать 
решительный отпор носителям религиозной идеологии» . . .  

В связи с этими распоряжениями властей сразу же запестрели 
корреспонденции с мест в атеистическом журнале «Наука и рели­
гия». «Начало положено», под таким заголовком в декабрьском 
ноыере 1954 г. было помещено сообщение : 

« . . .  Есть в Кировской области небольшое село Матвинур, в ней 
действует церковь. Она находится рядом с нашей средней школой, 
и часто колокольный звон врывается в окна классов. 

По инициативе совета пионерской дружины, ыы решили создать 
в школе клуб юных атеистов, чтобы не только самим знать правду 
о религии, но и рассказывать об этом взрослым. Такой клуб уже 
существует. Члены клуба провели вечера вопросов и ответов :  
«Земля и Солнце», «Наука и суеверия» и т .  д. Проводят они беседы 
в отрядах и группах, в классах выпущены атеистические стенга­
зеты. Кроме того, редколлегия клуба еженедельно выпускает га­
зету «Юный атеист». 

Раз в �1есяц члены клуба выступают по местному колхозному 
радио, готовят номера школьной радиогазеты. Вечерами ребята 
показывают атеистические диафильмы, сопровождают их беседами. 

Сейчас мы решили создать музей атеизма в школе. Начало 
положено - открыт атеистический уголок .. . ». 

Не только в школе ведется эта усиленная пропаганда атеизма. 
Атеистические лекции, беседы, кинофильмы, газетные статьи, ра­
диопередачи, выступления по телевидению - все должно быть 
на службе атеистической пропаганды. «Наши издательства ежегод­
но выпускают 300 названий книг по атеизму общим тиражеы до 6 
миллионов экземпляров» («Наука и религия», No 2 - 1 965 г. ) .  

35 



Кроме «чисто атеистических» или как в Сов. Союзе принято 
называть их - «научно-атеистических» книг, в этом году выходило 
довольно много «ро�1анов», «повестей», «очерков» с атеистической 
о сновой. Многие «советские классики» в своих произведениях 
должны теперь вводить «атеистический» элемент, хотя бы какую­
нибудь карикатуру на священника или верующего человека . . .  

Обычно в этих «романах» и «повестях» верующие люди изо­
б ражаются как «стяжатели», «пьяницы», «развратники», «тунеяд­
цы»,  «в монастырях царит кулачное право», «среди верующих 
царят антисоветские настроения». Все верующие всегда именуются 
«людишки», «черная воронья стая», «утлые сектанты». У них всег­
да «злобные, жестко сверкающие на заросших, на давно небритых 
лицах» глаза, «козлиные бородки», «фиолетовые бугристые» или 
«подозрительно красные» носы. Это все - «грязные старухи» и 
«невежественные бабки», они «шамкают беззубыми ртами». «Упо­
добившись шавкам, лающим из подворотни», они «огульно обли­
вают», «злобно брешут», «скулят». Существующие еще до сих 
пор православные монастыри именуются «цитаделыо антисовет­
чины» ... Верующая женщина «с  люлоком матери получила склон­
ность к антисоветской пропаганде». Убеждения верующих это -
«евангельские побасенки», «священная писанина», «галил1атья», 
« суррогат», «религиозная зараза» . . .  Верующие поклоняются «обму­
соленным иконам», с которыми «целуются взасос», «засиженный 
мухами бог», «божественная мамаша» или «мать-одиночка» ( о  
Богородице) . . .  

Мы не можем себе представить в какой атыосфере издеватель­
ства, преследования, наказания живет в данный мо:-rент православ­
ное население Сов. Союза ! Мы не представляем че�r и как отрав­
ляют душу подрастающего поколения, душу русской молодежи ! 
Только лишь когда са�! окунешься в эту «научно-атеистическую» 
пропаганду, и подумаешь, что другой духовной пищи почти нельзя 
найти, или же она под строгим запретом, тогда поражаешься тому 
чуду - неоютря на атеистическую печать, кинофильмы, радио, те­
левидения - крепости убеждений религиозных !  .. И сама безбож­
НJЯ власть это чувствует и в своем озлоблении начинает насильно 
закрывать храмы - эти единственные «рассадники религиозных 
предрассудков», остающиеся действующиыи или, по советской тер­
минологии ,  «работающими». Насильственное закрытие и разруше­
ние церквей идет полным ходом. 

В шестом но�rере журнала «Наука и религия» за 1 964 год 
даны указания «когда допускается закрытие церквей» : 

« . . .  При каких же условиях допускается закрытие церкви, ко-

36 



стела, мечети и т. п. ? Во-первых, это может быть сделано тогда, 
когда нет достаточного количества верующих, желающих содер­
жать и поддерживать свой храм. Иными словами, когда религиоз­
ное общество распалось и в связи с эти:11 снято органами власти 
с регистрации. Религиозное объединение �южет быть снято с ре­
гистр[щии, а молитвенное здание закрыто и по иным причинам, 
а именно : за нарушение советского законодательства о культах, 
за несоблюдение условий догопора, по которо�rу церковное здание 
было передано верующш11, за отю1з пыполнить законные указания 
государственных органоп. 

Во-вторых, здание культа может быть закрыто, если оно 
под.тrежит сносу пследствие реконструкции населенного пункта или 
из-за ветхости здания. И в-третьих, если возникает необходимость 
передать молитвенное здание для государственных или обществен­
ных надобностей» . . .  

Как видим из  указанного, в любой момент атеистические вла­
сти могут у верующих отнять храм. В то же время нужно иметь 
п виду, что «жизнь Церкви» разрешена только п храме. Категори­
чески запрещается и недопускается миссионерская деятельность 
Церкви. Абсолютно запрещено преподавание Закона Божьего детям 
и всем не достигшим совершеннолетия - ни в храме, ни на дому. 
Категорически запрещается совершение богослужения или общест­
t.<енной молитвы пне хра111а. На кладбищах запрещено совершать 
ванихиды и литии . . .  

Почти все церковные требы совершаются при условии спе­
циальной регистрации всех, кто заказывал данную церковную служ­
бу. Это ограничение - для запрета «бабушкам» крестить детей 
без ведо111а родителей, что так часто практиковалось в Сов. Союзе . . .  
Теперь священник не 1-шеет права крестить ребенка пока не полу­
чит письменное заявление от отца и �1атери. Если же священник 
совершит крещение без этого «писы1енного разрешения», он при­
влекается к ответственности по 227 статье уголовного кодекса 
РСФСР. Родителю� же, подписавшим заявление о желании крестить 
ребенка, чинятся различные неприятности по месту их работы ! 

Церкви совершенно запрещается какая бы то ни было благо­
творительная деятельность . . .  

В 1 962 году был издан секретный циркуляр правительства, 
согласно которому детям и всем несовершеннолетниы вход в храмы 
воспрещен. Духовенство не имеет права начинать богослужение, 
если в храме находятся дети и подростки. До богослужения духо­
венство должно «изгнать» детей из храма . . .  Причащать детей мож­
но только до трехлетнего возраста. 

37 



Родителей, воспитывающих детей в религиозном духе, отдают 
под суд, который отнимает детей и передает в государственные 
интернаты, где их воспитывают в атеистическо�1 духе." 

В повестях, очерках и корреспонденциях с мест, обычно детей 
из верующей сеj\Jьи представляют «худенькими, х11льши, заморен­
ньши постоы и поклонами» . . .  Вот характерное описание такой де­
вочки : « . . .  Больнее всего посланцу ( атеисту-ревизору ) с завода 
было за девочку-подростка. Она во время разговора сидела и �юл­
чала . . .  И все же он улучил мо111ент. Старуха вышла из комнаты, 
н ему удалось узнать, что очень набожна не только бабушка, 
но и отец с ыатерыо. Мало того, что школьнице не рззрешают всту­
пить в коысоыол, дружить с одноклассниками, ее заставляют каж­
дый день подолгу отбивать поклоны, вымаливая себе и семье про­
щение за неизвестные ей грехи. Бледная, худенька я девочка про­
изводила впечатление цветка, лишенного солнца и воздуха, кото­
рый вот-вот увянет ... » («Наука и религия, No 12 за 1 964 г. ) . 

Часто в советских журналах теперь указывается, что «власть 
бережно охраняет» памятники русского искусства и памятники 
«народной  древности» . . .  Даже некоторые j\Jосковск11е иерархи здесь, 
за границей, преподнося хорошие издания древней русской иконы, 
ставят в заслугу советской власти «бережное отношение к цер­
ковному искусству» ... Как это бережно охраняется, хорошо сказал 
в своих воспоминаниях И. Эренбург : «Я привез его (Бернала -
англичанина ) в окрестности Волоколамска, где на берегу озера 
сохранился прекрасный монастырь XVI века. Хотя над воротами 
надпись, что здание находится под охраной государства, никто 
его не охранял. В башне, где был заточен Василий Шуйский, мы 
увидели свинью; в храме с осыпающейся росписыо сушилось бе­
лье» . . .  «Люди, годы, жизнь» в «Новом мире», No 3 за 1 965 г. 

2. - Внутрення жизнь Православной Церкви 

В перnой части мы рассмотрели в каких условиях приходится 
жить Правослаnной Церкви n Сов. Союзе. Нам трудно даже вооб­
разить, как может сущестnовать Uеркоnь в таких услоnиях ! . .  И 
псе же Правои1авная Церковь в этих жестоких гонениях живет и 

действует. 

Какие мы имее�1 сведения о внутренней жизни Церкви ? Очень 
шудные !  Больше всего мы можем узнавать из «Журнапа Москов­
ской Патриархии», а также, как ни странно, из атеистической ли-
1 ературы ! . .  

38 



В данный момент Русской Церкви разрешено издавать ежеме­
сячно «Журнал Московской Патриархии» на 80 страницах. В ка!{ОЫ 
количестве издается этот журнал - наы не известно. Толь!{о цер­
ковные издания не имеют указания их «тиража», по всей вероят­
ности, они издаются в тако�1 ничтожно�� !{Оличестве, что решено 
«лучше не опубликовывать этих сведений», что делается для лю­
бой книги советского издания ! 

Издается еще ежегодно - «Православный Церковный Кален­
дарь», также на 80 страницах и без указания количества экзеl\! ­
nляров. В 1 959 и 1 9 6 1  году были изданы 2 сборника «Богословс!{ие 
1 руды», 1 76 и 2 1 6  стр. В первом сборнике от издательства было 
указано : «по благословению Патриарха Московского и всея Руси 
Алексия, Издательство Московской Патриархии возобновляет тра­
дицию периодического публикования трудов русских православ­
ных богословов, которые будут издаваться в виде ежегодных сбор­
Ш!!{ОВ». Но после выхода в 1 96 1  г. второго сборника, это издание 
прекратилось - власти запретили «заниыаться религиозной про­
пагандой». С 1 963 г. не  было издано ни одной Богослужебной 
книги (в  1 960 г. вышла Общая Минея, в 1 9 6 1  г .  - Часослов, в 
1 962 г. - Октоих в 2 частях) . 

Но в последние годы «просочилось» некоторое количество 
книг богословского содержания из-за границы. Правда, это «кап­
ля» в море для жаждущих таких книг. Но мы знаеы, что некоторые 
и:.; них «перепечатываются» на пишущих машинках и распростра­
няются среди верующей интеллигенции. 

Это как бы <<Подпольные издания» !  До нас дошла и другого 
рода «подпольная религиозная литература» - это листовки «Брат­
ства Православной Молодежи» (так они подписаны)" .  

«Иисус Христос побеждает! 

Гонители неистовствуют, предчувствуя свою близкую 
участь свиней, бросившихся в озеро Тивериадское. Наука 
развенчала их идола - материю. Она оказалась лишь ви­
дом энергии - начала Силы, Воли, Духа. Бесы злобы 
обезумели : J\!ечутся от плана к плану, от физики к химии, 
все глубже толкая людей в трясину голода, нищеты, злобы, 
бесправия, разврата и пьянства. А простого выхода -
доверия к человеку, предоставления ему свободы в по­
строении жизни для себя и своих близких - не хотят 
видеть. 

Но - жив Христос и по ыолитвам умученных отцов 
и �1атерей наших стучится в наши сердца. Заповедь Его 

39 



«да любите друг друга», мужественное исповедание вер­
ности Ему, бесстрашная проповедь Слова Его, постоян­
ное молитвенное призывание Его по�ющи и деятельная 
по�ющь ближнему - ишупят наш народ от цепей мра­
кобесия безбожников и их неистовства. 

Перекрестись, православный христианин, объедини 
вокруг себя верных сподвижников и во имя Господа Хри­
ста без страха вступай на путь Божией правды. Действуй!  

БРАТСТВО ПРАВОСЛАВНОЙ МОЛОДЕЖИ». 

До слуха верующего народа теперь доходят и проповеди Вла­
дыки Иоанна С.-Фр:>.нцисского, произносшrые по «Голосу Аме­
рики». Об этоы спидетельствуют не только многочисленные письма 
из России в адрес «Голоса Америки», но и атеистический журнал 
«Наука и религия» . . .  Этот журнал в No 8 за 1 964 г. и в No 4 за 
1 965 г. полемизирует с Владыкой с указанием «из пыступлсний 
современного богослова Иоанна Сан-Францисского» ;  это статьи -
«Тайна знания или познание тайны» и «Непобедимый» . . .  Этот ответ 
безбожников указывает, что народ слышит эти проповеди и без­
божникам нужно на них отвечать! 

Сами верующие иногда о смеливаются писать в журналы или 
газеты. Правда, их письма никогда целиком не приводятся, но в 
отрывках, и они указывают, что это явление редакциям невозможно 
«замолчать» . . .  Так в прошлом году журнал «Наука и религия» No 7 
поднял вопрос «о смысле жизни» и преложил читателям ответить 
на ряд вопросов. . .  Среди :-.rногочисленных ответов были ответы и 
верующих, как сообщается в No 9, но приведены были не все эти 
ответы, а только несколько, и ,  конечно, только в отрывках. Так 
некий Калинкин ответил : «для меня смысJ1 жизни в Боге, в Неы 
я имею все :  и смысл, и счастье, и радость, и красоту жизни, в 
Нем я иыею �rир, которого у меня никто не отниыет и ни что не 
нарушит, в Нем я имею истинную радость, радость совершенную, 
радость не преходящую, но вечную. Я истинно счастлив. Всем этим 
я обязан только одно�rу - Христу. Хотя я хорошо знаю, что 
вы моей статьи нс напечатаете потому, что вы боитесь правды. 
А это свидетельствует о вашей идеологической слабости. Значит, 
вы стоите на ложном пути и не имеете настоящего смысла жизни» . . .  

Письмо это «напечатали», но чаще всего «письма верующих» 
не печатаются, а только о них указывается перед «безбожным отве­
том». Так, например, в No 7 за 1 964 г. перед статьей - «Поговорим 
всерьез», редакция журнала «Наука и религия» указывает : «два 

40 



больших письма прислал в журнал А. Никитин из г. Щелково (Мос­
ковская область) . В своих письмах он, защищая ортодоксальную 
церковную концепцию происхождения христианства, обвиняет ате­
истов в фальсификации данных истории, сокрытии важных исто­
рических документов, недоброжелательном отношении к верую­
щим. Редакция публикует развернутый ответ на эти писы1а>> . . .  

В номере 12  ( 1964 г . )  был напечатан второй ответ верующего 
на «разговор о смысле жизни». П. Новиков из Ярославля пишет: 
«Смысл жизни покоится в Творце всего видимого и невидимого, 
Создателе и Промыслителе человека - Боге ... А счастье - в слу­
жении ближнему. Это отрадно и спасительно - в общем, быть 
христианином по жизни, а не по названию. 

В чем счастье - в жизненном пути, 
Ку да твой долг велит идти. 
Врагов не знать, преград не мерить, 
Надеяться, любить и верить. 

Лучше не скажешь. Вера в Бога, надежда на милость Божию 
и христианская любовь к ближнему - вот основа жизни, в этом 
заключено все необходимое для преуспевания» . . .  

В том же номере «Наука и религия» помещен ответ А. Михай­
лова из г. Челябинска, который отвечает на вопрос : «Если Вы 
счастливы, то  чему Вы этим обязаны !» 

«Все мое счастье заключается в том, что я обрел смысл жизни, 
осознал свое предназначение и осмыслил свое существование -
словом, нашел себя в пространстве. Это дало мне возможность 
избрать свой собственный путь в жизни, следуя которым я выпол­
няю свою миссию, как особи вселенной, которая вечна, и как член 
человеческого общества, сознательно вкладывая свой труд и ис­
креннее стре�1ление способствовать и�1еющил1ися у ыеня средствами 
счастью людей. 

Кому я обязан своим счастьем ? Прежде всего родителям, кото­
рые, как говорится, «и личным примером, и показом» воспитали 
меня в духе нравственном, приучили меня к трудолюбию, любо­
знательности, к пониманию чувства долга и ответственности за свои 
поступки, вдохнули в меня патриотизм, любовь к своему народу и 
все те добродетели, которыми они обладали сами, чем и вызвали 
с моей стороны глубокое сыновнее почитание их . . .  

Много, очень много обязан я Православной Церкви за то, 
что она мне открыла светильник веры и истинной возвышенной 
любви, научила вниканию в самого себя, сдерживанию страстей, 

41 



укреплению духа, познанию добра, сознательной жертвенности и 
lliилосердию, прощению обид и погашению в себе сююго большого 
зла (как начала всех бед) - чувства ненависти» . . .  

Просматривая «Журнал Московской Патриархии» - кое-что 
улавливаешь из жизни самой Церкви. Для этого особенно интерес­
но знакомиться с архиерейскими хиротониями. При наречении во 
епископа кандидат должен сказать свою речь, в которой он испове­
дует свою веру, указывает «как и в чеш> он видит свое «высокое 
служение» Церкви, приносит благодарность воспитавшим его в 
Православии. После хиротонии предстоятель, старший из архие­
реев, совершавших хиротонию, при вручении жезла новопоставлен­
ному епископу говорит ему слово-наставление. С некоторого вре­
мени «Журнал Московской Патриархии» регулярно помещает эти 
речи и дает краткую биографию новопоставленного епископа. И 

здесь мы имееl\1 богатый материал «духовного состояния» тепе­
решнего епископата Русской Православной Церкви в Сов. Союзе. 

Я просмотрел все хиротонии, которые были совершены с 1960 
года по сегодняшний день. Вот краткая статистика. За этот период 
было хиротонисовано 30 епископов (из всего числа 71 епископа 
Русской Церкви) . Из них 1 6  епископов, родившихся после 1 920 
года, т. е .  родившихся и воспитавшихся при советской власти. 
Необходимо оп1етить, что все эти новопоставленные епископы за­
кончили Московскую или Ленинградскую Духовную Академию. Ра­
достно сознавать, что Святейший Патриарх Московский и всея 
Руси и Священный Синод Русской Православной Церкви требуют 
от кандидатов во епископы высшего богословского духовного об­
разования. 

Невольно возникает вопрос: откуда берутся эти молодые 
люди ? На это нам отвечает «Писыю из России», помещенное в 
«Вестнике» Р.С.Х.Д. No 75-76 : «Откуда же берутся эти молодые 
люди (в письме говорится вообще о духовенстве, а не только о 
епископах) , которым предстоит в ближайшие годы принять на 
себя всю полноту ответственности за будущее Церкви? Прямо 
можно сказать, что, там, где это избрание пути - не веление 
корысти или карьеры (политической) , там главная роль принадле­
жит воспитанию матери или бабки -· так, как это было и в первые 
века христианства. Или же это люди, нашедшие Бога и Христа на 
фронтах отечественной войны или в сталинских концлагерях, смот­
ревшие смерти в глаза» . . .  

Ниже я привожу из речей при наречении во епископа слова, 
которые указывают на воспитание в Православии. 

42 



« . . .  Из лет раннего отрочества в моей памяти запечатлелся 
прекрасный сельский приходской храм, где сердце озарялось радо­
стью в порывах детской молитвы. Вспоминается тихий домашний 
уют, где благочестивый родитель (крестьянин - прим. Е. С. ) на­
ставлял меня и старшего брата в начальных истинах веры. 

Прекрасные мечты отроческого и юношеского уединения : бла­
голепие Дома Божия пленяло мой ум, радовало сердце. Прислу­
живание священнику в алтаре для 111еня было высоким счастьеы . . .  
Минули годы отрочества и юности . . .  Засветилась люшада москов­
ских духовных школ, и я пришел сюда, под сень преп. Сергия, 
получить богословские знания для служения Церкви Христовой. 

Исповедую немощь мою, что в годы моего пастырского слу­
жения (в 23 года священник. - Е. С. ) я нередко изнемогал в 
скорбные дни моей личной жизни, но Господь подкреплял меня 
и вел своиыи неисповедиыьши путями, то сыиряя, то возвышая. С 
пастырского поприща пришел я вторично в высший вертоград 
богословской науки - Московскую Духовную Академию и стал 
в славную дружину учеников преп. Сергия, восприняв образ ино­
ческого жития. 

И теперь, в этот священный час, трепетно стоя пред сонмом 
архипастырей, окинув мысленным взороll! 11шнувшие дни и лета 
моей жизни, вижу свои грехи и только неыощаll!и своюш ll!oгy хва-
литься . . .  » 

« . . .  С юных лет я посвятил себя служению Богу ; как «елень 
стремится на источники водные», так и душа ыоя с детских лет 
стремилась к Богу. С ранних лет я воспринял обеты монашества 
( 2 1  года. - Е. С. ) и смиренно нес свое скромное послушание в 
одноll! из монастырей. Большиlll утешением для меня является то, 
что в последние годы я находился под кровом великого аввы Сер­
гия. Здесь я всегда насыщался от сладостной трапезы богослов­
ских наук, бесед, молитв и наставлений. За этот прекрасный отре­
зок моей жизни много полезного я получил для своей души, много 
духовного утешения и тихой, неземной радости, понятной только 
инокам. И вот передо мною новый и великий путь . . . Я никогда не 
11юг и поыышлять об этт1, потому что считал себя недостойныlll 
такого призвания. Множество беспокойных мыслей и волнующих 
чувств обуревают теперь мою смятенную душу, устрашенную 
предстоящюr ыне новы;-.1, высокиы и трудныы служением Церкви 
Христовой . . .  » 

« . . .  Непрестанное действие Божественного Промысла я испы­
тывал на себе с юных лет. Проillысл Божий сохранил мою жизнь 

43 



в годы Великой Отечественной войны, когда Господь трижды отвел 
направленное в мою грудь смертельное немецкое оружие. Про­
мысл Божий подвигнул мое сердце на поступление в монастырь 
и пострижение в �юнашество в двадцатилетнем возрасте. Про�IЫс­
лом Божиим я принял двадцать один год тому назад сан иеродиа­
кона, а затем - иеромонаха ... Обители Сергиевой принадлежали 
все мои помыслы, все сердце, все силы. Здесь, в возлюбленной 
келлии Лавры преп. Сергия - Московской Духовной Ададе�ши -
мечтал я продолжать начатые богословские труды. Здесь, под по­
кровом Преподобного, мыслил оставаться и до конца жизни, не 
ожидая ни наград, ни почестей, ни высшего сана" .  Вот почему я 
дерзнул подать на имя Вашего Святейшества прошение о то��, что­
бы миновала меня чаша архиерейства. 

И теперь Промысл Божий посылает меня на новое место цер­
ковного подвига, столь высокое и столь неизмерюю ответственное, 
что я еще с большей силой ощущаю свое недостоинспю и полную 
неготовность к принятию архиерейской благодати".» 

« . . .  С детства я воспитан в религиозной семье, где на меня 
влияла добрая родительница, которая и сейчас, пребывая в ино­
честве, являет мне добрый духовный пример. С юношеских лет я 
постепенно привыкал к церковной жизни, участвуя в богослужении 
чтецом, певчим, прислуживая в алтаре. По принятии иноческого 
пострига (в 20 лет - Е. С. ) я приобщился к священному клиру. 

Будучи «младенцем» в своих богословских познаниях и желая 
возрастить и умножить их, я пришел в «горницу» раздаяния этих 
духовных познаний - в Московскую Духовную Академию, где под 
покровом славного небесного покровителя преп. Сергия, игумена 
Радонежского, Чудотворца, проходил обучение. Здесь, чрез препо­
даваемую науку, я слышал голос нашего Пастыреначальника, уча­
щий, как надо жить, чтобы быть Его последователем. Здесь я еще 
больше узнал всю высоту и ответственность того служения, на 
путь которого уже стал. 

По окончании духовного образования я проходил служение 
пастыря, а затем учителя тех, кто готовится к церковному попри­
щу. Ныне Промысел Божий, который охраняет и направляет ко 
благу каждого человека, призывает меня к горнему служению и спо­
добляет меня, многогрешного, великой епископской благодати".» 

« .. . С юных лет в моем сердце была любовь к храму Божьему, 
и в глубине своей души я слышал голос, зовущий меня : «Иди по 
Мне» (Лк. 5,  27 ) .  В юные годы я любил прислуживать при бого­
служениях, а затем, по получении богословского образования и 

44 



принятия благодати священства ( в  2 1  год - Е. С. ) ,  в течение 
одиннадцати лет проходил пастырское служение, черпая силы для 
его прохождения в молитве и в укрепляющей силе Божественной 
благодати, которая «немощная врачует и оскудевающее воспол­
няет». Теперь мне предстоит еще более трудный подвиг в сане 
епископа . . .  » 

« . . .  Церковь растила и воспитывала меня. . .  В течение несколь­
ких столетий мои предки служили у Престола Божия. Я, как они, 
хотел быть священником и в своем призвании не могу не видеть 
проявления особой милости Божией. Здесь, Святейший Владыка, 1 9  
лет назад я впервые получил Ваше благословение ( 1 8  лет н а  ипо­
диаконство - Е. С. ) ,  и с того времени Вы провели меня по всем 
ступеням послушаний от ученика до наставника духовной школы, 
от церковного служителя до совершителя Божественных таин. Вы 
были для меня благостньш и строгим отцом и богомудрым детово­
дителем, наставляя благодатным словом и высоким примером, «как 
должно поступать в доме БО)!<Ием, который есть Церковь» (I Тим. 
3, 1 5 ) .  И теперь, призывая меня к епископству, Вы как бы в тре­
тий раз вопрошаете меня, а я, вспомнная, как с радостью воспри­
нимал от Вашей руки благодать священства, как легко и радостно 
вступил на путь иночества . . .  и предаваясь на волю Божию во все­
целом послушании Вашему Святейшеству, я третий раз отвечаю 
Призывавшему : «Ты вся веси !» (Ин. 21, 1 7 ) .  Ты Сам испытал 
меня и знаешь мои дела . . .  » 

« . . . Хотя я и родился в простой крестьянской семье и с детских 
лет воспитывался благочестивыми родителями в духе христианской 
веры ; хотя от юности стремился к иноческой жизни и посещал 
вместе с матерью ыонастыри и обители; хотя семилетним мальчи­
ком, в Пасхальную ночь, я впервые надел стихарь и с тех пор неот­
ступно нахожусь при Церкви, но все же, по слову Апостола, могу 
похвалиться лишь только немощами и недостатками. За свою 
жизнь, как и каждый христиг.нин, я испытал и пережил много 
скорбей и радостей, много раз впадал в грех, затем каялся и исправ­
лялся, но никогда не отступал от Бога и Его Святой Церкви ! . .  » 

Вот свидетельства о воспитании, о юношеских годах, о влия­
нии благочестивых родителей, о значении христианской семьи в 
период гонений на Церковь ! .. Нам становится понятным : почему 
современные коммунистические власти так строго «запрещают по­
сещение детьми храмов Божиих», почему преследуют родителей 
за религиозное воспитание детей . . .  

Как и в чем видят свое будущее епископское служение «наре­
ченные во епископов» . . .  Здесь я привожу выдержки из речей только 

45 



J\!олодых кандидатов во епископы, родившихся и воспитавшихся 
при советской власти. 

« . . .  Отныне обязан я,  по слову ап. Павла, внимать себе и всему 
стаду, в котором Дух Святый поставляет нас блюстителями, пасти 
Церковь Господа и Бога (Деян. 20, 28) . 

Епископское служение налагает ответственность перед Бого�1 
и верующими, перед Церковью и Родиной. Поэтому я вполне со­
знаю, что омофор епископа нелегок. Но я верю, что Тот, Кто 
сказал : «Я с вами во вся дни до скончания века», наш Небесный 
Пастыреначальник, дает нам «Божественную благодать, всегда не­
мощная врачующую и оскудевающая восполняющую», которая 
укрепляет немощные силы ч еловеческие для несения многотруд­
ного служения Его Святой Церкви» . . .  

« . . .  Служение епископское тяжело и ответственно. Епископу, 
по слову пророка, надлежит потерявшуюся и угнанную овцу воз­
вратить, пораненную перевязать, больную укрепить, буйную ист­
ребить из стада (Иезек. 34, 1 6 ) .  Епископ должен помнить, что от 
его рук взыщется кровь беззаконника, умершего в беззаконии 
своем, если он не будет вразумлять и остерегать его от пути его 
( Иезек. 3, 1 3 ) . 

Епископ в своем служении должен уподобиться великому в 
апостолах Павлу, который сказал : «бых немощньш, яко немощен, 
да немощные приобрящу. Всем бых вся, да всяко некия спасу» (I 
Кор. 9 ,  22) . 

Епископу, как служителю Божию, - а Бог наш есть любовь 
(I Ин. 4, 1 6 ) ,  - подобает иметь сердце, исполненное ко всем той 
любовию, которая долготерпит, милосердствует, не завидует, не 
превозносится, не гордится, не  ищет своего, не  раздражается, не 
мыслит зла, не  радуется неправде, а сорадуется только истине 
(I Кор. 1 3, 4-6)  . . .  » 

« . . .  Епископское служение - служение высокое, почетное, от­
ветственное, полное скорбей и трудностей. Оно, говоря словами 
св. Григория Богослова, «завидная и опасная высота». 

Для епископского служения необходимы мудрость и тактич­
ность в осуществлении тех или других церковных мероприятий, 
которые необходимо провести в жизнь".» 

«" .Быть епископом - значит жить жизнью паствы, скорбеть 
и радоваться с нею ... Епископ архиерейским жезлом, как символом 
власти, может водворить лишь внешний порядок, но Царствие Бо­
жие в сердцах пасоi11ых можно насадить только самоотвержением 
и самоуничижением, молитвами и слезами, духовным подвигом и 

46 



постоянным распятием себя ради пасомых. В обязанность епископа 
входит не только проповедывать Царствие Божие, но и делать все 
возыожное для устроения его на земле, ибо оно начинается здесь, 
а простирается до небес, начинается во времени, а простирается в 
вечность . . .  Если говорить образно, то епископское служение подоб­
но  розам, на которых, кроме красивых цветов с приятным запахом 
и листьев, скрываются шипы. И в жизни епископа среди духовных 
радостей бывают скорби и печали. Но взявшийся «За рало» не 
должен озираться вспять, иначе он не будет «управлен в Царствии 
Божии . . .  » 

« . . .  Епископское служение - это жребий апостольский. Епис-
коп - ·  соработник апостолов и верный строитель Церкви (I  Кор. 
4, 2; Тит. I, 7) «хранящий таинство веры в чистой совести». 

Епископ - архиерей, дающий ответ пред Богом за все проис­
ходящее в Церкви и приносящий без гнева и сомнения молитвы 
Богу «о своих грехах и людском неведении». О спасении людей, 
о благосостоянии Церюш, о мире всего мира и о соединении всех 
приносит епископ мирную жертву пред Престолом Божию.1. Епис­
коп, постоянно трезвясь, хранит в душе своей глубокий и неотъем­
лемый мир, так 1<ак только в мирном духе, как в дыхании тихого 
ветра, ему открывается Бог ... » 

« ."Служение епископское есть самое высочайшее служение в 
Церкви. Через епископа Господь подает Церкви Свою освятитель­
ную благодать. Как же должен быть чист по жизни тот, кто дер­
зает приблизиться к служению архиерейскому ! Архиерей должен 
быть «святый, непричастный злу, непорочный, отделенный от греш­
ников» (Евр. 7, 26 )" .  Так же знаю и исповедую,  что архиерейское 
служение есть путь спасительного подвига по образу Вечного Пер­
восвященника Господа нашего Иисуса Христа для продолжения 
апостольского дела. . .  Я смотрю на служение епископское, как на 
тернистый и скорбный путь служения «ангела Церкви» ( Апок. 2, 1 ) ,  
который как кор�1чий должен умело вести церковный корабль, дабы 
вверенные ему пасомые, пройдя чрез бурное житейское море, б ез­
мятежно достигли бы пристани вечной жизни. Епископ п ризыва­
ется быть добрым пастырем, готовым положить душу за своих овец 
(Ин. 1 О, 1 1 )  . . .  » 

« . . .  Быть архипастырем -- значит переживать за все болезни 
паствы, нести ее  немощь с единственной целью послужить ее  спа­
сению, умереть, чтобы она была жива. Истинный пастырь должен 
ежедневно «душу свою полагать за овцы», отрекаться от себя, от 
своих привычек и удобств, от своего саыолюбия, он готов пожерт-

47 



вовать саыой жизнью и даже душой своей ради Uеркви Христовой, 
ради духовного благополучия словесного стада. Высший пример 
пастырства я вижу в Господе нашем Иисусе Христе, Который оста­
вил Свою Божественную славу и ангельские ликостояния, пришел 
на землю «в образе раба», послужил наы и спас нас. Таково «слу­
жение примирения», те высокие полномочия, которые ныне мне 
вверяются . . .  » 

Собрание речей при наречении и слова приветствий 11югли 
бы быть хорошш1 пособием по «Пастырскоыу Богословию». Я хочу 
о становиться еще на нескольких приветственных речах новопостав­
ленным епископам, которые произнесены Святейшим Патриархоы 
Московским и всея Руси Алексиеы. В этих речах чувствуется долго­
летний архипастырский опыт, и опыт страшных лет для Правс•­
славной Uеркви. Много любви и заботы о пастырях, о пасо11шх. 
Боль и забота о Uеркви. Признательность верующему народу. Пат­
риарх Алексий, обращаясь или говоря о верующем народе, всегд::1 
употребляет выражения : «люди Божию>, «народ Божий», «народ 
Господень», «Наши сомолитвенники и усердные люди Божию> .  

В своих приветственных речах новопоставленным епископам 
Патриарх говорит : 

« . . .  Епископское служение - это .подвиг, это - непрерывное 
попечение о спасении вверенных пасомых, непрестанная борьба с 
лжеучениями и со всякими уклоненияыи от чина церковного, всег­
дашнее хождение пред Богом в духе ыолитвы, постоянное углуб­
ление в разум слова Божия . . .  » 

« . . .  Если же будешь искать приятностей жизни, пищи само­
любию и честолюбию, и ради временного благополучия приспосаб­
ливаться и приобщаться к суетныы обычаю�, мнения111 и прави.ТJа�1 
мира сего и вознерадишь о славе Божией и о спасении вверенных 
пюему водительству душ христианских, - тогда суд Uеркви, в 
знамение праведного суда Божия, изречет о тебе, что не был ты 
«ОТ с еыени мужей онех, и11шже дадеся спасение», и ыир, и утверж­
дение Uеркви (Маккав. 5 ,62) . . .  » 

« . . .  Первее всего, возлюбленный брат, да будет жизнь твоя чи­
ста и непреткновенна, да будешь «образ верным» не только сло­
вом, но и житием, любовию, верою и чистотою. В труде и бдении, 
в посте и молитве, в правде и святыне, в терпении мнозе и в любви 
нелицемерной да совершается твое служение спасению чад Божиих, 
жаждущих видеть в пастырях Uеркви Христовой пример подвижни­
чества, образец веры, благоговения к святыне, безукоризненности 
поведения. 

48 



Никогда не забывай «Бозгревать дар Божий, живущий в тебе» 
(2 Тим. 1 , 6 )  усиленной молитвой, особенно при совершении Бо­
жественных служб и в келлии, неустанньш поучением себя в чте­
нии Слова Божия и писаний богодухновенных отцов и благочести­
вых учителей Церкви ... » 

« . . .  Не сомневаемся, возлюбленный брат, что, дав пред лицом 
Церкви обеты .монашеские, а ныне приняв жребий служения епис­
копского, ты не будешь дорожить собстБенным покоем, а те111 более 
искать утех и выгод жизни, и не отречешься понести всякие труды, 
скорби и испытания, в обилии лежащих на пути пастырском, и 
что ты, более чем когда-либо в твоей пастырской жизни, одушевлен 
стремлением посвятить себя Богу «13 жертву живую, сБятую, бла­
гоугодную» Ему (Рим. 1 2, 1 )  и явиться пред Господом «делателем 
непостыдным, право правящим слово истины (2 Тим. 2, 1 5 )  ... » 

Святейший Патриарх часто и много говорит «о скорбном епис­
копском пути», конечно, имея в виду пастырский подвиг в совре­
менной России. 

« . . .  Св. Апостол Павел, в назидание ученику своему Тимофею, 
призваннт1у им к епископству, говорит об  этом служении, как о 
подвиге и даже как о страдании : «переноси, - гоБорит он, - стра­
дания, как добрый воин Иисуса Христа» (2 Тим. 2, 3 ) .» 

Однако скорби и страдания не должны устрашить доброго 
воина Христова, ибо в самом подвиге страдания, очищающем дух 
наш, - залог тех светлых радостей, которые Господь обещал да­
ровать верным СIЗоим рабам, и это чувство никто и ничто не ыожет 
отнять от них ... » 

Святейший Патриарх в своих приветственных речах часто пре­
достерегает новопоставленных епископов об одном тяжелом поло-
жении . .  . 

« . . .  Руки, - по завету св. апостола ПаБла, - скоро не возла-
гай ни на кого же» (I Тим. 5,22 ) ,  помня, что ыы, приобщая избран­
ных нами лиц к священному лику участников и соБершителей Таин 
Божиих, несем ответ пред Богом за их дальнейшее поведение и 
служение. 

Блюди строго святость служения церковного и с реБностыо 
оберегай верных чад Церкви от людей, вторгающихся в ограду 
церковную не ради чистого служения Богу, а с корыстньши и ины­
ми  греховными целя11ш. Блюди, как бы тебе не сделаться участ­
ником в чужих грехах, храни себя чистым пред Богом (I Тим. 
5,22 ) " .»  

«" .Одной из главнейших забот твоих будет избрание и руко­
положение клириков. Святый апостол Павел дает святому Тимофею 

49 



наставление об особой осторожности в избраниях : «руки скоро 
не возлагай ни на кого же» и прибавляет к сему убеждение в не­
обходимости и важности этого наставления : «ниже приобщайся 
чужим грехом ; себе чиста соблюдай» (I Тим. 5,  22) . 

Если, как бы говорит этим св. апостол, ты выбираешь на свя­
щенную должность пастыря без строгого внимания, то может слу­
читься, что выберешь недостойного - или мало сведущего в уче­
нии спасения, или порочного по жизни - и тогда могут последо­
вать от него или невольные грехи неведения, или вольные грехи 
страстей и нечистых склонностей ; а вследствие этого родится мно­
жество последующих грехов соблазна, который приходит с особен­
ной силою чрез недостойных служителей святыни. 

На эти разного рода чужие грехи с предостережением и ука­
зывает св. Павел Тимофею, а чрез него и всем последующим епис­
копам Церкви Божией, значит и нам с тобою. Потому что за них 
ответственны не только те, которые их содевают, но и тот, кто 
скоро, неосмотрительно и необдуманно избирает и возводит недо­
стойных служителей святыни и правды, которые потом оказыва­
ются делателями неправды и греха. 

С каким вниманиелr и осторожностью надлежит нам употреб­
лять власть избрания и освящения, которая с такой доверенностью 
дарована нам, епископам, Святою Церковью ! 

Нужно ли говорить, что в настоящее время с особым дерзно­
вением некоторые лица стреыятся прон!1кнуть в ограду Церкви 

с целями корыстными, неблагонамеренными, а то и предательскими, 
и напоминать о том, что вся тяжесть грехов таких людей падает 
на главу тех, кто их неосторожно приобщил к служению святыни 
церковной! .. » 

Вручая архипастырский жезл новопоставленному епископу, 
Святейший Патриарх часто говорит: «приил�и сей жезл, как види­
мый знак твоего архипастырского служения, для указания пастве 
твоей верного пути ко спасению и для отражения от нее враже­
ских нападений, и да будет он также знамением силы духовной, 
принятой тобою в великом таинстве".» 

Святейший Патриарх предупреждает новопоставленных епис­
копов от поспешного рукоположения во священники. «Некоторые 
лица стремятся проникнуть в ограду Церкни с целями ко­
рыстными, неблагонаыеренными, а то и предательскими".» Но 
свободен ли Патриарх Московский в своих рукоположениях? Нет 
ли и здесь давления власти атеистической? Точных сведений мы 
не имеем. Но некоторые совершенные епископские хиротонии над 

50 



лицами заведомо недостойными и порочньши, заставляют нас пред­
полагать, что Патриарх и другие епископы Русской Церкви не сво­
бодны в этих действиях. 

Из «Журнала Московской Патриархии» мы вид1п1, что Русская 
Церковь продолжает «добровольно-принудительный курс» активно 
поддерживать советскую власть в ее внешней политике. Так в ыар­
товском но�rере (No 3) текущего года по�1ещено «Заявление Пат­
риарха Московского и всея Руси Алексия в связи с вооруженной 
интервенцией США против демократической республики Вьетнам» : 

«Русская Православная Церковь глубоко огорчается трагиче­
скими сообщениями о бомбардировках и обстреле городов и сел 
Демократической Республики Вьетнам, производимых военной авиа­
цией Соединенных Штатов Америки и !Ожного Вьетнама, и о мно­
гочисленных в результате этого жертвах среди мирного населения 
Северного Вьетнама. 

Эти произвольные и бесчеловечные действия, как бы их ни 
пыталось оправдать правительство США, находятся в вопиющем 
противоречии не только с элементарными нормами международного 
права, но и христианской морали, являются нарушение�� )!{еневских 
соглашений 1 954 года по Вьетнаму и содержат в себе угрозу раз­
растания вооруженного конфликта и опасность для всеобщего 
мира .. . » 

Вслед за Патриархом, часто выступает «В защнту мира» и 
митрополит Крутицкий и Коломенский Пимен. В «Ж. М. П.» за 
июль ( No 7)  сего года приведена речь Митрополита Пимена на 
Всесоюзной Конференции советской общественности за ыир, на­
циональную независимость и разоружение. 

« . . . Русская Православная Церковь горячо поддерживает не­
изменно миролюбивый внешнеполитический курс Советского пра­
вительства, по достоинству получивший признание в са;11ых широ­
ких кругах мировой общественности . . .  Задачи, стоящие ныне перед 
борцами за мир в нашей стране, так же как и задачи, лежащие на  
плечах всех активных сторонников мира, к ка1<ому бы они  народу 
ни принадлежали, на каком бы континенте они ни жили, во многом 
определяются современной международной обстановкой .. . Прежде 
всего это относится к трагической ситуации, которую породили в 
Юго-Восточной Азии военные действия Соединенных Штатов Аме­
рики против суверенного государства Демократической Республики 
Вьетнам, а также вмешательство США во внутренние дела Южного 
Вьетнама . • .  

Исключительно серьезный характер приняло в настоящее вре­
мя развитие событий в Доминиканской Республике. И здесь причи-

51 



ной о сложнения обстановки явилось вооруженное вмешательство 
США во внутренние дела этой Республики . . .  

Наша совесть не может молчать пред лиuом страданий народов 
Анголы, Мозамбика, Южной Родезии и других стран, живущих в 
обстановке жестокого террора, противного человеческой природе, 
восстающей против любого расового или национального разделе­
ния и угнетения, противного Са11ю;11у Творцу, создавшему человека 
по образу Своему и подобию (Быт. 1 ,  26) " .» 

«Совесть русского епископата не может молчать пред лицом 
страданий» различных на родов, не  порабощенных еще коммуниз­
мом, но эта «совесть» молчит и будет молчать перед страданиями, 
жестокиlllи страданиями своего родного народа, страданиями и го­
нениями других народов, порабощенных коммунистическими дик­
татурами !  

Но чаще всего и больше всего на политические темы, в защиту 
коммунистической агрессии, говорит по своей должности Предсе­
дателя Отдела Внешних Церковных Сношений Митрополит Ленин­
градский и Ладожский Никодим. Этот русский иерарх, второе 
лицо после Патриарха в Московской Патриархии, по всей веро­
ятности, являющийся одним из наиболее возможных кандидатов 
в Патриархи (да не допустит сего Господь ! ) ,  является одной из 
загадочных фигур русского совреыенного епископата. Интересно 
познакоll!иться с его биографией. 

Родился Борис Ротов в 1 929 году в дер. Фролова, Рязанской 
области. По окончании средней школы он поступил в Рязанский 
педагогический институт ... Но его не закончил. В 1 947 году - 1 8  
лет пострижен в монашество и рукоположен в иеродиакона. В 1 949 
году рукоположен во иеромонаха. Состоя священником Ярослав­
ского Кафедрального Собора и секретарем архиепископа Ярослав­
ского и Ростовского с 1 950 г. по 1 955, заочно оканчивает Ленин­
градскую Духовную Семинарию и Духовную Академию. С 1 955 г. 
по 1 959 г. иеромонах, а затем архиll!андрит Никодим в Русской 
Духовной Миссии в Иерусалиме (заграничная командировка) .  В 
1 959  г. назначается заместителем Председателя Отдела Внешних 
Церковных Сношений. Председателем был митрополит Николай 
Крутицкий и Коломенский, который вскоре, стараниями архим. Ни­
кодима, был «уволен по болезни», и председателем становится 
архим. Никодим с возведением в епископа Подольского. Функции 
Председателя Отдела Внешних Церковных Сношений определяются 
не только церковной властью, но главным образом гражданской 
властью. Эта должность очень важна для коммунистической дик-

52 



татуры. На нее мог быть назначен человек только рекомендован­
ный коммунистической властью. 

В 1 96 1  году епископ Никодим назначается епископом Ярослав­
ским и Ростовским, и вскоре возводится в сан архиепископа «во 
внимание к трудам по Отделу Внешних Церковных Сношений Мо­
сковской Патриархии в должности Председателя Отдела» (Ж.М.П.» 
No 7 - 1 9 6 1 ) .  Награда, как видим, не за церковную деятельность, 
а за политическую, проводимую во внешнем ыире по указке совет­
ской диктатуры. В 1963 г. возведен в сан Митрополита (34-х лет ! )  
и назначен Председателем Комиссии Свящ. Синода п о  вопросам хри­
стианского единства. В августе 1 963 г. назначается митрополитом 
Минским и Белорусским, а в октябре того же года - митрополитом 
Ленинградским и Ладожским . . .  

Я не буду приводить здесь те речи, которые Митрополитом 
Никодимом произносятся в «защиту мира», или же во время его 
поездок за границей ... Они по своему стилю и даже употреблению 
некоторых слов совершенно схожи с речами политическими Патри­
арха и других епископов. В них тот же «плач» о тяжести для людей 
капиталистической системы, все недоразумения в мире происходят 
из-за капиталистических государств, вмешиваются во внутренние 
дела других государств только США и связанные с ними государ­
ства, только американцы жаждут войны и убийств . . .  Радость мир­
ной жизни, свет и добро в коммунистических государствах ! и тому 
подобные словеса. 

Нас очень поразила «наивность» некотсрых деятелей ИМКА, 
которые обратились к советскому правительству за разрешение�� 
выслать в Сов. Союз некоторое количество Библии ! ! !  Неужели за­
падному человеку до сих пор не известно - «что проповедь Слова 
Божия в странах коммунистических строго запрещена . . .  » И получи­
ли в ответ, как и следовало ожидать : в Сов. Союзе религиозная 
пропаганда запрещена ! 

И еще - деятели Всемирного Экумени11еского Движения, за­
седавшие в Одессе, вынесли резолюцию : Экуменическое Движение 
признает «свободу атеистической пропаганды» !  «Резолюция» эта 
не ясилась ПОl\lощью верующин в Сов. России ! Когда же появится 
в Экуыеническо�1 Движении «резолюция», требующая предостав­
ления свободы религиозной проповеди ! ?  

Монреаль, 7 ноября 1 965 г. 

53 



ГОЛОС ИЗ РОССИИ 
ДОСТОЧТИМЫМ ОТЦАМ I I ВАТИRАНСНОГО СОБОРА 

Появившееся в Informations Catholiques Internationales (n° 249, 

1 octobre 1965) послание русских верующих Отцам П Ватиканского Собора 
обратило на себя всеобщее внимание зрелостью и духовной высотой вы­
сказанных в нем мыслей. Приносим здесь нашу искреннюю благодарность 
реда1щш1 Informations Catholiqнes Internationales, любезно предоста­
в иrш1ей в наше р<:споряжение подлинный текст этого обращения. 

Редакция. 

Богомудрые и превознесенные Отцы ! 

Преемник блаженной памяти Папы Иоанна ХХШ, Святейший и 
великий Папа Павел VI в своей энциклике «Эклезиам Суам» пишет : 
« . . .  еще раз хотим мы дать заверение, что со вню1анием и с религи­
озным интересом наблюдаем мы за явлениями, имеющими отно­
шение к проблеме единства, касающимися личностей, групп и об­
щин с живой и возвышенной религиозной жизнью. С любовью и 
уважением приветствуеi11 мы ncex христиан этих в ожидании воз­
можности в диалоге искренности и любви быть в состоянии еще 
лучше продвинуть вместе с ними Дело Христово и дело единства, 
какого возжелал Он для Своей Церкви». 

Отчетливо сознавая свое личное недостоинство, мы не смеем 
претендовать на возвышенную религиозную жизнь, но, тем не ме­
нее, поощряемые торжественным заверением и ласковым привет­
ствием са<110го Папы, мы смиренно надеемся, что Отцы Католиче­
ской Церкви, движимые христианской любовью и глубоким жела­
нием церковного единства, найдут в себе достаточно снисхожде­
ния, чтобы со вниманием прочесть и наше, хотя и неумелое, но 
глубоко искреннее письмо - попытку внести скромный вклад в 
то воистину великое дело любовного диалога, которое столь свое­
временно и великодушно начала Католическая Церковь. 

Перечисляя в своей энциклике возможных собеседников Като­
лической Церкви, Святейший Папа определяет некую внешнюю, 
хотя и ближайшую к Римской Церкви, окружность, которую он 
называет христианским миром, отделенным от Ри"1а. В этоы внеш­
нем дворе христианства, наряду с протестантами, действительно 
некогда отпавшими от церковного Единства, Папа отводит место и 
св. Православной Церкви, которая, таким образом, вместе с люте­
ранами и кальвинист�ши исключается из внутренних покоев Доыа 
Божия. При это�� чадами До:11а Божия признаются только члены Ка-

54 



толической церкви, которую Святейший Папа вполне отождест­
вляет с Церкuilью Единой, Святой, Соборной и Апостольской. 

Мы совершенно уверены в искренности Святейшего Папы, мы 
бесконечно далеки от  того, чтобы упрекать его  в гордыне и власто­
любии, il!Ы глубоко ЧТИil! его и как верховного Предстоятеля Като­
лической церюш и как возвышенную религиозную личность. Более 
того -- ыы его любш1 ! Мы благодарны Святейше�1у Папе за то, 
что он, великодушно отrзергнув дипломатические ухищрения, столь 
неуместные в диалоге любви, твердо и простодушно, как и подо­
бает истинному христианину, засrзидетельствовал свою перу. - Но 
при всем том мы  не ilIOЖeм, не сыеем и не должны с ню� согла­
ситься ! 

Возлюбленные и вел11кие Отцы ! 
Не почтите за дерзость если ыы засвидетельстrзуеы перед 

Вами, что никогда ни один православный христианин, подлинно 
вкусивший благодать Божию в ограде св. Правослаrзной Церкви, 
не посмеет согласиться с тем, что его Священная и возлюбленная 
Матерь исключена из внутренних Покоеrз Божьего Дома. 

Тысячу лет Святая Православная Церковь неповрежденно и 

действенно хранит Священное Предание древней неразделенной 
Церкви, тысячу лет Православная Церковь выдерживает бурные 
натиски антихристианских сил, свидетельствуя перед всем миром 
Свою неодолимость «адовыми вратами», тысячу лет в Ее  благо­
датных недрах Господь воздвигает и прославляет своих великих 
угодников. 

Посудите сами :  как ilIOЖHO согласиться с тем, что Святая Пра­
вославная Церковь пребывает вне внутренних покоев Дома Божия, 
если Ее избранные чада предстоят ныне перед Престолом Величия 
на Небесах? 

В этом вопросе не может быть никакого компроil!исса, ибо,  
по  Слову Спасителя, «не может дерево доброе приносить плоды 
худые, ни дерево худое приносить плоды добрые» (Мф. 7, 1 7- 1 8 ) .  
«Или признайте дерево хорошим и плод его хорошю1 ; или при­
знайте дерево худым и плод его худым; ибо дерево познается по 
плоду» (Мф. 1 3, 38 ) .  

Свято веруя в беспредельное ilIИЛосердие Божие, мы н е  смееы 
сомневаться в том, что молитвами Божией Матери и всех святых, 
спасающая благодать Христа изливается и на тех братьев наших, 
которые действительно отделились от Церковного Единства и по­
тому пребывают ныне во внешнем дворе христианства, но для нас 
так же несомненно и то, что благодать прославляющая почиет толь­
ко на тех, кто неповрежденно стоит в Истине. 

55 



В самом деле : если бы милосердный Бог, повелевающий солн­
цу Своеыу восходить над злыми и добрьвш и посылающий дождь 
на праведных и неправедных ( Мф. 5, 45 ) ,  Бог без различия благо­
творящий, - так же без различия прославлял бы, т. е .  прославлял 

бы и тех, кто угодил Ему, служа Его Св. Имени во внутренних 
покоях Дома Божия, и тех, кто старается угодить Ему, пребывая, 
хотя бы и невольно, во внешнем дворе христианства, то каким 
образом ыожно было бы отличить :Истину от заблуждения, и не 
произошло ли бы от такого безразличия пагубного смешения пу­
тей. - Да не будет ! 

Вековой опыт Церкви учит нас тому, что со времен земной 
жизни Господа НСJшего Инсуса Христа и до наших дней прослав­

л енная святость есть важнейшее и непреложнейшее свидетельство 
религиозной Истины, поэтому для определения кафолического до­
стоинства Церковной общины решающее значение имеет Боже­
ственное прославление святых угодников. 

В самом деле :  если торжествующее Воскресение Господа на­
шего Иисуса Христа, равно как и преславное восхождение на небо 
Божией Матери всецело принадлежат всей совокупности Единой, 
Святой, Соборной и Апостольской Церкви, являясь Ее величайшю1 
и неоскудевающиы достояниел1 и непреложным свидетельствоы Ее 
стояния в Истине, то Божественное прославление святых угодни­
ков, также иыеющее универсальное значение и принадлежащее 
всей Церкви, в то же время сугубо принадлежит тем поместным 
общинам, в которых протекала их земная жизнь. Прославляя свя­
того угодника, благодать Божия тем самым непреложно свиде­
тельствует, что та Церковная Община, в которой он подвизался, 
по крайней мере во дни его земной жизни, подлинно стояла в со­
ставе Единой, Святой, Соборной и Апостольской Церкви - пре­
бывала во внутренних покоях Доыа Божия. 

Возлюбленные Отцы ! 
Около тысячи лет назад, Единая, Святая, Соборная, и Апо­

стольская Церковь видиыым образом разделилась на две половины 
- Западную и Восточную, Католическую и Православную. С тех 
пор всякий раз, когда ыы обращаемся к проблеые Церковного 
Единства, ыы сталкиваеыся лицом к лицу с великой и таинствен­
ной антиномией - мы веруем, что Церковь Едина, и мы видюr, 
что Церковь разделена. 

Пытаясь найти выход из этого видимого противоречия, Бого­
словская мысль легко (увы ! - слишком легко ! )  становится на 
позиции конфессион:шьной и сключительности. За долгие годы раз­
деления ученые богословы Западной и Восточной Церкви собрали 

56 



множество аргументов и контр-аргументов, пытаясь убедить друг 
друга в том, что только та Церковь, к которой они соответственно 
принадлежат, и есть Церковь Единая, Святая, Соборная и Апо­
стольская, а противная сторона есть не бо.�ее как схиз�1атическая 
община, отделившаяся от Церковного Единства . Горы книг напи­
саны о Церковном расколе, детально изучена его история, опре­
делены и взвешены догматические, канонические и культовые 
расхождения, четко выработана конфессиональная апологетика. 
Каждому богословски образованному человеку все это хорошо 
известно. И тем не менее, несмотря на достаточно продолжитель­
ную и напряженную полемику, которая периодически расширялась 
до таких значительных по своему масштабу событий, как Флорен­
тийская уния, ни Католическим, ни Православным богословам так 
и не удалось убедить друг друга. 

В чем же дело? Не намекает ли полная безрезультатность кон­
фессиональной полемики на то, что сама проблема была постав­
лена неверно? 

В самом деле, как можно убедить католиков или православных 
в том, что соответственно Западная или Восточная Церковь пре­
бывает вне внутренних покоев Дома Божия, если и те и другие,  
сохраняя Апостольское Преемство и живые трзщ�ции неразделен­
ной Церкви, сверх того не могут не усматршзать н::соыненного 
Божественного свидетельства своего стояния в Истине, в целых 
сонмах Прославленных Святых!  И если святые угодники Западной 
и Восточной Церкви, просиявшие после церковного разделения, 
действительно предстоят выесте перед Престолом Божьим на Не­
бесах, то не оказываемся ли мы здесь на зе;11ле в странном поло­
жении, когда пытаемся утвердить свои конфессиональные перего­
родки, неосновательно исключая друг друга нз состава Единой 
Церкви? 

Не пора ли всем нам понять, что старинные униальные надеж­
ды на присоединение Православной Церкви к Риму, равно как и 
надежды на присоединение Католической Церкви к Восточному 
Православию лишены достаточного основания, ибо для этого Пра­
вославная или Католическая Церковь, Та или Другая, должна была 
бы признать Себя пребывающей в тысячелетней схизме, что, по-ви­
димому, невозможно именно потому, что не соответствует дейст­
вительности? 

И не следует ли из этого, что осущесп:ление «сияющего идеала 
целостного христианства, смиренно и глубинно переживаемого», 
о котором пишет Святейший П<ша, надо искать не на старых и, 
по-видимому, бесплодных путях конфессиональных споров, а на 

57 



новом пути радостного и любовного соединения двух равнознач­
ных и равночестных половин существенно Единой и Мистически 
Нераздельной Христовой Церкви? 

Не для того ли Премудрый Бог, по слову Св. Апостола Павла, 
«всех заключивший в непослушание, дабы всех помиловать» (Рим. 
1 1 ,32 ) ,  попустил видимое разделение Единой Вселенской Церкви, 
чтобы две ее половины - Западная и Восточная, J{атолическая и 
Православная, пройдя великий и необходи��ый для созревания 
искус  частной самостоятельности и вполне раскрыв свои самобыт­
ные конфессиональные начала, осознали наконец их отвлеченную 
недостаточность, почувствовав и глубокую жизненную потребность 
друг в друге и,  возжелав подлинной вселенской полноты, царст­
венно обогащенные необъятным опытом тысячелетних исканий, в 
едином порыве устремились к Вселенскому Единству - « . . .  доколе 
все придел� в соединение веры и познания Сына Божия, в мужа 
совершенного, в меру полного возраста Христова» (Еф. 4, 1 3 ) .  

Наконец : н е  находится л и  грядущее Соединение Церквей в 
прямой зависимости от того конечного углубления Церковного са­
мосознания, в котором должен открыться верховный Замысел Бо­
жественной Премудрости о Церкви и Церковном Единстве - За­
мысел, в котором всеутоляющий синтез дивно разрешает тысяче­
летнюю антиномию, примиряя видимое разделение Запада и 
Востока с ш�стическим Единством Вселенской Церкви ? - Ибо, 
когда достойным из нас дано будет увидеть Небо отверстьш и 
святых угодников Западной и Восточной Церкви, в согласном со­
боре предстоящих Престолу Величия на небесах и едиными устами 
вместе с Пресвятой Владычицей Запада и Востока возносящих 
Богу свои молитвы о Восполнении Церковного Единства на земле, 
как и на небе, тогда озаренные ул�ы наши и расширенные сердца 
в светлом порыве любви и понимания с радостью при;-.�ут в себя 
друг друга, хваля и воспевая Бога. 

Возлюбленные и досточтимые Отцы !  
М ы  ни  в коем случае не хотим сказать этим, что восполнение 

Церковного Единства может быть осуществлено через нарушение 
правильной канонической ограды и пренебрежение Церковной 
дисциплиной - Боже, упаси нас от такой неосмотрительности ! -
Мы только хотим сказать, что дело Церковного Единства есть 
дело не столь Церковно-каноническое, сколь духовно-религиозное ;  
когда же Божественное вдохновение вполне обратит наши сердца 
друг ко другу, Церковная Полнота без труда найдет те правильные 
канонические нормы, в которые видимыл� образом отольется суще­
ственное и восполнившееся Единство. 

58 



Некий человек, долгие годы томившийся проблемой Соеди­
нения Ц<:рквей, молил Бога, чтобы Господь вразумил его . . .  и ,  по­
молившись, нашел в сердце своем такой ответ : 

Тайна соединения Церквей в Боге. 
Углубляйте познание и расширяйте сердце. 
Не в слоrзопрениях, а в огне духовном расплавятся историче­

ские средостения ; не в ученых спорах, а в таинственном открове­
нии Премудрости воссияет священное Единство ;  не человеческими 
усилияll!и, а Божественныll! Вдохновениеll! произойдет соединение 
Церквей! 

Но не без участия человека совершается на земле Божест­
венное дело. Просветленное самосознание, вниыательное и сочув­
ственное изучение друг друга, расширение связей, доброжелатель­
ность, дружеское общение и, наконец, сердечная любовь и сою1ест­
ная молитва о Церковном единстве - вот, те воистину добрые 
дела, которыми Христиане Западной и Восточной Церкви могут 
актиnно способствовать грядущеыу Объединению, творчески под­
готавливая человеческую сторону Церковного бытия к восприятию 
Божественного вдохновения. 

Возлюбленные Отцы ! 

Если �!Ы плохо - слишкоы плохо ! - выразили в слове то, 
что приоткрывается нам в духовных перспективах, то не посетуйте 
на наше косноязычие. Еще многое хотелось бы сказать нам о на­
шем столь возвышенном и прекрасном предмете - проблеме со­
единения Церквей, но мы вынуждены кончать, ибо малейшее про­
медление может лишить нас столь неожиданно представленной 
нам возможности отправить В::ш это письмо. Мы бесконечно бла­
годарны Господу нашеll!у Иисусу Христу за столь великую радость 
и совершенно не заслуженную честь, и с надеждой вверяем Его 
промыслительному попечению наши строки. 

Заканчивая письмо, мы хотим привести древний текст Свя­
щенного Писания, в котороы видится наы сладостное пророчество 
о грядущем соединении Церквей. 

«И было ко мне слово Господне :  ты же, сын человече­
ский, возыш себе один жезл и напиши на Нбt : «Иуде и 
сынам Израилевым, союзным с ниш> ;  и еще возьми жезл 
и напиши на нем : «Иосифу» ; это - жезл Ефрема и всего 
дома Израилева, союзного с ниы. 

И сложи их у себя один с другим rз один жезл, чтобы 
они в руке твоей были одно. 

И когда спросят у тебя сыны народа твоего : «не объ-

59 



яснишь ли нам, что это у тебя ?», тогда скажи им : так 
говорит Господь Бог : вот, Я возьму жезл Иосифов, кото­
рый в руке Ефрема и союзных с ним колен Израилевых, 
и приложу их к нему, к жезлу Иуды, и сделаю их одним 
жезлом, и будут одно в руке Моей. 

Когда же оба жезла, на которых ты напишешь, будут 
в руке твоей пред глазами их, то скажи им : так говорит 
Господь Бог:  вот, Я возьму сынов Израилевых из среды 
народов, между которыми они находятся, и соберу их 
отовсюду и приведу их в землю их. 

На этой земле, на горах Израиля Я сделаю их одним 
народом, и один Царь будет царем у всех их, и не будут 
более двумя народами и уже не будут вперед разделяться 
на два царства. 

И не будут уже осквернять себя идолами своиI11и и 
мерзостями своими и всякими пороками своими, и осво­
божу их из всех мест жительства их, где они грешили, и 
очищу их, - и будут Моим народом, и Я буду их Богоы. 

А раб Мой Давид будет Царем над ниыи и Пастырем 
в сех их, и они будут ходить в заповедях Моих и уставы 
Мои будут соблюдать и выполнять их. И будут жить на 
земле, которую Я дал рабу Моему Иакову, на которой 
жили отцы их; там будут жить они и дети их и дети детей 
их во-веки; и раб Мой Давид будет князем у них вечно. 

И заключу с ннми завет мира, завет вечный будет с 
ними. И устрою их и размножу их и поставлю среди них 
святилище Мое на-веки.» 

(Иезекииль 37, 15 -26 ) .  

Если древний Израиль, как это принято считать всеми Цер­
ковньши толкователяыи Священного Писания, есть прообраз Хри­
стовой Церкви, то историческое разделение Израиля на два цар­
ства может быть понято как прообраз промыслительно попущен­
ного разделения Единой Церкви на две половины - Западную и 
Восточную, Католическую и Православную, а пророчество о соеди­
нении Иудейского и Израильского царства как Величественное 
Пророчество грядущего Соединения Церквей. 

Этим пророчеством позвольте нам закончить наше письмо. 

С искренним уважением, с глубокой любовью, с чувством все­
ленской связи 

Смиренный христианин русской Православной Церкви. 

60 



БЛАГОПОЛУЧИЕ И СУДЬБА РОССИИ (1) 

Вопрос о совместимости благополучия и христианства обыкно­
венно рассматривается лишь в личном разрезе ; мне же  хочется 
обратить прежде всего внимание на историософскую сторону во­
проса, не менее существенную и не менее противоречивую. 

Если благополучие неприемлемо для христианина, то это не 
только в силу евангельского учения о бедности, но хотя бы по 
той простой причине, что оно является уделом немногих. 2/3 насе­
ления земного шара живет впроголодь : этого достаточно, чтобы 
наша совесть не мирилась с выпавшим на нашу долю благополу­
чием, даже если мы должны нести это благополучие  и не видим 
возможности его разделить с другими. Но если мы всмотримся в 
географическое распределение благополучия, то мы сразу же уви­
дим, что оно, в значительной мере, совпадает с границами христи­
анского мира. :Исторически не подлежит сомнению, что в боль­
шинстве случаев христианство явилось социально-экономическим 
стимулом, приведшим ряд стран к материальному расцвету и бла­
гополучию. 

Но в том же историческом плане, мы наблюдаем, в христиан­
ской семье народов и, в частности, в том, что касается России, факт 
противоположный первому : я здесь говорю о некой тайной не­
совместимости между Россией и благополучием. Россия страна не­
обозримых богатств, мало населенная, - по природе - как будто 
предрасположенная к благополучию. С самого своего образования 
Россия - страна христианская, с тем же стимулом к прогрессу, 
как и другие европейские державы. И все же нечто таинственное 
вело и ведет Россию иным путем, тернистым и трудным . . .  

С более глубоким созерцанием и истолкованием этой тайны 
обратимся к русской поэзии. Возьмем хотя бы Тютчевское : 

Эти бедные селенья, 
Эта скудная природа -
Край родной долготерпенья, 
Край ты русского народа ! 

Удрученный ношей крестной, 
Всю тебя, земля родная, 

( 1 )  Запись выступления на дис!(усспи, устроенной Р.С.Х.Д. на осеннем 
Съезде 1 0  ноября 1965 года. 

61 



В рабском виде, Царь небесный 
Исходил, благословляя . . .  

Как это не похоже на мудрость века сего : нищета России не 
позор и не клеймо, а знак особого избранничества, особой близо­
сти ко Христу. 

Тот же мотив, но выраженный более романтически, прозвучал 
и у Блока : 

Россия, нищая Россия, 
Мне избы серые твои, 
Твои мне песни ветровые 
Как слезы первые любви. 

Тебя жалеть я не умею". 

Нищая, серая, скудная Россия у Тютчева, у Бло1<а не вызывает 
человеческой жалости, а какое-то высшее чувство святого уми­
ления". 

У Блока, правда, видение двоится. Он свидетель бурного, все­
стороннего экономического роста России. Перед войной 1 9 1 4  года 
ему мерещится другой лик России, иные, не ветровые уже, а «ка­
менные» песни. 

Новым ты обернулась мне ликом 
И другая волнует мечта. 

То над степью пустой загорелась 
Мне Америки новой звезда" .  

«Убогой, финской Руси» не суждено было стать Новой Аме­
рикой". Как раз когда страна, может быть, впервые после татарского 
нашествия, победно выходит на путь благополучия, какая-то роко­
вая сила остановила ее и повернула в другое русло. 

62 

Поддалась лихоту подговору 
Отдалась разбойнику и вору. 

И пошла поруганной и нищей 
И рабой последнего раба. 

(М. Волошин) . 



Но и тут, несмотря на падение, поэт не смеет бросить камень 
в «гулящую и хмельную», а прозревает в несчастии опять-таки 
высшее назначение : «Во Христе - юродивая Русь». Казалось бы  
Россия отдалась тому, кто обещал ей  не небесный рай, а земное 
благо. Но обернулась эта измена не изобилием, а невиданным разо­
рением, страданием и опустошением. 

И перекликаясь с поэтами, современный под-советский писа­
тель, размышляя над разоренной Россией 1960 года, пишет : «Ка­
жется, Россия всегда будет несчастной страной. Даже если она 
перестанет жить в нищете, она будет несчастной . . .  Как найти объ­
яснение этоыу несчастью ? Конечно не в одном только коммунизме. 
В России, несчастье - почти что национальная особенность ... » ( 1 ) .  

Но подсоветс�<ому писателю трудно понять духовный смысл 
«несчастной России» ; он только констатирует факт, ставит вопрос, 
недоумевает . . .  Зато французскому писателю Бернаносу удалось в 
своем романе «Сельский священник» с поразительной верностью 
понять в нищете и несчастье России то, что открылось Тютчеву -
знак Божьего избранничества : «национальную особенность» он дер­
зает назвать «всенародной святостью». 

Как-то «сельскому священнику» у далось прочесть «детство»  
Горького и вот какое он вынес впечатление (нет сомнения, что  
устами священника говорит сам  Бернанос) : 

«Я представляю себе, что русский народ был нищим народом, 
племенем нищих, что он познал опьянение от нищеты, был ею одер­
жим. Если бы Церковь могла причислить к лику святых целый народ, 
то, избрав русский народ, она сделала бы его покровителе;,� нище­
ты, особым заступником всех обездоленных. 

Я полагаю, что та нищета, которая даже забыла свое имя, 
которая уже не ищет, не размышляет . . .  должна когда-нибудь оч­
нуться на плече у Христа». 

Итак, перед нами своеобразная историософская антиномия : 
два неоспори�1ых, но и противоречивых факта. С одной стороны : хри­
стианство - стимул к благополучию, почти неизбежно его порож­
дающее, с другой, нищета - особое христианское призвание, осо­
бая близость к Христу. Но в сущности, та же антино�шя предстоит 
перед нами и в личной жизни. Христианство одновременно посту­
лирует утверждение личности и ее самоограничение. Христиан­
ство признает реальность мира и, будучи религией жизни, призы­
вает работать над миром, преображать и одухотворять его; потому 
оно и является таким мощны�� стимулом к прогрессу, таким исклю-

( 1 ) "Русская Мысл ь".  

63 



чительным ускорителем истории. Но одновреl\lенно, в высшем пла­
не, христианство требует самоотречения и отказа, не во имя смерти 
и истребления, а во имя большей жизненности, во Иl\IЯ воскресения. 

И тут к сказанному о России, нужно ввести существенный кор­
ректив. Если взор поэта или писателя и прозревает над трагиче­
ской судьбой России некое избранничество, это отнюдь не значит, 
что мы имеем право - в историческом плане - мириться с ее ни­
щетой, и скрестить руки. Наоборот, все усилия должны быть на­
правлены на облегчение участи обездоленных, на строение здоро­
вой государственности и благополучного общества. 

Социальное учение христианства динамично и антиноl\lично. 
Оно колеблется между двумя призывами, которые оба представ­
лены как условия небесного царства : «раздать имение» ( Мф. 
Х!Х :2 1 ) ,  «накормить голодающего» (Мф. XXV: 34-36 ) .  

Благополучие само п о  себе не есть грех, в каком-то смысле 
и до известной степени, оно является благословением. Но в нашем 
мире, предназначенном для большего, оно не может быть конечной 
целью, и бо ведет тогда к духовной смерти. И бедность, как добро­
вольный отказ от благополучия или посланное Богом испытание, 
есть необходю1ый момент духовного возрастания и конечного пре­
ображения. Она больше чем благословение, она таинство и посвя­
щение, в каком-то смысле - сама святость. 

Святая Русь, может быть, поэтому более всего свята, что на 
ее долю выпало тяжкое испытание нищеты и несчастия. Но мы 
м ожем и должны надеяться, что Господь возвратит «потерю» России 
и благословит «последние дни» ее «более нежели первые» (Иов., 
XVII : 1 2 ) .  

Свящ. I-C .  ФОТИЕВ 

Xll ВНЕОЧЕРЕДНОЙ СОБОР АМЕРИКАНСКОЙ МИТРОПОЛИИ 

За последние полвека судьба Русской Православной Церкви 
в Америке была сложной и богатой испытаниями. Революция отор­
вала американскую епархию от Матери-Церкви. Прекратилось не 
только поступление средств, но, что гораздо важнее, остановился 
приток образованных священников-миссионеров. Русская Церковь 
в США и Канаде потеряла свою первенствующую роль возглави­
тельницы всех прапославных этнических групп в Америке, роль, 
которая ей принадлежала по праву старейшей православной епар­
хии на американском континенте. 

64 



Кризис еще усилился ввиду того конфликта, который возник 
между приходами и епископатом. Возглавители Русской православ­
ной епархии в Америке, которым, в силу действующего статута, 
юридически принадлежали построенные приходами церковные зда­
ния, разделяли иллюзии большинства эмигрантов и были убежде­
ны, что «политические беспорядки» в России не могут быть дли­
тельными. Епископы начали закладывать церков:-�ые здания, будучи 
уверенными, что иы удастся выкупить за1шадные, как только снова 
начнут поступать средства из России ... Легко себе представить, что 
должны были пережить прихожане, в подавляющем большинстве 
выходцы из бедных сел западной России и Австро-Венгрии, когда 
они узнали, что их храму, построенному на их трудовые деньги, 
грозит продажа «с  молотка» ! Храмы были спасены, но глубокое 
недоверие по отношению к высшей иерархии осталось не только 
у мирян, но и у белого духовенства. Эти настроения были идеаль­
ной почвой для «обновленчества», быстро перекинувшегося из 
России в Америку. Распространению «обновленческих» настроений 
способствовало также влияние окружающей американской среды. 
Религиозная психология американцев сложилась под влиянием про­
тестантизма, иерархическое начало в которо;11 было выражено очень 
слабо или даже начисто отрицалось. Паыять о тоы, что их предки 
покинули Европу потоыу, что они там терпели религиозные пре­
следования, была жива в сознании тех американцеп, которые опре­
делили психологию этого народа. У страивая свою религиозную 
жизнь в Новом Свете, американцы - за исключением римо-като­
ликов, влияние которых начало расти лишь за последние десяти­
летия - прежде всего стремились обособнться от «архиереев и 
старцев людских» и их возможных посяганий на общину, ее рели­
гиозную свободу и имущество. Начиная с двадцатых годов по этому 
пути были склонны идти и православные приходы. Составляя свои 
приходские уставы, они стремились к тому, чтобы максимально 
ограничить власть настоятеля и, особенно, епархиального архие­
рея - который был им «нужен» лишь для «торжественных служб» 
на храмовой праздник, да еще для рукоположения угодных приходу 
кандидатов в священство. 

Разумеется, это положение несовместимо с православным уче­
нием о Церкви, которая есть не вольная ассоциация автономных 
приходов с архиереями в роли какой-то декоративной «надстрой­
ки», а Тело Христово, в котором полнота административной власти 
может принадлежать лишь тс�r, кто обладает полнотой власти са­
краментальной и учительной - т. е. епископаы. Однако борьба за 
обновление Американской митрополии началась, в решительной 

65 



форме, лишь после окончания Второй ll!ировой войны, когда в Аll!е­
рику прибыли многочисленные просвещенные пастыри и богословы 
из Европы. Одной из первых задач было создание полноценной 
богословской школы, что и было осуществлено ценой поистине 
героических усилий. 

В 1 955 году, на IX Всеамериканскоll! Соборе, был принят, не 
без борьбы, ныне действующий устав Митрополии, отражающий во 
всем вероучительный и канонический строй православной Uеркви. 
Опираясь на этот У став, возглавители Митрополии ведут последо­
вательную борьбу с остатками тех настроений, которые мы выше 
назвали «обновленчески�IИ».  В частности, У став точно определяет 
порядок выборов нового митрополита, оставляя право конечного 
решения не за «деll!ократическим большинствоы», а за епископаll!и. 

Последние пятнадцать лет Американскую митрополию возглав­
.'!ял приснопамятный митрополит Леонтий, пользовавшийся, как 
среди духовенства, так и среди мирян, исключительной любовью и 
авторитетоы. Уроженец Волыни, питомец Киевской Духовной Ака­
демии, покойный митрополит более полувека потрудился в Аме­
рике как священник-миссионер, ректор семинарии и, последние 
сорок лет жизни, как епископ. Своим происхождениеll! и воспита­
нием покойный владыка Леонтий был укоренен в традициях рус­
ского православия, но он так же искренно был привязан к Америке 
и не уставал заботиться о своей ll!ногочисленной и разнородной 
пастве. И традиционный русский батюшка, на старости лет забро­
шенный в Аыерику волной эмиграции, и не знающий ни слова 
по-русски студент из Огайо, прадед которого переселился в Аме­
рику из Прикарпатской Руси, в одинаковой степени чувствовали в 
нем своего архипастыря и любящего отца. Всем своим авторитето�1 
митрополит Леонтий поддержал создание «Постоянной конферен­
ции канонических православных епископов Америки». Эта конфе­
ренция, возглавляемая греческиы архиеписокпом Иаковосом, пред­
ставителем Вселенского Престола на Alllepикy, согласовывает дей­
ствия православных этнических групп и создает предпосылки для 
возникновения единой Американской православной Uеркви. 

После кончины и погребения митрополита Леонтия Собор епис­
копов избрал временньш возглавителе�1 митрополии архиепископа 
Бостонского и Ньюингландского Иринея. Согласно уставу, архие­
пископ Ириней созвал XII Внеочередной Собор американской мит­
рополии, который собрался в Свято-Покровском кафедрально�1 со­
боре города Нью-Йорка 22 сентября 1 965 года. 

Правом голоса обладают на Соборе, согласно У ставу, все епис­
копы и священники митрополии (за исключением тех, кто нахо-

66 



дится на покое ) ,  равное священникам количество выбранных при­
ходами мирян, а также члены Митрополичьего совета и предста­
вители от духовных школ и монастырей. Всего на Соборе при­
сутствовало 303 правомочных кандитата. 

После молебна и избрания вице-председателей от духовенства 
и мирян и секретариата Собора, делегаты выслушали сообщение 
правителя дел и казначея Митрополии. Ввиду того что Собор был 
внеочередным, эти сообщения не подвергались обсуждению и но­
сили характер информации. На вечернем заседании выступил проф. 
прот. А. Шмеман, который дал разъяснения о процедуре избрания 
нового митрополита и подчеркнул, что Собор, согласно Уставу, 
лишь предизбирает кандидата - право же принять или отвергнуть 
кандидатуру принадлежит епископам. «Если мы не признаем за 
епископами права последнего голоса, - сказал проф. прот. А .  
Шмеман, - то мы - не Церковь. Признавая за епископами право 
утверждать, мы, естественно, признаем за ними право и отвергать. 
Если епископы в своем решении будут руководствоваться не бла­
гом Церкви, а иными мотивами, то они, а не мы - священники и 
миряне - подпадут вечному осуждению». 

Далее о .  Александр Шмеr.1ан пояснил, что в том случае, если 
на первом туре кто-либо из кандидатов поJiучит две трети голосов, 
епископы удаляются в алтарь для голосования об это�1 кандидате. 
ECJIИ кандидатура будет утверждена большинством голосов епис­
копов, данное лицо объявляется избранным. Если епископы отверг­
нут данную кандидатуру, или если никто не поJ1учит двух-третей 
голосов, назначается второй тур голосования, при<1ем в этом случае 
на избирательном бюллетене надлежит писать уже не одно, а два 
имени, и кандидат, ранее отвергнутый епископами, уже не может 
быть снова выдвигаем. 

Второй день Собора начался с Божественной литургии, во  
время которой подавляющее большинство делегатов - как свя­
щеннослужителей, так и мирян - ·  приступили к Св. Чаше. Сразу 
же после J1итургии члены Собора заняли свои места и состоялся 
первый тур голосования, не принесший большинства в две трети 
ни одноr.1у из кандидатов. Относительное большинство голосов по­
лучил наиболее молодой по возрасту и по вреыени хиротнии из 
девяти епископов митрополии и единственный среди них амери­
канец по рождению - Преосвященный Владимир, епископ То­
кийский и Японский. На втором месте, по количеству полученных 
голосов, оказался Высокопреосвященный Ириней, архиепископ Бо­
стонский и Ньюингландский. Второй тур голосования, состоявший­
ся сразу же после того, как были оглашены результаты первого, 

6 7  



принес схожие результаты - на первом месте был епископ Вла­
димир, получивший, во втором туре, более двух-третей голосов, 
и на втором месте - архиепископ Ириней. Епископы удалились в 
алтарь и, стоя у престола, решили, путем тайного голосования, 
кого из двух предизбранных Собором кандидатов они желают ви­
деть митрополитом. Тем в ременем члены Собора стоя воспевали 
молитвы, испрашивая у Бога мудрости и силы для своих архипасты­
рей. Затем старейший по времени хиротонии иерарх - архиепископ 
Чикагский Иоанн - объявил Собору, что большинством семи голо­
сов против двух избранным оказался архиепишоп Иринсй. В тот 
же день состоялось настолование нового первоиерарха, получив­
шего титул архиепископа Нью-йоркского, митрополита всея Аме­
рики и Канады. В торжестве настолования приняли участие главы 
греческой, сирийской и болгарской правослаnных Церквей в Аме­
рике. 

Нужно знать психологию американцев, которую мы кратко об­
рисовали в начале статьи, чтобы оценить всю духовную значитель­
ность XII Собора �штрополии. Нужны были большая духовная зре­
лость и смирение для того, чтобы принять решение епископов, ко­
торые отказались утвердить кандидата, получившего большинство 
голосов. Собор эту зрелость и смирение проявил, ибо члены Со­
бора осознали, что Церковь - не акционерное общество, в кото­
ром все решается «большинством голосов», а дом Божий, в кото­
ром, порой таинстnенно для нас, выявляется и совершается воля 
Божия. Тот, кто побывал на Соборе, ясно почувствовал, что ду­
ховенство и миряне Митрополии - не из тех, кто унижается до 
интриг и фракционной борьбы. С доверием к нашему новому пер­
воиерарху и с готовностью во всем поддержать его на предлежа­
щем ему крестном пути, мы повторяем дивные слова песнопения, 
прозвучавшего во время его настолования : 

«На гору Сион взыди, благовествуяй, и Иерусалиму пропове­
дуяй в крепости вознести глас :  преславная глаголашася тебе, граде 
Божий, мир на Израиля и спасение языков». 

68 



БИБЛИОГРАФИЯ 

The Russian Religious Renaissance of the ХХ Century - Nicolas Zernov. 

Darton, Longman & Todd, London, 1963, р.р. 410. 

В конце 1963 года в Лондоне вышла книга Н. М. Зернова, посвящен­
ная историп духовного возрождения в России XJX и ХХ веков. Книга 
эта интересна не только для английского 11ли западного читателя. Ибо 
она является едва ли не первой попыткой систематического и всесторон­
него обзора духовного возрождения русского общества, доведенного при 
этом до наших дней. 

Мы не знаем насколько эта книга читается в русском зарубежье, но 
из достоверных источников нам известно, что немногие экземпляры ее, 
попавшие в Советскую Россию, вызывают там живейший интерес, ком­
ментарии и споры." Это вполне естественно. Автор книги выступает в 
ней не только как историк давно прошедшего, но и как очевидец и уча­
стник (недавнего и настоящего) .  Книга его не только объективное изло­
жеюrе того, что было, но и горячее исповедание веры в то, что должно 
быть. В этом отношении книга Н. М. Зеrнова не толr,ко повествование 
о русском духовном возрожденrш, но сама является фактом этого воз­
рождения, зовом и проповедью. 

Автор, давно работающий в английском академическом мир�, усвоил 
себе лучшие традиции английской мысли. Он верит в силу традиции, он 
уважает "отцов" ( даже тогда, когда резко с ними расходится) ,  но кри­
тика никогда не переходит в брань ... 

С формальной стороны "ученая " сторона книги остается в тени; мно­
гочисленные и прекрасно подобранные цитаты, ссылки, указания источ­
юrков не загромождают текста, не выпирают на первый план. Книга 
читается как роман, и только более внимательный взгляд обнаруживает 
ту огромную работу, которую автору пришлось проделать для того, что­
'бы дать на 330 страницах картину почти необъятных перспектив. 

Такой широюrй синтез, естественно, не может претендовать на бес­
спорность. С оценками и с прогнозами автора можно не соглашаться, 
но это несогласие должно носить тот же характер fa i r  play, которым отли­
чается все изложение автора. 

О содержании этого труда можно судить по заглавиям отдельных 
глав : 1) Русская интеллигенция в борьбе с Империей и с Церковью. 
2)  Русская Церковь перед революцией. 3 )  Попытка церковной реформы 
(в основе этой главы лежит анализ изложения мнений епископов, под­
готовлявших Предсоборное Присутствие) .  4) "Вехи" .  5)  История четырех 
обращеrшй ( духовный путь П. Б. Струве, Н. А. Бердяева, о. С. Булгакова 
и С. Л. Франка) .  6)  Дух и плоть. 7) Безвременье свободы. 8)  Возвраще­
ние блудного сына. 9) Встреча с западным христианством. 10) Божест­
венная Премудрость. 1 1 )  Завещание русской интелшrгенции. 

Если первые четыре главы являются для нас историей, то дальнейшее 
изложение посвящено тому, что мы переж11лн и переживаем до сих пор. 
Борьба за духовное начало наших отцов и вождей ; трагедия нараставшей 
и грянувшей революции ( автор видит в Распутине не простого нрохо-

69 



д�1мц::1 и меднума - вероятно бессознательного - потусторонних сил) ; 
свистопляска и бедлам декаданса ; преодоление соблазна ложной сво­
боды в идее церковной культуры - все это еще жнво в наших воспомн­
наниях. 

А затем идут совсем современные темы : Экуменическое Движение, 
религиозно-философское миросозерцание, вдохновение будущего... По­
следние 80 страниц книги содержат 180 заметок ( биографического и биб­
лиографпческого солержаrшя) о лнцах, так или иначе прпчастных рус­
скому религиозному возрождению. Само собой разумеется, что в это 
множество имен, годов рождения н смерти, заглавий книг и т. п.  должны 
бы.111 вкрасться неточности !!  ошибюr. Автор это сознает и обрашается с 
просьбой к читателям сообщить ему замеченные ошибки. 

Имея в внду разбросанность эмиграции и неполноту библиотек, мож­
но только удивляться тому количеству материала, которое Н. М. Зернову 
удалось собрать. Добавим к этому, что книга отлично издана п содержит 
ряд прекрасно исполненных фотографий общественных и церковных дея­
телей, которые ож1шляют 1 1  без того живой текст этого труда. 

Л. Зандер. 

Х Р О Н И Н А  

ОБЩЕЕ СОБРАНИЕ ЧЛЕНОВ Р.С.Х.Д. ВО ФРАНЦИИ 

16 декабря 1965 года, в доме Р.С.Х.Д. состоялось отчетное собрание 
Р.С.Х.Л:. во Франции. Отрадно, что на собрание пришло много народу. 
Зал был полон. 

Вначале прочел подробный отчет о жизни и деятельности Юношеского 
отдела Р.С.Х.Д. начальник Дружины мальчиков - А. В. В�шторов, в кото­
ром он живо рассказал о зимней работе, о воскресных сборах, об летнем 
лагере, который длится два месяца, об издании для юношества журнала 
" Встреча" ; затем К. А. Ельчанинов, секретарь Юношеского отдела Р.С.Х.Д., 
добавпл о зпмнем и весенних лагерях, об изданпи журнала для молодежп 
«Jeunesse Orthodoxe». Миша Соллогуб рассказал о работе с молодежью 
от 15-19 лет, для которых еженедельно устраиваются по субботам беседы 
на релнгиозные, литературные и музыкальные темы. Помимо этого, для 
них организуются групповые выезды в театры и однодневный съезд 
в середине учебного года. О. Игорь Верник в своем докладе о Четверго­
JJОЙ ш коле Р.С.Х.Д. указал, что в школе обучаются 92 ученика. Занятия 
происходят по следующим предметам:  Закон Божий, русский язык, рус­
ская литература, русская история и география. И. В. Морозов, секретарь 
Р.С.Х.Д. во Франции, сделал обозрение общей работы, указав, что в 
истекшем году было организовано два съезда, один - весной ( на съезде 
приняло участие 220 человек) ,  а другой - осенью ( 103 человека ) .  Зимой 
проводи.1и работу следующие кружки : библейский, литургический, лите­
ратурный, театральный, два экуменических и кружок помощи. 

Помимо этого, еженедельно проводились занятия по изучению право­
славия на Богословских курсах. 

В прошлом году, в помещении издательства, 1 1, rue de la Montagne­
Ste-Geпevieve, Paris-5", студенческий клуб возобновил свою работу под 
новым названием : "Центр православных студентов имени Достоевского " .  

70 



Ценно, что в латинском квартале образовался студенческий центр, ку да 
в обеденный перерыв сходились студенты, где в своей дружеской среде 
они могшr отдохнуть и пообщаться друг с другом. 

В Храме Движения в двунадесятые праздники совершались ранние 
литургин. Литургии начинались в 6 ч. утра. 

Помимо журналов «Jeunesse Orthodoxe» и "Встреча", Р.С.Х.Д. 11здает 
еще "Вестник" и «Messager Orthodoxe», которые распространяются в о  
всех странах, где проживают православные. 

В нашем издательстве, в 1965 г. вышли в свет следующне книгн : 
1 )  "С нами Бог" - Франк. 
2) "Душа человека" - Франк. 
3) " Умозрение и откровение" - Шестов. 
4) "Умозрение в красках" - Кн. Е. Трубецкой. 
5) "Урокн русской истории" - И. К. Юрьева. 
6)  "Матренин двор" - Солженицын. 
7) "Православие" - о. С. Булгаков. 
8) «Cathechisme Orthodoxe» - Archipretre А. Semenoff Tian-Chansky. 

После дОJ(Ладов, состоялись выборы на следующее двухлетие членов 
Совета Р.С.Х.Д. во Францин. Общее собрание выбрало на должность пред­
седателя - прот. Алексея Князева ; вице-председателя - о.  Петра Чесна­
кова ; секретаря Р.С.Х.Д. - И. В. Морозова ; казначея - И. Н. Чеснакову 
и членов Совета - Л. Овтрахт, Н. А. Струве, Сергея Морозова и Мишу 
Соллогуба. 

ОСЕННИЙ СЪЕЗД Р.С.Х.Д. 10-1 1 НОЯБРЯ 1965 ГОДА 

В среду, 10 ноября, в Б ьевре, в 18 часов, перед началом Съезда, 
была совершена вечерня, после которой состоялся диспут на тему:  "Хри­
стшшство и благополучие" .  Андрей Краевич в своем слове дал анализ 
текстов Священного Писания, касающихся темы бедности и богатства, 
затем Миша Сол.�огуб перешел к рассмотрению того, как тема эта должна 
решаться в соцнальной и личной жизни хрисшанина. Н. В. Лосский по­
святил свое слово анализу проблемы благополучия у современного чело­
век<1, тогда как Н. А. Струве остановился на раскрытни проблемы ш1щеты 
It богатства в судьбах России. 

Во второй день осеннего Съезда Р.С.Х.Д. (четверг, 1 1  ноября 1965 г . )  
после божественной литургии был заслушан доклад В. В. Вейдле -
"Христианство и культура" .  

Следуя траднции многих русских мыслителей, он отделил понятие 
культуры от понятия цивилизации. Культура, по его словам, рождается 
из религии и на ней зиждется. Религия же, в основе своей, имеет пламен­
ное, мистическое ядро, которое докладчик назвал верой. Эта сердцевина 
( религии) не нуждается ни в культе, ни в культуре, но она-то ( здесь 
парадокс) только и может их породить. 1-'елигню н культуру можно прн­
знать тем языком, посредством которого человек выражает все самое 
глубокое и ценное, что ему открывается. Этот язык есть язык образов. 
Таким языком пользовался большею частью Сам Христос ( например, 
притчи ) .  Покуда культура сохраняет связь с религией, а последняя хранит 
в себе живое, огненное ядро веры, она жива и имеет свой стиль. Это 
касается веет более искусства, в котором стиль прежде всего про-

7 1  



является в архитектуре. Это она определяет стиль и других областей 
искусства. Истинный исток архитектуры это храмостроительство. Исчез­
новение стиля свидетельствует об угасании веры. В периоды бесстилия 
.отдельные художннки могут еще создавать прекрасные творения, но стиль 
создается произведениями, порожденными соборной верой; это они спо­
собны заражать и создавать стиль. 

В противоположность культуре, цивнлизация есть порождение менее 
высоких потребностей человека, и язык ее не есть язык образов, а только 
знаков и обозначений, которые только регистрируют и ничего не объ­
ясняют. Одной из I<райних форм этого языка являются математические 
ф ормулы. В наш век, это из них притязают дать понятия об основных зако­
нах, управляющих Природой, которые не могут быть уже переведены ни на 
какой человеческий язык. Этот язык цивилизации может служить прак­
тическим целям, полезным и вредным ( атомные боыбы ) ,  но не способен 
выр:.�з1пь что-либо, относящееся к миру ценностей и оценок (добро, кра­
сота, истина) .  А в этом мнре человек только и может дышать. Попытки 
использоват ь  язык техншш для создания нового стиля обречены на не­
удачу. Техникой пользуются конечно и религия и культура, но здесь 
техннка подчинена высшим ценностям и потребностям человека; совре­
менные же изобретатели нового стиля, пытаясь опереться на одни полез­
ности, создают предметы ( например, дома и вещи домашнего обихода ) ,  
лишенные всякой человечности. 

По причине недостатка времени докладчик просил извинить его, что 
он не м ожет ответить на все поставленные ему интересные и живые 
вопросы и ограничился кратким но вдохновенным словом. В нем, раскры­
вая свое credo, он показал, что первичным источником всякого творче­
ства, всех ценностей и оценок может быть только Бог, Предвечное Слово, 
в котором все высшие ценности: красота, благо, истина неразделимы. 

Как бы ни был полон и ценен доклад В. В. Вейдле (в такой срок 
нельзя сказать больше) , нел�,зя не пожелать дальнейшего развития всего 
сказанного. Тема о христианской культуре была только намечена. Ду­
мается, что никто другой, как В. В. Вейдле мог бы показать, что, после 
боговоплощения, полноценной культуры, кроме христианской, быть не 
может. 

Вечероы, на второй день Съезда, докладчикоы был о.  К11рилл 
Арженпr. Его доклад можно назвать проповедью. Но какая это была 
проповедь!  Вероятно, редко кому из ее слушателей доводилось слышать 
такого проповедника. Его слушали затаив дыхание. Для молодежи, может 
быть, все сказанное о .  Кириллом могло быть новым и по содержанию. По 
мнен11ю докладчика, неудачи, которые терпят многие христиане, что смо­
лоду хотят жить согласно христианскому идеалу, а потом понемногу все 
более и более живут по законам мира сего и, наконец, отрекаются от 
всего, что их вдохновляло в юные годы, объясняется тем, что люди не 
поняJШ своевременно в чем заключается истинная христианская жизнь. 
Она ведь вовсе не похожа на жизнь, согласно каким-либо идеалам, прин­
ципам или кодексу моралн, а есть жизнь для Христа, со Христом и во 
Хрнсте. Обресть же Христа можно только в Церкви, в полноте церковной 
и, в особенности, литургической жизни. Без живого о бщения со Христом, 
все самые добрые усилия человека обречены на неудачу. Неудачей в 

7 2  



Дорогие Друзья, 

Гсдаrщия «Вестника» просит Вас впести подписпую 

плату. 

Каждая Ваша подштсr-;а явJшстся для нас сущесmве11л-1ой 

по.мощыо. Наше издание журнада мы можем продол:жать 

толы�о с Вашей по:мощью и с Вашей поддержкой. 

Подписную плату просам направлять нашим представи­

телшr «Вестшша» Р.С.Х.Д. : 

Во ФРАНЦИИ: 
Подписную плату просим вносшь только на почтовый текущий счет РСХД: 

A.C.E.R" 91 ,  rue Olivier-de-Scrres, Paris-15°, С.С.Р. Paris 2441-04. 

В АМЕРИI<Е: 
Mrs Ludmila Toman, 85, ТоЬеу Road, Belmont, Mass 02178. U.S.A. 

SAN FRANCISCO 

Mrs Raevsky, 1418 - 24-th Avc San Francisco 22, Calif 94-122. U.S.A. 

В ГЕРМАНИИ: 
Herr А. Beerwald, 7901 Dornstac!t bei Ulm, Altenheim. 

В I<АНАДЕ: 
Miss Е. Troubetzkoy, 4500 Westcrn Ave. Westmount. Р. Que Canada. 

Гедакчия «Becnmuna» Р.С.Х.Д. 








	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021
	0022
	0023
	0024
	0025
	0026
	0027
	0028
	0029
	0030
	0031
	0032
	0033
	0034
	0035
	0036
	0037
	0038
	0039
	0040
	0041
	0042
	0043
	0044
	0045
	0046
	0047
	0048
	0049
	0050
	0051
	0052
	0053
	0054
	0055
	0056
	0057
	0058
	0059
	0060
	0061
	0062
	0063
	0064
	0065
	0066
	0067
	0068
	0069
	0070
	0071
	0072
	0073
	0074

