




ОТ РЕДАКЦИИ 

Третье Родосское Совещание 
Третье Родосское совещание должно было выработать, 

от имени всего Православи.я:, важнейшие постановлени.я: в 
области экуменической, в частности определить услови.я: пе­
реговоров с Римской :Католической Церковью, о желаемости 
которых было решено в сент.я:бре 1963 г. на втором Родос­
ском совещании. 

На этот раз было представлено 14 автокефальных Церк­
вей. Отсутствовала только Албанска.я: Церн:овь. Но остаетс.я: 
не разрешенным и вопрос представительства Православных 
в рассе.я:нии, значение которых в насто.я:щий момет больше, 
чем некоторых древних патриархатов. :Конечно, трудно себе 
представить, кан: могут быть представлены группировки, 
лишенные принципа территориальности, если даже не при­
глашаете.я:, например, русска.я: американская митрополи.я: 
(возглавляема.я: митр. Леонтием ) .  Но надо еще заметить, что 
в состав делегаций Церквей, имеющих зарубежные экзар­
хаты и епархии, не вошли представители последних, за 
ис�шючением архиепископа Брюссельского Басили.я:, москов­
ской юрисдикции. 

Дл.я: всех .я:сно, что, в особенности после иерусалимской 
1ютречи ( .я:нварь 1963), Патриарх Вселенский Афинагор -
через своего представител.я:, митрополита Гэлиопольшшго 
Мешпопа, - хотел усr�орить движение к сближению между 
Православной и :Католической Церковью. Прибывшее к на­
чалу Совещани.я: приветствие Папы Павла VI, «епископа 
Римсrшго»,  - r�ак оп себ.я: назвал в своем послании, - про­
извело, несмотр.я: на намек на особое папское служение, бла­
гоприятное впечатление на собравшихс.я: православных 
епископов. 

Однако, если Совещание вынесло постановление о созда­
нии богос.ловских комиссий дл.я: ведения переговоров с Ан­
гликанами и Старокатоликами, то никакого не было при­
нято решения r�асательно переговоров с :Католической Цер­
rшвью; каждой поместной Церкви предоставлено лишь право 
«разрабатывать от своего имени, а не от имени всей Право­
славной Церкви, братские отношения с :Католической Цер-



ковью, при убеждении, что существующие трудности будут 
постепенно изъяты» . 

Точка зрения Вселенского Престола - открытие не­
медленных переговоров с Римом - была разделена Алек­
сандрийским и Иерусалимским Патриархатами, :Кипрской и 
Финской Церквами. Греческая Церковь предлагала назна­
чить начало переговоров после окончания Ватиканского 
собора, но поручить Вселенскому Патриарху немедленно 
оповестить об этом Папу. Во время Совещания на эту точку 
зрения перешли и указанные выше Церкви. Главная оппо­
зиция была проявлена Церквами, находящимися за желез­
ным занавесом ( за исключением, судя по некоторым газетам, 
Болгарской Церкви? ) .  Глава Московской делегации, митро­
полит Ленинградский Никодим, выразил некоторое недоверие 
Ватиканскому Собору и Папе Павлу VI: по его мнению, 
слишком частые заявления, и на Соборе, и в речах Папы, 
о Ри:мско:м примате, сильно поколебали надежды, возбужден­
ные Папой Иоанном XXIII; поэтому следует дождаться 
он:ончания Собора, чтобы определить возможность переговоров 
с Римской Церковью, несмотря на наши многие догматиче­
ские согласия с :Католиками. Московская делегация, тем не 
менее, соглашалась на создание богословской комиссии для 
разработки условий дальнейших переговоров. Но и это пред­
ложение было отклонено из-за оппозиции, на этот раз, только 
двух Церн:вей, наиболее враждебно настроенных против пере­
говоров, -- Сербской и Румынской. Последняя выставила 
жгучий вопрос Униатов. Что касается Сербстщй. Церкви, то, 
по словам ее представителей, народ, в памяти 1tоторого еще 
хранятся тяжелые события Второй мировой войны, в настоя­
щий. момент не подготовлен к братскому отношению к :Като­
ликам. Татtим образом, по вопросу диалога с Католической 
Церковью общего постановления не было вынесено, т. к. мит­
рополит Никодим настаивал, чтобы от имени Панправослав­
ного Родосского Совещания провозглашались-бы толыtо такие 
постановления, которые были-бы единогласно приняты всеми 
представителями автокефальных и автономных Церквей. 

По нашему мнению, вопросы, поднятые на Третьем Ро­
досском Совещании, могут и даже должпъ� ( ведь это и есть 
соборпость) обсуждаться. Хранителем Истины, по \право­
славному учению, является весь церковный. народ. Поэтому 
в ближайшем будущем мы и предполагаем приступить к 
обсуждению этих тем на страницах нашего журнала. 

2 



Послание Папы Павла VI 
Третьему Родосскому Совещанию 

Преосвященнейшие Владыки и дорогие братья во Христе, 

От глубины сердца шлем вам наше братское приветствие в то 
время, когда ваши братья Римской Католической Церкви, собран­
ные на Собор, вопрошают себя о путях, которым надо следовать, 
чтобы проявить все большую верность замыслу Божию о Его Церк­
ви ; в эпоху, столь богатую возможностями, но одновременно столь 
наполненную искушениями и испытаниями, вы намереваетесь сами 
задуматься над теми же вопросами, чтобы так же все лучше отве­
чать этой воле Господней. 

Будучи глубоко проникнуты значением этого почтенного Со­
брания, мы призываем на него горячей молитвой снисхождение 
света Духа Святого. 

Благоволите принять уверение, что мы сами с ныне собрав­
шимся Собором и со всей Католической Церковью будем следить 
с особым интересом за развитием вашей работы, соединяя ее в го­
рячей молитве с той, которая продолжается сейчас у гробницы 
апостола Петра, с полной верой в то, что чем больше взаимная лю­
бовь вдохновит и одушевит эту общую молитву, тем изобильнее 
будет излияние благодати Господа на тех и на других. 

Вспоминая наставление апостола Павла : «Носите бремена друг 
друга, и таким образом исполните закон Христов» (Гал. VI, 2) ,  мы 
смеем рассчитывать на благотворное действие вашей молитвы Пре­
освященнейшие Владыки и дорогие братья во Христе, дабы Господь 
ниспослал нам свои богатые дары, необходимые для верного совер­
шения того служения, к которому нас призвал неизъяснимый за­
мысел Его провидения. 

Да ходатайствует Пресвятая Матерь Божия, наша общая мать, 
которую мы молим и чтим с одинаковым рвением, о том, чтобы мы 
все больше и больше возрастали в любви к Ее Сыну, нашему Спа­
сителю и единому Господу. Да сотворит нас любовь, питающаяся 
за трапезой Господней, все более заботливыми «о единстве духа 
в союзе мира» (Ефес. IV, 3). 

Павел YI, папа, епископ Римский 

(Переведено с французского. Существует русский перевод, 
сопровождавший, как и греческий, французский оригинал, но он  
для нас остался недоступным.)  

3 



�� -летие �oro[ЛOB[Koro Иппитута (t�l� -1���) 
Ввиду исполняющегося в 1 965 г. 40-летия Православного 

Богословского Института в Париже редакция Вестника Р.С.Х.Д. 
печатает нижеследующую статью проф. А. В. Карташева, напи­
санную в 1 950 г., посвященную истории возникновения Бого­
словского Института, а так же роли и значению его для Право­
славной Церкви. 

Редакции Вестника Р.С.Х.Д. особенно отрадно отметить 
vчастие Р.С.Х.Д. и его ответственных работников (как это явст­
вует из статьи) в создании Православного Богословского Инсти­
тута, 40-летний юбилей которого и празднуется в настоящем году. 

Проф. А. В. KAP'l'AJJJEB 

КАК СОЗДАЛСЯ ПРАВОСЛАВНЫЙ БОГОСЛОВСКИЙ 

ИНСТИТУТ В ПАРИЖЕ 

Существование на чужбине, в условиях свежей, еще бес­
почвенной эмиграции, без твердой материальной базы, Высшей 
Школы Православного Богословия - явление в своем роде 
единственное в истории православных церквей. 

Если в III в. Ориген, гонимый в Александрии, перенес свое 
училище в соседнюю Кессарию Палестинскую, - это была про­
стая перемена места и меценатов, но в той же обстановке своей 
Римской Империи и своего эллинского народа. Если в V в. гони­
мая Эдесская школа из Эдессы переселилась в недалекую Низи­
бию, - это была тоже перемена места в пределах своего народа, 
своего сирского языка, своей государственности : в данном случае 
Персидской державы. С наступлением в этих пределах в VII в. 
арабского владычества школа распространила свои ветви в Тиргит 
и Моссул, но опять среди своего оседлого населения, у себя 
дома, хотя и под властью новых завоевателей. Это не было 
странничеством по чужим землям с отрывом от своей почвы и 
народа. Когда в новые времена православные греки бежали в 
Италию и вообще на Запад от мусульманского гнета, они, кроме 

4 



того что сами делались профессорами эллинских знаний в чужих 
университетах, создали на чужбине специально для своего народа 
только скромную общеобразовательную православную школу в 
Венеции. Но она по своей элементарности не оставила заметного 
следа ни в истории церкви, ни в богословии. У сербов, пересе­
лившихся в XVII в. из Турции под протекторат Венгрии, воз­
никла устойчивая «Богословия» в Карловцах, развившаяся к кон­
цу XIX в.  до уровня высококачественной средней богословской 
школы. Но сербы были устроены в Банате прочно, зажиточно, 
как полноправная, даже полуавтономная, национальная часть 
Австро-Венгерской империи. Они здесь жили у себя, хотя и в 
новом, но в своем собственном доме. Они перестали быть бежен­
цами и апатридами с самого начала своего переселения. 

Совсем псе иное произошло с нами. Катастрофы ХХ века 
оказались грандиознее прежних. Мы разрозненно рассеяны бук­
вально по всему земному шару, по чужиы территориям, в чужих 
государствах, без гражданского полноправия, без всякой мате­
риальной национальной базы. Наша диаспора подверглась дей­
ствию неизбежного закона национального распыления и денацио ­
нализации l\юлодог,о поколения. И вот, п этом то  положении 
биологического diminuendo всего нашего русского бытия, воз­
никла, укрепилась и пережила все другие попытки создания в 
нашей эмиграции высших школ - Парижская Богословская Ака­
демия. Были русские юридические факультеты в Харбине и Пра­
ге, Высшие военные курсы в Париже. Все отжили краткий век и 
ликвидировались в изменчивой атмосфере политик и потрясений 
военных. Одна наша Высшая Школа, по милости Божией, еще 
«стоит и омоложается», как выражался русский публицист XVI в. 
о Москве - Ш Риме. В чем секрет? Наша Академия встала на 
почву жизни церковной. Почва оказалась самой твердой и надеж­
ной в сравнении со всеми другими, на которые  опиралась эми­
грация. Растаяли остатки военных фронтов, обломки правительств. 
Скромно существуют фрагменты старых и новых политических 
партий. Эмиграция практически сцепляется множеством профес­
сиональных корпоративных организаций. Но самой широкой об­
щенационалыюй формой объединения оказалась, вопреки пред­
видениям и ожиданиям самих русских, - Православная Церковь. 
Приходы стали на деле самой устойчивой, удобной, широкой и 
бесспорной организацией пестрых по составу и настроениям рус­
ских колоний. Самые разнохарактерные элементы, религиозные и 
даже безрелигиозные, легко втягиваются в эту готовую, беспар-

5 



тийную, бытовую централизацию русских около приходов. И на­
циональное самосознание русских эмигрантов, питаемое великими 
преданияl\!и русской культуры, здесь, как никогда прежде в Рос­
сии, окрашивается и запечатлевается духом русского историче­
ского православия. Результат для прежней, дореволюционной 
русской интеллигенции, низко расценивавшей роль церкви, до­
вольно неожиданный. Отсюда понятным становится факт возник­
новения богословской школы в эмиграции. Раз церковь оказалась 
нужной, то оказалась нужной и школа, подготовляющая пастырей 
церкви. 

Но вопрос заостряется. Почему же в столь трудных и, так 
сказать, «походных» условиях устраивается не упрощенное па­

стырское училище, а именно Высшая Школа, Академия ? В самой 

России Духовных Академий было только 4, при 58 духовных 

семинариях на 68 епархий. Этот специфический факт свидетель­

ствует о высоком уровне самосознания эмиграции. Возглавлялась 

она значительным процентом высшего государственного, цер­

ковного, культурного слоя России. Министры, иерархи, академи­

ки, генералы, ученые, писатели, политики, - воплощавшие в 
себе великодержавное сознание русской культуры, органически 
противились всякому деклассированию и понижению уровня своих 
патриотических интересов. Упорно хотели служить России тем, к 
чему они были призваны и подготовлены. В Праге под покрови­
тельством президента Чехословацкой Республики проф. Т. Маса­
рика, из большой группы выдающихся ученых, сформирован был 
Русский Юридический Факультет и Общерусский Академический 
Союз. Планы этого академического центра предрешили постановку 
вопроса о богословской школе в смысле высшей школы, в виду 
закрытия большевиками всех богословских школ в России. Нужно 
было создать учреждение, которое продолжало бы традицию рус­
ской богословской науки и могло бы подготовить преподавателей 
будущих русских семинарий. 

Где, в каком месте широкого русского рассеяния задача соз­
дания зарубежной русской Духовной Академии была ясно осозна­
на и сформулирована, установить исторически точно, докумен­
тально почти невозможно. Общая идея стала, как говорится, «но­
ситься в воздухе» после Крымской эвакуации и прибытия целого 
собора русских иерархов в Константинополь в конце 1920 г. Но в 
бивуачной обстановке Стамбула нельзя было и думать об устрой­
стве чего-либо постоянного. В 1 9 2 1  г. началось переселение воен� 
ных элементов в Болгарию, а церковное управление было дру­
жественной волей краля Александра и патриарха Варнавы при-

б 



глашено на жительство в Югославию. Профессура и студенчество 
массами устраивались в Праге. В Софии и Белграде русские про­
фессора-богословы и богословы-учащиеся втягивались в состав 
местных богословских факультетов. В Софии начали читать лек­
ции :  проф. Ветхого Завета СПБ Духовной Академии прот. А. П. 
Рождественский, протопресвитер о. Г. И. Шавельский и М. Э. 
Поснов; вскоре к ним присоединился проф. Н. Н. Глубоковский, 
пробывший один год в Белграде. В Белграде вошли в состав бо­
гословского факультета : проф. А. П. Доброклонский, прот. 
Ф. И. Титов, В. В. Зеньковский, М. А. Георгиевский. Были профес­
сорские силы и вне факультетов. Не говоря об ученых иерархах, 
как митроп. Антоний и архиепископ Феофан ( Быстров ) ,  были еще 
не у дел : Н. М. Малахов и С. С. Безобразов. На Балканах обсуж­
дался вопрос об учреждении особой русской богословской шко­
лы. С финансовой стороны это считалось возможным осуществить 
только в Болгарии на основе самой дешевой валюты. И были в 
этом смысле переговоры с меценатом русского беженского сту­
денчества американским профессором Т. Уитимором. Впоследствии 
из этого замысла выросла русская пастырская школа в монастыре 
св. Кирика, руководившаяся еп. Дамианом. Помимо профессиональ­
ной потребности в школе, интерес к церковным и богословским 
вопросам проявлялся и в устройстве публичных и популярных 
лекций на эти темы. Так было и в Константинополе, и в Белграде, 
и в Париже. В русском посольстве в Париже с конца 1 920 г. 

устраивались нередко лекции и беседы почти исключительно на 
церковные темы. В среде многочисленных слушателей возникла 
мысль о систематических богословских курсах. Приезжавший из 
Берлина в Париж в 1921  г. митр. Евлогий благословил начать 
этот опыт. Было объявлено об открытии с февраля 1 9 2 1  г. «Выс­
ших Православных Богословских Курсов». Лекции назначались по 
вечерам в помещении Средней Русской Школы (7, rue du Dr. 
Blanche. Paris 16). Лекторы : прот. И. Г. Смирнов - Толкование 
апостольских посланий, прот. Н. Н. Сахаров - Догматическое 
богословие, А. В. Карташев - Введение в Новый Завет и Исто­
рия церкви, Т. А. Аметистов - патрология. Плата - 5 фр. в 
месяц ( ! ) . Конечно, на систематическую учебу любителей нашлось 
немного. Курсы просуществовали только до лета. Учащаяся мо­
лодежь ожидала открытия регулярной богословской ,школ'ы, о 
чем начались повсюду разговоры. Особую настойчивость в этом 
деле проявлял Пражский Академический Центр. Он, естественно, 
не мыслил себе богословскую школу иначе, как высшую, особенно 

7 



после высылки в 1 923 г. из Советской России большой группы 
профессоров, среди которых были наши христианские философы : 
о. С. Булгаков, С. Л. Франк, Н. О. Лосский, Б. П. Вышеславцев, 
П. И. Новгородцев, Н. А. Бердяев и др. Летом 1 922 г. в Прагу 
ожидался приезд главы Всемирного ХQистианского Студенческого 
Движения д-ра Д. Мотта. П. Б. Струве пригласил пишущего эти 
строки приехать в Прагу на свидание с д-ром Моттом для убеж­
дения его в содействии открытию Русского Богословского Фа­
культета в виду достаточного для этой цели числа профессоров. 
Местом нового учреждения начинал уже мыслиться Париж, если 
не Прага. На это свидание из Софии вызывался и приезжал про­
топресвитер о .  Г. Шавельский. П. Б. Струве прочитал на англий­
ском языке приветствие д-ру Мотту и краткий меморандум о 
назревшей потребности русской высшей богословской школы. 
Затем, в живой беседе были сообщены д-ру Мотту конкретные 
подробности о возможном личном составе Богословского Факуль­
тета. Еще раньше Праги в том же 1922 году к д-ру Мотту обра­
щено было ходатайство, по существу тожественное, в другом, 
далеком пункте земного шара. 

Вот что сообщает об этом Л. А. Зандер :  «Весной 1 922 г. 
Л. А. Зандер (тогда доцент Владивостокского университета) был 
приглашен, по рекомендации ректора университета проф. Г. В. 
Подставина, как руководитель религиозно-философских студенче­
ских кружков, принять участие в съезде в Пекине Всемирного 
Христианского Студенческого Союза (World Chr. Stud. Federa­
tion) . В Пекине Л. А. Зандер познакомился с прибывшими туда 
старыми членами Русского Студенческого Христианского Движе­
ния, теперь эмигрантами. А. И. Никитин (петербуржец) прибыл 
из Софии, Л. Н. Липеровский (москвич ) - из Шанхая. Тотчас 
после съезда, будучи в Шанхае гостем Л. Н. Липеровского, Л. А. 
Зандер высказал мысль о тоы, что работа предполагаемого Рус­
ского Студенческого Христианского Движения может стать на 
ноги только при наличии богословской школы и рассадника цер­
ковной культуры. Мысль была принята, и Л. А. Зандер тогда же 
написал соответствующий доклад д-ру Мотту, переданный послед­
нему А. И. Никитиным, который, в свою очередь, по возвращении 
в Европу стал хлопотать о создании богословской школы со 
свойственной ему энергией». Мне лично пришлось осведомиться 
об этой дальневосточной инициативе через того же А. И. Ники­
тина в Париже. Его я совсем не знал. В феврале 1922 г. явился 
ко мне, как к председателю недавно организованного Рус. На-

8 



ционального Комитета и, конечно, как к церковному деятелю, 
неизвестный мне человек с мягко, энтузиастически светящимися 
карими глазами. Сообщил о предстоящей поездке на съезд в Пе­
кин, попросил информации о положении церковном и совета : что, 
по моему мнению, полезно было бы разъяснить иностранцам в 
этих вопросах. По возвращении из Пекина, А. И. Никитин осенью 
1 922 г. вновь явился ко мне и порадовал меня вестью, что они 
вместе с Л. А. Зандером поставили перед д-ром Моттом задачу 
открытия Богословской школы для русских. Мне стало ясно, что, 
когда мы летом то же самое внушали д-ру Мотту в Праге, он  
уже был атакован с этой стороны не нами первыми. Русская 
профессура в Праге, куда уже переселился из Константинополя 
и о. С. Булгаков, конечно не переставала напоминать д-ру Мотту 
через его молодых сотрудников по УМСА в Европе : Э. И. Мак­
нотена, П. Ф. Андерсона и Д. И. Лаури о настойчивом желании 
открыть богословский факультет. Студенческая среда тоже была 
этим заинтересована. Первый съезд Р.С.Х.Д. в Пшерове осенью 
1923 г" на который я прибыл, возвращаясь из Белграда от ген. 
Врангеля, попросил меня сделать доклад о высшей богословской 
школе. Уже было признано тогда, что она будет в Париже, под 
покровительством митр. Евлогия, который принял этот план близ­
ко к своему сердцу. Подыскивалось и место, где бы поместить 
школу. В июне 1 924 г. на съезде РСХД в Аржероне, где был и 
сам митр. Евлогий, также и Гр. Н. Трубецкой и Н. А. Бердяев, 
получилась весть, что д-р Мотт наконец перевел на имя митр. 
Евлогия 8.000 долларов специально на Богословский Институт. 
Так начали в Париже называть и называли новое высшее учебное 
заведение по мотивам скромности, не претендуя на равенство со  
старыми Духовными Академиями, а равно и в память и как бы  
продолжение Богословского Института, который временно суще­
ствовал в Петрограде в 1 9 1 9-1921  годах, по закрытии Дух. Ака­
демий, и в котором читали лекции проф. Н. О. Лосский и С. С. 
Безобразов, очутившиеся здесь в эмиграции и намечавшиеся те­
перь вновь к богословской профессуре. Через этот свой щедрый 
дар д-р Мотт стал исторически реальным отцом-основателем на­
шей школы. Навстречу этому решающему моменту подоспел дру­
гой, провиденциальный факт покупки в следующем месяце, июле 
того же 1 924 года, ровно в день памяти преп. Сергия (5/18.VII) , с 
аукциона места, церкви и окружающих ее зданий нынешнего Сер­
гиевского Подворья. 

При наличности этих двух фактов, т. е. дара д-ра Мотта и 

9 



приобретения Сергиевского Подворья, Богословский Институт 
стал уже твердой реальностью. Когда в осенние месяцы митр. Ев­
логий возвращался с очередной сессии епископского собора в 
Карловцах через Прагу, местный отдел создавшегося около митр. 
Евлогия в Париже «Комитета по сооружению Сергиевского По­
дворья и Высшей Богословской школы» устроил 6 ноября 1 924 г. 

публичное собрание с речами, отразившими широкие помыслы 
русской богословской школы. Говорили проф. Лаппо, о. Сергий 
Булгаков, П. Б. Струве и сам митроп. Евлогий. Вот краткое 
слово о. Сергия Булгакова : 

« 1 0  лет тому назад всякая речь о духовной академии была 
делом профессиональным, сословным, интересующим только ду­
ховенство и совершенно чуждым обществу. Теперь же мы обра­
щаемся к русскому сознанию, к русской душе, к русской воле, а 
через русское общество, ко всей Европе. Ибо теперь создание 
православной духовной академии является делом не только на­
циональньш, но имеет историческое, и даже всемирно-историче­
ское значение. И вот почему так трепещет наше сердце при 
созерцании святого образа Преподобного Сергия - нашего ду­
ховного собирателя, вождя и стража, - в тяжкую годину рас­
сеяния, когда на родине преступная рука старается разрушить 
его дело. Но сила его - живая сила, и на нас лежит обязанность 
продолжать его дело и первым долгом - спасать русский гений 
под той стеной, которая единственно способна его сохранить, 
под святыней Церкви - под стеной родного православия. Однако 
наша задача превосходит эти пределы и достигает такого значения, 
что при одной мысли о том, к чему мы призваны, может закру­
житься голова. Ибо, если созидание православного сознания яв­
ляется продолжением многовековой работы русского народа, то на 
нас лежит еще особая задача мировой важности и исключительной 
ответственности - по новому явить силу и свет православия перед 
всеми, кто может и способен видеть и понимать его. Развивать эти 
мысли было бы нескромно, но замалчивать их тоже нельзя, ибо 
на всякое дело надо уметь посмотреть при свете вечности. 

Преподобный Сергий высекал бревна для своей церкви в глу­
хом бору. В подобном же положении и мы, ибо нам приходится 
высекать свою духовную келлию в не менее глухом лесу, хотя и 
из совершенно иного материала. И мы никогда не сможем выпол­
нить этой задачи, иначе как сделавши ее делом воли, сознания и 
участия в сего общества, всего русского народа, - всех тех, кто 
знает, что мир не может существовать без русского народа, что 

10 



без него Европа не сможет собрать своих сил ни духовно, ни 
даже физически. Поэтому к делу создания Академии нужно звать 
всех, ибо все должны подставить свое плечо в приношении этого 
бревна строящегося храма» . 

Акад. П. Б. Струве указал на то, что «само сочетание слов 
�Сергиевское Подворье в Париже» является необычайным и мно­
гознаменательным. Ибо если в деятельности преп. Сергия нашла 
себе место вся полнота религиозно-национального начала, то про­
должение этого служения получает особое значение, когда оно 
переносится на почву чуждую, но напитанную историческим ве­
личием, - в современный Париж. Подобного сочетания не могла 
выдумать человеческая мысль : оно могло явиться только в ре­
зультате великого исторического кризиса. Ибо здесь русское 
православие соприкоснется с западно-европейской религиозной 
мыслью, с исключительной напряженностью работавшей в этом 
мировом центре в течение столетий, - пусть инославной, но по­
христиански и нам не совершенно чуждой . . .  

В ужасном крушении, постигшем нас, осталась только одна 
сила, нас объединяющая и утверждающая, - это Православие и 
те, кто являются его носителями и учителями среди нас. И с 
этими образами в душе мы можем не бояться безмерной труд­
ности выпавших на нас задач и с молитвою приниматься за дело 
строительства православной духовной академии в Париже». 

Столь высокий пафос и столь величественные иногурации 
сопутствовали рождению нашей Академии. Явно, что колыбель ее 
была обвеяна великими упованиями русской духовной культуры, 
оскверненной бесовской тьмой большевиков в расцвете ее сил. 
В такой атмосфере постановка задуманной школы не могла огра­
ничиться уровнем профессионального пастырского училища. С 
риском даже неудачи нужно было создавать богословский центр 
высокой марки и нашими слабыми силами спасать былую честь и 
славу русской церкви. И Господь и Его смиренный угодник пре­
подобный Сергий не вменили нам этот порыв в грех гордыни и 
благословили наше начинание. 

С получением дара д-ра Мотта и приобретением Подворья 
дело открытия Богословского Института пошло ускоренным тем­
пом. Здания приводились в жилой порядок. Храм освящен был в 
Прощеное воскресенье 1 марта н. ст. 1 925 г. 

Приобретение Сергиевского Подворья не было для русского 
Парижа узким приходским событием. Оно переживалось широкими 
кругами русской эмиграции с особы�� волнением. Только что 

11 



большевики были признаны Францией. Мы выкинуты были из 
посольского здания на рю Гренель. Нависла угроза отобрания в 
пользу признанной Советской власти и посольского соборного 
храма, единственного тогда парижского православного храма. Тя­
жебный процесс был уже затеян. Адвокатская консультация по­
койного президента А. Мильерана, слава Богу, отбила охоту у 
представителей Сов. Правительства к ведению процесса. Но обла­
дание в ту пору только единственной после Александра-Невского 
собора русской церковью, как насущным духонным прибежищем, 
очень успокаивало и радовало эмиграцию. Собор, правда, за нами 
остался, и далеко от центра города находящееся Сергиевское По­
дворье не сделалось главным собирательным пунктом эмиграции. 
Но первые годы, пока быстро не размножились новые малые при­
ходы Парижа, посещаемость Подворья была очень большой. Во 
всяком случае, пережив испуг возможной потери главного храма, 
русские парижане гордились обладанием Св.-Сергиевского храма, 
как неким подвигом борьбы с воинствующим безбожием, начав­
шим христоборческую политику на нашей родине. Припоминаю 
волнительную агитацию прив. доц. физиологии Казанского Уни­
верситета Алексея Ильича Бердникова ( сына канониста Казанской 
Дух. Академии Ильи Ив. Бердникова ) .  И в Академической группе, 
и в церкви на рю Дарю он приглашал всех знакомых, могущих 
попеть, поехать на начало великопостных служб в Сергиевское 
Подворье. Сделал даже маленькую спевку и привез свою капел­
лу - нас, человек 1 0, в чистый понедельник к повечерию. Было 
солнечно, но холодно в церкви. Центральная абсида была вре­
менно прикрыта легким одноярусным иконостасом из бывшей пол­
ковой церкви русского экспедиционного корпуса во Франции 
( 1 9 1 5- 1 9 1 7  гг. ) ,  а бока - деревянными рамами, затянутыми бе­
лым коленкором с приколотыми маленькими иконками. Потолок и 
стены были еще по-протестантски скучно голыми. Канон Андрея 
Критского читал архим. Иоанн, а мы нестройно пели, полные вдох­
новением своего русского, эмигрантского самоутверждения. 

Тем же желанием нетерпеливого самоутверждения продикто­
ван был и первый опыт богословско-просветительной деятель­
ности на территории «нашего собственного» Сергиевского Подво­
рья. Н. С. Арсеньев, уже приглашенный читать курс догматики в 
имеющем открыться Варшавском Православном Факультете, поже­
лал прочесть в академическом домике первую публичную бого­
словскую лекцию. Собрались в один из морозных мартовских 
вечеров, в нетопленной комнате, служащей ныне Секретариатом:, 

12 



при свете газового рожка, в полумраке и холоде, человек 25-30. 
Лектор сел у окошка, выходящего к центру двора, а мы на убогих 
стульях и табуретах и даже стоя, обращенные лицом к нему, 
выслушали лекцию-проповедь о богословии мистического опыта 
у восточных аскетов. Несмотря на бедную и холодную обстановку, 
опять все согревались от внутреннего пафоса нашего эмигрант­
ского самоутверждения в нашей духовной свободе. За время Ве­
JIИкого поста школьные помещения Сергиевского Подворья были 
достаточно отремонтированы и оборудованы простейшей мебелью 
для дортуаров, трапезной и аудиторий, чтобы приступить к учеб­
ной работе. 

Прошения желающих учиться поступали многими десятками, 
прен:11ущественно из парижского скопления русского студенчества. 
Но присы поневоле ограничивался и количеством возможных сти­
пендий и вместимостью общежития, которое устраивалось не 
только по мотивам экономии, но и ради церковного воспитания 
будущих кандидатов священства. Неясна еще была качественная 
пригодность принимаемых. Да и преподавательские силы еще мед­
ленно стягивались в Париж. Пока, в начале 1 925 г., налицо были 
только четыре преподавателя : еп. Вениамин (Федченков) ,  бывш. 
доцент СПБ Дух. Академии, вызванный митроп. Евлогием из Кар­
патской Руси для инспекторства и преподавания так наз. «прак­
тических» дисциплин - Литургики и Пастырской Практики ( Ка­
ноники) .  Он же и наставник церковного пения. С. С. Безобразов 
(ныне еп. Кассиан) ,  быв. профессор Ташкентского Университета, 
для чтения Нового Завета, что читал он еще в Петроградском 
Богословском Институте, и для преподавания греческого языка; 
А. В. Карташев - для чтения Истории Церкви Общей и Русской, а 
также для части Ветхого Завета и Еврейского языка ; П. Е. Кова­
левский - для преподавания латинского, французского и немец­
кого языков. Поэтому решено было с собравшимися студентами в 
количестве двух десятков начать пропедевтический курс. 

Желательно было присутствие на открытии лекций самого 
ректора Богословского Института митр. Евлогия. Поэтому сгово­
рились сделать это 30 апреля, в четверг на Фоминой неделе в 5 ч .  
вечера. Был солнечный, светлый, но холодный апрельский вечер. 
После краткого молебна перед началом учения, мы собрались в 
нетопленной большой аудитории. Стоя на этой бедной кафедре, 
я произнес часовую вступительную лекцию в курс Общей Исто­
рии Церкви, но с специальным экскурсом для нас - русских, по 

13 



вопросу легендарных преданий о проповеди ап. Андрея в Скифии*) .  
Занятия наши с многолюдным пропедевтическим курсом по­

шли героическим темпом, без перерыва все лето. Все мы - и 
учащие, и учащиеся, и священносдужащие в храме, поющие и 
читающие на клиросе, все чувствовали себя в состоянии мобили­
зации, некоего крестового похода, прочного закрепления бытия 
нашей школы и нетерпеливого желания поскорее увидеть плоды -
подготовить сознательную, просвещенную смену нашему бежен­
скому духовенству и вообще, в широком смысле, создать militiam 
Christi. Все возраставшие на родине гонения на церковь и явное 
порабощение иерархов питали наше рабочее вдохновение, равно, 
и учащих и учащихся. Хотелось создать достойных борцов и 
восстановителей вновь достоинства, величия и богословского укре­
пления поруганной матери-церкви. Многие из наших учеников 
были слабо  подготовлены к научному овладению богословием, но 
все с юным увлечением вживались в свое оцерковление, охотно 
несли подвиг богослужебного послушания, изучения чтения, пения, 
устава. Радовались, что могли ходить в церковь в подрясниках. 
Подрясник - это пугало для прежнего российского семинариста, 
в который так и не осмелились облечь его старые любящие педа­
гоги, здесь стал предметом радости, если хотите, юного кокетства. 
Он символизировал будущую профессию священства, к которой 
тянулось вдохновение юношей. Мелочь, действительно символи­
ческ::�я, и для меня, питомца старой сословно-духовной школы, 
очень поразительная. Там было много сословных невольников, 
проходивших школу по нужде и опреснявших, разлагавших, во 
всяком случае затруднявших ее церковное воспитание. Здесь не 
было невольничества. Наоборот, - энтузиазм добровольцев. Не яд 
критицизма, но пафос консерватизма, столь несвойственный во­
обще молодому возрасту. Но такова уже была музыка души 
молодого поколения, оттолкнувшегося от мерзости атеистической 
революции. 

Когда некоторые пугливые консерваторы допрашивали меня, 
строго ли православна наша Академия, ее наставники и ученики, 
я им на основании долголетнего педагогического опыта смело 
свидетельствовал : попробуйте нашим юношам проповедовать что­
нибу дь противоцерковное в духе рационалистической критики или 

*)  В 1950 году в "Церковном Вестнике" нашего экзархата я под­
твердил печатно эту мою давнюю, 25 лет повторяемую, мысль о духовно­
реальной связи русских христиан с Первозванным Апостолом (прим. 
автора). 

14 



15 



вольнодумства вообще, - вы потеряете всякий преподавательский 
авторитет, вы станете презренным нулем в их глазах. Так сильна 
противореволюционная консервативная прививка, вошедшая в 
душу эмигрантского поколения через опыт всероссийского кру­
шения. Этот ортодоксальный церковно-ревнующий строй души 
нашего студенчества есть драгоценный дар духовного здоровья 
нашей школы, выгодно отличающий ее от старой школы и нам -
учащим чрезвычайно облегчающий нашу воспитательную работу. 

Наш храм во имя излюбленного всей Россией Преподобного 
Сергия, столь уставно и в то же время столь творчески оригиналь­
но украшенный талантливой кистью покойного раба Божия Димит­
рия и его здравствующих учеников, есть также один из даров 
милости Божией, устрояющий и чудесно облегчающий наше вос­
питательное дело. Сколько неземных радостей, сколько благодат­
ных укреплений духа почерпает наша старая и юная семья в 
течение годового богослужебного круга, уносящего нас из этой 
юдоли эмигрантских лишений и странничества в преддверие веч­
ных обителей Отца Небесного! Наш храм с его редкой иератиче­
ской красотой - это наша лестница Иаковля, это наш мост, «ОТ 
земных к небесем приводяй». 

Занятия с пропедевтическим курсом без перерыва шли все 
лето 1 925 г. С осени переселились в Париж и приступили к 
преподаванию крупные профессорские силы : о. С. Булгаков (Дог­
матическое богословие) и В. В. Зеньковский (философские дис­
циплины, апологетика и история религий) .  С октября пропе­
девтический курс, за отпадением после экзаменов некоторых сла­
бых и случайных элементов, переведен был на первый академи­
ческий курс, и началось чтение лекций по плану высшей школы, 
чем были очень воодушевлены учащиеся. Преподавательские силы 
возрастали. В подмогу преподаванию философских дисциплин был 
принят прибывший из Берлина ученик по Киевскому Университету 
профессора В. В. Зеньковского В. Н. Ильин. Эпизодические курсы 
читали С. Л. Франк и Н. О. Лосский. !Институт приглашал на 
кафедру Ветхого Завета быв. ректора СПБ Духовной Академии 
ученого архиепископа Феофана (Быстрова) ,  но он впал в мрачное 
удаление от мира и от всей общей жизни церкви, лишив нас света 
своей учености и своей личной святости. Вскоре приехали в Париж 
из БР-рлина и Праги и приняли участие в преподавании : проф. 
Б. П. Вышеславцев - История новой философии и Нравственное 
богословие, Г. В. Флоровский - Патрология, Л. А. Зандер -
Логика и Введение в философию. Несколько позднее - вошли в 

1 6  



состав профессуры русские питомцы Белградского Богословского 
Факультета Н. Н. Афанасьев - Каноническое право, и архим. 
Киприан - Литургика, Патрология. Эпизодические курсы читаны 
были не раз и Н. Н. Глубоковским и С. В. Троицким. 

* 
** 

Вихрь войны в 1939 году подверг крайнему испытанию самое 
существование нашей школы. Спустились железные занавесы 
фронтов. Мы вынужденно были покинуты нашими благодетелями. 
Мы лишились притока новых студентов. И митрополита Евлогия 
и нас принуждали закрыть Богословский Институт, хотя бы времен­
но. Но небесный игумен нас не покинул. Как знамение попечения о 
нас небесного покровителя, к нам явилась временная помощь от 
одного молодого русского питомца католического Лувенского Уни­
верситета, ныне живущего в Америке, который с чистым бескоры­
стием, доступным только молодому идеализму, передавал нам за 
194 1--1943 годы до полмиллиона тогдашних франков. Это нас 
чудесно спасло в самое мрачное время, в самый голод, пока наши 
далекие друзья не наладили скрытыми путями нашего финансового 
питания. Мы пережили эту святую помощь в свете откровения 9 0  
псалма ст. П: «Ангелом своим заповесть о тебе, сохранити тя в о  
всех путех твоих» . . .  

За наше упорное самоутверждение и терпеливое сиденье на 
нашей святой горке под громами воздушных бомбардировок Гос­
подь благословил нас и еще чудесным даром научно-богословского 
многочадия. За это именно, казалось, бесплодное время, когда 
нельзя было получить ни из заграницы, ни даже из самой Ф ран­
ции пополнения новыми студентами, та скудная экипа студентов, 
какая оказалась у нас под руками, исчисляемая единицами, а не 
десятками, оказалась, как на подбор, - научно одаренной и цер­
ковно-энтузиастической. Если бывало в России приблизительно из 
300 студентов выходил один профессор, то здесь у нас из одного 
десятка студентов вышло 3 профессора. 

Научное преемство и живучесть нашей высшей школы, со  
всеми вытекающими отсюда возможностями и для русской церкви 
и для мирового служения православия, этим фактом обеспечены. 
Это - феномен, это - новое чудо преu. Сергия, убеждающее нас 
в правильном порыве интеллигентных сил нашей эмигрантской 
церкви : - создать именно центр научной разработки православ­
ного богословия, а не просто школу для приходских пастырей. 

17 



Существования семинарии, как и отдельных приходских органи­
заций, никто в мире и не заметил бы. Между тем, наш научный 
центр, выросший в центре мировой культуры, оказался неизбежно 
втянутым в участие во всемирных христианских богословских и 
практических движениях. Голос Православия в них крайне нужен, 
и Православию есть что сказать по этим вопросам. Роль нашего 
скромного Богословского Института, не по нашим слабым силам 
заслугам, а по нашему положению и по обстоятельствам историче­
ского момента, действительно стала всемирной, как вещали наши 
идеологи-учредители. Это были не рискованные гиперболы, а под­
линная прозорливая интуиция. 

Может быть нас упрекнут, что мы не заслужили выпавшего 
на нашу долю столь видного мирового положения, что, выражаясь 
языком техники, продукция наша незначительна. Свыше ста наших 
выучеников стали священниками и некоторые в мирском звании 
педагогами и работниками в духе христианской культуры. Число 
наших печатных работ, больших в меньшинстве и малых в подав­
ляющем большинстве, превысило одну тысячу. Ответим на кри­
тику с чистой совестью и скромностью классическим гекзаметром : 
«Fatiquod potus, faciant meliora potentes». 

К настоящему моменту Богословский Институт смог подгото­
вить из среды своих собственных питомцев профессорскую смену. 
Ф. Г. Спасский преподает Раскол и Секты, греческий, латинский 
языки и Литургику ; Б. И. Сове ( 1 ) ,  получивший дополнительно 
степень В. Lit. в Оксфордском Университете, читал Ветхий Завет 
и Еврейский язык до войны 1 939 г. - теперь библиотекарь рус­
ского отдела государственной библиотеки в Гельсингфорсе; Свящ. 
П. Лютов, также получивший дополнительно степень В. Lit. в 
Оксфорде, читал Библейскую Историю, теперь снященствует в Ва­
шингтоне ; С. С. Верховский (2)  читает Догматику и часть Исто­
рии философии ; Прот. А. Князев (3 )  читает Ветхий Завет и Евр. 
язык; Свящ. А. Шмеман читает Историю Церкви ; И. Ф. Мейен­
дорф ( 4) вскоре приступит к чтению части Истории Русской 

1) Умер в Гельсингфорсе 25-8- 1962. ( Прим. Ред.) 

2) Ныне профессор Свято-Владимирской Академии в Америке. ( Прим. 
Ред.) 

3) Ныне декан Св.-Серrиевской Академии в Париже ( избран на этот 
пост после смерти прот. В. Зеньковского) .  (Прим. Ред.) 

4) Прот. А. Шмеман и свящ. И. Мейендорф ныне являются профес­
сорами в Св.-Владимирской Академии в Нью-Йорке. (Прим. Ред.) 

18 



церкви. Этой молодой плеядой (5)  даровитых научных работников 
обеспечено и дальнейшее существование и духовное влияние нашей 
Св.-Сергиевской Духовной Академии. Так именовать ее благосло­
вил покойный создатель ее митроп. Евлогий в день ее 15-летия, 
весной 1940 г. Так она и именуется в наших дипломах и акrах, 
предназначенных для обращения в русской церковной среде. Но, 
принятая в ведение Academie de Paris как одна из вольных 
высших школ, она сохраняет официально первоначальное свое 
имя : Institut de Theologie Orthodoxe а Paris, и этот титул уже 
крепко привился в литературе и всех начинаниях широких меж­
дународных кругов. 

Итак, Бог нам дал великое счастье: прожить в качестве выс­
щей, а не средней семинарской, богословской школы несколько 
десятилетий, в условиях беженства, государственной беспочвен­
ности, постоянной материальной неуверенности в завтрашнем дне, 
по ироническому выражению одного из ныне здравствующих фи­
лософов, принудительно по евангельскому закону : «не пецытеся 
убо на утрей». Это - если угодно, историческое чудо мы не  
приписываем своей добродетели. Одной своей доброй волей 11 даже 
героизмом мы не могли бы этого достигнуть. Cail!oй общей пред­
посылкой или благим условием этого достижения было и есть 
наше пребывание хотя и на чужой, но политически правовой почве 
свободолюбивой Франции. Коммунистический тоталитаризм - чего, 
Боже, упаси - был бы для нас мгновенной тюрьмой и могилой. 
Второе счастливое условие нашего бытия это - христиански гу­
манитарная добродетель протестантских церквей, бескорыстно не­
сущих помощь наиболее бедствующим частям человечества. Без 
заботливых и неустанных о нас попечений специальных церковных 
организаций, преимущественно из англо-саксонского мира и Аме­
рики, в особенности, мы не могли бы существовать. На одни рус­
ские гроши мы с великим трудом влачили бы саыое большее 
скромную школу для элементарной подготовки священнослужите­
лей - совершителей богослужений и треб. 

Этот дар милости Божией к нам, эти два условия нашего 
бытия - свободу демократической Франции и щедродательность 
протестантских и особенно американских друзей мы осознаем с 
особой яркостью. Нашу глубокую и молитвенную признательность 

5) К этим научным работникам прибавились после 1950 г. еще дру­
гие бывшие воспитанники Богословского Института в шще о.  Б. Бобрин­
скоrо, Н. А. Куломзина, К. А. Ельчанинова, А. К. Фириласа и И. В. Мо­
розова, тоже вошедшие в профессорский состав Института. (Прим. Ред.) 

19 



этим двум нашим благодетеля;-.� и покровителям �1ы завещаем 
нашим детям и надеемся, что она сохранится в благодарной на­
циональной памяти и вечной России и освобожденной русской 
Церкви. 

Мы ограничиваемся благодарностью в рамках только обычной 
русской перспективы, а именно: - что мы вернемся домой, в 
Россию, и будем работать на почве территориальной русской Церк­
ви. Но мы говорим так из осторожности. Наше время крушения 
ве.Jiиких иллюзий научило нас воздерживаться от рискованных 
прорицаний. «Не у явися, что будем». Не мы только стремимся 
делать историю, но с нами творится история. Не с нами, как с 
русскими только, но с на�ш, как с православными. А Православие 
не наша собственность. Не Православие принадлежит русским, но 
русские принадлежат Православию. Не национальности принадле­
жит Вселенская Церковь, а наоборот, национальность да подчи­
нится Вселенской Церкви. И сие буди, буди ! Оглянемся на себя, 
что творится с нами? Как нй жаждем мы привлечь в студенты 
русских эмигрантов, но они предпочитают карьеру инженеров, а 
не нищих священников. Из круглого числа 30 наличных сту­
дентов уже только одна треть русских. Две трети : сербы, си­
рийцы, немцы, поляки, болгары, греки и американцы. Образу­
ется некий православный интернационал. Вслед за великим рус­
ским рассеянием произошел ряд других катастрофических рас­
сеяний. Усиленно рассеялась по свету и Православная Церковь. 
И начала жить, организовываться и укореняться на территориях 
всего доокеанского и заокеанского Запада. Вероятно, не для того, 
чтобы бесследно разойтись отсюда по своим национальным домам. 
Начавшееся соучастие Православия во вселенских делах христиан­
ских церквей не может на Западе не сохранить своего учено­
богословского аванпоста, как бы некой своей амбассады Пра­
вославия. 

Пусть поначалу это еще 'только русское учреждение. Но 
оно нужно всем православным церквам, а потому может стать 
постепенно и их собственным учреждением. Тогда благодарная 
признательность нашим покровителям, т. е. гуманной Франции и 
Протестантским церквам, в лице их представителей и наших испы­
танных друзей, станет увековечена в исторической памяти и всего 
Православия. 

20 



Н. А. ТО'ЛОМЗИН 

БОГОСЛОВСКИЙ ИНСТИТУТ В НАСТОЯIЦЕЕ ВРЕМЯ 

Группа профессоров и преподавателей Православного Богословского 
Института в Париже. В первом ряду (слева направо): доцент свящ. 
Борис Бобринской (преподает Догматическое Богословие); проф. прот. 
Николай Афанасьев (Церковное Право, История Церкви); декан Бого­
словского Института - проф. прот. Алексей Князев (Ветхий Завет, Па­
стырское Богословие); проф. П. Н. Евдокимов (Нравственное Богосло­

вие, История Западной Церкви); К. В. Куломзина (Русский язык). Во 
втором ряду (слева направо): И. В. Морозов (История Русской Церкви); 
Н. В. Остахнович (секретарь, казначей и библиотекарь Богословского 
Института); А. К. Фириллас (Патрология, Греческий язык); доцент Ф. 

Г. Спасский (Литургика, Латинский язык); доцент Н. А. Куломзин (Новый 
Завет, История Древнего Востока, История Религий Еврейский язык). 

Во главе Института, в данное время, стоит Владыка Кассиан, 
который в свое время был первым из профессоров, поселившихся 
на горке Преподобного Сергия, когда она была куплена. Кроме 
Владыки в Институте числится три ординарных профессора, декан 

21 



Института прот. о. Алексей Князев, прот. о. Николай Афанасьев и 
Павел Николаевич Евдокимов, три доцента и пять преподавателей. 

Студентов числится 25, из которых 16 живут в помещениях 
Института. 18 студентов проходят нормальный курс обучения, 7 
студентов уже имеют богословское образование и проходят при 
Институте особый цикл занятий. Из числа всех студентов : 7 рус­
ских, остальные :  греки, югославы, французы, англичане и швей­
царцы. 

По последним подсчетам, может быть не вполне точным, из 
бывших воспитанников 8 стали епископами, 150 - священниками 
или диаконами, 1 5  - профессорами в различных богословских 
Школах. На самом деле их может быть больше. 

ПРОСВЕТИТЕЛЬНАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ 

Более чем когда-либо Православная Uерковь нуждается в 
просвещенных пастырях и просвещенных мирянах. Как мы уже 
указали, кроме студентов, проходящих нормальный курс, все боль­
шее число студентов, уже окончивших богословское образование в 
других странах, стремятся приобрести при Институте дополнитель­
ное образование : в современном мире при всех высших учебных 
заведениях организуются так называемые Post-graduated studies. 
Такие студенты приезжают в Институт на один или два года. Кроме 
них есть еще и те, которые при Институте стремятся достичь науч­
ных степеней. Еще в старой России, да и теперь, высшая степень 
доктора церковных наук выдавалась редко или в исключительных 
случаях особо одаренным, или заслуженным ученым. Более до­
ступной для рядового ученого была степень Магистра. Вначале 
Богословский Институт выдал несколько докторских степеней : ар­
химандриту Киприану, епископу (тогда еще архимандриту) Кас­
сиану, о. Николаю Афанасьеву, о. Василию Зеньковскому, Павлу 
Николаевичу Евдокимову, о. Александру Шмеману. 

После войны совет Института создал степень Магистра. Пер­
вый, получивший степень магистра, был о. Геннадий Эйкалович 
(ныне а рхиыандрит) ,  воспитанник Института и будущий препода­
ватель Тихоновской Семинарии в С. Ш. А. Последним был архи­
мандрит Амвросий Погодин, настоятель Русской Православной 
Церкви в Риме, получивший степень магистра за труд по переводу 
св. Марка Эфесского на русский язык. В настоящее время ряд лиц, 
из которых несколько доцентов и преподавателей Института, гото-

22 



вят свои магистерские сочинения или же заняты приготовлением 
экзаменов для получения права подать работу. 

Печатные труды профессоров Института многочисленны. Ста­
раниями ныне покойного Льва Александровича Зандера список этих 
трудов был издан под заглавием List of the writings. В скором 
времени выйдет новое издание, пополненное новыми трудами. 

Издавался на русском языке журнал Института под названи­
ем - «Православная Мысль». Со смерти арх. Киприана, к сожа­
лению, нового выпуска не последовало из-за недостатка средств. 
Продолжение этого издания, может быть в несколько измененном 
виде, является очередной задачей Института. 

ЭКУМЕНИЧЕСКАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ 

Богословский Институт всегда принимал активное участие в 
Экуменическом Движении. Когда еще это Движение только что 
зарождалось, преимущественно в протестантских кругах, профес­
сора Института как о. Сергий Булгаков, о. Василий Зеньковский, 
Владыка Кассиан и другие были уже тогда его деятельными участ­
никами. Среди них первое место несомненно занял ныне покойный 
Лев Александрович Зандер, действительно всей душой, всем своим 
воодушевлением и силами отдавший себя на дело ознакомления с 
православием инославных кругов в Германии, Франции, Англии и 
т. д. Смерть постигла Льва Александровича на пути в Париж 
1 7-XII- 1964, после ряда лекций в Германии, где он в различных 
университетах имел, особенно в последние годы, исключительный 
успех. Пример старших обязывает и нас отдавать, по мере возмож­
ности, наши силы на Экуменическое дело. Основной путь Эку­
менического Движения есть путь взаимного ознакомления. Право­
славное рассеяние, и притом главным образом русское, много со­
действовало ознакомлению Протестантского и Католического мира 
с Православием, и роль Института и его профессоров была в этом 
деле особенно значительной. 

Тут, лишний раз, следует напомнить тем, кто этого не знает, 
что Экуменическое Движение отнюдь не есть какой-то путь согла­
шательства, уступок, влекущий опасность вредных влияний. Экуме­
низм есть, - опыт последних лет показал это с особой силой, -
первым долгом свидетельство, и притом свидетельство не только 
книжное, но и живое, жизненное свидетельство о нашей вере, о 
том, кто мы и как претворяем веру в нашей жизни. Такое свиде­
тельство обогащает того, кто его несет. 

23 



Уже после войны, группа бенедиктинских монахов из мона­
стырей Chevetogne и Mont Cesar совместно с проф. Института 
арх. Киприаном взяли на себя инициативу по созыву так называе­
мых Semaines d'etudes liturgiques. В прошлом году уже по 
инициативе декана Института о. Алексея Князева съезд был созван 
1 2-й раз и имел большой успех. На этих недельных съездах 
богословы-литургисты всего мира собираются и делятся своим опы­
том богословских изысканий в области литургического богословия. 

Может быть, самая интересная форма экуменической работы 
есть общение на почве церковной науки. Здесь представители 
разных христианских вероисповеданий не противостоят один дру­
гому, но совместно обращаются к историческому прошлому, когда 
не  было разделений. Изучение отцов первых десяти веков, а также 
изучение библейского богословия являются благодатной почвой 
для экуменических встреч. 

Теперь, после дела Папы Иоанна ХХШ, католический мир 
жадно стремится ознакомиться с Православием. Новые веяния в 
Католической Церкви обращены к Православию. 

Каждый день поступают с разных концов в Богословский Ин­
ститут приглашения читать лекции о Православии. 

ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ ВНУТРИ ПРАВОСЛАВНОГО МИРА 

Оставаясь в рамках нашего Экзархата, Институт уже давно 
перерос границы одной нашей епархии. Роль Института - стать 
местом встречи всех православных. Во-первых, и это завещало нам 
старшее поколение, мы должны оставаться продолжателями рус­
ской православной мысли; мы не можем отказаться от нашего 
прошлого. Но наряду с этим мы уже стали и должны быть от­
крытыми для православных иного языка, иных культур, иных 
стран. 

Поскольку жизнь Церкви есть жизнь в Духе, данном нам в 
день Пятидесятницы, мы не смеем замыкаться только в своей тра­
диции. Мы и сами должны впитывать в себя иные православные 
соки и, в свою очередь, давать то, что имеем, другим. Оставаясь 
в традициях русской мысли, мы должны уметь передать ее и дру­
гим и на других языках. 

Много мы говорим и заботимся о сношениях с инославными 
(и в этом мы не погрешаем) ,  но увы, мало заботимся о право-

24 



славных иных национальностей, с которыми мы подчас проживаем 
в том же городе. Уже то, что в Институте сейчас учатся право­
славные разных национальностей, свидетельствует о своего 
рода универсальном значении Православия. Иногда это разнообра­
зие является трудностью для Института, но с другой стороны, в 
преодолении этих трудностей заложен и залог будущего успеха . 

МАТЕРИАЛЬНЫЕ ТРУДНОСТИ 

Институт, благодаря неизменно дружескому отношению Ми­
рового Совета Церквей, таких друзей как П. Ф .  Андерсон, бла­
годаря помощи Греческого Правительства и других, ведет свою 
работу уже в течение 40 лет. Увы, помещения стареют и нуждают­
ся в ремонте или перестройке. 

По почину о. Бориса Бобринского La Societe pour le Maintien 
et l'Entretien de l'Institut расширилось. Верные Институту дру­
зья много делают для собирания средств среди православных. 
У страиваются ежегодные концерты, проявляется и другая разно­
образная деятельность. Декан Института с большим воодушевле­
нием проводит в жизнь много новых преобразований, как в деле 
образования, так и в делах административных. Кончаю просьбой, 
обращенной ко всем православным, - всячески помогать Богослов­
скому Институту, чтобы он с помощью самих православных мог 
продолжать свое служение Православной Церкви. 

25 



Памяти проф. А.А. Зандера 
1 9. 2. 1893 � 17. 12. 1 964 

ПАМЯТИ ЛЬВА АЛЕКСАНДРОВИЧА ЗАНДЕРА 

Биографические данные 

Лев Александрович Зандер родился в С. Петербурге 19 фев­
раля 1893 г. в семье придворного врача Императорской фамилии, 
Александра Львовича Зандера, сопровождавшего Государя и вели­
ких князей в их поездках за границу и на Кавказ и с 1 903 по 19 1  О г. 
специально следившего за здоровьем вел. князя Михаила Николае­
вича, проживавшего зимою на юге Франции, в Канн. На лето и двор 
вел. князя и семья Зандер переезжали в имение вел. князя, Михай­
ловку, около Петергофа. Таким образом, в раннем детстве в памяти 
Льва Александровича запечатлелись дикие вершины Кавказа, а 
несколько позднее в его душе сочетались воспоминания о южном 
море, красных скалах, душистых травах Средиземноморского побе­
режья с еще более ему дорогими - о северной русской природе. 

За границей к детям были приставлены как русские няни, так и 
иностранные гувернеры и учителя, привившие Льву Александро­
вичу любовь и знание иностранных языков. Во время пребывания 
в Париже Лев Александрович сопровождал свою мать в студию 
знаменитого Родена, под руководством которого она занималась 
скульптурой, и наблюдения над творчеством великого мастера раз­
вивали в мальчике художественное чутье. 

По летам, в Михайловке, ку да отец Льва Александровича 
приглашал гостить друзей-художников и музыкальных артистов, 
постоянно устраивались домашние концерты и спектакли и сам 
отец семьи писал для детей небольшие оперы, в которых принимали 
участие и он сам и его жена, обладавшая красивым и хорошо 
поставленным голосом. С самого детства Лев Александрович обна­
ружил и музыкальные способности и наизусть разыгрывал прелюды 
и ноктюрны Шопена и сонаты Бетховена. Но любимыми его вещами 
были 5-я и 9-я симфонии Бетховена и рапсодия Листа. В такой 

26 



Л. А. Зандер в форме Императорского 
Аленсандровсноrо Лицея. 1 9 1 3  r. 

27 



обстановке слагался душевный мир Льва Александровича. Люби­
мыми его поэтами были Тютчев и Блок, а из писателей - До­
стоевский. Проживая в Канн, он любил прислуживать настоятелю 
Каннской церкви и в детстве брал у него уроки Закона Божия. 
Прислуживал он в церкви также и в Баден-Бадене и в Висбадене, 
когда семья жила в Германии. 

В 1909 г. скончалась, еще совсем молодая, мать Льва Алек­
сандровича, что навсегда оставило затаенную грусть в его душе, 
а в 19 10 г. скончался вел, князь Михаил Николаевич и семья окон­
чательно перебралась в Петербург, где, при дворе сына вел. князя, 
Сергея Михайловича, им предоставлена была казенная квартира. 

В этом же году Лев Александрович поступил в Императорский 
Александровский Лицей, который окончил в 1913 г. с золотой 
медалью. О его «блестящей», по отзыву профессоров, диссертации 
о Спинозе до сих пор вспоминают его товарищи по Лицею. Время 
экзаменационной страды в Лицее и ее переживания описаны в 
«Сценах из моей жизни» князем Олегом Константиновичем, - пав­
шим в бою в 1914 году однокурсником Льва Александровича, о 
котором он упоминает в своих записках и с которым ежедневно 
переговаривался по телефону во время подготовки к экзаменам. 

Не удовлетворившись дипломом Лицея, Лев Александрович 
сдал осенью 1913 г. еще экзамены по юридическим наукам при 
Петербургском Университете, и был причислен к Министерству 
Народного Просвещения. 

Во время летних каникул 1913 г. он познакомился с семьей 
своей будущей жены, Валентины Александровны, дочери Алек­
сандра Васильевича Калашникова, тогда старшего инспектора Го­
сударственного Банка и финансового деятеля, принявшего в эми­
грации священство. Познакомились они через брата Валентины 
Александровны, младшего товарища по лицею Льва Александро­
вича, и, с этой первой встречи, завязалась между ними та крепкая 
дружба, которая пережила все испытания и разлуки. В. А. кончала 
тогда Педагогический Институт СПБ и у нее с Л. А. были общие 
профессора и общие интересы. 

После университетских экзаменов, осенью 1913 г. Лев Алек­
сандрович отправился в Гейдельберг для занятий по философии под 
руководством профессора Виндельбанда. Об этих страницах своей 
жизни в Гейдельберге Л. А. кратко упоминает в своей статье о 
Ф. А. Степуне, также учившемся в Гейдельбергском университете. 
«Оба мы, пишет Л. А., ".по возвращении не нашли себе места в 
официальной академической среде и были вынуждены идти «своим 

28 



путем» (который в конечном итоге привел нас обоих к академиче­
ским кафедрам) ». 

Конец Гейдельбергскому пребыванию положила вспыхнувшD.я 
война 1914 г. В Петербурге, помимо работы в Министерстве На­
родного Просвещения, Л. А. занялся вопросом обследования поло­
жения русских военнопленных, приняв участие в создании отдела 
помощи им при Русском Красном Кресте. В часы приема приходили 
к нему сотни солдатских жен и вдов, и для каждой он находил 
слово участия и утешения. Эта обращенность и внимание к другим 
были всегда его отличительной чертой. 

В 1915 г. он был прикомандирован к штабу Артиллерийского 
Управления и уехал на фронт в ставку Верховного Главнокоман­
дующего. Служил он и переводчиком и работал по расшифровке 
военных телеграмм, исполнял ответственные задания, ездил на по­
зиции и был награжден орденами св. Анны и св. Станислава. Зимой 
191 7  г., пережив прощание с Государем, он был демобилизован и 
уехал в Пермь, где ему была поручена доцентура по философии 
при Пермском Университете. 

В 1918-19 19 г., после эвакуации Пермского Университета, 
Л. А. доцентировал в Университете города Владивостока. В Пер­
ми он встретился и подружился с проф. Вейдле, с которым ему 
впоследствии пришлось сотрудничать и в Париже. В 1 922 г. 

он участвовал на съезде Всемирного Христианского Студенческого 
Союза в Пекине, на котором председательствовал приехавший из 
Америки доктор Мотт. Лев Александрович, всегда чувствовавший 
необходимость церковной подготовки и богословского образования 
для молодежи, желающей посвятить свою жизнь служению Право­
славия, подал ему докладную записку с просьбой содействовать 
созданию в Европе рассадника богословской мысли. Идея Л. А. 
встретила сочувствие со стороны д-ра Мотта и в Европу были 
откомандированы доктор Лев Липеровский и Александр Иванович 
Никитин, с которыми д-р Мотт был знаком по их участию в Рус­
ском Христианском Студенческом Союзе, имевшем членов в Москве 
и в Петербурге и возникшем в России под влиянием д-ра Николаи. 
Липеровскому и Никитину была поручена задача войти в контакт 
с иностранными христианскими кругами, чтобы способствовать воз­
никновению русского богословского центра. За ними вскоре после­
довал в Европу и Л. А., поселившийся сначала в Праге, где ему 
поручил заведование своей библиотекой президент Масарик. Осе­
нью 1923 г. он участвовал в съезде христ. молодежи, состоявшемся 
в замке Пшеров в Чехии. Этот первый Пшеровский съезд оказался 

29 



решающим религиозным этапом для большинства молодежи, поста­
вив ее на путь служения Правосл. Церкви. Для Л. А. он был зна­
менателен тем, что на нем произошла его первая встреча с отцом 
Сергием Булгаковым, которого он с тех пор избрал своим духовни­
ком. Мысли о. Сергия, появившиеся в печати, захватили внимание 
Л. А. еще в России, и личная встреча с ним положила основу всего 
дальнейшего его религиозного мышления. 

В конце 1 923 г. Льва Александровича вызывала в Париж 
группа русских эмигрантов для прочтения ряда лекций по фило­
софии и о Достоевском, который был всегда любимым писателем 
Л. А. В Париже он снова встретил Валентину Александровну, 
которая стала его невестой. Венчание происходило в домовой 
церкви князей Трубецких в Кламаре летом 1 924 г. Венчал молодых 
отец Сергий Булгаков в сослужении отца невесты, отца Александра 
Калашникова. Этим же летом состоялся съезд русской молодежи в 
замке Аржерон в Нормандии, придавший официальную форму раз­
бросанным по отдельным странам кружкам, объединив их в Рус­
ское Студенческое Христианское Движение, существующее и до­
ныне. Работа в библиотеке Масарика задержала еще на зиму 
1 924-1925 г. Л. А. в Праге. Опыт такой работы он приобрел 
еще в Петербурге, где занимался в Публичной библиотеке ю1ест� 

с Сергеем Сергеевичем Безобразовым (ныне епископом Кассианом ) .  
Там же познакомился он и с Антоном Владимировичем Карташевым. 

Когда в 1 925 г. было положено основание Богословского 
Института в Париже, Л. А. был приглашен для чтения лекций по 
логике, философии и сравнительному богословию, и переехал во 
Францию. Его первым делом было положить основание академиче­
ской библиотеке Института. Наряду с этим он работал по созданию 
кружков РСХД в тесном сотриудничестве с Всемирной Христиан­
ской Федерацией и начинавши��ся тогда Экуменическим Движением. 

К 1 929 г. РСХД распространилось во всех странах и оно 
избрало Л. А. секретарем для Прибалтики (Рига, Таллин, Тарту, 
Печоры, Двинск, Режица) ,  и Л. А. отправился туда вместе с женой 
для миссионерской работы среди студентов, взяв временный отпуск 
от академической работы в Институте до 1932 г. 

В 1 933 г. у Зандеров родилась дочь Мария, посланная им как 
особый  таинственный знак Божественного Промышления и они 
втроем составляли как бы единое существо. 

По возвращении Л. А. во Францию, Богословский Институт 
избирает его финансовым, а РСХД генеральным секретарем, и эти 
обе должности Л. А. сочетает в продолжение нескольких лет, взяв 

30 



на себя как заботу о бюджете Института, так и организацию меж­
дународных отношений между РСХД и Западным �шром. 

Для того чтобы найти финансовую поддержку в экумениче­
ских кругах, Л. А. не только читает доклады о Православной Церк­
ви в переполненных до отказа протестантских церквах Швейцарии, 
Англии, Голландии, Дании, Швеции, Норвегии, каждый раз, перед 
своим выступлением, осеняя себя крестным знамением («которое, 
пишет в своих воспоминаниях Л. А., было для меня всегда не только 
потребностью сердца, но торжественным и всенародным исповеда­
нием своего Православия») ,  но организует и поездки хора 
студентов Богословского Института под управлением артиста Пе­
тербургской Императорской Оперы Ивана Кузьмича Денисова, для 
исполнения церковных песнопений, в инославных церквах. Неболь­
шой хор в 8 человек наполнял звуками своего пения не только 
большеи храмы Швейцарии, но и огромные соборы : Кентерберий­
ский, Линкольнский, йоркский и другие. Эта проповедь Правосла­
вия вносила такую молитвенность и духовную напряженность, ко­
торые носили характер церковного богослужения и резко отлича­
лись от обычных «духовных» концертов. Это пение Л. А. сопро­
вождал литургическим объяснением и краткой проповедью. За 6 
лет ( 1933-1939) этой работы, исполненной во время 14 путеше­
ствий и давшей 3 15 концертов, были покрыты половина бюджета 
Института и большая часть бюджета РСХД. В 1939 г. Французская 
Студенческая Федерация организовала поездку хора и во Франции, 
где было дано в весеннее время 19 концертов* ) .  

Помимо этой деятельности, Л. А., за это до-военное время, 
принял также участие в экуменических съездах 1937 г. Оксфорда 
(Life and Work - вопросы практического христианства ) ,  Лозанны 
и Эдинбурга (Faith and Order - веры и церковного устройства ) ,  
а также и в Амстердамском съезде 1939 г., объединившем 1.500 
человек молодежи, принадлежавшей к 70 нациям всех исповеданий 
(кроме римско-католического ) .  

Вторая мировая война почти уничтожила возможности экуме­
нического общения, а в 1941 г. Л. А. был интернирован немцами и 
увезен в Фронт-Сталаг в городе Компиень, где провел в заключении 
несколько месяцев. 

За время войны он подготовил много статей, издавал Церков­
ный Вестник, единственный в эти годы выходивший во Франции 

*) Эти поездка описаны Л. А-чем в его книге, озаглавленной "Песнь 
Господня на земле чужд ей" ,  находящейся в рукописи, и которую Л. А. 
очень хотел издать. 

3 1  



журнал, печатавшийся на ротаторе. Закончил книгу о Достоев ском 
под заглавием «Тайна Добра», изданную в 1 946 г. по-французски, 
в 1 948 г.  по-английски и в 1 956 г. по- немецки. В 1 9 4 7  г. он уча­
ствует в экуменическом съезде в Осло, в 1 948 г. - на Всемирном 
съезде Совета Церквей в Амстердаме и в 1 950 г. на съезде в 
Торонто. 

Л. А. Зандер 

Л. А. всю жизнь волновали проблемы экуменизма и в 1 952 г. 

он издал свою книгу, посвященную этим вопросам, появившуюся 
на английском языке под заглавием Vision and Action - Тhе 
ProЫems of Ecumenism. 

В 1 95 9  г. эта книга была переведена и издана на немецком 

3 2  



21sыке под sаглавием Einheit ohne Vereinigung - Oekumenische 
Betrachtungen. 

Заглавие это Л. А. не нравилось и он предпочитал оsагла­
вить ее как «Проблемы Экуменического Реалиsма», ибо основной 
мыслью Л. А. была та, что каждому народу и каждому вероиспове­
данию Господь полагает свой путь иsбрания (Рим. 8, 24-30) .  

Книга имела большой успех в экуменических кругах и полу­
чила более 100 отsывов и sаметок. 

Большой труд Л. А., посвященный раsбору богословия отца 
Сергия Булгакова, начатый еще при жиsни последнего, в годы 
войны, был издан в 1948 г. в двух томах по-русски и ждет еще 
своего перевода на иностранные языки. 

Многообразие и количество статей Л. А. по философским, 
богословским и литературным вопросам не дает возможности их 
sдесь перечислить. С 192 1  года статьи эти появлялись на раsных 
языках, в различных частях света в многочисленных журналах. 

Последние годы, в продолжение 7 лет, Л. А. неустанно вел 
каждый год литургический семинар, привлекая к нему профессоров 
и студентов, изучающих Православие. После недели предваритель­
ной подготовки, слушатели, принадлежавшие к раsличным вероис­
поведаниям, молитвенно присутствовали на богослужениях Страст­
ной Седмицы в церкви Института на Сергиевском Подворье в 
Париже. 

В 1960 г. Л. А. получил степень доктора ( гонорис кауза) в 
Богословскоы Институте и, в том же году, степень доктора бого­
словия при Университете в Марбурге. 

В i'964 г. Л. А. был приглашен в Берлин для прочтения шести­
недельного курса о Православии на богословском факультете и 
провел его летом этого года. 

Бесконечные странствования и утомительные поездки подточи­
ли здоровье Л. А., хотя он всегда с радостной готовностью ехал 
свидетельствовать о Православии, и когда его спрашивали его 
адрес, он шутя отвечал: «Вагон такого-то класса, место у окна» .  

И 17 декабря 1964 г. он так и скончался в вагоне от сердеч­
ного припадка, возвращаясь после одной из поеsдок в Германию, за 
полчаса до прибытия поезда в Париж. 

:. 

33 



В. А. БОДОВ. 

ПОХОРОНЫ ПРОФ. Л. А. ЗАНДЕРА 

Двадцать третьего декабря состоялось на Сергиевском По­
дворье отпевание скоропостижно скончавшегося профессора 
Богословского Института Льва Александровича Зандера. После 
заупокойной литургии, отслуженной деканом Института о. прото­
иереем Алексеем Князевым, на.чался чин отпевания, который 
совершали соборне Высокопреосвященный архиепископ Георгий и 
Преосвященный епископ Мефодий в сослужении 1 0  священни­
ков и 4 дьяконов. Служба с чтением статей и канона продолжалась 
больше часа. С большим подъемом молящиеся следили за заме­
чательными словами заупокойной службы, которую, к сожалению, 
так редко приходится слышать в приходской практике. Храм преп. 
Сергия был переполнен молящимися - почти как на Пасху, гово­
рили многие прихожане. Помимо преподавателей и студентов Ин­
ститута, «движенцев», были многие клирики и миряне как рус­
ского Экзархата Вселенского престола, так и Экзархата Московской 
Патриархии;  греческая Церковь была представлена Высокопреосвя­
шенным митрополитом Мелетием, возглавляющим греческие 
приходы во Франции ; была представлена и американская митропо­
лия в лице о. протоиерея Александра Шмемана, декана св. Влади­
мирской Академии в Нью-Йорке. 

Но многолетняя и широкая экуменическая деятельность по­
койного привела к его гробу и всех его инославных друзей, во 
главе которых мы должны назвать пастора Бэгнера, члена Фран­
цузской Академии, почетного председателя Французской проте­
стантской федерации, одного из главных представителей Проте­
стантизма в наши дни. Был также его преемник, нынешний глава 
Ф ранцузской федерации пастор Вестфаль. Трудно перечислить 
всех лиц, представлявших разные вероисповедания и многочислен­
ные учебные заведения : о.  Виллен, один из пионеров экумениче­
ского движения в Католической Церкви, о. Буае, проф. Католиче­
ского Богословского факультета, пасторы Боек и Казалис, профес­
сора Протестантского Факультета, почетный профессор Сорбонны 
Паскаль, г-жа С. де Дитриш, видная деятельница С. I. М. А. Д. Е., 

34 



пастор Эбер-Ру, наблюдатель на Ватиканском соборе, о. Брандриф, 
настоятель Англиканской церкви в Париже, представитель от като­
лического экуменического центра в Париже «Истина» и т. д. Было 
особенно трогательно для движенцев присутствие их верного и 
долголетнего друга Бл. Монмежа, бывшей директрисы протестант­
ского дома в Бьевре. 

Неоднократно богослужение прерывалось, чтобы дать возмож­
ность разным ораторам выразить свои чувства о покойном и сказать 
слова утешения семье. Первым, во время запричастного стиха, вы­
ступил генеральный секретарь Р.С.Х.Д. во Франции И. В. Морозов. 
В своем горячем слове он охарактеризовал личность и деятельность 
своего предшественника, его постоянную работу с молодежью. 
Перед отпеванием о. прот. Алексей Князев нарисовал картину 
необъятной научной и общественной деятельности покойного. В 
глубоком слове митр. Мелетий сказал о том, что Л. А. дал Право­
славной Церкви. Особенно существенна была речь пастора Вест­
фаля - говорившего не только от имени Французской протестант­
ской федерации, но и от имени пастора Виссер-т Хуфта, генераль­
ного секретаря Всемирного совета Церквей - в ней глава фран­
цузского Протестантизма выразил весь долг, который экумениче­
ское движение имеет по отношению к покойному. Это подтвердили 
о.о. Виллен и Брандриф от имени Католической и Англиканской 
Церкви. Все благодарили Льва Александровича за то, что он один 
из первых определил, каким должен быть экуменический диалог, и 
за то, что он показал им истинный лик Православия. 

Наконец, Высокопреосвященный Экзарх подвел итоги всего 
сказанного и сообщил молящимся, что святейший Патриарх Афи­
нагор прислал ему телеграмму, в которой он выражает свои сердеч­
ные соболезнования нашему Экзархату, лишившемуся столь вид­
ного церковного деятеля. 

Когда, после долгого прощания, гроб с покойным Львом 
Александровичем был под пение «Святый Боже» и «Вечная па­
мять» погружен на похоронный катафалк и отбыл на русское 
кладбище в Сэнт-Женевьев де Буа, то у всех осталось незабвенное 
впечатление торжества глубокой Веры и горячей Любви над горем 
смерти и над самой смертью. 

�: 
* *  

3 5  



Apxue11ucxo1i ИОАНН САН-ФРАНЦИССКИЙ 

ЛЕВ ЦЕРIЮВНЫй 

Памяти Л. А. Зандера 

Только что дошло из Парижа до нас в Сан-Франциско изве­
щение о кончине и о погребении Льва Александровича Зандера. 
Тру дно себе представить, что Льва Александровича больше нет, 
ни в Европе, ни в этом мире ... Опять «эпоха уходит» (как после 
кончины недавней о. В. Зеньковского, А. В. Карташева, других) . . .  
Сорок лет мы видели, слышали, читали Льва Александровича. И 
было всегда что-то благожелательное, умное, остроумное, горячее 
и живое, спокойное, цельное, рассудительное и ясное (даже юно­
шеское было, в его увлечении фотографией) .  

Его, старшего своего однокашника п о  Императорскому Алек­
сандровскому Лицею, я не знал в Петербурге. Лишь в эмиграции, 
в Западной Европе, мы встретились и - не за столом «воспоми­
наний о былом», а - среди молодых душ, несших в себе самое 
главное, что было и есть в России : веру. С ними был и Лев Алек­
сандрович, их друг и учитель. И где только, за эти 40 лет, мы 
не встречались с ним ! И все эти встречи были на путях горения 
мысли религиозной, заботы о Церкви, защиты Церкви. Удивитель­
но «логистический», аналитический ум был у Льва Александровича, 
столь похожий на его ясный, ровный «бисерный» почерк. Этот ум 
он отдал до конца делу Церкви. Необычайная эрудиция во всех 
отраслях и педагогичность его души, при глубокой вере и цер­
ковности, делали то, что Лев Александрович, «чтец церкви», был 
иСiслючительно одаренным апологетом Православия, я бы сказал -
образцом апологета церковного, деликатно (и  настойчиво, когда 
надо ) раскрывавшего истину на уровне своей аудитории, и одина­
ково хорошо на любом из главных 4-х европейских языков. 

Богословски, мы с Львом Александровичем кое в чем расхо­
дились; но даже то, что можно счесть его человеческой данью 
эпохе начала 20-го века, у Льва Александровича светилось как 
некое высокое философское ученичество и, в стиле отца Павла 
Флоренского, философская дружба со своим учителем (думаю, что 
Лев Александрович был е д и н с т в е н н ы м у ч е н и к о м си­
стемы о.  С. Булгакова) .  

Но не в этих тонких и настойчивых интерпретациях интел­
лектуально-ветвистого древа о. Сергия была сила служения Церк-

36  



ви Льва Александровича. Сила его была (и тут образ его останется 
ярким у всех, кто знал его ) в служении русской молодежи за 
рубежом России и в я в л е н и и п р а в о с л а в и я инослав­
ному миру Западной Европы. В том и в другом он был а п о л о -
г е т о  ы Ц е р к  в и, в глубоком, точном и древнем смысле этого 
слова . . .  И жена его, Валентина Але!(сандровна, была его неутомимой 
«дружиной» в его странствованиях, неутомимых движениях по 
«движению» и клиросных воспеваниях . . .  Лев Александрович Зан­
дер - «львиная» эпоха парижской русской эмиграции ... «Львы» 
уходят - один за другим . . .  

Да упокоится Господоы в Обителях Вечных и да воспримет 
«динарий» Вечности блаженной за свой земной труд раб Божий 
Лев ! Верим, что за ним на служение кровоточащей Церкви, на 
дело защиты св. веры выйдут мужественные души нового поколе­
ния. . .  Пусть войдут в жизнь апологетами Церкви эти молодые 
,1ьвы, жившие около льва. 

• •• 

Прот. Але1Ссей КНЯЗЕВ 

СЛОВО НА ПОГРЕБЕНИИ Л. А. ЗАНДЕРА 

Дорогой, нами всеми горячо любимый и незабвенный 
Лев Аленсандрович! 

Что сказать тебе в этот час прощания с тобой земной Церкви, 
когда бесчисленные друзья твои и ученики, окружая твой гроб, 
возносят о тебе к Богу свои скорбные молитвы, дабы для тебя был 
легким переход от земного бытия в тот новый и иной для нас мир, 
который рано или поздно станет уделом и нас, тебя туда прово­
жающих ? Сколько чувств и мыслей, переживаний, как и воспоми­
наний о тебе волнуют сознание, охватывают душу. Как выразить 
все, что хочется сказать тебе сейчас ? В каких словах в последний 
раз поведать тебе любовь нашу, как и нашу скорбь? 

Ты оставил нас неожиданно. Ты уходишь в трудную минуту 
как для нашего Института, так и для Русского Студенческого 
Христианского Движения, с которыми ты связал всю твою жизнь. 
Еще не стихла наша печаль по еще совсем недавно бывшим с нами 
Антоне Владимировиче Карташеве и о. Василии Зеньковском. После 
их кончины ты для нас стал еще более дорог, чем прежде. Взирая 
на твою продолжающуюся кипучую и творческую деятельность, мы 

37 



радовались твоему поистине вечно молодому энтузиазму, которым 
ты загорелся в твоих двух Almae Matres Александровском лицее 
и Гсйдельбергском университете, и который, благодаря о. Сергию 
Булгакову, с памятью о котором уже неразрывно связана память 
и о тебе, воспламенил тебя любовью к горнему миру, к «умному 
небу», и сделал тебя свидетелем об их красоте как для православ­
ных, так и в инославном мире. Мы находили утешение в том, что 
ты был среди нас, и мы надеялись еще долго иметь для себя под­
держку в твоем неизмеримом опыте религиозно-философском, ака­
демическом, экуменическом. Но Господу оказалось угодным и тебя 
призвать к Себе. Да будет Его воля. И потому без тебя, но, надеем­
ся, при твоей молитвенной помощи, как и молитвами до тебя ушед­
ших, 111ы будем продолжать то дело, которое передает нам ваше 
славное поколение наших дорогих учителей и отцов. 

Полагалось бы говорить о твоих несметных заслугах как фи­
лософа, религиозного мыслителя, профессора, педагога, руководи­
теля молодежи, экуменического деятеля. Но стоит ли это делать? 
Посмотри какое множество людей окружает твой гроб !  И кого 
здесь только нет? Какие церкви, исповедания, учреждения, рели­
гиозные или университетские центры, какие города и страны 
здесь только не представлены? Вот наиболее красноречивое сви­
детельство о грандиозности и разносторонности твоего дела на 
земле, которое ты совершал во славу Христа и Церкви. 

Тебе была чужда всякая предвзятость, партийность, косность, 
духовная неподвижность и недоброжелательность. Ты, поэтому, 
оказался первьш среди православных ревнителем идеи воссоздания 
христианского единства и братского общения христиан всех испо­
веданий. Ты был открыт каждоыу человеку с его проблематикой и 
установками, как умел ты понимать изначальную интуицию всех 
философских систем и тех религиозных учений, с которыми тебе 
приходилось встречаться. «Всем бых вся .. . » Поэтому всякий, кто 
имел с тобой дело, будь то профессор, епископ, церковный или 
общественный деятель, или же простой студент и рядовой прихо­
жанин, неизменно становился твоим искренним другом. Ты часто 
любил говорить о харизме ласковости, присущей выдающимся рус­
ским иерархам. Но ты, не ведая о том, сам носил эту харизму в 
себе, хотя ты был не иерарх, а всю жизнь сознательно оставался 
мирянином. 

Но пребыв мирянином, ты оказался из тех мирян, которым дано 
было воочию показать столь дорогую для православия истину о 
том, что и миряне призваны являть славу церковную. И потому кон­
чина твоя была и твоей славой. Ты предстал перед Господом, уйдя 

38 



из этой жизни, когда ты был на твоем посту, как истинный воин 
Христов, как верный раб, творящий порученное ему дело его Гос­
подином. Ты был взят Господом когда Церковь от празднования 
памяти св. вел. мученицы Варвары и преп. Иоанна Дамаскина пере­
ходила к празднованию памяти св. Саввы Освященного. Какие див­
ные образы святых тебе сияли в час твоей кончины ! И как они 
друг другу сродны при всем их различии ! Сродны же они в том, 
что и тебе было столь дорого : в любви к Жениху Христу и к Его 
Красоте, являемой Святым Духом и в Церкви, и во всем творении. 
И потому, да введут тебя эти чудные угодники Божии в царство 
вечной Любви, и Красоты, и Славы. И да унаследуешь ты воскре­
сение праведных. 

23 декабря 1964 г. 

В. ВЕйДЛЕ 

* 
* *  

В ПЕЧАЛИ ОБ УШЕДШЕМ 

Льва Александровича знал я без малого полвека ; вряд ли 
успею привыкнуть - ведь и времени не осталось - к мысли, что 
его нет. Видел гроб его, покрытый цветами, прощался с ним в 
толпе прощавшихся, а все мне кажется, что позвонит он еще у 
моей двери, что помогу ему снять пальто, услышу столь издавна 
знакомый его голос, и что расскажет он мне о последней своей 
заграничной поездке, - той, откуда уже не вернулся живым. 

Неутомимый был он труженик, и неутомимый труженик стран­
ствий. Не то, чтобы незнаком он был с усталостью ; избытком сил 
и здоровья вовсе он не был наделен ; но воля его была тиха и 
непреклонна. Горел в нем невидимый, кроткий, не обжигающий 
огонь, которого никакой усталости потушить до сих пор не удава­
лось. Оттого и умер он в пути. Не как тот, кому не сидится на 
месте, а как тот, кто послан. Умер в послании. 

Робости он не внушал. Величественности в нем не было. Не 
прочь бывал упомянуть о своих успехах - во-первых потому, что 
не отделял их от успехов своего дела, а во-вторых потому, что 
гордыне был чужд (гордецы от таких упоминаний воздерживаются 
из гордости, и выше всех своих дел ставят самих себя) . Ни сенти­
ментален, ни сладкоречив он не был : верил в добро и любил людей 
так же естественно и просто, как иные любят хорошо поесть или 
верят прочитанной утром газете. 

39 



Менялся он мало. В молодости не казался так уж молод; в 
старости оставался душой не стар. Иконописного лика не приобрел, 
но тот огонь, горевший в нем, чем же он был как не свечей заж­
женной перед иконой ? Рано затеплилась в нем жаркая эта све­
чечка. Горела неторжественно, горела скромно. Поначалу я даже 
не знал, что это церковная свеча. Когда мы познакомились, в Перми 
(куда оба откомандировались, в недавно основанный университет, 
после революции, из Петербурга ) я уже застал Льва Александро­
вича во главе основанного им литературно-философского кружка, 
где речь шла о Киркегоре (которого тогда один наш председатель 
и читал) ,  о Леонтьеве, о Соловьеве : был это, хоть и не навязчиво, 
кружок религиозно-философский. Потом суждено нам было рас­
статься надолго и встретиться вновь в Париже, в Богословском 
Институте, обрести, сперва ему, потом мне, того же духовного 
отца : о. Сергия Булгакова. 

Нет, он не изменился. Он сильней, чем прежде, стал собой 
после встречи с о. Сергиеи, чьей памяти, до конца, был он так 
горячо, так деятельно предан. Мудро сказано во второй части 
«Фауста», что верность, помимо всяких заслуг, дает человеку лицо, 
сохраняет навек единство его образа. Даже верность вообще, не 
только верность такому высокому духу. Заслуг было у Льва Алек­
сандровича предостаточно, а верность делу и людям, друзьям 
далеким и близким, была врожденной его чертой, неотделимой от 
верности самому себе. Нам всем он ее дарил, не отнял ее ни у кого. 
Все тем же был для меня, все так же был мил со мной, как в те 
давние времена, когда еще много лет оставалось нам жить на свете. 
Как отрадно было при встречах убеждаться, что все тот же он, 
что он все тут ! Как трудно думать теперь, что иначе как внутри 
себя я его больше не увижу ! 

". 

Прот. A.JIEKOAHДP KИOE.JIEB 

ПАМЯТИ ДРУГ А И УЧИТЕЛЯ 

Скончался Лев Александрович Зандер. Он был одним из тех 
замечательных людей, которые, в эпоху 20-х и 30-х годов, созда­
вали Р. С. Х. Движение. Я не буду останавливаться на деятель­
ности Л. А., бывшей 30-40 лет назад, хотя именно этот период 
был расцветом как Движения, так и деятельности самого Л. А. 

40 



Зная покойного с 1 930 года, я в то же время никогда не жил и 
не соработал с ним продолжительное время, за исключением двух 
случаев, о которых и хочу рассказать. 

Вторая мировая война насильно прервала активную работу 
Движения в европейских странах, за исключением Франции. По 
окончании войны, во второй половине 40-х годов, Германия была 
переполнена русскими беженцами. Среди них были и члены Дви­
жения. Вся эта масса русских людей была собрана из разных 
стран Европы, но главным образом из Сов. России. В этой особой 
среде зародилось послевоенное Движение в Германии. Да, это 
Движение было на немецкой земле, но наверное оно было наибо­
лее русским за  всю историю Движения в эмиграции. Дрожжами, 
всквасившими это Движение, явился Л. А. Трудно было в то вре­
мя преодолевать границы. Несмотря на это, летом 1 948 года, Л. А. 
- генеральный секретарь Движения, появился у нас в Мюнхене. 
Сколько радости принес нам его приезд! Сколько духовно свежего 
воздуха привез он нам ! Приезд его был не только восстановлением 
связи с центром Движения. Это было неизмеримо больше, -
что-то от того вселенского православия, которым вдохновлялась 
лучшая традиция православия русского, в переложении которого 
на доступный язык современности видит наше Движение одну из 
основных своих задач. 

Был устроен первый съезд Движения в Германии. Походная 
церковь в лесу, собрания под баварскими буками и свыше ста 
человек, в большинстве, подсоветской молодежи ... Сколько любви 
посеял Л. А. на этом новом для него поле человеческих душ -
нет возможности учесть. Но можно с уверенностью сказать, что 
именно на этом съезде, среди людей, только что потерявших ро­
дину, любовь к человеческой душе и неисчерпаемые духовные 
силы Л. А. достигли своего апогея. Он буквально дни и ночи 
проводил в беседах и общении. Л. А. был большой мастер созда­
вать непринужденную атмосферу общения, во время которого 
исключительно обогащал своих собеседников. Но не только ред­
кая его одаренность, уменье раскрывать перед мало подготовлен­
ным слушателем сложные религиозные и философские концепции, 
была отличительным даром Л. А. Его можно назвать и практиком .  
За свое сравнительно краткое пребывание в Мюнхене он создает 
все нужные предпосылки для развития работы Движения и подго­
товляет издание Вестника, который, после многолетнего перерыва, 
начал издаваться в Мюнхене спустя несколько месяцев. 

Через два года нам опять суждено было встретиться и опять 

4 1  



создавать Движение, но уже в С. Ш. Америки. Это происходило 
летом 1 950 года. Ноная обстановка, новые большие трудности. Но 
трудности для Л. А. вещь привычная. Он преодолевал их упорст­
вом и верой, что делает дело Божье. В течение нескольких лет 
Движение, посеянное в Америке Л. А., успешно росло.. . Право­
славная Аыерика тех времен очень часто представляла собой смесь 
узкой ортодоксальности с антицерковной «широтой» протестант­
ствующих настроений. Сколько мудрости и такта нужно было про­
явить Л. А., начиная работу Движения в таких условиях. Но он 
обладал большим, чем такт. Он умел не только терпеть идейных 
врагов, но и прощать им, сохраняя свою верность той свободе, 
без которой нет Православия, а только неудачное подражание 
католической схоластике. Тема свободы, в сочетании с нашей хри­
стианской верой, была одной из излюбленных его тем. В приве­
денной ниже выдержке из его письма ко мне понимание этой темы 
очень хорошо передано :  « . . .  конечно, в «держании знамени» мы 
союзники. 3намя это можно определить словами «православная 
свобода» ... А свобода предполагает терпимость, уважение к чужому 
убеждению и к чужой духовной жизни. Думаю, что я этому прин­
ципу верен и остаюсь верен хотя бы меня и называли релятиви­
стом, экуменистом и прочими малосодержательными словами . . .  Все 
это в конце концов сводится к закону, подмеченному Достоев­
ским : «нет заботы беспрерывнее и мучительнее для человека, как 
сыскать поскорее того, пред кем преклониться . . . .  , но забота эта не 
в том только состоит ... , чтобы преклониться, но чтобы и все пре­
клонились, непременно все вместе. Из-за общего преклонения люди 
и истребляют друг друга мечом : «бросьте ваших богов и придите 
поклониться нашим, не то смерть вам и богам вашим». И так будет 
до скончания мира»". Этому я противополагаю аксиому Пеги : «".в 
вопросах духа желать быть во что бы то ни стало правым (против 
другого) значит проявить большую грубость, неспособность и 
варварство». Это не означает неверие в свою истину; но это пред­
полагает 1 )  Тайну, которую до конца никто постичь не может, 
2 )  право другого думать иначе - даже заблуждаться. Конечно 
это связано с некоторым смирением разума и признанием, что все 
наши формулы не сама истина, а только вехи, помогающие нам 
к истине приблизиться" .» 

Но как ни любил Л. А. Движение, однако главная его любовь 
отдавалась служению богословским прозрениям того, о ком писал 
о. В. Зеньковский, что « . . .  нельзя не восхищаться и внутренней 
мощью его испытующей мысли и страстной жаждой истины и силой 
его духа» ( «История Русск. Фил.», том II, стр. 457) ,  - любовь его 

42  



отдавалась богословию о. Сергия Булгакова. Чем являлось для 
него богословие о. Сергия - Л. А. определил такими словами : «В 
течение двадцати лет мне было дано жить и работать в свете его 
мудрости и вдохновений. Это лучшее время моей жизни было 
увенчано единственным и редким счастьем : возможностью писать о 
любимом учителе еще при его жизни, беседовать с ним по поводу 
написанного, слушать его собственные слова о моем труде, полные 
смирения и любви» - «Бог и Мир» (Миросозерцание о. С. Бул­
гакова, том I, Предисловие ) .  

Земная жизнь Л .  А .  закончена. Н о  жизнь в свете той Божией 
правды, которую он за эту земную жизнь нашел и больше всего 
возлюбил, для него только начинается. 

« .. . да будет Бог все во всем» ( 1  Кор. 1 5 ) .  

Нью-Йорк, 2 3  декабря 1964 г. 

в. н. ильин 

* 
* *  

ЦВЕТОК НА МОГИЛУ ЛЬВА АЛЕКСАНДРОВИЧА ЗАНДЕРА 

Как гром среди ясного неба свалилась на всех нас, молодых 
и пожилых представителей РСХД, эта внезапная кончина, поразив­
шая Льва Александровича в момент одного из его, можно сказать, 
обычных вылетов за пределы Франции, его второй родины, кото­
рую он так беспредельно и самоотверженно любил. Велика добро­
детель любить родину, но еще большая добродетель любить Хри� 
ставу истину, ибо это ценность бессмертная и непреходящая. А 
этой ценности покойный Лев Александрович был предан до конца 
и до последнего фибра своей души. 

Почивший был типичным и ярко выраженным представителем 
того, что можно назвать Христианской Вселенской Идеей. Исходя 
из незыблемых основ Православной Церковной Истины, он, именно 
по этой причине, был зряч и чуток к малейшим проблескам и 
отзвукам «Света Христова, просвещающего всех», как это нам 
вещает Церковь на Литургии Преждеосвященных Даров. Живым 
тшменным примером сиял почивший этой способностью любить и 
понимать отсветы и отзвуки христианства, где бы эти последние 
себя ни проявляли. Вот по какой причине мы утверждаем, что 
почивший был подлинным и действенным носителем космической 

43 



Софийной идеи, свет которой открылся ему в творениях его двух 
великих учителей - о. Сергия Булгакова и о. Павла Флоренского, 
изученных им до мельчайших подробностей. Об этом ведь свиде­
тельствует обширный двухтомный труд об о. Сергии Булгакове, 
который следует назвать «Энхиридионом православной софиоло­
гии, согласно творениям о. Сергия Булгакова». Это и делает по­
койного Льва Александровича видным представителем школы Пра­
вославного Парижского Богословия. 

В наше время подлинным богословом можно быть, только 
стоя на высотах культуры и образованности. И это по той причине, 
что подлинная культура связана с богочеловеческой идеей. Конеч­
но, прежде всего это так. 

Не взирая ни на что, нес почивший пламенник Христианско­
Православной Вселенской Культуры - и ничто не могло его сдви­
нуть с этого раз навсегда им избранного пути. И в этом есть залог 
того, что великое глашение Православной панихиды - Вечная 
Память - в отношении к почившему имеет не только онтологи­
ческое любовное поминальное значение, но еще и значение воспи­
тательное, приглашающее нас всех следовать - каждого в меру 
его сил и данностей - тем путем, которым шествовал Лев Алек­
сандрович, нам всем служащий ныне живым примером. 

Вот почему у свежей могилы, приютившей дорогой нам прах, 
слезы разлуки смешиваются с радостию во Христе, и панихидные 
светочи у могилы Льва Александровича получают то значение, 
которого они слишком часто лишены в обычных условиях. Здесь 
они означают твердую надежду на то, что последнее слово оста­
нется за Евангелием и что единственный тип культуры, которому 
нечего бояться разрушительного действия времени и тления, есть 
Христианская Вселенская Культура. 

Il. В. МОРОЗОВ 

* 
* *  

ПАМЯТИ JI. А. ЗАНДЕРА 

Париж, 1 . 1 . 1965 

26 лет тому назад я познакомился с Львом Александровичем 
Зондером, когда в 1 938 г. приехал учиться в Богословский Инсти­
тут. Сразу Л. А. Зандер поразил студентов своим к нам отноше­
нием. Часто между профессорами и студентами нет близкого 
контакта, тогда как у Л. А. со студентами уже на первом курсе 

44 



образовались простые и дружеские отношения. Господь дал ему 
особый дар, скорее этот дар Л. А. взрастил в себе, - он к каждому 
человеку подходил с интересом, вниманием, с какой-то особой про­
стотой, в нем никогда не чувствовалось ни снобизма, ни высоко­
мерия, ни сознания своего превосходства. Рассказывал-ли он о 
крестьянах Подкарпатской Руси, о бретонских фермерах, либо о 
представителях христианских вероисповеданий, занимавших очень 
ответственные посты в Церкви, с которыми он тесно сотрудничал 
в течение многих десятилетий, - всегда в его словах светилось 
удивительное б л а г о ж е л а т е л ь с т в о к к а ж д о м у 
ч е JI. о в е к у. 

Л. А. не был кабинетным ученым, в нем прежде всего была 
удивительная потребность благовествовать людям. Нести радост­
ную весть учения Христа всем без исключения. Поэтому может 
быть и весь мир был для него своим. В любую страну, в любой 
город он ехал с поразительной легкостью. В каждом человеке он 
искал его доброе, его положительные качества, как бы ту частицу 
правды, которой человек оправдывается перед Богом. Это-то и 
явилось основанием его необычайно широкой миссионерской дея­
тельности. 

Льва Александровича должно причислить к настоящим пионе­
рам экуменической работы. Он не теоретически болел за разделе­
ние христианского мира. Имея постоянные живые встречи с про­
тестантами, католиками, ведя с ними беседы на темы, разделяющие 
нас, сталкиваясь с последствиями тысячелетнего разделения, - он 
поистине влагал персты свои в эту незаживаемую рану Церкви 
Христовой. Л. А. неустанно повторял, что диалог между разделен­
ными христианами может начаться не с обличения, а с взаимного 
подлинного уважения мнений друг друга. Поэтому он и пропове­
довал терпимость к чужим мнениям, а главное, возогревание в себе 
настоящей любви к разделенным братьям. Это-то и чувствовали в 
нем наши инославные друзья, это-то и ценили и любили. 

Сколько пришлось перетерпеть ему несправедливых упреков в 
уклонах в протестантизм и т. д., но Л. А. остался до конца своих 
дней верным рыцарем идеи служения Единения христианского мира. 
Всю свою жизнь он неустанно вопрошал и ум и совесть о том, 
что надо делать, чтобы единство осуществилось, проявляя в своей 
экуменической работе поразительное терпение, такт и выдержку. 
Несомненно христианская история с благодарностью отметит этот 
подвиг Л. А. 

В течение многих лет мы тесно работали в Р.С.Х.Д., когда он 
исполнял должность генерального секретаря Движения за рубе-

45 



жом. В работе с молодежью он прежде всего искал путей, чтобы 
пробудить у нее чувство ответственности за Церковь. Для этого 
он старался поставить ее в живой контакт с инославной моло­
дежью, у которой православная молодежь находила всегда живой 
интерес к Православию, что пробуждало у последней потребность 
глубже узнать и приобщиться ко всему духовному богатству своего 
родного Православия. 

Л. А .  всегда огорчало, что в нашем православном обществе 
широко распространено равнодушие к церковным проблемам, к 
богословскому знанию. К сожалению, крепко утвердилось мнение, 
что богословское знание нужно только для тех, кто готовит себя к 
пастырскому служению. Лев же Александрович везде и всюду про­
поведовал необходимость богословия для мирян. Поэтому он не 
случайно связал свою жизнь с жизнью и деятельностью Русского 
Студенческого Христианского Движения, которое вот уже 40 лет 
борется за то, чтобы богословие было не только уделом тех, 
кто готовится к священству, а чтобы оно заняло подобающее ему 
место в жизни всех христиан, чтобы в Церкви создавалась церков­
ная интеллигенция, которая могла бы быть культурной, творческой 
силой в Церкви. 

Никто из нас не был приготовлен к столь близкой потере Л. А. 
В нашем сознании он еще близко стоящий сотрудник, на которого 
опирались, к которому часто прибегали за помощью. Поистине, 
кончина Л. А. была внезапной и неожиданной, поэтому-то и утрату 
его нам так трудно реализовать. Потеряли мы неустанного труже­
ника, близкого сотрудника и настоящего друга, которого несом­
ненно Господь встретит словами : «добрый и верный рабе, вниди в 
радость Господа Твоего» (Мф. 25, XXI ) .  

Прот. И. МЕйЕНДОРФ 

ПАМЯТИ УЧИТЕЛЯ 

Моя первая встреча с Львом Александровичем произошла в 
Шавиле, у С. С. Куломзиной, и она осталась в моей памяти, как 
один из определяющих моментов моей жизни. Я тогда был еще 
мальчиком и не имел никаких определенных планов на будущее. 
«Разговаривать» я с ним не мог, а просто слушал общий разговор, 
в котором он участвовал. О чем он говорил, я не помню, но меня 
поразила тогда встреча с человеком, одновременно и одинаково 

46 



преданным мысли и Церкви. Он тогда меня порааил широтой своей 
культуры и ананий, но при этом и чувством, что он в Церкви -
дома. Именно, с этого времени, во мне стала расти мысль о Бого­
словском Институте и, вообще, о воаможности «быть» в Церкви, 
не только «по воскресеньям», но и всем своим умом и жианью. 

И с тех пор, какие бы ни воаникали у нас проблемы «отцов 
и детей», Лев Александрович оставался для меня любимым оли­
цетворением православного любомудрия, соединенным с истинной 
простотой, терпимостью, ласковостью и смирением. 

И. Н. ГОРЯИНОВА 

* 
* *  

ЛЕВ АЛЕКСАНДРОВИЧ ЗАНДЕР И ЕГО РОЛЬ В МОЕЙ ЖИЗНИ 

О кончине Льва Александровича Зандера, умершего в поеаде 
желеаной дороги, на обратном пути иа Германии, уанала я два 
дня спустя, тоже на вокаале, воавращаясь иа Греции во Францию. 
Точно духовная свяаь, установившаяся между нами в последние 
годы его жиани как-то таинственно вырааилась в этой общности 
обстановки - желеанодорожного вокаала. 

Оба мы много путешествовали. Нас соединили паломничества. 
Обстоятельства моей жиани сложились так, что, потеряв мужа в 
Америке, я со времени последней войны, в течение почти двадцати 
лет, жила с детьми в далекой француаской провинции, работая как 
« assistante sociale » ,  отреаанная от всего русского и от право­
славия. Я любила мою деревенскую жиань среди француаского 
народа, мою деятельность, которая сближала меня с самыми раа­
нообрааными слоями француаского общества и с католическим 
духовенством. Но чем дальше, тем больше росло в душе какое-то 
смутное, неосязаемое неудовлетворение. Тянуло в даль. Я стала 
искать выхода в паломничествах, была в Иерусалиме, ходила пеш­
ком в Рим, изъездила и исходила Святые Места Италии, Испании 
и Франции. И начала писать книгу об истории паломнического 
движения на аемле. Собирая материал для этой книги, прочла я 

как-то в номере « La Maison-Dieu » ,  посвященному этому во­
просу, статью, написанную Л. Зандером, профессором в Париже, 
« а l'Institut Saint-Serge ». я была так далека в ТО время от 
всего русского, что никогда не слышала имени Льва Александра-

47 



вича и не знала даже о существовании Подворья. Но статья мне 
понравилась и меня заинтересовала, я решила познакомиться с 
автором. Среди записок моих того времени, я недавно нашла за­
метку : « Tacher d'en·treг en contact avec le Professeur Leon 
Zander». Это было в 1 954 году. Но знакомство наше состоялось 
гораздо позже. 

Сын мой кончил Агрономический Институт, получил место 
недалеко от Парижа, и, переехав к нему, я стала чаще бывать в 
столице. Духовное мое неудовлетворение к тому времени приняло 
окончательные формы. Книга моя о паломничествах, в которую я 
вложила весь пафос своего искания, не находила издателя. Я со­
мневалась в себе и во всем и тосковала о православии. Вспомнив 
о Льве Александровиче Зандере, я решила ему написать. 

И тут произошло нечто неожиданное. Привыкшая к холод­
ности и равнодушно занятых людей, я, к великому моему удивле­
нию, немедленно получила ответ. Но не просто полу-любезный 
ответ известного профессора, а письмо человека к человеку, и 
более того, человека, угадавшего в другом нужду в поддержке 
и христианской любви. 

Эта чуткость и отзывчивость Льва Александровича, сразу 
меня покорившая, осталась для меня впоследствии, после прочно 
установившейся дружбы, его самой характерной и драгоценной 
чертой. Слушая теперь произносимые над гробом его речи, я 
удостоверилась, что не я одна была благодарна Льву Александро­
вичу и ценила в нем, выше его культуры, учености, профессор­
ской и экуменической деятельности, именно это необычайное 
«человеческое» отношение к людям. 

Между нами завязалась корреспонденция. Обменялись мы 
написанными книгами, фотографиями - и решили встретиться. 
Я должна была присутствовать в Париже на семейном торжестве 
французских друзей - но ночевать мне было негде. Лев Алек­
сандрович вызвался приехать за ыной на своей столь знакомой 
с тех пор «2 CV», и предложил переночевать на диване в его 
кабинете. Это меня еще больше удивило. Меня, незнакомую, при­
нимать как друга ? Поехали. !И тут совершилось чудо Господне. 
С женой Льва Александровича, Валентиной Александровной, у нас 
открылись в далеком русском прошлом крепкие связи. Полились, 
за чайным столом, дружеские, задушевные разговоры. И не толь­
ко я стала у Зандеров своим человеком, но вновь, благодаря им, 
окунулась в русскую жизнь и нашла в ней свое место. 

Оставался вопрос религиозный. Приближалась Пасха. С не-

48 



обычайньш тактом, Зандеры ни на чем не настаивали. Но я ви­
дела, с какой любовной хлопотливостью Лев Александрович при­
готовлялся к принятию в Париже иностранных инославных сту­
дентов, которые, после недельной подготовки в Institut CEcu­
menique de Bossey, приезжали присутствовать в Сергиевском 
Подворье на службах Страстной Седмицы. Чтобы я могла про­
вести это время в Париже, Лев Александрович, со своей обычной 
заботой и внимательностью, предложил устроить меня вместе с 
ними в общежитии « Cimade » .  

Никогда этой страстной недели не забуду. Меня тянуло на 
службы в Подворье - неудержимо. Будь длительное богослужение 
Страстной Седмицы вдвое длиннее, оно казалось бы мне слишком 
коротким, так истосковалась душа по родной Церкви. Все произо­
шло естественно, легко, свободно и просто. Я вернулась в лоно 
православия и, как прозябший путешественник с радостью кутает­
ся в удобное, старое, теплое, по нем скроенное пальто, закуталась 
в него и согрелась. 

С того времени началась для меня новая жизнь. В семействе 
Зандеров училась я христианскому - православному - ласко­
вому, не «строго-добродетельному» подходу к людям. Возможно, 
что, приезжая из деревни и останавливаясь в их маленькой квар­
тирке, я бывала им порой в тягость - доброта и благожелатель­
ность их не знали пределов. Гостеприимство их было подобно 
столь дорогому Апостолу Павлу и Иоанну Златоусту гостеприим­
ству первых веков христианства. Своею маленькой машиной Лев 
Александрович пользовался, чтобы оказывать друзьям множество 
услуг. Так, по его словам, он «зарабатывал Царство Небесное». 

Мчится Лева без оглядки 
На двойной своей лошадке, 
Мчится Лева прямо в рай 
Ай да Лева ! Погоняй !  

дразнила я .  Он смеялся. Непринужденная веселость была другой 
его отличительной чертой. Смеялся он и когда я называла его 
своим «индусским гуру» и «старым ученым китайцем». «Мудрый 
Вы человек, Лев Александрович !» говорила я часто. 

Через него, оставшись другом Запада, вошла я в мир экуме­
нических сношений. У Льва Александровича был удивительный 
талант скрещивать, для общего блага, человеческие пути. Сколько 
новых друзей я приобрела через него ! К нему с успехом можно 
было применить французскую пословицу : « Les amis de nos amis 
sюnt nos amis ». 

49 



Сын мой женился. И полу-шутя, полу-серьезно я говорила, 
что мне хотелось бы кончить жизнь «отшельницей» на греческом 
острове. Детей моих и большинство моих друзей это очень забав­
ляло. Но Лев Александрович, со свойственной ему чуткостью, 
уловил в моих словах нотку правды. «Отчего бы вам не поехать 
на остров Патмос ?» И Зандеры стали мне рассказывать об их 
пребывании на острове святого Иоанна Богослова. «Там есть у 
нас друг, молодой православный француз, Jacques Touraille 
Напишите ему». Я написала. И, сопровождаемая напутственными 
пожеланиями Зандеров и большой коробкой леденцов, которую 
Лев Александрович привез на вокзал, я направила путь свой на 
апокалиптический остров. «Удивительно, не раз говорил мне 
Jacques Touraille, как за короткое время их пребывания здесь, 
они сумели завоевать все сердца. Это редкость. Два года прошло 
с тех пор как они уехали, но об них все спрашивают, их все 
ПОМНЯТ». 

Жизнью моей на Патмосе благословенном, где из паломницы 
я сделалась «гидом» паломников, и моей скромной экуменической 
работой там, я обязана Льву Александровичу. Прошло пять лет. 
Каждый год, возвращаясь во Францию, я укрепляла свою связь с 
семейством Зандер, с Подворьем, с Православием вообще. На 
душе воцарился мир. 

Мир и Тебе, раб Божий Лев, доброта, простота, мудрость и 
благожелательность которого выпрямили мою жизнь. Никогда не 
забуду я Тебя, столь тесно для меня связанного с Евангельской 
правдой. Слабый голос свидетельства моего, присоединившись к 
хору других, более сильных голосов, да пропоет Тебе «вечную 
память». 

Но все мы знаем, что Ты жив. 

Христос Воскресе!  

50 



Проф. Л. А. ЗАНДЕР 

Русская религиозная философия 
и Православная Церковь 

Сначала надо условиться относительно терминов. Русская 
мысль столь оригинальна и разнообразна, что термин «русская 
философия» может быть употребляем в разных смыслах. Многие 
мыслители (Зеньковский, Франк) понимают под философией толь­
ко то, что носит научный, рациональный характер, относя все 
произведения, которые его не имеют, к области публицистики, или 
изящной словесности. Но для нашей темы является более целе­
сообразным принять слово философия в его наиболее широком, 
буквальном смысле : философия - любовь к мудрости ; философ 

- тот, кто эту мудрость не только любит, но и ищет. Те, кто 
мудростью обладают (или думают, что обладают ею) ,  принадлежат 
к иному типу - мудрецов - людей успокоенных и, если можно 
так выразиться, духовно сытых. Для философов же характерны 
голод и жажда - «духовная взволнованность», как определил это 
состояние Бердяев. 

Мы принимаем это определение не в психологическом смысле 
(философ также может обладать спокойным характером и не вол­
новаться в своем искании мудрости ) ,  но как характеристику того, 
что делает философа - философом. С этой точки зрения мы 
относим к «русской философии» не только тех, кто считается ее 
общепринятыми предстапителями : Вл. Соловьева, кн. Е. и С. Тру­
бецких, С. Франка, Н. Лосского, С. Булгакова, Н. Бердяева, но и 
тех, кто так же как они некал мудрости, хотя и иными способами 
и на иных путях : Сковороду, Достоевского, Леонтьева, Розанова, 
Вяч. Иванова. Понятая так русская философия является неотъем­
лемой частью русской жизни, и связь ее с Православием должна 
рассматриваться не с точки зрения согласия или несогласия от­
дельных доктрин с учением Церкви, а как внутреннее их единство, 
как единство духовных корней, питающих самые глубины нацио­
нальной жизни во всех ее проявлениях. 

Соответственно этому, понятие «Православной Церкви» также 
берется нами в его самом широком смысле. Говорить о Церкви 
только как о сакраментально-каноническом установлении или как 
о системе принятых оформленных обязательных доктринальных 
истин, означало бы искусственно сузить нашу тему. Будучи ды-

5 1  



ханием русской жизни, Православие проникло во все ее капил­
ляры : оно отразилось в народном характере, в литературе и в 
искусстве, в обычаях и привычках, вплоть до суеверий, которые 
также спJiошь и рядом являются искажениями именно Правосла­
вия - и в этом смысле связаны с ним и свидетеJiьствуют о нем. 
Поэто:v1у и влияние Православия на русскую мысJiь и на русскую 
мудрость гораздо шире и гJiубже, чем это может казаться историку 
философии, имеющему дeJio с системами и доктринами. 

«Образ мерцающей перед иконами лампадки, косые лучи солн­
ца, преJiомленные дымом ладана, благообразие старых крестьян, 
столь похожих на иконы древних святых, безответность и жерт­
венность русской женщины - все это могло иметь на выработку 
христианского миросозерцания русских философов не меньшее 
влияние, чем догматические определения и доктринальная мудрость 
Церкви.» Но все это также принадлежит Церкви, является ее 
неотъемлемой частью, ибо Церковь есть жизнь, а жизнь есть 
во-площение и пре-ображение, которые имеют не только много­
образные формы, но и разные степени интенсивности и со­
вершенства .. . 

Наш подход может вызвать следующее возражение : при по­
добном расширении понятий как философии, так и Церкви, не 
рискуем ли мы утерять всякие границы и погрузить всю эту 
проблематику в некий clair-obscur, в котором (по выражению 
Гегеля ! )  все кошки кажутся серыми? Не правильнее ли было бы 
оперировать ясно очерченньши понятиями, пусть ограниченными, 
но зато стабильными и определенньши? Наш ответ на это сомнение 
будет двоякий : во-первых, что касается безбрежного моря реаль­
ности, в стихию которого мы погружаемся, отказываясь придер­
живаться узких берегов картезианского мышления, включающих 
только то, что отвечает требованиям clair et distinct, то дей­
ствительно в этом мире все связано со всем, «все имманентно 
всему». Эта истина является гениальным прозрением Н. О. Лос­
ского, который понимает «мир как органическое целое»* ) ,  как 
единство, в котором все связано со всем. Задача познания состоит 
поэтому в том, чтобы увидеть, обнаружить интересующие нас 
связи, а не в том, чтобы вырывать их из общего контекста. Во­
вторых, •по касается самых этих связей, то из всего их многообра­
зия мы должны выбрать те, которые являются наиболее глубокими, 
наиболее значительными, обосновывающими внутреннюю структу-

*) Так озаглавлена одна из его книг. 

52  



ру изучаемых комплексов. Поэтому, изучая творчество того или 

иного философа, основной нашей задачей является не установление 

тех или иных влияний, сходств, заимствований и тому подобных 
формальных факторов (которые могут способствовать пониманию 
процесса возникновения его учения, но отнюдь не его смысла и 
значения) ,  но нахождение того основного вдохновения, которое 
легло в основу всего его творчества. А это вдохновение отнюдь 
не является чем-то смутным и неопределенным. Его иногда не 
легко отыскать и формулировать, ибо оно предстоит нашим глазам 
не в чистом виде, а в многообразных, иногда противоречащих одно 
другому преломлениях. Но оно является душою творчества фило­
софа, - его мысли и его жизни. Изучать его систему независимо 
от его вдохновения - то же, что изучать человека на основании 
данных анатомии и физиологии его тела, оставляя в стороне то, 
чем он живет, чему служит, к чему стремится... С этой точки 
зрения было бы чрезвычайно интересно написать «историю фило­
софских вдохновений» :  много в истории философских исканий 
предстало бы тогда в совершенно ином свете. Системы, по-видимому, 
противоречащие, оказались бы родственными, растущими из одного 
корня ; и обратно : кажущееся согласованным и однозначным обна­
ружило бы в иных случаях свое глубинное различие. Мы хотим 
подойти к многообразию русских философских исканий именно с 
этой точки зрения и попытаемся первым долгом установить некую 
классификацию русских философских вдохновений. 

Для нашей темы нам важно первым долгом различить среди 
русских философов две группы : религиозную и нерелигиозную. 
Эта последняя в свою очередь делится на мыслителей враждебных 
религии и равнодушных к ней. К первым относятся сравнительно 
немногочисленные писатели и деятели, исповедующие материализм 
в онтологии, сенсуализм (в лучшем случае, эмпирио-критицизм) 
в гносеологии, социализм в этике, прагматизм или нигилизм в 
эстетике. Все их доктрины и тезисы являются, однако, следствиями 
их основного вдохновения, которое можно охарактеризовать как 
социальный идеализм. Он может носить характер слепой веры 
(революционный утопизм) ,  но может стремиться к научной обо­
снованности как своих теоретических чаяний, так и практических 
- социальных и политических - программ. Почти все представи­
тели этой группы враждебны религии* ) .  Но их антирелигиозность 
в большинстве случаев покоится на ложных предпосылках о враж-

*) Чтобы не быть голословными, назовем имена В. Белинского, 
Н. Чернышевского, Д. Писарева, И. Сеченова. 

53 



дебности Церкви по отношению к прогрессу и к социальной спра -
ведливости о неизбежной связи религии с капиталистическим 
строем в области экономики, с монархическим строем в области 
политики и т. д. Антирелигиозного вдохновения (типа Ницше) мы 
среди русских мыслителей почти не встречаем . . .  

Гораздо более значительной является группа мыслителей, 
относящихся к религи11 равнодушно. К ней относятся почти все 
русские кантианцы и вообще все, кто хочет видеть в философии 
науку и только науку. Их вдохновением является пафос «чистого 
знания», во-первых, безотносительного (то есть такого, которое 
невозможно оспаривать и опровергать - кантовские категории 
всеобщности и необходимости) ; во-вторых - не заинтересован­
ного, то есть не зависящего от каких бы то ни было практических 
целей ; в-третьих - исчерпывающего : оно должно охватывать всю 
область познаваемого; то же, что непознаваемо, должно быть рас­
сматриваемо в качестве такового, и о нем не следует делать 
никаких высказываний... Эта установка очень соблазнительна и 
увлекательна. О ней прекрасно говорит Б. Пастернак, учившийся 
в молодости в Марбурге у Г. Когена : «если ходячая философия 
говорит о том, что думает тот или другой писатель, а ходячая 
психология о том, как думает средний человек ; если форл1альная 
логика учит о тоы, как надо думать, чтобы не обсчитаться в 
булочной, то .Марбургс1сую школу интересовало, как думает наука 
в ее дпадцатипятивековом непрекращающемся авторстве, у горя­
чих нс:чал и исходов мировых открытий. В таком, как бы автори­
зованном самой историей, расположении философия вновь моло­
дела и умнела до неузнаваемости, превращаясь из проблематиче­
ской дисциплины в исконную дисциплину о проблемах, каковой ей 
и подобает быть» * ) .  Эта яркая характеристика наукообразной 
философии объясняет нам то обстоятельство, что подавляющее 
число русских философов в какой-то период своего развития увле­
кались этим идеалом чистого знания и были во власти «кантиан­
ского» вдохновения. Но для большинства это увлечение оказалось 
переходной стадией, и это объясняет нам тот удивительный факт, 
что одной из основных тем русской религиозной философии ока­
залось «преодоление кантианства». Нельзя в настоящее время ка­
саться философских вопросов, - писал С. Булгаков в 1 9 1 2  году, 
- не выплачивая хотя бы минимальной дани «теории познания» и 
не делая реверанса пред китайским драконом «критицизма», ныне 

*) Б. Пастернак. Охранная грамота (в сборнике "Опальные повести" ) ,  
Нью-Йорк, 1955, стр. 89. 

54 



красующимся на портале философской академии. Критицизм или 
догматизм ? «Таков вопрос»* ) .  

Для того чтобы н е  быть голословными, приведем несколько 
характерных заглавий : «Критика отвлеченных начал» В. Соловьева, 
«Метафизические предпосылки знания - опыт преодоления Канта 
и Кантианства» кн. Е. Трубецкого, «Внутренний кризис трансцен­
дентального идеализма» С. Аскольдова... Ту же тему мы находим 
разработанной у Н. Лосского ( «Обоснование интуитивизма» ) ,  у 
С. Булгакова («Философия имени», «Трагедия философии» ) ,  у 
В. Эрна («Борьба за Логос») . . .  Эта философская борьба была дли­
тельной, ответственной и трудной : бороться приходилось не с 
внешним врагом, а с самим собой - с теми тенденциями собст­
венной мысли, которые были бессознательно созвучны преодоле­
nаемому соблазну. 

Говорить о «полной победе» было бы здесь неуместно ; но 
соблазн «чис1 ого знания» и «беспредпосылочного мышления» был 
в этом процессе безусловно преодолен. И нам сейчас странно 
слышать, что Герман Коген, Вильгельм Виндельбанд, Гейнрих Рик­
керт могли быть безапелляционными авторитетами, своего рода 
пророками для молодых русских ученых ... Положительным резуль­
татом этого увлечения кантианством была та честность мысли, та 
внутренняя строгость, те требования объективности, которые от­
личают русских мыслителей, прошедших эту суровую школу. 

Некоторые, однако, остались ей верны. Число русских кантиан­
цев, правда, не велико, но не упомянуть о них было бы неверно. 
Среди них мы находим таких ученых, как А. И. Введенский (быв­
ший долгие годы профессором философии Петербургского Уни­
верситета) ,  В. Я. Яковенко, С. И. Гессен. Здесь же уместно упомя­
нуть русских гегельянцев: Б. Н. Чичерина, И. А. Ильина (который, 
однако, перерос свое очень глубокое и блестящее гегельянство* * )  и 
под конец жизни издал два тома «Аксиома религиозного опыта») .  
Но все эти мыслители, так ж е  как и деятели первой группы, не 
могут считаться представителями самостоятельной руссной фило­
софии. И это касается как их основных вдохновений, так и трак­
туемых ими тем и созданных ими систем. В будущем развитии 
русской ыысли их труды вряд ли могут иметь оплодотворяющее и 
ведущее значение . . .  

*)  С. Булгаков. Философия хозяйства, Москва, 1912 r., стр. 33. 
**) Ему принадлежит лучшее из современных исследований о Гегеле, 

вышедшее по-русски и по-немецки. 

55 



Подлинное историческое значение безусловно принадлежит 
третьей группе русских мыслителей, боровшихся и преодолевших 
в своих ученых трудах как материализм, так и трансцендентализм. 
Обращаясь к ним, мы должны поставить себе вопрос : во имя чего 
они боролись? Что противопоставляли они тем учениям, которые 
они считали не только неудовлетворительными, но ложными и 
вредными ? Что было их вдохновением, их путеводной звездой? 
Ответ самоочевиден. Отвлеченному знанию они противополагали 
религиозный опыт, примату гносеологии - реальность духовной 
жизни, самоудовлетворенности и гордыне разума - смирение ума, 
познающего свою ограниченность и порочность. Их общее убеж­
дение, их основное вдохновение может быть охвачено краткой 
формулой Маритена «primaute du spirituel». 

Подавляющее большинство этих мыслителей было православ­
ным, то есть официально принадлежало к «господствующей 
Церкви». В условиях дореволюционной России это означало, что 
в детстве они получили элементарные сведения о церковном уче­
нии, чо в школе они подчинялись минимуму церковной дисцип­
лины, - другими словами : имели некоторый, весьма ограниченный, 
опыт церковной жизни и быта. Однако утверждать, что Правосла­
вие являлось вдохновением их философского творчества, было бы 
неосторожностью и преувеличением. Об этом первым долгом сви­
детельствует чрезвычайная неоформленность их конфессионального 
сознания. Потратив огромные усилия на борьбу, преодоление и 
опровержение материализма и трансцендентализма, русская фи­
лософия совершенно упустила из виду тот факт, что православная 
мысль противополагает себя не только нехристианской мудрости, 
но и различным христианским построениям, коренящимся в учении 
и сознании инославных Церквей. В этой области наиболее очевид­
ной задачей было бы размежевание с системой томизма, которая 
по своей полноте, законченности и завершенности может быть 
сравниваема ( в  области философии) только с гегельянством. 
Между тем в русской философской литературе о томизме вообще 
нет речи (исключая нескольких кратких, хотя и очень глубоких, 
страниц, посвященных томизму о. Сергием Булгаковым в «Невесте 
Агнца») ,  тогда как слово «гегельянство» было почти что синони­
мом слова «философия» в течение целого периода русской мысли*) .  
Само собою разумеется, что русские мыслители не могли просто 
пройти мимо таких грандиозных явлений, как католичество и про­
тестантизм. Можно даже говорить об особых заболеваниях русских 

*) Книга Д. Чижевского "Гегель в России" является фактически исто­
рией целой эпохи в истории русской философии. 

56 



111ысли1 елей католическим и протестантским соблазнами. Это осо­
бенно ясно проявилось в отношении первого, жертвами которого 
были Чаадаев, Печорин, в известной мере В. Соловьев, Вяч. Ива­
нов, а в некотором отношении и Бердяев и о. С. Булгаков (пре­
одоление католического соблазна последним является одним из 
интереснейших этапов в развитии конфессионального самоопреде­
ления православного сознания и могло бы стать предметом особого 
исследования) .  Что же касается влияния протестантизма, то такое 
было не непосредственным, а шло главным образом через посред­
ство немецкого идеализма (посколько таковой исторически связан 
с протестантизмом) * ) .  

Как бы то ни было, борьба с «конфессиональными соблазнами» 
и преодоление их протекали в истории русской жизни по совсем 
иным - не философским - рельсам. Речь шла главным образом 
об устройстве Церкви, о папском примате (то есть в конечном 
итоге о свободе верующего христианина) ,  о внешних формах цер­
ковной жизни. В западном христианстве русские мыслители видели, 
главным образом, культурное явление, осуществление некоего со­
циального идеала ( ер.  «Зодчии и строители Царства Божия» 
кн. Е. Трубецкого) ,  а не те философские построения, которые ле­
жали в их основе. Исключение составляют работы В. Эрна, посвя­
щенные Розмини и Джоберти, но и они исследуют мыслителей, не 
только не типичных для католичества, но им осужденных, в каче­
стве зараженных «модернизмом». 

Grosso modo можно сказать, что большая часть русских фи­
лософов были бесспорными христианами и принадлежали к тому 
«облаку свидетелей», о котором говорит ап. Павел ( Евр. 1 2, 1 ) .  
Что же касается их отношения к Православной Церкви, то этот 
вопрос требует особого рассмотрения. 

В течение всего «Петербургского периода» русской истории 
Православная Церковь не имела того авторитета, и значения, 
которые ей по праву должны были бы принадлежать. Проф. Кар­
ташев считает этот период русской Церкви «высшим исторически 
восходящим выявлением духовных сил и достижений русской 
Церкви»* * ) .  

Таково было положение вещей п о  существу. Н о  свеча -
чтобы освещать - должна не только гореть, но и стоять на 
соответствующем возвышенном месте. А русская Церковь была 

*) См. об этом : Е. Спекторский, Проблема социальной этики, Киев, 
1917, т. 11 и W. Schwartz : Kant als Philosoph des Protestantismus, 
Hamburg, 1963. 

**) Очерки по истории Русской Церкви, т. П, Париж, 1959, стр. 320. 

57 



поставлена в такое положение, что голос ее звучал глухо, влияние 
ее ограничивалось главным образом простым народом . . .  

Причинами этого ненормального положения были, с одной 
стороны, подчиненность Церкви существующему государственному 
и общественному строю, с другой стороны - секуляризованность 
созданной Петром и Екатериной интеллигенции, принадлежавшей 
по своему духовному типу к эпохе европейского «Просвещения», 
и воспитанной в традициях либертинизма, сменившихся затем 
увлечением масонством, социальным прогрессом и другими нача­
лами, относившимися к Церкви если не прямо враждебно, то во 
всякт1 случае презрительно или равнодушно. Россия как бы была 
разделена на две части, чуждые друг другу. «Пушкин не знал 
преп. Серафима;  преп. Серафим не знал Пушкина (хотя жили они 
в одно и то же время) »  - так охарактеризовал русскую трагедию 
о. С. Булгаков. 

Но помимо этих специальных причин необходимо учесть и 
более глубокий фактор, лежащий в основе самой природы фило­
софии и церковного учения. Философия всегда живет в атмосфере 
искания ; душа ее - в проблематике. Если мы и говорим о 
philosophia perennis, то это относится гораздо более к вечным 
вопросам, чем к временным и сменяющим друг друга ответам на 
них. Философ, думающий, что он «нашел», и что после него «ис­
катЬ>> уже нечего, может вызвать только улыбку ... В отличие от 
этого Церковь живет пафосом «найденного» или, вернее, «дарован­
ного» Ей. Ее богатство positum fidei. Третий Вселенский собор 
прямо запретил не только изменять Символ Веры, но даже 
прибавлять к нему что бы то ни было. . .  Пафосом философии 
является, поэтому, свобода - свобода безусловная и неограничен­
ная. И эпиграфом философского творчества можно поставить слова 
Гете : wage du zu irren und zu traumen (дерзай заблуждаться 
и мечтать) .  [ Один из самых строгих и ответственных русских фи­
лософов С. Л. Франк часто говорил, что он «блаженно промечтал 
всю свою ЖИЗНЬ>> ] * )  Поэтому самая совершенная философская 
система, объявленная обязательной нормой мысли, теряет свою 
привлекательность и становится ярмом, против которого человек 
бунтует во имя свободы исканий, которая есть выражение основной 
свободы : самоопределения человеческого духа. 

Основной же добродетелью Церкви является послушание :  оно 
может проистекать из любви и доверия (и  тогда оно свободно от 

*) В. С. Франк, в статье о своем отце ; в сборнике "Памяти С. Л. Фран­
ка", Мюнхен, 1954, стр. 1. 

58 



рабского характера, и является выражением самосознания детей 
Божиих, свободно подчиняющихся своему небесному Отцу ) ; оно 
может проистекать из самочувствия человека, как творения Божия ; 
но оно. все же является иным образом духовного самоопределения, 
'!ем философское искание скрытой от человека мудрости. Это 
противоречие может оказаться (и часто действительно оказывается) 
фатальным - в тех именно случаях, когда Церковь (вернее ее 
иерархия) преувеличенно понимает свои обязанности пасти народ 
Божий, чрезмерно расширяет область «найденного» и объявляет 
обязательньш то, что по своей природе должно оставаться сво­
бодныы : в таких случаях «символ веры» заменяется «каноном веры» 
и на ыесто пути ставится его конечная цель. Наиболее ярким 
пр1шертt подобной регламентации убеждений является обязатель-
11ая присяга католических клириков воздерживаться от ересей 
«модернизма» (перечисление коих занимает 60 страниц мелкого 
шрифта in folio) и Index librorum prohiЬitorum, в который 
включены не только объявленные лжеучениями религиозные док­
трины, но и все сочинения Бергсона и т. п. При такой установке 
философия становится даже не служанкой, а рабой богословских 
формул - вспомогательной дисциплиной, вроде грамматики, кото­
рая теряет всякий самостоятельный смысл. 

Но подобная практика отнюдь не является неизбежной. Хри­
стианская Церковь знает и другие пути. И вот тут мы встречаемся 
с фактом первостепенного значения. Православная Церковь не  
знает обязательной философии и предоставляет в этой области 
своим сынам полную свободу, Она нигде об этом не говорит, сво­
бода «заблуждаться и мечтать» нигде Ею не декретирована, но в 
действитеJrьности Она являет свой предостерегающий голос только 
в случаях прямого нападения на Ее веру. История русской фило­
софии дает этому многочисленные примеры. Н. А. Бердяев открыто 
признавал себя последователем Якова Беме ;  С. Л. Франк считал 
своим единственным учителем Николая Кузанского ; но эти «не­
православные» корни их философствования нисколько не мешали 
им быть верными сынами Православной Церкви. Любителям обли­
чительного богословия нет ничего легче, как составить обзор рус­
ской религиозной философии в виде списка ересей, в которых 
пошшны те или иные мыслители. В творчестве каждого из них 
можно при желании найти мысли, несогласные с теми или иными 
церковными учениями. Логически мы этим ревнителям Православия 
ничего возразить не можем. Но факт остается фактом. Никто из 
этих русских философов не оказался осужденным (кроме Льва 
Толстого, который фактически сам объявил себя непринадлежащим 

59 



к Православной Церкви) , ни одно из их сочинений не было запре­
щено. Из этого следует, что «православность» русских мыслителей 
надо искать не в формальной согласованности их учений с «высо­
чайше утвержденными» образцами, а в чем то ином. В чем же? 

Мы уже говорили о том, что основным стимулом, живой душой 
всякой философии является некое основное вдохновение. В боль­
шинстве случаев оно просто, конкретно и действенно исключи­
тельно благодаря своей внутренней покоряющей силе : «это раз 
пронзает сердце и потом навеки остается рана», - говорит об  
этом Достоевский. Сам он хорошо знал это вдохновение, свою 
очарованность (на всю жизнь ! )  образом Христа. В «Легенде о 
Великом Инквизиторе» гениальной диалектике «мудрости века сего» 
противостоит только этот молчаливый образ, который своим про­
стым присутствием, самым своим бытием опровергает и разрешает 
все сомнения, все муки бунтующего человеческого ума и смятен­
ного человеческого сердца ; и то же повторяется в остальных гла­
вах романа, в которых «опыт деятельной любви» должен служить 
ответом на все поставленные вопросы. «Образ и Имя - вот един­
ственно, что дано Русской Идее для ее осуществления», говорил 
об этом Вячеслаn Иванов* ) .  Но образ всегда конкретен ; имя 
должно принадлежать кому-то. И в этой перспективе мы можем 
утверждать, что Православие есть один из конкретных образов 
Христианства - тот именно, которым вдохновлялась, которым жила 
и который стремилась воплотить в себе Святая Русь. 

Мы подошли теперь вплотную к поставленному нам вопросу 
об отношении к Православию русских философов. Решающим фак­
тором является здесь не то, были ли они благочестивыми и по­
слушными сынами Церкви ; и не то - совпадали ли их философ­
ские мысли с общепринятыми в церковном сознании истинами;  
существенным является единственное : насколько и как Правосла­
вие - во всех своих проявлениях и воплощениях - являлось 
изначальным вдохновением их философского творчества. Так, когда 
Вышеславцев и Флоренский утверждают, что подлинным органом 
познания является сердце, - они глубоко православны; когда 
Лосский учит, что познание имеет своим онтологическим основа­
нием любовь, - он глубоко православен; когда Е. Трубецкой во 
всем творении видит икону божественных замыслов о мире, - он 
глубоко православен ... Таких примеров можно привести бесчислен­
ное множество : они бесчисленны, потому что вырастают из неизме-

*) Вячеслав Иванов. Лик и личины России (в  сборнике Родное и 
Вселенско е ) ,  Москва, 1917, стр. 151. 

60 



римой полноты Церкви; они бесконечно разнообразны, потому что 
выражают собою различные образы вдохновения, которое по своей 
природе не имеет границ и не знает ограничений... Православие 
было для русских �1ысшпелей тем воздухом, которым они дышали, 
если только они не запирались искусственно в безвоздушное про­
странство «чистого», то есть лишенного всякой конкретности, 
знания. Видеть в разнообразии их творчества «православную фи­
лософшо» было бы не верно. Но можно смело утверждать, что в 
полноте и разнообразии созданного ими мы имеем элементы пра­
вославной гносеологии, православной онтологии, православной 
этики, эстетики. . .  и т. д. И в этом отношении изучение русской 
философии является увлекательнейшим введением в понимание 
Православия, - понять его не толь�о как о рганизацию церковной 
жизни, или систему догматических истин, но как полноту и единство 
всего, что есть на небе и на земле. По своему социальному поло­
жению творцы русской религиозной философии представляют 
собою очень пеструю и разнообразную группу. Среди них мы 
встречаем значительное число представителей университетской 
науки (Голубинский, кн. Е. и С. Трубецкие, С. Франк, Н. Лосский, 
С. Булгаков ) ,  немалое число духовных лиц, как принадлежавших 
к духовнт1у сословию (Арх. Никанор Бровкович, Арх. Антоний 
Храповицкий, Архим. Федор Бухарев) ,  так и принявших сан под 
влиянием своих философских исканий (о. Павел Флоренский, 
о. Сергий Булгаков, о. Василий Зеньковский) ;  а за ними следуют 
писатели, публицисты, поэты, излагавшие свои мысли под видом 
повестей и романов (Достоевский, Леонтьев) ,  стихов (Тютчев, 
Вячеслав Иванов ) .  Одиночками, не входившими ни в одну из этих 
рубрик, являются такие мыслители, как Владимир Соловьев ( о бъ­
единявший в своей единственной личности ученого, поэта, пророка, 
публициста ) ,  как Н. А. Бердяев (который сам себя называл «сво­
бодньш теософош>, но не был чужд публицистике и политике) ,  
как Н. Ф .  Федоров ( скромный и неизвестный библиотекарь Румян­
цевского музея в Москве, которого, однако, Достоевский и В. Со­
ловьев считали своил1 учителем) ,  как Г. С. Сковорода ( своеобраз­
ный писатель, странствующий мудрец, по справедливости прозван­
ный «русским Сократом» ) ... Классификация эта, конечно, очень 
приблизительна, тем более что покоится на разных основаниях : 
одно и то же лицо могло принадлежать (и  действительно принадле­
жало - одновременно или последовательно) к различным из пере­
численных групп. Мы все же привели ее, но только для того, чтобы 
дать некую общую картину этой пестрой группы ; а во-вторых, для 
того, чтобы объяснить различия в восприятии Православия лиц, 

6 1  



принадлежавших к различным слоям общества и имевшим в со­
ответствии с этим разный духовный опыт. Мы имеем в виду «про­
стонародное» Православие Достоевского, вдохновлявшегося обра­
зами «мужию1 Марея» и простых крестьянок «в нетленной красоте 
их кроткого и молчаливого духа» ; «барское» Православие Констан­
тина Леонтьева, с его изысканностью и культурностью, столь чуж­
дое какой бы то ни было «демократичности», и не без оттенка 
снобизма ; «эстетическое» Православие Павла Флоренского, сумев­
шего показать своим почитателям совершенно новые для них черты 
церковной красоты ; «ученое» Православие историков, патрологов 
и литургистов, «профетическое» Православие Н. Бердяева и т. д. 
Все это разные аспекты одной и той же реальности, различные 
цвета спектра, преломляющего в призме личного опыта единый 
белый луч Православия. На поверхности они кажутся разными, но 
в своей глубине и основе - они одно и то же. 

Не становясь на точку зрения религиозной феноменологии и 
сравнивая между собою эти духовные установки, мы подвергаемся 
опасности внести в их обозрение личную оценку и объявить ту 
или иную из них «настоящим» Православием, противопоставив ему 
то, что нам кажется Православием «не настоящим». Мы считаем, 
что присвоение себе этого права ставить другиы отметки - как за 
их поведение, так и за их мысли - глубоко неверно, разруши­
тельно и противоречит само�1у духу Православия. Даже на испо­
веди священник является не судьей, а «только свидетелем»; кольми 
паче относится это к философской мысли, которая ищет Истины, 
хотя часто на извилистых, окольных и даже ложных путях. 

Поэтому для установления некой дифференциации православ­
ных признаков в русской философской мысли мы позволим себе 
предложить другой метод - более символический, чем дискурсив­
ный; он имеет своею целью не оценку, не осуждение, а простое 
констатирование того, что есть, попытку описать и понять то, что 
предстоит нашему умственному взору. 

Представим себе, что все наши мыслители пришли IЗ Uерковь, 
в которой совершается богослужение. 

Православный храм, как известно, состоит из трех частей : из 
алтаря, который есть место совершения таинства ; из «корабля» 
( средняя его часть ) ,  в которой верующие собираются для науче­
ния и молитвы ; и из притвора, который есть место «мира», только 
приближающегося к святилищу, но еще не вошедшего в него. 

И вот, имея в виду такое устройство храма, отвечающее соот­
ветствующи�1 духовным реальностям, мы можем спросить себя, .к 

62 



какой из его частей принадлежат те или иные представители рели­
гиозной мысли? Мы имеем в виду не внешние критерии, сообразно 
коим духовные лица должны находиться в алтаре, верующие - в 
«корабле», «готовящиеся к просвещению» - в притворе. Как мы 
уже говорили раньше, определяющим моментом здесь является 
вдохновение, вернее то, чем вдохновляется тот или иной мыслитель 
в своем философском творчестве. Поясним нашу мысль примером. 
В день 15-летнего юбилея своего священства о. Сергий Булгаков 
сказал своим ученикам - студентам Богословского Института, 
пришедшим его поздравить : «как бы я ни заблуждался в моих 
философских исканиях, могу сказать только одно : все мое вдохно ­
вение я черпаю из  евхаристической чаши - в совершении свя­
тейшего таинства» ... Да, есть такие мыслители (их не много ) ,  
вдохновение коих в алтаре, в таинственной жизни Церкви, в живой 
и непосредственной встрече с Богом. Их место, конечно, в алтаре,  
они принадлежат алтарю. А их философская задача - в осознании 
этого дара и опыта, в переводе на язык человеческий божественных 
истин, в сообщении или по крайней мере в приближении божест­
венной реальности к общедоступному человеческому пониманию. 
Можно сказать, что их философия есть :vrысленная хвала и сла­
вословие ... 

Но то же, в известной (пусть ослабленной)  степени, относится 
и к «верующим корабля», для которых Церковь есть в первую 
очередь школа божественной мудрости, в свете которой они стре­
мятся понять и осветить все философские проблемы. Одни вдох­
новляются при этом текстом Св. Писания, другие - святоотече­
ской письменностью, третьи - литургикой (которая есть не что 
иное, как патристика in actu) , четвертые - богатейшей символи­
кой богослужения. !{ этой категории принадлежит большинство 
русских мыслителей, причем вдохновляющим их моментом может 
быть не только церковная мудрость в ее полноте и единстве, но 
и те или иные ее моменты - даже отдельные фразы, - поразившие 
их своей глубиной и ставшие для них основным вдохновением их 
философского творчества. Так, вся головокружительная смелость 
мыслей Федорова стоит под знаком слов Христовых «верующий в 
Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит и больше сих сотво­
рит» (Ио. 1 4, 1 2 ) .  О. В. Зеньковский сам говорит, что основной 
истиной его гносеологии является молитва первого часа, повторяю­
щая слова Ио. 1, 9. Все построения Хомякова являются гениаль­
ным комментарием к славянскому переводу прилагательного «ка­
фолический - соборный», в 9 члене Символа Веры, - переводу, 
который о. С. Булгаков считает «провиденциальной неточностью» . . .  

63 



Сюда же относятся те мыслители, которые вдохновлены твор­
чеством того или иного отца или учителя Церкви, или просто хри­
стианского философа. Все они вдохновлены христианской мыслью, 
которая, конечно, является реальностью наиболее близкой, наибо­
лее «единосущной» философскому исканию. К третьей группе рели­
гиозных философов мы причисляем «людей притвора». То обстоя­
тельство, что они находятся не вне храма, а стоят в притворе, и 
если и не принимают непосредственного участия в церковном 
богослужении, то все же слышат пение священных гимнов, созер­
цают украшающие стены притвора фрески, одним словом - дышат 
церковным воздухом, - побуждает нас считать их не нейтраль­
ными искателями мудрости, но именно религиозныыи философами. 

Может быть их «православность» является более фактической, 
чем сознательной. Их духовное «место» и состояние очень метко 
охарактеризовано В. Розановым в его двух томах, носящих харак­
терное заглавие «Около церковных стен» (С. -Петербург, 1 906) .  
Здесь одновременно утверждается и близость к храму и психоло­
гическая неспособность войти в него, слиться с Церковью . . . .  

Центром православной жизни безусловно является храм. Но 
имеется еще одно «место спасения», в котором незримо ткется 
церковная история : это монашеская келья. «Сиди в келье - она 
научит тебя всему» - говорит аскетическая мудрость. Поэтому 
было бы неверно пройти мимо тех мыслителей, которые в своем 
философском творчестве вдохновлялись аскетическим подвигом и 
монашеским деланием, - всем тем, что охватывается многозначи­
тельным словом «филокалия», которое надо понимать буквально, 
как «любовь к красоте». Мы наметили, таким образом, четыре 
категории или группы, к которым можно причислить и по которым 
можно распределить представителей русской религиозно-философ­
ской мысли. Но мы сознательно воздерживаемся от подобного рас­
пределения, предоставляя выполнение этой задачи тем, кто изучает 
их творчество. Ибо нашей задачей является облегчить изучение 
русской религиозной мысли и отметить те ее черты, которые 
позволяют говорить о ее сращенности с Православием, и при том 
не только в тех случаях, когда те или иные мыслители открыто 
признают себя православными (что еще не является гарантией 
того, что православным является их творчество) ,  но и тогда, когда 
они являют в своем творчестве черты Православия, сами того 
не зная. 

Силою исторических причин традиция русской религиозно­
философской мысли оборвалась. Та культурная эпоха - «Петер­
бургский период русской истории» и в особенности те его годы, 

64 



которые можно назвать «Серебряным веком русской культуры» -
может считаться законченной - закончившимся целым. Наступив­
шие с революцией условия жизни вряд ли могут не только способ­
ствовать, но даже допустить продолжение и развитие этой славной 
традиции. Мы не знаем, возродится ли в будущем русская рели­
гиозная философия, и если возродится, то в какой форме. Но мы 
можем смело утверждать, что то, что сделано, представляет собою 
огромную ценность и не может быть обойдено ни одним мысли­
телем, который хочет мыслить православно, ни одним христиани­
ном, который не может удовлетвориться рамками благочестия, но 
стремится узреть торжество Православия во всех областях фило­
софского творчества. 

О. АЛЕRСЕЙ МЕЧОВ 

О. Алексей Мечов - один из самых замечательных рус­
ских подвижников начала ХХ-го века. Он был подлинным 
«старцем», хотя принадлежал к белому духовенству, обладал 
даром прозрения и почитался святым. К нему, особенно в 
последние годы, после Революции, стекалось великое множе­
ство народу : и простые, и знатные, и ученые и неученые. 
Н. А. Бердяев рассказал в Самопознании о том сильном впе­
чатлении, которое произвела на него встреча с о. Алексеем 
(стр. 221 ) .  

В настоящее время, на основании разных материалов, 
часть которых получена из России, подготовляется к пе­
чати сборник, посвященный памяти о. Алексея Мечова. Всех, 
располагающих сведениями или воспоминаниями об о. Алексее 
Мечове, убедительно просим войти в контакт с Редакцией 
Вестника. Еще живы в эмиграции люди, которые общались с 
замечательными представителями русской церкви и помнят 
их. Их долг перед церковью и Россией, где в течение многих 
лет старательно убивалась память - записать и сберечь для 
будущего все то светлое и святое, чему они были свиде­
телями. 

Никита Струве 

65 



О МОЛИТВЕ 

Из воспоминаний об отце Алексее МЕЧОВЕ, настоятеле 
церкви на Маросейке в Москве (скончался в 1923 r.) 

Первое время батюшка ыало мне говорил о молитве, 
он только наблюдал за мною в церI\-ВИ. :Когда я ему .жало­
валась, что дома часто молитва не выходит: холодная, рас­
сеянная бывает, то он говорил: «молитва требует покоя, а 
у вас его сейчас нет. Вас тащат в разные стороны. Потом 
устаете физичесн:и очень. При этом молитва не пойдет. Пер­
вое для нее - покой, чтобы не тащили никуда, пе теребили 
бы. Это я могу теперь всегда молиться, а вы этого с себя 
требовать не можете. :Когда так идет жизнь, как у вас сейчас, 
то :молиться нужно умом, не обращая внимания, что душа 
не отвечает. Внин:айте в слова молитвы. Ничего, пусть умом, 
пусть кат\--нибудь, но молитесь, молитесь. Не спрашивайте с 
себя того, что вы сейчас не можете дать. Не приходите в 
отчаянье. Успокоится ваша жизнь, тогда мо.жно будет, а те­
перь нет. Теперь нельзя» .  

А другой раз сказал : «нам нужно с вами учиться мо­
литься, когда рядом играет граммофон, танцуют". вот это 
все», и батюш1еа показал на улицу. Я в этот раз :жаловалась 
ему, что негде молиться, мешают, места нет. Приходится 
ждать, пока заснут все. 

Слова батюшкины оправдались: часто приходится мо­
литься, а около тебя шумит мир и делаются «его» ( дьявола) 
дела. 

В начале духовной жизни особенно хорошо бывало в дни 
причастия и вообще так раз в месяц. Я очень любила эти 
особенные состояния души, и когда их у меня не было, то 
скучала. :Как-то прошли все сроки, а утешения не было; 
решила, что теперь у меня есть батюшка, который мне его 
с неба достанет. Прихожу к нему нарочно за этим. - Батюш­
ка, у меня вот что случилось. - Он тревожно вскинул на 
меня глаза. Я рассн:азала в чем дело. - Раньше месяца не 
проходило, чтобы чего-нибудь хорошего не было, а теперь 
вот уже сколько прошло, 'И - ничего. Мне ;скучно, мне 
нужно, чтобы это было. БатюlШ\,а, сделайте так, чтобы это 
было. Сделайте, батюшка. 

66  



Он смотрел на меня во все глаза, но, поняв, что я говорю 
это по глупости, и что не понимаю действительно, чего про­
шу, не рассердился, а просто сн:азал : «садитесь» . 

Я встала на колени у его ног. «Вы что же это, хотите 
симфоний для вашей души. Окажи, пожалуйста, какая. Ей 
нужна сиыфония» . Я просила хорошего, а он считал хорошее 
плохиы, - я ничего не понимала. 

«Знаете, - продолжал он, вот бывает чудная музыка -
концерт. И вот исполняется, случается, и симфония там. 
3наете ведь это. Слушали. Хорошо слушать чудную музыку, 
но еще лучше исполнение Itан:ой-нибудь сложной Itрасивой 
симфонии. Человен: наслаждается красивыми зву1tаыи. Он 
зачастую переживает вместе с композитором его произведе­
ние. Так и в молптве. Человек :молится, а молитва его -
будничная. Очень иногда трудно бывает. Он старается, а 
молитва его сухая, рассеянная. И вот посылается ему в 
утешение и поощрение дивная, светлая молитва. Это как 
бы небесная симфония, духовная музыка, которая наполняет 
его душу. На него изливается сверху как бы поток дивных, 
небесных звуков. И проходит у него усталость, уныние. Он 
мо:жет даже забыть, где он находится. Радость, покой, мир 
наполняют его душу. Слышите: радость, по1tой. И как после 
земной симфонии долго еще звенят в ушах его ее последние 
аккорды, так и небесная симфония оставляет глубоюrй след 
в душе человека, и еще долго спустя душа прислушивается 
к ней. 

Вот, что дается Богом человеческой душе в утешение и 
поощрение, - только, ждать и просить этого никогда не 
следует. Поняла? Н:шшгда. Благодарить всегда Господа надо, 
что Он по своей великой любви к нам и милосердию посылает 
нам такое утешение, не взирая на наши безза�tония. 

Но ыолнться об этом, просить этого - никогда». 
И батюшка с жаром начал говорить о том, что человек 

не должен ставить целью спасение своей души : это само при­
дет; не должен думать, что его ожидает после смерти за его 
служение Богу. Он должен всем существом своим полюбить 
Господа, отдать Ему всего себя. И все мысли, чувства, дви­
жения свои направлять на то, чтобы угодить Господу. Делать 
на земле то, что Ему было бы приятно. :Как для любимого 
человен:а стараешься сделать все, что он любит и чего о н  
просит, так, только в бесконечно большей степени нужно 

67 



сделать для Господа. А что Спаситель сказал? А что Спаси­
тель велел ? А что Ему будет приятно? Чего бы Он желал 
от меня получить : вот, что должно наполнять ум, душу и 
сердце человека. 

Он послал нас на землю для чего? Для того, чтобы мы 
здесь работали и трудились для Него. Чтобы мы здесь ис­
полняли Его волю, Его желания, Его повеления. 3десь 
мы пришельцы, и если изо всех сил будем стараться тру­
дитъся Господу и служить Ему, то Он, когда настанет время, 
возьмет нас домой к Себе. 

А что первое и са.мое приятное Господу ? Чего Он так 
желает? Чel\Iy Он так радуется, если мы это исполняем ? 
Это любовь I\: бли:ж:нему. Что может быть радостнее Господу, 
как когда Он впдит, что :мы лишаем себя в чем-нибудь, чтобы 
отдать то ближнему; что мы стесняем себя в чем-нибудь, 
чтобы дать покой бли:жнему; что мы сдер:живаемся и ста­
рае:мся направить душу свою, характер свой так, чтобы ближ­
нему было легко с нами жить. 

«Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, 
всем помышJ1ением твоим, всею I\:репостыо твоею и ближнего, 
как самого себя» . 

Великие эти слова - великое и трудное это дело, хоро­
шая моя, - добавил батюшка, - любить ближнего, как 
самого себя, когда и Бога-то часто любим меньше, чем 
себя, а тут бли:жнего нужно любить, который часто нас 
оскорбляет, делает нам неприятности, часто не понимает нас, 
а ты вот изволь его любить, как самого себя, и больше себя, 
Александра. 

П тогда только было бы хорошо и совесть наша чиста и 
тогда только делали бы мы угодное Господу, о чем Спаситель 
так часто просил нас. И радостью исполнилось бы сердце 
наше от сознания, что Господь доволен нами» . 

И батюшка снова начал говорить, какое это трудное 
дело:  отдать себя Богу. Что труден и скорбен путь, ведущий 
к Господу; что только с Божьей помощью мы можеи идти 
вперед. Предоставленные самим себе, мы в самом начале по­
гибли бы. Что нужно ежеминутно вопить ко Господу: помоги, 
Господи, помилуй меня, немощную. Молиться нужно только 
о том, чтобы Господь помиловал тебя. Просить у Бога про­
щения в грехах; просить дать силы жить; дать силы испра­
виться и служить Ему, как Он того желает. Благодарить 



Его непрестанно за Его великое долготерпение и милосер­
дие - и все. Просить же для себя радостей душевных и 
телесных благ не следует. :Как в жизни нужно забыть себя 
и жить жизныо других, так и в молитве нужно забыть себя, 
свою душу и просить только у Господа силы исполнять Его 
повеления на земле. 

Батюшка старался объяснить мне, что человек в :жизни 
должен совершенно забыть себя, быть как бы чужим для 
самого себя. Он должен жить скорбями, радостями, пережи­
ваниями rеаждого человека, с которым Господь поставил его. 

Также и душа в молитве должна совсем забыть себя и 
помнить только Господа своего, горячо просить Его оказать 
ей милость: научить ее, как ну:жно любить Его, что нужно 
делать для Него. 

- Совсем, совсем забыть всю себя совершенно и жить 
только жизнью других, - продолжал батюшка. - О себе 
никогда не вспоминать, себе ничего не желать. 3абыть себя, 
свое «Я» , забыть совсем и свою душу, ее желания, ее стрем­
ления. По11rнить твердо только одно: служить изо всех сил 
и больше сил своих Господу Богу своему, слу.жением ближ­
него, любя его больше, нежели самого себя. Поняла? 

- Ух, батюшка, да  еще как ! Только очень это трудно .  
Ужас, как трудно ! 

- Так вот Господь послал вам эти симфонии для уте­
шения, для поощрения. Понимаете ли теперь, что таких 
радостей, такой неизреченной милости Божьей просить для 
себя неJrьsя. Это велиrеая милость Божья вам была дана. 

- Итак знайте, что просить симфоний и даже только 
желать их - грех, большой грех. :Кайтесь в этом о. :К. 

Я все поняла, все мне было ясно. Учение батюшки мне 
пришлось по душе. Я увидала всю красоту его. Я поняла 
всю правильность подхода батюшки к духовной жизни. Я не 
чувствовала себя от радости, что попала к тан:ому старцу. 

:Как-то прихожу к батюшке, а он меня спрашивает, 
знаю ли я Иисусову :молитву. - Я о ней немного читала, 
батюшка. - А говорите вы ее? - Нет, батюшн:а. - По­
чему? - Не знаю, таrе. - О. :К. ничего не говорил вам про 
нее ? - Нет, батюшка. - А книжку «Странник» не читали? 
- Нет, батюшка. - Хорошая, замечательная книжка. При 
этих его словах мне ужасно захотелось прочесть ее. - Я 
вам ее дам почитать, тол1жо две учительницы у меня ее 

69 



вйялп ; ка�� принесут, тав: вам дам. Книжку прочтите и мо­
литву Иисусову говорите. Говорите ее просто во всякое вре­
мя, сколыео сможете за день. Где бы вы ни были, что бы 
вы ни делали, говорите :  Господи, Иисусе Христе, Сыне 
Божий, по.милуй мя грешную. 

'Го.nьн:о смотрите, совсем-совсем просто. Не думайте и 
не старайтесь ни о чем. Избави вас Господь стараться, чтобы 
вышло что-нибудь (я всегда говорила про молитву: «выхо­
дит» ) .  Я это запрещаю. Чтобы никогда и мысли у вас об 
этом не было. 

Тогда я еще не знала учения о молитве Иисусовой и 
потому не совсо:\r понимала, почему батюшн:а велел говорить 
просто. А н:ак :л•е rшаче, думалось мне. 

- Спросите на это позволение о. К., - добавил он. В 
этот же день все рассказала о .  К. и спросила, можно ли мне 
читать ее. - Нет, пока не время, - ответил он. Вскоре 
прихожу 1е батюшке. Он сразу говорит : - А учительницы 
юшж�;�у пе принесли еще. - Да я, батюш1еа, достану ее, не 
беспокойтесь. - Ну, что о. К ?  - Не позволил, батюшка, 
чптать ее. - Не позволил? Ах, он этакий, - с1шзал он, 
улыбаясь. - Ну, нечего нам с вами делать, не будем, -
добавил оп ПОI{орно, хоть чувствовалось, что он счптает это 
де.по очень важным для меня. 

Прошло нес1еолыео дней. Я 1шиж1еу прочла. Не скажу, 
чтобы она мне очень поправилась. О .  К. дал на это 1шк-то 
нехотя свое бJrагословение. И вот батюпша опять спрашива­
ет : - А ка�е наша молитва? Я с удивлением посмотрела на 
него. - Ведь о .  К не позволил. А 1енижку я, батюшка, 
прочла. - Понравилась? Я не смела сказать правду. -
Д-да, батюшка, только я ее не совсем понимаю, наверное, нс 
та�е она :сvше нравится, 1еак многие другие, 1еоторые прихо­
дилось читать. - Нет, юrижв:а хорошая:, очень хорошая:. Вы, 
наверно, невнимательно прочли ее. - Наверно, батюшка. -
Ну, а молитесь как? - Да, батюш1ш, я не знаю, что мне 
делать, - с отчалньем сказала я, не видя выхода из моего 
положения. - Надо о. К спросить. - Да я же, батюшка, 
спрашивала его. - Еще раз, и скажите, что я вам это со­
ветую. Пошла, сказала. О .  К подумал и ответил: - Нет, я 
на.х()жу, что пшеа еще не нужно. 

Рассказываю батюш1ее. Он посмотрел на меня весело и 
кате бы удивленно, но по глазам видно было, что он этого 

70 



ожидал. -- И что он это, право, не сдается. И упрям же 
он у вас, ваш о.  :К. Очень упрям. И чего он для вас ее боится. 
Не понимаю. А нужно, очень нуж,но читать ее. Ну, будем с 
вами его слушаться, ничего не поделаешь, - с1еазал батюш­
ка таrе, точно он боялся, что за непослушание нам от о. К. 
обоим попадет. 

Вначале у меня было безразличное отношение 1е этой 
молитве, но чем больше я с ней ходила между моими отца­
мп, тем сильнее хотелось мне ее читать. Но говорить об этом 
не смела. 

:Как-то опять батюшка говорит: - А как наша молитва? 
- Не з1шю, батюшн:а. Времени с последнего разговора про­
шло порядочно и я поняла, что оп, наверное, все это время 
молился, чтобы о. :К. переменпл свое решение. - О. :К. не 
спрашивала? - Нет, больше не спрашивала. - Спросите 
опять. - Я, батюшка, боюсь, все равно не позволит. - Нет, 
позволит. - И батюшка весело добавил : - Теперь-то он 
нам позволит, теперь он по-другому на это дело смотрит. 

С батюшкой о. :К. не видался; кни.яшу J11ы с ним не 
читали. Я не понимала, почему он изменит свое решение. 

Пошла и просто спросила: - А каrе, батюшка, насчет 
той J1юлитвы, помните, мне ее нельзя читать? - Можно, 
можно конечно. И это даже очень будет хорошо. Читайте ее 
только просто. Старайтесь читать ее и не забывать. 

- Господи, Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя 
грешную, - с1еазал оп тихо и с большим чувством. Ишь 
ведь, сам-то как хорошо ее читает, а мне почему-то не позво­
лял, - позавидовала я моему духовному отцу. Чудн6 мне 
было очень. Выходило, точно мой о. :К. никогда и не был 
против Иисусовой молитвы. 

Довольная прихожу к батюшке. Он встречает веселый­
превеселый и от удовольствия ру1еи потирает. - Ну, что 
наш о.  :К., как? - Позволил, батюшка, да еще как. - Ну 
вот, это хорошо, очень хорошо. Молодец о. :К. Хвалю его. 
Батюшка хвалил его не столько за то, что он дал свее согла­
сие, с1еолько за его осторожное отношение к этому вопросу. 

- Ну теперь мы с ваии будем читать ее. Число раз 
не важно. Главное, 1еак можно чаще. Ешь, пьешь, ходишь, 
говоришь, работаешь - все время надо ее читать про себя 
пли в уие. Ночью проснетесь - тоже. Только как можно 
проще, совсем, совсем просто. 

7 1  



И стала .я читать молитву Иисусову, как мен.я учили. 
Сначала забывала часто, скучно было. Но .я очень старалась 
без конца твердить ее, иногда даже машинально, и очень 
скоро к ней привыкла. Случалось, говорила помимо своей 
воли. Но особенного утешени.я она мне не давала. Правда, 
она мне помогала быть терпеливой с мужем. Бывало, он 
придет уставший, раздражаете.я. Служишь еиу, стараешьс.я 
угодить, а сама все ее повтор.яешь изо всех сил. И он, бы­
вало, скоро успокоите.я и сделается совсем ласковым. Зна­
чит, его успокоишь, сама не про.явишь нетерпени.я ни внеш­
него, ни внутреннего, так н:ан: батюшка впоследствии взы­
скивал даже за малейшее внутреннеее нетерпеливое дви­
ж ение души. 

Оба отца спрашивали, rеак идет молитва. .Я всегда го­
ворила, что плохо. Они утешали, говорили : - Господь по­
может. Только не забывайте, как можно чаще повторяйте ее. 

- Сколыео раз читаете ее 1 - спросил одна:ж:ды ба­
тюшка. - Не знаю, батюшка, все врем.я стараюсь, как толыео 
возможно, rеогда не забываю. - Хорошо. Tare и продолжайте, 
только ничего не думайте про нее, и в ней ничего не ищите. 
«Помилуй м.я грешного»,  сказал батюшка с великим чувст­
вом пока.яни.я . 

.Я поп.яла, что все дело в том, чтобы чптать ее с чув­
ством пока.яния. Tare и стала делать. Все внимание обращала 
на слова: помилуй м.я грешную. Стало с большим чувством 
выходить. Бывало, когда не слышишь, что читают, или не 
понимаешь, что поют в церкви, начнешь читать ее и рас­
сеянность пропадет, мысли и помыслы куда-то исчезают и 
является :молитвеппое настроение. 

:М:ногие осуждали батюшку за то, что он давал :молитву 
Иисусову с самого начала, когда люди-то хорошенько и :м:о­
литьс.я не умели. У батюшки в простоте ее была и ее сила. 
Он строго запрещал всегда ее «творить» и «делание» , как 
это было у святых отцов, где это .являлось великим и труд­
ным подвигом, опасным для новоначальных и невозможным 
в миру. 

Батюшка считал, что от простого повторения этих вели­
ких слов .явл.яетс.я чувство, а от него появляется и молитвен­
ное настроение. Он напирал на слова: «помилуй :мя греш­
ного», так как читаема.я в пока.янии, она предохран.яет от 
всевозможных искушений (прелести ) . Если в начале обра-

72 



щать внимание на слова: Иисусе Христе Сыне Божий, то 
это придавало бы ей иной характер и могло бы возбудить 
разные ощущения у первоначального. 

Простота, с :которой она читалась, и покаяние, :которое в 
нее вкладывалось, предохраняло человека от различных, под­
час очень тонких и опасных искушений. - Нам нельзя ее 
«творить», как святые отцы, - говорил батюшка. - Где 
же нам с ними сравняться, :ка:к они там в пустынях ею 
занимались. Нам невозможно «делание» Иисусовой молитвы . 
Нам можно только просто говорить ее, :как можно чаще - в 
доме, на улице, в гостях. Она очень, очень помогает и от 
многого защищает. 

Таrше простое учение о молитве Иисусовой приводило 
тем не менее к таким же результатам, :как и делание ее, и 
было тоже замечательной особенностью молитвенного духа 
великого старца о. Алексея. 

Потом мне стало понятно, каr{ батюшка читал ее. Сна­
чала покаяние: «помилуй мю> . Потом чувство переносится 
на слова: «Господи, Иисусе Христе», которые произносятся 
с любовью. На этом долго останавливаются, так :как это Лицо 
Святой 'l'роицы наиболее нам близкое и понятное. И уже 
долго спустя чувства и мысли переходят на слова: «Сыне 
Божий», которые будят в душе чувство восторга перед тай­
ной Божьей, чувство исповедания Его, :как Сына Божия, и 
чувство любви к Нему, :как к Сыну Божьему. 

В конце :концов эти все чувства соединяются в одно и 
получается в словах и чувствах полностью молитва Иису­
сова. 

И :как же Батюшка ее читал. Просто очень и один раз 
прочтет. Но в этой простоте, в этом разе было все : вера, 
любовь, исповедание и надежда на великое Божие милосер­
дие. То была БатюШI{ИНа, старца о. Алексея молитва 
Иисусова. 

73 



Диахо16 В. ДУНАЕВ 

ПИСЬМА ОБ ИКОНАХ 
Одно из условий, которое предваряло создание иконы, было 

единство Церкви и культуры. 
Предположим, что в ХХ-м веке произойдет канонизация воина. 

Как писать его икону? Изобразить ли его на танке или мотоциклете, 
или с автоматическим ружьем в руках? Такое изображение будет 
правильным, ибо оно, по утверждению отцов, должно быть исто­
рически верным. Но возможна ли такая икона? Она спорна, и при­
чина несогласия будет заключаться, по-видимому, в том, что про­
изошел разрыв между Церковью и культурой. Культура стала авто­
номной, и поэтому и танк и мотоциклетка и ружье возникли вне 
Церкви. Верующий нашего вреыени живет в двух разобщенных 
областях : часть его души в Церкви, а большая - в богатой и много­
образной, но независимой культуре. Поэтому так трудно цаже 
нейтральные явления современной культуры связать с горним ми­
ром, наполнить эти явления религиозным содержанием. 

Для верующего когда-то Церковь и была культурой, для кото­
рой видимый мир держится Его невидимой и вечной силой (Рим. 1 ,  
20) ,  в которой человек, в его деятельности, устремлен к вечному, к 
Богу. Поэтому отец, заключающий в свои объятия блудного сына, 
становится образом Отца Небесного, невод и жемчужина - обра­
зом Царствия Небесного, и даже то, что мы теперь называем пред­
метами технического производства, становится носителями религи­
озных положений: « ... облекитесь в броню праведности» (Ф. 6 - 14 ) ,  
«а паче всего возьмите щит веры, которым возможете угасить все 
раскаленные стрелы лукавого, и шлем спасения возыште и меч 
духовный, которое есть Слово Божие» (Еф. 6, 1 6- 1 7 ) .  Поэтому 
возможна была икона древнего святого в полном вооружении, ибо 
Церковь и культура были одно, о чем древняя икона и свидетель­
ствует. 

Что и как нужно изображать на иконе?  
В Церкви есть правила, основной смысл которых ясен. Смыс­

ловое содержание иконы должно соответствовать Писанию и Пре­
данию Церкви. 

На иконе изображают лица и события, имеющие место в исто­
рии, - видимое : Боговоплощение, святых, явления Божества и ду­
ховного мира в земных образах ; иконы изображают также и неви-

74 



димое, например сошествие во ад. Здесь нужно отметить, что всякая 
икона обращена к невидимому. Изображая человечество /Иисуса 
Христа, изображают частично и Его Божество;  Иисус Христос есть 
образ вечного Бога, Сущего. Святые в земной жизни являют образ 
небесного человека. Церковь через икону, посредством изображе­
ния и наименования, свидетельствует о двух планах : о вечном и 
вре1.<1енном, о небесном и земном. Церковь в видимом утверждает 
невидимое. 

Те же правила дают общие указания как следует изображать : 
Иисуса Христа по образу Его воплощения, святых на основании 
их земного образа и духовный мир так, как он являлся на земле. 

Но как изобразить невидимое? Неизобразимое по существу 
исключает всякое изображение, и вместе с тем такие иконы есть. 
Это значит, что такое изображение приобретает характер знака, 
значение которого указать на невидимое; икона изображает не­
изобразимое условно. Поэтому всякая икона по своему начертанию 
должна иметь нечто от знака, быть знакообразной, символом, под­
вергнута до конца стилистической обработке. 

Икона есть только средство духовной жизни и, в качестве 
такового, она отвечает тому, каким должен быть образ. Отцы-аске­
ты православной Церкви - на молитве и на «путях приближения 
нашего духа к Богу» - запрещают воображать и сосредоточивать 
внимание на внешних предметах, как бы они святы не были. Но 
те же отцы учат, что «представлять предметы божественные под 
теми образами, как они представляются в Писании, ничего нет 
худого и опасного; мы и рассуждать о них иначе не можем, как 
облекая понятия в образы, - но не должно никогда думать, что и 
на деле так есть, как эти образы являются». 

По древнерусской терминологии икону «воображают», т. е. 
пишут. Икона есть запечатленный образ, то, что о данном лице 
или событии Церковь знает, думает и верует. Она есть мыслеобраз, 
ибо мы и рассуждать «иначе не можем, как облекая понятия в 
образы», и этот мыслеобраз подан именно так, как это на деле 
не есть. 

В конце XVII века часть русских иконописцев начала писать 
по западным образцам, реалистически. В это время был написан 
трактат в защиту нового направления. Автор его Иосиф Владими­
ров главное острие своей полемики направил против икон, напи­
санных «таково ругательно, что иные походили не на человеческий 
образ, а на диких людей», против икон смуглых и темных, с чем, 
конечно, нельзя не согласиться. Иосиф Владимиров вдохновлен 
сийнием красоты, и здесь ему известны два плана, к которым 

75 



обращена икона. Он пишет об этом так, опираясь на слова Спаси­
теля : «Аз есмь свет истины, ходяй по мне, не имать ходити во 
тьме . . .  как же могут темни быть образа святых, которые по стопам 
заповедей Христовых ходили». В другом месте : «Если в житиях о 
многих святых повествуется, как они смиряли себя постом и низу­
лежанием и неумовением, то, по смерти своей, от светлых мест и 
блаженного покоя не могут ли они просветитися . . .  » И еще : «Но 
мы пишем не одно воспоминовение подобия минувших. Хотя и 
многопрекрасны или мужественны кто был здесь, но пред оного 
небесного светлостью ничто». 

Можно заключить, что он пишет икону по подобию небесного, 
хотя и знает, что земная красота «пред оного небесного светлостью 
ничто», а также и то, что содержанием красоты является Христос, 
но у него у}ке намечается разграничение областей : прекрасного и 
его содержания. Красота становится преобладающей, на основании 
которой и созидается икона. Небесная красота предстоит умо­
зрению, но все внимание сосредоточивается на красоте земной н 

поэтому «Все это описывается по усмотрению плотскому», как 
иностранцы « . . .  будто живых изображают». 

Оппонент Иосифа Владимирова указывал ему на двусмыслен­
ность и даже соблазн такой красоты, теперь мы сказали бы, авто­
номной эстетики. Это видно из следующих строк :  «Как же не 
страшишься, о недостойный, взирать на блаженные лики, и соблазн 
помышлять в сердце своем? Истинному и благочестивому хри­
стианину, и на самих блудниц взирая, прельщаться не подобает, 
а не то, что на благообразное живописание разжигаться». «Те­
лесно, а не духовно так о них помыслили в своем неразумии : злоба 
ослепила их. О таковых великий Павел вопиет : ходяй убо по плоти 
плотская мудрствует, ходяй же о дусе - духовная» . 

В этом отрывке текст апостола Павла служит для характери­
стики того, кто на изображение смотрит и размышляет о нем, но 
нельзя забывать главного, что созерцающий помышляет о том, что 
и как написал художник. Художники мыслят посредством изобра­
жения. На самом деле текст апостола Павла следует приложить к 
изображению и автору его :  «Ходяй убо по плоти, плотская мудр­
ствует», т. е. изображает, «ходяй же о дусе - духовная». Русского 
иконописца, отошедшего от древней манеры письма, выражающей 
церковное умозрение, можно охарактеризовать словами Василия 
Великого, сказанными о человеке, который «отвратился от созерца­
ния Бога, уклонился от умного к нему восхождения, как бы зам­
кнулся в себя, и предался рассматриванию себя». Реализм, именно, 
«предался рассматриванию себя», его интересует только земной 

76 



план, который он и выдает за единственную реальность; реализм 
иконы хочет замкнуться в себя, но не может, ибо хочет остаться 
иконой. И поэтому, стилистически это недоносок :  он уклонился от 
древней манеры письма, но и не довел реализм до конца. 

Творцу древней иконы известно умное восхождение к Богу, 
он через план земной как бы предался рассмотрению небесного 
плана. Форма древнерусской иконы воплощает содержание и есть 
единство двух этих планов. 

Тема России все�да во"11,иовала руссхое самосозиаиие, ио 
совершеwю QЧ,евидио, 'Что с особой остротой тема эта 
встала, хо�да Совеmсхое Правителъство 1шсилъио лиши,до 
Россию свое�о имеии. Произошло ие'Что страшиое. 

OтuUJ.tиme у 'Человеха eio имл и въt сразу же nо'Чувст­
вуете, 'Что лишаете eio иеповторимой иидивидуалъиости, 
из1шчалъио�о eio 1шзиа'Чеиил, фахmи'Чесхи лишаете eio лица. 
Мож1tо ли представитъ себе 'Человеха без лица? Может ли 
со�ласитъсл 'Человех иа бытие без имеии? 

Россию лишили и:ммtи, лииtили ее лица. Г. П. Федотов 
в своей за:мечателъиой статъе и вопроишет: а Умерла ли оиа? 
Все ли жива еще? Или :может восхресиутъ?" 

И.  Морозов 

Г. П. ФЕДОТОВ 

Л И Ц О  Р О С С И И*) 
У всян:ого народа есть родина, но только у нас - Рос­

сия. Недостаточно отвлеченно признать совместимость социа­
лизма с любовью н: родине. Чтобы быть живой и действенной, 
любовь должна быть личной. Не «любовь к любви» , а любовь 
R лицу. Любовь - как бы мы ни старались скрыть ее имя 
в холодных понятиях солидарности, чувства общения, со­
щrальной связи - есть начало, скрепляющее всю�ое обще-

*) "Свободные голоса" .  Апрель 1918 г. СПБ. 

77 



ство. Без нее высвобождается хаос противоречивых стремле­
ний групп и личностей, начинается процесс распада. Не 
механической силе и не проблеиатичесr{ому сознанию общих 
интересов ( общий пнтерес - всегда софпюr ) растопить и 
сплавить в единство формы этническую иатерию. Государ­
ство чудится саиым впепшим и грубыи из человеческих 
объединений:. Но оно может жить лишь ценою общих и воль­
ных жертв, I{aI{ непрерывное гореппе костра, поддерживаемое 
валежником в лесу. Толы�о любовь делает его воз.можным. 

В начале войны у части русских социалистов просну­
лось сознание права па отечество, как сююстоятельную цен­
ность. Теперь пора определить это все еще международное 
отечество, каr{ наше, как Россию. 

Еще недавно это стоило бы многим из нас тяжких уси­
лий. Мы не хотели поrшопиться России - царице, венчан­
ной царской короной. Гипнотизировал политический лик 
России - самодержавной угнетательницы пародов. Вместе с 
Владимиром Печериным проклинали мы Россию, с MapI{COM 
ненавидели ее. И она не вынесла этой ненависти. 

Теперь мы стоим над ней, полные мучительной боли . 
У мерла ли она? Все ли жива еш;е ? Или мо:жет воскреснуть? 
Прпблизилась смерть, и затененные ее крыло:м, :мучительно 
близю1ми, навеки родны:мп стали черты ее лица. Отвернув­
шиеся от царицы, мы возвращаемся к страдалице, к муч.е­
нице, I{ распятой. Мы даем обет жить для ее ВОСI{ресенш1 , 
слить с ее образом все сюrые священные для нас идеалы. 

Но прежде всего хочется отдать себе отчет в том, что 
мы нашли, что мы любпм? 

'Грудно выразить лицо России, н:ак все живое и все 
близн:ое. Легче говорить о лице Франции, условившись в 
непзбежной односторонности оценок. Но мы воздержи:мся от 
дерзкой хараr{теристики России, или души РуссI{ОГО народа. 
Сн:ажеи просто и правдиво: что мы любим, и как узнали о 
том, что любим. 

:Кто пил горы{ую чашу изгнания и жил с предчувствием, 
что долгие годы - быть может, целая ж,и3пь - отделяют. 
его от России, тот знает острее всякого другого, что значит 
тоска по родиие. Пусть мысль в плену предрас:судков от­
вергала Россию - самое суровое сердце билосr, :живее при 
воспомшrании о родине. Что ощущалось всего сильнее n 

7.8 



образе родины 1 Ее природное зе:иное бытие : линия ландшафта 
и воздух родных полей или лесов. Пусть убогая, но милая 
родина не могла быть вытеснена из души ни мягкостью и 
живописностью европейских урочищ, ни сладким обаянием 
юга: это было в крови, сильнее нас. И мы томились - :кто 
по березам и соснам северных сторон - помните 1 «полюби 
эту вечность болот - навсегда безысходна их мощь», - :кто 
по суровым просторам степей, по безбрежной Волге и дыха­
нию восточных песков. И может быть, всего ярче - :ка:к 
навождение - овладевает душой призрак лета, зноя, истомы, 
золотых снопов и страдного труда - труд и обилие, :ка:к 
мечта сермяжной Руси, мечта Некрасова, связавшая народное 
и народничесн:ое в одной невымышленной, реальной :красоте.-

«А в полях, в страду, как прежде, шумно 
И скрипят возы с поникшей рожью, 
И под солнцем златоверхи гумна, 
И вихраста пыль по придорожыо » .  

( М .  3еш�евич ) 

В родине впервые приотr�рывается лицо России. 
И теперь мучительно думать, ка:к родные поля топчутся 

немецкой ратью, :как родина отторгается от Росспи, становясь 
иноземной страной, «за границей» , разрывая с н:ровыо то, 
что в душе слитно и неразрывно. 

На чу.жбине :мы начинаем любить и раздражавшее преж­
де, :казавшееся безвольныи и бесс:мысленныи начало народной 
стихии. Среди фор:мальной строгостп европейсrеого быта, не 
хватало нам привычной простоты и доброты, удивительной 
мягкости и легкости человеческих отношениfr, которая воз­
можна только в России. 3десь чужие в минутной встрече мо­
гут почувствовать себя близкими, здесь нет чужих, где :каж­
дый друг другу «дядя», «брат» или «отец» . Родовые начала 
славянского быта глубоко срослись с христианской :культурой 
сердца в 3емле, rtоторую «всю исходил Христос», п в этой 
светлой человечности отношений, :которую мы можем проти­
вопоставить рыцарсн:ой «r�уртуазности» 3апада, наши вели­
чайшие люди сродни последнему мужику «темной» деревни. 

Пусть ныне замутилась ненавистью эта человечность -
мы знаем : страсть отбушует, и лицо парода просветлеет, от­
ражая «нерукотворный Лик» . 

79 



Еще недавно мы верили, что Россия страшно бедна 
культурно, какое-то дикое, девственное поле. Нужно было, 
чтобы Толстой и Достоевский сделались учителями челове­
чества, чтобы алчные до экзотических впечатлений пилигримы 
потянулись с 3апада изучать руссн:ую I{расоту, быт, древ­
ность, музыку, и лишь тогда мы огляделись вокруг нас. И что 
же ? Россия - не нищая, а насыщенная тысячелетней куль­
турой страна - предстала взорам. Если бы сейчас она по­
гибла безвозвратно, она уже врезала свой след в историю 
мира - великая среди великих - не обещание, а зрелый 
плод. Попробуйте ее отмысJrить - и насколько беднее станет 
без нее культурное человечество. 

Именно более глубоI{Ое погружение в источники запад­
ной культуры открыло ДJШ всех - еще не видевших -
великолепную красоту русской I\уJiьтуры. Возвращаясь из 
Рима, мы впервые с дрожью восторга всматривались в ко­
лонны :Казанского собора, средневековая Италия делала по­
нятной Москву. Совсем недавно, после первой революции 
нашей, совершилось это чудо : воскрешение русской красоты, 
не сусальной, славянофильской, провинциальной, а строгой, 
вселенсI{ОЙ и вечной. Мы не успели пересчитать наши церкви­
музеи, описать старые города-сокровища, не успели собрать 
нашу живопись. Но сколько отr{рытий уже сделано. Мы знаем, 
что в темной, презираемой иконе таилось живописное ис­
кусство дух захватывающей мощи. Война прервала в самом 
начале эту работу их изучения. Мы к ней вернемся. Если 
Росия пала навеки - мы не верим в это, - тогда мы 
будем с лопатой в руке рыться в ее могилах, KaI{ на священ­
ной почве Греции, чтобы спасти для мира остаНI{И божест­
венной красоты. 

:Культура творится в исторической жизни народа. Не 
может убогий, провинциальный исторический процесс создать 
высокой культуры. Надо понять, что позади нас не история 
города Глупова, а трагическая история великой страны, 
ущербленная, изувеченная, но все же великая история. Эту 
историю предстоит написать заново. 

Тяжелый социальный процесс слишком ис1{Лючительно 
занял внимание наших историков, затенив его глубокое ду­
ховное содержание. 

Лицо России не может открыться в одном поколении, 

80 



современном нам. Оно в живой связи всех отживших родов, 
KaI{: музыкальная: мелодия: в чередовании умирающих зву1{:ОВ. 
Падение, ос1еудепие одной эпохи - пусть нашей эпохи -
только гримаса, па :мгновение ис1�азившая: прекрасное лицо, 
если будущее сомкнется: с прошлым в живую цепь. 

Kar� ответим мы на вопрос : где лицо России? 
Оно в золотых колосьях ее пив, в печальной глубине 

ее лесов. 
Оно в 1еропщй мудрости души народной. 
Оно в звуках Глинюr и Римского-Корсакова, в поэмах 

Пушкина, в эпопеях Толстого. 
В сияющей Новгородской иконе, в синих глазах Углич­

ских церквеi'1 . 
В «Слове о Полку Игореве» и в «Житии протопопа 

Аввакуыа» . 
Оно в природной я:зычес1�ой мудрости славянской песни, 

сказки и обряда. 
В пышном блес1ш Киева, в буйных подвигах дружинных 

витязей, «боронивших Русь от поганых» . 
В труде и поте великоросса, поднимавшего лесную це­

лину и вынесшего на своих плечах «тягло государево» .  
В воле Вешшого Новгорода и художественном под­

виге его. 
В одиншшы трудовом послушании и «умной» молитве 

отшельпиrш-пахаря:, пролагавшего в густой чаще пути для 
христианской цивилпзации. 

В дикой воле 1�азачества, раздвинувшего межи для: кре­
стьянской сохи до Тихого океана. 

В гении Петра и нсчеловечеСI�ом труде его, со всей 
семьей орлов восемнадцатого века, создавших из царства 
Московс1�ого дер.жаву Российскую. 

В молчаливом и смиренном герои3ме русСiщго солдата­
мученика, убелившего своими костями Европу и Азию ради 
прихоти своих владык, но и ради цельности и силы род­
ной земли. 

Оно в бесчисленных мученю�ах, павших за свободу, от 
Радищева и дшшбристов до безымянных святых могил 
23 марта 191 7 года. 

Оно везде вокруг нас, в настояшем и прошлом - скаж�ем 
твердо : и в будущем. 

8 1  



В годину величайших всенародных унпжений мы созер­
цаем образ нетленной красоты и древней славы : лицо России. 

Пусть для других звучат насиешкой слова о ее славе. 
Пусть озлобJrе�-шые и иаловеры ругаются над Россией, как 
над страной без будущего, без чести п са:мосознания. Мы 
знаем, мы помним. Она оила. Великая Россия. И она 6удет. 

Но народ, в ужасных и пепошrтных ему страданиях, 
потерял память о России - о самом себе. Сейчас она живет 
в нас, в немногих. В пас доююю совершиться рождение бу­
дущей великой России. 

Всш�ое рождение есть дело эроса. Пот почему мы при­
зываем с напряженным восторгоы вглядываться в "тrицо Рос­
сии и запечатлевать ее черты. Поведать всеы забывшим о ее 
славе. Влить бодрость в малодушных, пюшть в пепоинящих, 
свет в темных. 

Но всш�ое рождение есть воплощеппе. Kai{ путь, от духа 
к материи, это процесс мучительный. Мы должны облечь 
плотью великую душу России. 

Плоть России есть та хозяйственно-пошпическая тrшнь, 
вне которой нет бытия народного, нет п руссr�ой культуры. 
Плоть России есть государство русское. 

Государство pyccI{Oe, всегда пугавшее пас своей жесто­
кой тяжестью, ныне не существует. Мы пюrог.ли разбить его 
своею ненавистью или равнодушие:\I. Тю�шо будет псr�упле­
ние этой вины. 

До сих пор мы все - и материалисты среди пас -
работали над те:-.r, чтобы одухотворить н:оспое тело : свободой, 
культурой, справедливостью. 

:мы требовали от России самоотречешш, возлагали на 
нее вериги и власяницу. И Россия мертва. IIcr{yпaя грех 
аскетизма, :мы должны отбросить брезглпвость r" телу, к мате­
риально-государственному процессу. Мы будем заново стро­
ить это тело до последней его rшетюr. Нет царя, нет власти, 
которой :мы могли бы н:инуть эту обузу 11ацпональной поли­
тики, оставив себе святость интернационалистического :-.шро­
созерцания. 

Нам придется сочетать национальное с общечеловече­
ским. Мир нуждается в России. Сr�азать ли? Мир, :может быть, 
не в состоянии жить без России. Ее спасение есть дело все­
мирной культуры. 

8 2  



Едва ли многие отдают себе в настоящее время отчет, :к 
чему нас обязывает эта ;задача. От многого придется отr�а­
за1ъся, 1;-0 :шюгоыу приучиться. 

Совлечь с себя ветхого чсловшш, начать возрождение 
Росс.ин с себя самих. Найтп в себе снлы делать все, что 
потребует от нас спасени е Россшr, н:аr� бы тш1шо Э'ГО пи было 
старой, монашесrшй совести. По от падения в омут грязи и 
крови, от омертвения в язычесI{ОМ :1шре 1штсресов и страстей 
будет спасать пас всегда храшшое, всегда любшrое - не­
бесная путеводптельница - лицо России . 

ПИСЬМО ИЗ РОССИИ 

. . .  Какой-нибудь общественной организации или деятельности 
вне Церкви здесь существовать невозможно : государство, с по­
мощью общественности (партийной, комсомольской и профсоюз­
ной ) ,  считает нужным контролировать все, любую деятельность в 
стране. Религиозная деятельность допускается только внутри хра­
мов - как исполнение обрядов и проповедь, но без пропаганды 
религии; государство терпит ее (Церковь) ,  как «пережиток капи­
тализма», и всячески способствует ее «отмиранию». 

В этих условиях каждый верующий, моложе 30-40 лет, -
чудо ; каждый храм, в котором совершается служба, - воистину 
небо на земле. А такая обитель, как Лавра преп. Сергия, с сотнями 
тысяч приходящих - изобильный поток благодати и обновления. 
Приезжаешь туда и удивляешься. 

Откуда же берутся эти молодые люди, которым предстоит в 
ближайшие годы принять на себя всю полноту ответственности за 
будущее Церкви ? Прямо можно сказать, что, там, где это 
избрание пути - не веление корысти или карьеры (политической) ,  
там главная роль принадлежит воспитанию матери или бабки -
так как это было и в первые века христианства. Или же это люди, 
нашедшие Бога и Христа на фронтах отечественной войны или в 
сталинских концлагерях, смотревшие смерти в глаза . 

83 



Никакой более важной профессии, более нужной для людей, 
чем священство, я не знаю. Но и никакой более трудной для чело­
века, живущего в нашей стране ; это все (за редкими исключения­
ми ) подвижншш и мученики. 

А что их ожидает в ближайшем будущем при новом наступ­
лении на Церковь - о том даже подумать трудно. 

И народ знает своих искренне верующих пастырей. И они 
«сияют, как светила в мире» ; они же готовятся и среди студентов 
семинарий и академий, проходя духовную школу. Но много и та­
ких, которые приходят к служению Богу после светской школы -
из Высших Учебных Заведений; среди них есть врачи, инженеры, 
агрономы, педагоги и т. д., а духовную школу они проходят во 
время практического участия в богослужениях. 

С 1 959 г. начался период нового давления и ограничения 
деятельности Церкви в целом.  Доколе же? Не знаем. «Круто подъ­
емле1:СЯ в гору кремнистая стезя. Трудный видится путь впереди» 
(заключительное слово книги о. С. Булгакова «Свет Невечерний» ) . 
Как было 40 лет назад, так и теперь. Нужно ли идти? Конечно, да ! 

До 1 959 года священники были обеспечены здесь на самом 
высоком уровне, что привлекло к принятию сана и недостойных. 
И только теперь - через налоги и материальные ограничения и 
стеснения церковных доходов - положен предел тому, что свя­
щеннослужители развращались богатством. Но есть и подлинные, 
и любящие, и искренне заботящиеся о Церкви и ее будущем, и 
тысячи безымянных страдальцев, - уже не в лагерях - это время 
прошло, а в условиях общественного презрения, изоляции, оди­
ночества, материальных лишений, в необходимости видеть страда­
ния семьи, детей и т. д. 

По-прежнему провозглашается : религия должна быть ликви­
дирована, как пережиток в сознании людей, «вместе с алкоголиз­
мом и преступностью» .  И ведь это не слова, это - убеждение по­
ловины населения, воспитанного на азбуке диалектического мате­
риализма и коммунизма. Несчастные люди, думающие, что «через 
борьбу и хаос дикий» мы идем к «гармонии великой» . . .  

84 



ПУТЕШЕСТВУЯ ВДОЛЬ ОКИ*) 

Пройдя проселками Средней России, начинаешь понимать, в 
чем ключ умиротворяющего русского пейзажа. 

Он - в церквах. Взбежавшие на пригорки, взошедшие на 
холмы, царевнами белыми и красными вышедшие к широким рекам, 
колокольнями стройными, точеными, разными поднявшиеся над со­
ломенной и тесовой повседневностью - они издалека-издалека 
кивают друг другу, они из сел разобщенных, друг другу невиди­
мых, поднимаются к единому небу. И где б ты в поле, на лугах 
ни брел, вдали от всякого жилья - никогда ты не один : поверх 
лесной стены, стогов наметанных и самой земной округлости 
всегда манит тебя маковка колоколенки то из Горок Ловецких, то 
из Любичей, то из Гавриловского. 

Но ты входишь в село и узнаешь, что не живые - убитые 
приветствонали тебя издали. Кресты давно сшиблены или скривле­
ны ; ободранный купол зияет остовом поржавевших ребер ;  растет 
бурьян на крышах и в расщелинах стен, редко еще сохранилось 
кладбище вокруг церкви, а то свалены его кресты, выворочены 
могилы ; заалтарные образа смыты дождями десятилетий, исписаны 
пахабными надписями. 

На паперти - бочки с соляркой, к ним разворачивается трак­
тор. Или грузовик въехал кузовом в дверь притвора, берет мешки. 
В той церкви подрагивают станки. Эта - просто на замке, без­
молвная. Еще в одной и еще в одной - клубы : «добьемся высо­
ких удоев !», «Поэма о мире», «Великий подвиг». 

И всегда люди были корыстными, и часто недобры. Но раз­
давался звон вечерний, плыл над селом, над полем, над лесом. 

Напоминал он, что надо покинуть мелкие земные дела, отдать 
час и отдать мысли - вечности. Этот звон, сохранившийся нам 
теперь в одном только старом напеве, поднимал людей от того, 
чтобы не опуститься ( . " ) * * )  на четыре ноги. 

В эти камни, в колоколенки эти наши предки вложили все 
свое лучшее, все свое понимание жизни. 

Ковыряй, Витька, долбай, не жалей !  
Кино будет в шесть, танцы в восемь". 

*)  В журнале Грани (No 56) напечатаны "Этюды и крохотные рас­
сказы" , которые ими получены из Сов. России. Рассказы эти ходят п о  
рукам в России и приписываются перу Александра Солженицына. Один 
из этих замечательных этюдов "Путешествие вдоль Оки" мы помещаем, 
с согласия Редакции "Грани", в настоящем номере. - Прим. Редакции. 

**) Пропуск одного слова. - Ред. 

85 



Г. П. ФЕДОТОВ 

НАЦИОНАЛЬНОЕ И ВСЕЛЕНСКО Е *) 
«Пойди иа аемли твоей, от родства твоего и иа дома 

отца твоего в зеl\lлю, r-соторую Я уrйжу тебе» ( Быт. 1 2, 1 ) .  
Эти слова Господни Аврааму повторяли себе множество хри­
стпапсI{:ИХ подвижюшов, rtогда, оставляя свою родину, вместе 
с отчии доиом, уходили спасаться в далекие страны : Пале­
стину, Египет . . .  Paaлyrta с родиной рассматривалась кart 
аскетический подвиг. В египетских монастырях вщ:хмателыrо 
обсуждали вопрос: воююжна ли иночесrtая жпзш, в родной 
с трапе, среди соблазнов плотсrtой любви ? ( Св. l{ассиан 
Римл. ) .  

Это монашесн:ое отрицание родины, подобно отрицанию 
сеыьи и н:ультуры, является, очевидно, выражениеи аскети­
чесrtой идеи ; пдеи, существенной в христианстве, по все же 
частной и подчиненной, идеи - метода, идеи - пути, и при­
том, в радикальных формах своих, пути исrшючительного, для 
:не-многих. Но в христианстве живет и другое велин:ое начало, 
могущее отрицать начало национальное и, действительно, :не­
редr�о отрицавшее его па путях историчесr�ой жианп. Хри­
стиансн:ая Церrшвь с первых дней своего бытия на земле 
расr�рывается как Церковь вселенская. Еще не рааорвав св.я· 
аей с еврейсr�и11r миром, в rtотором она родилась, она провоа­
глашает : «В Церкви Христовой пет ни эллина, пи иудею> . 
Природной ра:щеленности человечества на плеlllена и пароды 
противополагается его единство во Христе. l{ar� для Израиля, 
для древних отцов Церrши народность ( иы сr�азали бы : «на­
ционалыюсть» ) - сиывол язычества. Язычники ( «языки» ) 
таr� именуются не по признаrtу многобожия, а по признаку 
национально-народной :жизни. Языки - это народы (ethne, 
gentes) . 

Римское католичество навсегда сохрани.по этот универ­
сализм ( вселенскость ) ,  каr� свое сущностное определение -
свое «ИМЯ» . Отсюда, развитие новых европейсюrх народов 
протекало - и до сих пор протекает - в трениях и R 
борьбе с Рп:мом. Трагичссrптй иеход рефщн� ацип пе в по-

*) Вестник Р.С.Х.Д. No 6, 1928 г. 

86 



следней мере объясняется нечут1tостью Рима к запросам на­
циональной жизни северных ( германских) народов. 

Но и православная Византия жила ис1tлючительно со­
знапие:м вселенс:ки:м. Для нее границы православного мира 
совпали с вселенсrшй, по смыслу своему, империей. Далекие 
русские юшзья, посrшлы�у они православны, считались под­
данными ( «стольникЮ•Ш» )  василевса, единственного христи­
апсrшго царя па зешrе. 3десь пропсходил подмен, еще более 
очевидный, чем на Западе. Нациопальио-кош�ретное, грече­
сrtое, обыш.лялось вселенским. Приншъ христианство - зна­
чит принять гречес1\:ую перархпю ( если пе язык ) ,  гречесюrе, 
императорсrпю заrшны . 'Га1tова была судьба Руси. В этих все­
ленских притязаниях Византии, r�ак и Ри"ш, было извраще­
ние велтшой правды. Христианс1tое человечество должно иметь 
единство пе тольЕо в духе, но и в полноте историчесн:ой 
жизни. Однако, приравненпе этого земного единства Церкви 
внешнему государственному единству было велиrшй .ло:жью, 
провиденциально всн:рытой в гибели греческого царства. 

Не греческой, а русской Церкви было дано раскрыть 
смысл национальной идеи в православии .  Древняя Русь не 
умела богословствовать. Но вся ее живая жизнь, вся история 
ее свидетельствует о восприятии национальной плоти и духа 
в са:\rые недра Цер1еви - в ее святыню. Первые па:мятники 
христианства на Руси, похвальные слова князю Владимиру, 
жития св. Бориса и Глеба, начальная летопись говорят все 
о том :же : юный, только что крещенный народ уже задJ::мЫ­
вается о своем религиозном призваппи, дерзает утверждать 
свою богоизбранность. Древняя, :Киевс1tая Русь пережила 
аскетический подвиг с остротой и силой, неизвестной в позд­
ней, Московской Руси (:Киево-Печерсн:ий патерик) .  И рядом с 
этим, русская Церковь канонизует целые десятки князей, 
т. е. вождей народной жизни, об аскетических подвигах ко­
торых ничего не известно. Одни из них были мучеюш:ами за 
веру, другие - за национальный пдеал : «положили душу 
свою :за други своя» . Греческая Церковь почти не знала 
<�вятых мирян; в святых князьях на Руси расцветает новая 
святость, теснейшим образом свя:занная со святыней нацио­
нальной жпзни. Этой свять1не с бесприыерной смелостью 
приносптся в жертву даже святость аскетического подвпга, 
I1:.огда св. Сергий б.лагос.ловляет иноюш поднять :меч па J{ули-
1шво�r поле. 

87 



Вершины своей это национальное религиозное сознаниu 
Руси достигает в св . Иосифе Волоцн:ом. Но It концу ХУ века 
оно уже заслоняется и отягощается новым универсализмом. 
Погибая, Византия оставила 1-ilocrшc в наследство свою все­
ленскую идею, в ее слитности с 1�01шрстпым государством -
нацией. Москва - третий Рим - ощущает себя уже не толь­
ко средоточием мира, но и православной вселенной. В наивном 
выражении людей XV-XVII веков Успенский собор в Моск­
ве и есть «свлтал:, соборная: .и апостольская Церконь» . Но 
эта национальная вселепскость грозит утратой вселенского 
чувства Церкви. Русский раскол был наказанием. Вселенское 
сознание Москвы лишь помешало выразиться древнерусско­
му сознанию нации. Мысль XIX века - мысль светских бого­
словов и философов-славянофилов, Вл. Соловьева - доду­
мала и выразила то, чем жила древняя Русь. В чем же хри­
стианский смысл нации, оправдание и освящение ее жизни? 

Русские книжники, ища опоры для своего нового идеала 
в греческой традиции, любили сравнивать своих пационаJrь­
ных святых, особенно юшзей, с древними мучениками, стра­
жами п заступниками родного города. Слагатель повести об 
Александре Невсrtом не даром вспоминает «блаж:енного оте­
честволюбца Христова мучениrtа Дмитрия, peitшa про от­
чизну свою Солунь-град: «Господи, аще погубиши град сей, 
то и аз с ним погибну» ".» Древне-греческий град - малая 
родина (polis) живет в греческом царстве, как некоторое 
органическое целое. Но это целое, бытовое, житейское, не 
является национальным целым. Оно свидетельствует лишь о 
существовании во вселенском теле Церкви местных клеточек­
союзов плотской любви, не разрушаемых, но благословляемых 
Церковью небесной. Не в порядн:е ли только снисхождения к 
немощной плоти человеческой? Соблазнительно остановиться 
на этой мысли, пока мы ииееы дело лишь с таютм духщшо 
не выраженным, религиозно бесцветным единством, 1tак город 
или гражданская община. Последний смысл благословения 
родины раскрывается тольн:о для родины национальной. 

Одно малоизвестное и литературно беспомощное русское 
житие начинается с такого величественного образа русской 
земли : «0 светлая и пресветлая русская земля и приу1tра­
шенная многими реками и разноличными птицами и зверьми 
и всякою различною тварью, потешая Бог человека и сотво­
рил вся: его ради на потеху и на потребу различных иску-

88 



шений человеческого ради естества, и потом подарова Гос­
подь православною верою, св. крещением, наполнив ю вели­
цими грады и домы церковными и населв ю боголюбивыми 
книгами, и показул им путь спасенил и радости всех свл­
тых» . Неведомый сказатель житил дает ключ I� религиозному 
смыслу национальной жизни. В его словах лсно обозначены 
три плана. Внизу природнал тварнал жизнь, прекраснал и 
благословеннал Богом, физический субстрат народной жиз­
ни. Наверху «свет и радость в с е х  свлтых», Царство Не­
бесное, уже прелагающее все земные рубежи. Посредине 
«путь спасению> - не личный, а всенародный путь, наме­
ченный скупо словами : «грады и домы . . .  и книги» .  Грады и 
книги это путь культуры :  общественного богослужения, ху­
дожественного творчества и мысли, хозлйства и политиче­
ской организации, - все то, что составллет глубинную и 
внешнюю, духовную и материальную жизнь нации. 

Длл признанил религиозного смысла национальной идеи 
необходимы две предпосышш. П е р в а л - религиозный 
смысл культуры, т. е. тех «градов, домов и книг»,  1щторые 
составллют расходлщийсл сно:ц лучей из храмовой мистерии. 
В т о р а л  - множественность культурных «путей спасе­
нил» . Не трудно усмотреть многообразие личных путей свя­
тости, личных призваний. Подвиг свлтого епископа далеко 
расходитсл с подвигом юродивого - по внешности ничем не 
напоминает его. И только в последней глубине раскрывается 
единство свлтости - в единстве стлжаемого Св. Духа. То, 
что сразу было лвлено миру длл подвига личного и запечат­
лено навеки в учении ап. Павла о многообразии духовных 
даров, то длл призванил «лзыков» долго оставалось скрытым 
под спудом мнимо вселенской греко-римской культуры. А 
между тем, в огненные дни рожденил Церrши бьши лвлены 
знаки, указующие на расходлщиесл земные путп Царствил 
Божил. Единал сила Свлтого Духа сходит на апостолов в 
раздельности огненных лзыков. И дар лзыков был первым 
даром новорожденной Церкви. День Пятидеслтницы, начало 
новой жизни человечества странно повторяет миф о Вави­
лонской башне, начало его языческого распада. :Как там, так 
и здесь внешний хаос, «шум», «смешение» ( Дели. 2, 6 ) .  
Разнолзычная проповедь слова смущает, как опьлнение 
«сладким вином» . Но это новое «смешение лзыков» не страш­
но. Ибо это не смешение, а расчленение, не разделение, а 

89 



распределение - па «Жребrш», «уделы» - крсщас:1юй зе:м­
ли. Многоязычпость рождающейся Церкви несет в себе 
оправдание и осl\Iысление природно-языческого :1rногообразия 
мира. Отныне «Языки» входят в Царствие Божие. 

Язьш пе есть простое орудие, средство обl\Iена мыслей. 
Язык - тончайшая плоть мысли, пе отделимаn от се при­
роды. И нс мысли толы\:о, а цеJrостного духа. Поэтому .язык 
есть им.я пацип, I\:ак особого духовно-1еровного сдпнства, соз­
дающего свою н:ультуру, т. е. царство пдеальных ценностей. 
Дар я:зшшв в неповторимый, торжественный день Церкви 
не :мо;+�ет быть попят, 1�ак дарование внешнего органа для 
христианской миссии ( подобно переводам Библейс1еого Об­
щества ) .  Этот дар есть благословение самих языков, 1еак 
ангелов, воспевающпх хвалу Богу. 

Высочайший смысл 1еультуры - богопознание и гимн 
Богу, раздвигающий хра:мовую :молитву до пределов космо­
са. Известное явление - псrwреводи�rость самых глубоких 
и тонких оттенн:ов .языка, так же, как и недоступность ( или 
малая: доступность) чуждых фор·м искусства - указывает 
на исключительность национальных призваний. Они н е  п е­
р е в о д и м ы, н:ак языки, и страшно, духовно :мертвенно 
их смешение - во всяком эсперанто. Утешительно то, что 
они не абсолютно замкнуты ; полу-прозрачные, они приот­
крывают и для: внешних тайну, хранимую для крош-rых и 
своих. Верим, что некогда, в Царстве Христовоы падут все 
преграды непонимания:, и духовные ЛИI\:И народов будут от­
крыты друг для: друг�. 

Но в земной жизни призвания: народов, как и личпо­
стей, ведут по разным: пут.ям. Бесплоден эклектизм, подра­
жающий слегка всякоиу чужо:11.у голосу, п губптельпо взятие 
па себя: чужого подвига. Народ «забывшись о свое:11 служе­
нпи», рис1еует оказаться рабом неключимым, зарывшим в 
землю талант. 

Нам кажется:, что паша родина, Россия:, стоит на опас­
ном распутьи. Ее национальный путь трагически оборвался: 
б олее двух веков тому назад, и с тех пор величайшие усилия 
ее гениев в том, чтобы обрести потерянную духовную родину. 
Соблазны духовного эсперанто, мировой ярмарки, сейчас для 
пас сильнее, чel\I когда-либо. Но и мы напрасно обольщаемся:, 
что уже нашли истинный путь. Нет более распространен­
ного недоразумения среди нас, как смешение «православ-

90 



ного» и «русср;ого» .  ПравосJiавное зто всеJiенсн:ое, это дл.я: 
всех. Pyccrtoe - тоJiько ДJШ нас. Мы плохо знаем иные пра­
вославные церкви и культуры, плохо знаем и свою собствен­
ную. Отсюда, иногда мы готовы утверждать, rtaк русское, то, 
что .является призванием христианства восточного, а иногда 
выдаем за православное, всеJ1енс1\ое, общеобязательное исто­
рические особенности лишь нашего, pyccrtoгo пути. И нацио­
па.пьпое и вселенсrtое пониыапис правосJrаrшя страдают от 
этого с:>rешшшя. Поэтюrу первый долг для нас - долг само­
познания - упорный труд по изучению и осмыслению на­
шего прошлого. Что из тяжелого, богатого наследия предков 
останется с нами как вен:овая святыня, что брошено как 
мертвый груз'{ Где чистые rшючи, чтобы утоJшть нашу 
:il\',ажду ? 'Грагичность нашего прошлого, прерывистость, ло­
манностъ его линий затрудняют исr�апия, но делают их не­
обходимость ясной для всех. Трудна, бесконечно трудна эта 
работа восстановления истинного лица России. Crtoлыto об­
манов и самообманов на этом пути ! Одни видят Россию в 
монастыре, другие в орде Чингисхана, третьи в Петербурге 
последних Романовых. Нужно бояться дешевых лозунгов и 
узких точек зрения. Россия - и то и это и многое другое. Но, 
становясь тем и другим, она совершила множество историче­
ских грехов, изыепила cвoellly служению, I\ак всякий народ. 
И нужно отJiичать изиепу от правого подвига, хотя и в 
измене п в падении сказываются пацпоналыrые, близкие нам 
черты России. 

А где же, скажут нам, вселенсюrй пдеал правосJiавпя ? 
Мне думается, что rшшиы временем, 1ш1t важнейшая вселен­
ская задача, выдвинуто восстановление и просвстJiсние лица 
России. Обретенная, воскресшая Россия будет светить :миру. 
Светит она и сейчас, да.ж.е чрез заr�опченные стен:ла наших 
фонарей. Но задача не в том, чтобы это освещение органи­
зовывать, а в том, чтобы не дать угаснуть огню, чтобы не 
иссюtло масло в светилыrиках, чтобы чадящий, задуваемый 
ветрои огонь вновь разгорелся чистым пламенем. Не гор­
деливое спасение мира, а служение своему призванию, не 
«месс1шнство», а мпссия, путь творческого покаяния, трудо­
вой трезвенности, переоценка, перестройка всей жизни -
вот путь России, паш общий путь. 

9 1  



С. А. СМИРНОЕ 

CYllbБA МАНДЕЛЬШТАМА 
К выходу первого тома полного собрания сочинений 

Мо.я страиа со миою �оворила) 
Мирволила) журила) ие про'Чла) 
Но возмужавше�о ме1t.я) иах О'Чевидца, 
3aJtemuлa - и, вдру�, 11,а11, 'Че'Чевица, 
АдJtuралтейсиzш ду'Чииом заж�ла. 

(Стаисъt) 

Осип Эмильевич Мандельштам по его собственным словам 
был одним из очевидцев русской истории. История эта еще так 
свежа, что нет-нет да и пахнет на современника запахом человече­
ской крови. Слишком трагичен был удесятеренный бег ее по земле, 
слишком много было похорон, нельзя было присутствовать на 
каждых. Так ушел оплаканный, может быть, только близкими, в 
неизвестности, незаметно, один из великих русских поэтов -
Мандельштам. Стихи же его остались навечно в русской поэзии 
драгоценным и неожиданным даром, оценить который настало 
время. В России эта необходимость сознается уже давно, о Ман­
дельштаме все чаще и чаще говорят на Западе. Появились первые 
публикации его воронежских тетрадей ( 1 ) ,  вышел из печати пер­
вый том полного собрания сочинений поэта. Появились и статьи о 
Мандельштаме и воспоминания, первые пробные оценки наследия 
поэта. Кое-что в этих оценках кажется не верным и поспешным. 
Кажется некоторые русские писатели на Западе были огорошены 
и удивлены новым Мандельштамом, Мандельштамом московского 
периода 30-х годов и его посмертными «Воронежскими тетрадями». 

Некоторые увидели даже известный спад и как бы надрыв в 
творчестве поэта ( 2 ) .  Но это понятно. Принять целиком и сразу 
новые стихи поэта трудно. Слишком далеки они порою от того 
традиционного облика, которым наградила критика его творчество. 

( 1 )  Альманах Воздушные пути, П, стр. 9--68; Вестник Р.С.Х.Д. № 64, 
стр. 48-50; № 72-73, стр. 61-62. 

(2) Статья Вейдле в Альманахе Воздушные пути, П, стр. 70-86 

92 



М. А. Волошин писал : 

« . . .  почетней быть твердимым наизусть 
и списываться тайно и украдкой, 
при жизни быть не книгой, а тетрадкой». 

Эти слова на долгие годы утвердили участь русских поэтов. 
Мандельштам при жизни не был и тетрадкой, стихи его в лучшем 
случае знали единицы, а большинство их читателю было недоступ­
но. Списывали ночами поздно, спустя много лет после смерти 
поэта. Но тот благоговейный, почти священный трепет, с которым 
они были приняты, говорит о многом. 

Было сделано казалось бы все возможное, чтобы похоронить 
наглухо его поэзию в кровоточащем месиве России. Были налицо 
все условия для этого - безымянная гибель, хрупкая неустойчи­
вость бумаги, мягкие человеческие ребра. Но стихи выжили. Может 
быть потому, что оказались стихией и как всякая стихия были 
неподвластны и непреодолимы для человеческого хотения. Всеми 
правдами и неправдами дошли они в руки своего запоздалого чи­
тателя. Наверное такова судьба всякого подлинного искусства, не 
заботящегося о своем будущем, целиком полагающемся на волю 
Божию. 

В истории не было, вероятно, эпохи более неподходящей для 
поэзии, более страшной и немилостивой для современника. И в 
эту эпоху прозвучал голос, чистый, как хрусталь, высокий и страш­
ный, как откровение. И тогда, вдруг мы с удивлением узнали, что 
акмеист, эллинист, пушкинист Мандельштам, неисповедимыми путя­
ми русской судьбы, преломился в юрода, традиционного юроди­
вого, исчезнувшего к этому времени с московских улиц и возро­
дившегося чу дом в несчастном московском поэте. Чтобы стать 
юродивым надо прежде всего откинуть разум мира сего и гордость 
его и красоту. Вряд ли он готовился к такому поприщу, но все 
это он потерял в театральном предбаннике московского ада 1 937 
года. Он был выброшен писательской братией на задворки лите­
ратуры, он был нищий, в жизни неловок и нескладен. Он стал 
литературным пугалом и мишенью забавляющихся мерзавцев. Он 
почти кричал об этом в своей страшной «Четвертой прозе» : «пер­
вый и единственный раз в своей жизни я понадобился литературе, 
и она меня мыла, лапала, тискала, и все было страшно, как в 
младенческо:м сне». 

Шаг за шагом он терял на безжалостную землю прекрасные 
одежды своей классической музы. И оказался голым. 

93  



В 1 937 году, на пороге смерти Мандельштам был абсолютно 
голым, гол, как сокол. Не было ни барской шубы, ни Невского, 
умолк трогательный голос античной флейты - остались Воронеж, 
зима, снег, смерть. Остались короткие, жесткие, твердые слова -
нож, гроб, обух, ночь. Голый Мандельштам, гонимый и затравлен­
ный, жил в голом и мерзлом Воронеже, над которым кричаJiи голые 
зимние вороны, над рекой, над полями, над всей мерзJiой и мерзкой 
русской судьбой, мертвой русской зимой. Этот последний путь, 
голгофское шествие, запечатлен в Воронежских тетрадях. Смешно 
говорить об этих стихах с ноткой сожаления, жалеть тут некого 
и нечего. Юродивых не жалеют, только целуют их вериги и босые 
следы в снегу. Сетовать о его судьбе, сетовать о России можно, 
но бесполезно. Россия пьет свою чашу, она не вольна ее не пить, 
не вольна от нее отказаться. И вместе с Россией пригубил свою 
смертную чашу Мандельштам, пригубил от судьбы своей не укJiо­
нившись, креста не отвергшись. 

Так в своей судьбе иудей по рождению и эллин по призванию, 
Мандельштам исполнил таинственный евангеJiьский завет «возьми 
крест твой и следуй за мной». БыJI JIИ он в эти страшные годы в 
душе христианином, не нам судить. Но в судьбе своей он испил 
горькую добровольную чашу ��ученичества. Как он сказал однаж­
ды : «И снег хрустит в глазах, как чистый хлеб безгрешен». Это 
глубоко и по-настоящему сокровенно. 

Он долго мучился, жил тру дно и безвыходно. Был гоним, не 
имел пристанища, копейки, куска хлеба. Рассказывают о нем такой 
случай. Была светлая полоса. Он добился квартиры. В новую квар­
тиру с телефоном и удобствами пришел в гости Пастернак. Тот, 
вероятно, был полон веры в себя, внутреннего горения, его жизнь 
в то время била ключом. Был рад за МандеJiьштама, стараJiся его 
подбодрить. Мандельштам слушал молча. Когда Пастернак ушел, он 
сел и написал свое стихотворение «Квартира», в котором сквозь 
тонкие переборки жилья сквозит надвигающийся ужас будущего. 
Нет, он не верил, что квартирой можно спастись от того, что суж­
дено, избавиться от крестного пути, заслониться телефоном от 
смерти : 

«Тебе, старику и неряхе, 
Пора сапогами стучать» -

кончаются эти стихи обещанием жестокого стука сапог по дере­
вянному полу лагерного барака. В это время написаны страшные 
пророческие стихи «Ленинград», «Неправда» и другие. Поэт сознае:r 

94 



свою обреченность, он понимает беавыходность положения и при­
нимает его : 

Ну, а я не дышу, сам не рад, 
Шасть к порогу. Куда там ! В плечо 
Уперлась и тащит нааад. 
Тишь, да глушь у нее, вошь, да мша 
Полуспалня, полутюрьма, 
Ничего, хороша, хороша, 
Я и сам ведь такой же, кума. 

Временами ему становится страшно, он пытается стряхнуть с 
себя тяжелое наваждение этой страны, под которой по старому 
русскому выражению «на семь сажен вглубь огонь горит». Он те­
ряется, ищет смысла своих мучений и не находит. Кругом сгущаю­
щийся, серый, липкий сумрак, насыщенный кровавыми призраками 
близкого будущего. 

Нет, не спрятаться мне от великой муры, 
За иавоачичью спину Москвы. 
Я трамвайная вишенка страшной поры,  
И не  анаю, аачем я живу. 

Язык поэта грубеет, он говорит почти вульгарно, речь порою 
переходит в ругательство (курва) . Надо оценить какой шести­
палый ужас смотрел ему в глааа, когда этот благородный и авуч­
ный эллин, сменил свою протяжную, волнистую речь, на грубый 
короткий жаргон московского притона. 

Человек Мандельштам погибал и пропадал, художник Ман­
дельштам рос. Вокруг мельтешил мелкий гаденький хоровод, мель­
кали кувшинные рыла, выряженные в новые костюмы, разгуливали 
на свободе, облеченные полнотой власти, как выходцы с того 
света, кровавые Скуратовы. А публика принимала ничего не пони­
мающий вид и литераторы изъяснялись лакейским яаыком Булга­
рина, раамааывая по нечистой бумаге чужую дымящуюся кровь, 
вместо химических чернил. 

Ночь на дворе, барская лжа 
После меня хоть потоп. 
Что же потом, - храп горожан 
И толкотня в гардероб. 

Не правда ли достаточно краткая и исчерпывающая картина 
русского быта аа долгие годы ? И поэту остается, перекрестясь, 

95  



положиться только на Господню волю, спускаясь все ниже и ниже 
по ступенькам темного и кромешного подвала русской истории. 

В это время он пишет короткое и страшное стихотворение, в 
котором бедная муза, облекшись в грязный кухонный наряд, плачет 
на бельевой корзине такими слезами, какими не плакали еще 
никогда нежные музы со времен Данте : 

Мы с тобой на кухне посидим, 
Сладко пахнет белый керосин. 
Острый нож, да хлеба каравай, 
Хочешь примус туго накачай. 
Иль еще веревок собери, 
Завязать корзины до зари, 
Чтобы нам уехать на вокзал, 
Где бы нас никто не отыскал. 

Трудно пересказать тот ужас, в котором он безвыходно жил 
в это время. Но бывали и иные минуты, и тогда, как бы поднявшись 
на какую-то иную, недоступную высоту, он вдруг благословлял и 
принимал этот ужас и не просил о помиловании : 

Лишь бы только любили меня эти мерзкие плахи, 
Как, прицелясь на смерть, городки зашибают в саду, 
Я за это всю жизнь прохожу в железной рубахе 
И для казни петровской в лесах топорище найду. 

И судьба не отказала ему в этом, всего отпустила полной 
мерой. Воронеж, тюрьма, лагеря. Воронеж был первым этапом 
этого человеческого пути и последним этапом поэтического. Здесь 
одинокий ссыльный Мандельштам пережил, может быть, самые глу­
бокие творческие мгновения. 

Тут он живет окончательными «моментами», как человеку ему 
уже нечего терять. И может быть поэтому так откровенна с ним 
земля, нашептывающая е�1у истины столь высокие, которые непо­
стижимы никакому искусству без чьего-то таинственного вмеша­
тельства. 

96 

В лицо морозу я гляжу один. 
Он - никуда, я - ниоткуда, 
И все утюжится, слоится без морщин 
Равнины дышащее чудо . . .  



А солнце щурится в крахмальной нищете. 
Его прищур спокоен и утешен. 
Десятизначные леса почти что те . .. 
И снег хрустит в глазах, как чистый хлеб безгрешен. 

Такие строки подстать только совершенно чистому схимнику, 
подвижнику в монашеской рясе, освобожденному от земной чело­
веческой суеты. А он был в кровавом беличьем колесе, затравлен­
ный в дымящейся пасти зверя. 

Все житейское, временное, временами страшное и трогательное, 
сброшено, как одежды. Осталась ничем не скрытая, голая, жесткая 
трагедия без буффонады и зрителей. 

В это время он представляется старым воронежским юроди­
вым, таскающим по обледенелым улочкам городка, как вериги, 
свою свинцовую судьбу. Его муза приобретает здесь ясный, почти 
литургический строй. В «Тайной вечери» поэт содрогается, пред­
чувствуется связь нашего сегодняшнего ночного неба с божест­
венным напряжением последней евангельской трапезы. Ему стано­
вится ясно, что трагедия никогда не кончалась, она продолжается; 
и художник, расписывающий стену капеллы, пишет не иллюстра­
цию Евангелия, но отвечает Спасителю собственным крестом на 
Его вечный отеческий призыв. Мандельштам знает, что ему суж­
дено и поручено дописать одну из сцен этой всемирной фрески, и 
с благоговением поднимает он кисть. 

Небо вечера в стену влюбилось, 
Все изрублено светом рубцов, 
Провалилось в нее, отразилось, 
Превратилось в тринадцать голов. 
Вот оно это небо ночное, 
Пред которым как мальчик стою, 
Холодеет спина, очи ноют, 
Стенобитную твердь я ловлю. 
И под каждым ударом тарана 
Осыпаются звезды без глаз -
Той же вечери новые раны, 
Неоконченной росписи мгла. 

И поэтому уже не преклонением ученика перед великими ма­
стерами, а сознанием внутреннего равенства с ними звучат эти 
строки : 

97 



. . .  и ясная тоска· меня не отпускает 
от молодых еще воронежских холмов 
к всечеловеческим, синеющим в Тоскане. 

Он знает, что причтен к лику искусства, святого искусства и 
может быть за то, что придал в своей поэзии вечный всечеловече­
ский свет воронежским холмам, как когда-то старые итальянцы оза­
рили трепетным светом тосканские холмы на своих иконах. 

Осип МАНДЕЛЬШТАМ 

98 

СТИХИ О НЕИЗВЕСТНОМ СОЛДАТЕ 
(печатается впервые)  

1 
Этот воздух пусть будет свидетелем -
Дальнобойное сердце его -
!И в землянках всеядный и деятельный -
Океан без окна, вещество. 

До чего эти звезды изветливы : 
Все им нужно глядеть - для чего? 
В 'осужденье судьи и свидетеля, 
В океан без окна, вещество. 

Помнит дождь, неприветливый сеятель, 
Безымянная манна его, 
Как лесистые крестики метили 
Океан или клин боевой. 

Будут люди холодные, хилые 
Убивать, голодать, холодать, 
И в своей знаменитой могиле 
Неизвестный положен солдат. 

Научи меня, ласточка хилая, 
Разучившаяся летать, 
Как мне с этой воздуuiной могилою 
Без руля и крыла совладать. 



И за Лермонтова Михаила 
Я отдам тебе строгий отчет, 
Как сутулого учит могила 
И воздушная яма влечет. 

2 
lliевелящимися виноградинами 
Угрожают нам эти миры, 
И висят городами украденными, 
Золотыми обмолвками, ябедами, 
Ядовитого холода ягодами -
Растяжимых созвездий шатры 
Золотые созвездий миры. 

3 
Сквозь эфир десятичноозначенный 
Свет размолотых в луч скоростей 
Начинает число опрозраченной 
Светлой болью и молью нулей, 

А за полем полей поле новое 
Треугольным летит журавлем -
Весть летит светопыльной дорогою 
И от битвы вчерашней светло. 

Весть летит светопыльной дорогою -
Я не Лейпциг, не Ватерлоо, 
Я не Битва Народов. Я - новое 
От меня будет свету светло. 

В глубине черномраморной устрицы 
Аустерлица погас огонек -
Средиземная ласточка щурится, 
Вязнет шумный Египта песок. 

4 
Аравийское месиво, крошево, 
Свет размолотых в луч скоростей 
И своими косыми подошвами 
Луч стоит на сетчатке моей. 

Миллионы убитых задешево 
Протоптали тропу в пустоте, 

99 



100 

Доброй ночи, всего им хорошего 
От лица земляных крепостей. 

Неподкупное небо окопное, 
Небо крупных окопных смертей -
За тобой - от тебя - целокупное -
Я губами несусь в темноте. 

За воронки, за насыпи, осыпи, 
По которым он медлил и мглил, 
Развороченный, пасмурный, оспенный 
И приниженный гений могил. 

5 
Хорошо умирает пехота, 
И поет хорошо хор ночной 
Над улыбкой приплюснутой Швейка, 
И над птичьим копьем Дон-Кихота, 
И над рыцарской птичьей плюсной. 
И дружит с человеком калека : 
Им обоим найдется работа. 
И стучит по околицам века 
Костылей деревянных семейка -
Эй, товарищество - шар земной. 

6 
Для того ль должен череп развиться 
Во весь лоб - от виска до виска, 
Чтоб в его дорогие глазницы 
Не могли не вливаться войска. 
Развивается череп от жизни 
Во весь лоб - от виска до виска 
Чистотой своих швов он дразнит себя, 
Понимающим куполом яснится, 
Мыслью пенится, сам себе снится -
Чаша чаше - отчизна отчизне -
Звездным рубчиком витый чепец -
Чепчик счастья - Шекспира отеu. 

7 
Ясность ясневая и зоркость яворовая 
Чуть-чуть красная мчится в свой дом, 



Словно обмороками затоваривая 
Оба неба с их тусклым огнем. 

Нам союзно лишь то, что избыточно, 
Впереди не провал, а пример, 
И бороться за воздух прожиточный 
Эта слава другим не в пример. 

И сознание свое затоваривая 
Полуобморочным бытием, 
Я ль без выбора пью это варево, 
Свою голову ем под огнем. 

Для того ль заготовлена тара 
Обаянья в пространстве пустом, 
Чтобы белые звезды обратно 
Чуть-чуть красные мчались в свой дом? 

Слышишь, мачеха звездного табора -
Ночь, что будет сейчас и потом. 

8 
Наливаются кровью аорты 
И звучит по рядкам шепотком : 
- Я рожден в девяносто четвертом, 
Я рожден в девяносто втором . . .  
И в кулак зажимая истертый 
Год рожденья с гурьбой и гуртом, 
Я шепчу обескровленным ртом -
Я рожден в ночь с второго на третье 
Января в девяносто одном 
Ненадежном году, и столетья 
Окружают меня огнем. 

1 937  

1 0 1  



БИБЛИОГРАФИИ 

Основы христиансной философии. Том 11 ( 186 стр.) «Учение о мире» 

Издание YMCA-Press, 
11, rue de la Montagne Ste Genevieve. Paris 5. 

В первом томе ОСНОВ, автор отвечал на вопрос, который 
давно его «занимал» и даже «мучил», о том, что «тот свет Христов, 
которым осветилось все n мире, когда Господь пришел на землю, -
словно не дает ничего для понимания знания» ( стр. 3 ) .  

В этом втором томе, автор применяет христианскую метафи­
зику и свой критика-исторический метод развития мысли (но в 
меньшей мере, чем в первом томе )  к рассмотрению реального 
бытия и его отношений с человеком и с Первореальностью. Есте­
ственно, таким образом, что самый план этого тома следует пред­
посылкам христианской метафизики и в этой области - космо­
логии. О именно : от начала к концу, от творения к прекращению 
земного бытия. По церковному учению православной догмати­
ки, а не по рабочим гипотезам и доктринальным мифам современ­
ной философии и науки строятся главы : творение, иерархичность 
твари и космологические последствия грехопадения ; - то-есть, что 
есть мир. Потом, - каковы его состав и жизнь :  материя и восприя­
тие (до уровня психики и ценностей) человеком ; становление мира 
историческим путем (в неосфере) и органическим (биосфера ) .  
Наконец, отношение Бога с миром ; благодать и свобода ; эсхато­
логия. 

Попутно, влекомый внутренней диалектикой своего построения 
и необходимыми философскими связями, о. Василий касается неко­
торых последовательных проблем и указывает их тематику и реше­
ние в виде неких кратких экскурсов, внедренных в развивающейся 
канве общего плана. Так, например, по поводу положения человека 
в мире (в связи с познавательным процессом) указано учение о 
первозданном состоянии человека и о грехопадении ; по поводу 
участия Бога в развитии мира - учение о свете и тьме, и о суще­
стве ала ( вплоть до его «радости» в понимании Бакунина ) ; - о 
красоте, «не входящей в систему мира» ; также, по поводу состава 
мира, о. Василий касается проблем причинности, прерывности, 
онтологического смысла числа ; и, конечно, он посвящает целую 
главу (ЖИЗНЬ МИРА) проблеме эволюции. В этом же духе, он 
дает, в приложении, критику системы Teilhard de Chardin, а, 
трактуя о христианском понятии времени, как формы бытия, 

1 02 



о. Василий опровергает теаис томиама и неотомиама, предлагая, в 
другом приложении, критический аналиа книги доминиканца 
Sertillanges о философских последствиях идеи творения. 

Чтобы обрисовать полную картину содержания этого второго 
тома ОСНОВ ХРИСТИАНСКОЙ ФИЛОСОФИИ, целесообраано было 
бы, следуя примеру самого автора в его ИСТОРИИ РУССКОЙ 
ФИЛОСОФИИ, укааать подробную раабивку на главы и параграфы, 
определяя ааголовок каждого. Но это чересчур расширило бы 
объем настоящей библиографической ааметки. Ограничимся двумя 
примерами : 3-я глава 1-ой части налагает учение о поврежденности 
природы и содержит следующие параграфы : 

1 учение Ап. Павла (Рим. VIII, 19-22) 
2 норма бытия и естественность 
3 борьба за существование 
4 расстройство и аморальность природы 
5 человек, - источник зла в природе 
6 антиномии поврежденного человека 
7 биологическая функция эстетического начала в природе 
8 расхождение между эстетической и моральной сферой 

в человеке 
9 нецелесообрааность, как проявление поврежденности 

1 0  случайность, инстинкт и воля 
1 1  трагиам мира. 

1 -ая глава Ш-й части (БОГ И МИР) содержит: 

1 участие Бога в мире 
2 свобода 
3 ало и его ограничение действительным прогрессом 
4 действие Боговоплощения 
5 трагическое восприятие бытия 
6 и 7 - диалектика ала в мире - аападное и восточное 

восприятие мира. 

Эти два примера достаточны, чтобы наглядно покааать после­
довательность мысли о. Василия, постоянно исходящего иа право­
славно-богословских положений при определении ОСНОВ ХРИ­
СТИАНСКОЙ ФИЛОСОФИИ в каждой теме, им аатронутой. Не 
превращая, однако, философию в «служанку богословия» в схо­
ластическом смысле, он выводит философское мышление иа веро­
соанания, тем самым строго раавивая свою изначальную установку, 
о том, что нужно и «как надо мыслить в свете Христовом». При 

1 03 



этом, он определяет и систему христианского мышления, которое 
постоянно преодолевает доктринальную и систематическую одно­
сторонность и узость философских школ, включая рационализм 
вообще и разные виды томизма в частности. Гносеология, обрисо­
ванная в первом томе, четко применяется к вопросам космологии 
- во втором. 

Этим о. Василий показывает существенную черту православ­
ного миропонимания : открытость и свобода по отношению ко 
всем школам и проблемам. Это вовсе не означает, что христианская 
философия (и в ней - труд о. Василия) просто эклектична, что 
она является сборником приспособленных и скомпанованных фи­
лософских теорий, как бы горизонтальной надстройкой из гармо­
низированных разнородных элементов. Наоборот, о. Василий пока­
зывает, что она по существу и в ее движении - вертикальна : она 
представляет собой некую «лествицу» строго построенных и урав­
новешенных ступеней знания, познания и мышления, связанных и 
с апофатикой и с катафатикой, исходящих от Абсолюта и упираю­
щихся в Космос. Равновесие и сила этого гармоничного построения 
придаются ему Боговоплощением. 

Отсюда захватывающая широта кругозора и свобода умозре­
ний; следовательно - и беспристрастность суждений, так как по­
стоянная ссылка на критерии истины, данные догматическим бого­
словием, Писанием и Преданием, проверяет правильность и оправ­
данность каждого шага вверх или вниз по разумной, но и «умной», 
«лествице». 

Иначе говоря, ОСНОВЫ ХРИС11ИАНСКОй ФИЛОСОФИИ, и во 
втором томе, являются опытом воцерковления философии. 

Ясно, что такая система мышления может, наконец, освобо­
дить современную мысль от всякого порабощения тому или иному 
- изму или - янству, посколько она, подчиняясь формальному, 
неизбежному в философии, требованию логичного построения (что 
преодолевается только на уровне мистической интуиции) ,  все же 
не зависит по существу ни от транцендентальных априори (к ко­
торым о. Василий, по собственному признанию, в начале был при­
вязан) ,  ни от иных интеллектуальных, диалектичных или экзи­
стенциальных гипотез. 

Но справедливо, с присущей ему скромностью, о. Василий 
назвал свой труд «ОСНОВЫ ХРИСТИАНСКОЙ ФИЛОСОФИИ» ; 
ибо много томов потребовалось бы, чтобы дать изложение хри­
стианской философии. Его два томика ( 150, 1 70 страниц неболь­
шого формата ) предлагают пролегомены. И увы ! они являются 
только двумя третями трилогии, незаконченной. Третий том должен 

1 04 



был быть посвящен учению о человеке, по цельному замыслу 
автора. А христианская антропология, вероятно, та часть филосо­
фии, которой нам больше всего не хватает и нам необходима. Кому, 
сейчас, продолжить и закончить, по оставшимся отрывкам руко­
писи, эту ценнейшую и незаменимую трилогию ? Умственно и 
духовно, потеря роковая. 

Сама эта широта и цельность замысла, в предпринятом труде, 
естественно потребовали от автора предельной сжатости и сосре­
доточенности изложения и тем. Каждая глава, а иногда и отдель­
ные параграфы ОСНОВ нуждались бы в развитии, в пополнении 
историческим анализом и в подробной философской и эпистемо­
логической трактовке, в объеме, подчас, целой монографии. К при­
меру, этого бы требовали такие темы, как значение и критика 
герметизма, психическое и рациональное восприятие вселенной, 
сверх-психичность, Божественные энергии и душа мира, сущность 
и разновидность материи, непрерывность и прерывность, матема­
тический облик космоса, как отражение Абсолютной сферы, и т. д. ; 
не говоря даже о проблемах, которых о. Василий не успел или 
не хотел коснуться, как современный переход (уже не бессознатель­
ный) науки от вещественной реальности к математическому номи­
нализму, психология «глубин» и невро-физиологическое восприя­
тие, или критическое сопоставление космологий Христианства и 
Индуизма. 

Однако это обстоятельство отнюдь не умаляет присущего 
достоинства и исключительной ценности книги, но естественно 
сужает, как бы, ее поле применения, в частности с апологетиче­
ской точки зрения. По первому взгляду и судя по первой реакции 
со стороны, ОСНОВЫ как будто бы убедительны и плодотворны 
пока лишь для читателей церковного мировоззрения. 

Несправедливо, да и весьма трудно было бы положительно 
упрекать автора в том, что он некоторых важнейших вопросов, 
относящихся к его теме, не касается или не договаривает. Можно 
только сожалеть о том, что план его ОСНОВ или, может быть, 
просто и трагично, время, остающееся на работу в жизни о.  Васи­
лия, не позволили ему разрешить такую насущную проблему, как 
восприятие и интегрирование науки религией и преодоление «куль­
турного дуализма» и, ныне, вражды между христианской l\!етафи­
зикой и научной мыслью. 

Действительно, Православие должно - и, очевидно, оно одно 
и может - дать ответ на один из самых важных и раздирающих 
современность вопросов : о слиянии или разобщении и взаимоисклю­
чении религии и науки, религии и знания вообще. 

105 



В первом своем томе ОСНОВ и в Нашей Эпохе, о. Василий 
достаточно ясно описал разъединение «разумения и веросознания» 
на Западе, противопоставив получаемой здесь «автономии науки» 
( и  знания) христианский, т. е. православный, подход; а именно : 
«познание во Христе», восприятие и осмысление бытия тварного в 
освещении Фаворского света. 

Но дело в том, что о. Василий изначально признает закон­
ность двух путей знания. «Требуя свободы для христианского по­
строения миропонимания, мы защищаем свободу и для той научной 
мысли, которая развивается вне христианства», пишет он в своем 
Введении. Правда, что он, как это явствует из 1-го тома ОСНОВ ( см. 
особенно гл. VII ) ,  утверждает обе свободы «с методологической 
точки зрения». Однако, сама методология науки, да и вообще ра­
ционализма, определяет предпосылки и заключения вне-христиан­
ской гносеологии и онтологии. Секуляризм построил законченную 
систему космологии, вплоть до мета- или инфра-физических 
и психических положений; систему, уже больше двух веков разви­
вающуюся всецело вне религиозной установки. «Сосуществования 
двух подходов к пониманию мира давно уже нет» (т. 1, стр. 99 ) ,  
говорит о .  Василий. Для гносеологии и ,  следовательно, для космо­
логии, «нигде нет места для религиозной установки» ( стр. 96) . 

Таким образом, свои ОСНОВЫ ХРИСТИАНСКОЙ ФИЛОСО­
ФИИ и, в частности, свое ХРИСТИАНСКОЕ УЧЕНИЕ О МИРЕ 
о. Василий строит параллельно философии вообще и науки в част­
ности. Синтеза, или сублимации, не получается и даже не заду­
мывается. 

Тем самым, о. Василий как будто усугубляет и узаконивает, 
с Православной точки зрения, роковое разъединение религии и 
знания и болезненное, иногда трагичное, это раздирание совре­
менного человека, даже верующего, когда мыслящего. 

Однако, вышедшие в свет две первые части ОСНОВ ХРИ­
С11ИАНСКОй ФИЛОСОФИИ являются спокойным, веским и не­
устранимым доказательством того, что долгий спор о возможности 
христианской философии заключен положительно; что она воз­
можна именно в православном толковании истины, и только в нем; 
и что, не устраняя Голгофы ни «трагического восприятия мира», 
эта философия освящается, утверждается и оправдывается «свет­
лым космизмом» Преображения и Воскресения. 

К. Андроников 

1 06 



ХРОНИНА 

ИНТЕРВЬЮ МИТРОПОЛИТА НИКОДИМА 

(28 ноября 1964 r.) 

Интервью, данное Митрополитом Ленннградским и Ладожским. Ни­
кодимом на пресс-конференции в Лондоне, по приезде с острова Родоса, 
где он участвовал в Третьем Всеправославном Совещании. Пресс­
конференция была устроена представителями Католической Церкви в 
Англии. После этой беседы митрополит Никодим дал, на основании 
этой беседы, интервью на русском языке о. Владимиру, которое было 
записано на пленку для слушателей в Советском Союзе. 

о. Владимир : - Можете ли Вы, Владыка, рассказать нам, что именно 
происходило на Третьем Всеправославном Совещании на Родосе и что 
именно было решено, и как проходили заседания? 

Митрополит Никодим : - 15 ноября, соборным совершением Бо­
жественной Литургии Главами делегаций поместных Православных Церк­
вей окончилось Совещание, которое проходило, как и предыдущие два, 
на острове Родос. Две недели продолжались работы Совещания, во 
время которых обсуждались важные для всего Православия вопросы, и 
когда за Божественной Литургией было оглашено на греческом, арабском 
и русском языках Послание Совещания ко всей Православной Церкви -
ко всей Ее полноте, все православные чада церковные с радостью услы­
шали о завершении работ Совещания при полном единстве Церкви Хри­
стовой, при полном единогласии всех Поместных Церквей, сошедшихся 
для совместной работы, для совместного сотрудничества на благо Свя­
того Православия. 

Это единство является прежде всего, и самым главным, успехо�1 его. 
Во время Совещания, в атмосфере братской любви, происходил самый 
откровенный обмен мнениями. 

Обсуждались вопросы с разных точек зрения, но решение было 
принято единогласно и представители Поместных Церквей разошлись, 
ощущая реальность единого Православия. 

о. Владимир:  Какие именно вопросы обсуждало Совещание?  

Митрополит Никодим : На повестке дня было три вопроса. По первому 
из них, к которому относилось обсуждение всего, что связано с диапогом 
на равных началах Православной Церкви с Церковью Римско-Католиче­
ской, решение было следующим. Прежде всего, участники Совещания 
подтвердили постановление Второго Всеправославного Родосского Со­
вещания о желательности для Православной Церкви, в принципе, диалога 
на равных началах с Церковью Римско-Католической. Высказана была 
далее просьба ко всем Православным Поместным Церквам заняться 
изучением всего, что относится к этому диалогу, и результатами изу­
чения взаимно обменяться. Было сказано также о необходимости созда­
ния соответствующих условий для начала и осуществления диалога. 
В настоящее же время - говор1пся в этом нашем решении - Пра­
вославные Поместные Церкви свободны в своих братских взаимоотно­
шениях с Римско-Католической Церковью, при чем ни одна из них не 

1 07 



имеет права выступать от имени всего Православия. О таких контактах, 
могущих представлять определенный интерес для других Uерквей, По­
местные Православные Uеркви должны будут взаимно информировать 
друг друга. Такое решение Третьего Всеправославного Родосского Со­
вещания является определенным шагом вперед в этом вопросе, по срав­
нению со Вторым Совещанием. 

о. Владимир: А когда именно будет начато братское обсуждение всей 
Православной Uеркви и всей Католической Uеркви - то есть вот этот 
ДИАЛОГ? 

Митрополит Никодим : До окончання Второго Ватнканского Собора, 
где обсуждаются кардинальные вопросы, которые должны будут стат�, 
предметом обсуждения в процессе диалога, невозможно приступить к нача­
лу диалога. А если это так, то и возвещение начала диалога Римско-Като­
лической Uеркви сейчас преждевременно, ибо это могло бы быть жестом 
без всякого реального содержания. 

о. Владимир: Какую именно позицию занимала Ваша, русская делега­
ция, которую Вы, Владыка, возглав.�ял11 ? 

Митрополит Никодим : Делегация Московского Патр11<.1рхата в течение 
всего Совещания высказывалась за диалог, но диалог сер1,езный и хорошо 
подготовленный. Поэтому весьма непрнятно было слышат�, о сообщениях 
некоторых газет западных стран о влиянии на обсуждаемый вопрос 
каких-то политических мотивов. 

В настоящее время, до завершении Второго Ватиканского Собора 
Православная Uерковь не имеет основания быть окончательно уверен­
ной в том, что Римско-Католическая Uерковь сможет принять предло­
жение о диалоге и осуществлять его действительно как диалог на равных 
началах, а не как монолог с "отделенными братьями". Поэтому офи­
циальное сообщение Главе Римско-Католической Uеркви о решении Пра­
вославных Поместных Uерквей предложить римско-католической сторо­
не диалог должно быть осуществлено только по окончании Второго 
Ватиканского Собора. По завершении работ Второго Ватиканского Со­
бора, специальное Всеправославное Совещание разработает форму офи­
циального предложения диалога со стороны Православной Uеркви 
Римско-Католической Uеркви, равно как и вопросы его подготовки и 
проведения. Это же Всеправославное Совещание должно будет создат1, 
межправославную богословскую Комиссию, в задачу которой войдет 
разработка общеправославной позиции по вопросам диалога. Предло­
жения этой Комиссин будут направляться ею Священноначалию каждой 
Поместной Православной Uеркви для рассмотрения. 

После разработки Комиссией предложений о содержании общепра­
вославной позиции по вопросам диалога и рассмотрения этих предло­
жений Поместными Православными Uе.рквами, новое. Всеправославное. 
Совещание. обсудит принципиальные вопросы этой позиции, создаст де.­
легацию богословов Поместных Православных Uеркве.й для непосред­
ственного ведения дналога, примет его программу, а также рассмотрит 
предложение о времени 11 месте. e.ro проведения. 

Наша делегация предлагала уже сейчас создать Комиссию бого� 

словов, которая могла бы прнступить к изучению вопросов и проблем 
диалога и докладывать о своей работе Поместным Православным Uерк-

1 08 



вам. Правда, по желанию некоторых Uерквей, -- а на Всеправославных 
Совещаниях решения принимаются только единогласно, - эта Комиссия 
не была создана, но наше предложение говорит о серьезном экумени­
ческом подходе Московского Патриархата к диалогу, который - я 
повторяю, что сказал раньше, - должен быть серьезным и хорошо 
подготовленным. В важном и святом серьезном деле единства христиан 
мы должны не торопиться, но двигаться, пусть малыми шагами, но 
TOJIЬKO вперед. 

о. Владимир : Скажите, Владыка, а что именно Вы считаете шагом 
вперед? 

Митрополит Никодим: Шагом вперед я считаю наше решение, чтобы 
Церкви занялись изучением всего того, что связано с диалогом. 

о.  Владимир : Другими словами, Вами руководил в этом решении и в 
этой позиции Русской Uеркви исключительно церковный интерес. Сооб­
щение о том, что здесь было политическое влияние, то есть, что в 
данный момент такой диалог нежелателен для, скажем, правительства 
Вашей страны, и других коммунистических стран, это сообщение -
значит - не соответствует действительности? 

Митрополит Никодим : Это - измышление! 

о. Владимир : Можно перейти к другому вопросу, Владыка? 

Митрополит Никодим : Пожалуйста! 

о. Владимир : Скажите, каковы взаимоотношения Русской Православ­
ной Церкви и русских православных верующих с римскимн католиками и 
с Римско-Католической Uерковью в пределах Советского Союза ? От­
ражается ли как-нибудь это общее сближение во всем мире на Ваших 
взаимоотношениях в пределах Советского Союза? 

Митрополит Никодим : Я не жил в тех районах нашей страны, где 
преобладающее население католическое. 

о. Владимир: Какие именно Вы имеете районы в виду ? 

Митрополит Никодим : Я имею в виду Латвию, Литву, западные районы 
Украины и Белоруссии. Но я должен сказать, что между духовенством, 
между верующими православными и римскими католиками в центральной 
России за последнее время взаимоотношение вполне дружелюбное. Дол­
жен вам сказать, что в прошлом году, в день Праздника Рождества Хри­
стова по новому стилю, когда Римско-Католическая Uерковь празднует 
Рождество Христово, по доброму своему личному побуждению, я по­
сетил католический храм в Москве, присутствовал на рождественской 
ночной мессе, был сердечно встречен настоятелем этого прихода, был 
сердечно в стречен и верующими католиками, молившимися за этой ли­
тургией. 

о. Владимир : Так что можно считать это Ваше посещение желанием и 
поддержать верующих католиков, и проявить известные братские чув­
ства в таком же духе экуменизма, как, например, - когда Вы были 
здесь в Соборе в Ковентри и на других общих христианских богослу­
жениях. Можно ли это так рассматривать ? 

Митрополит Никодим : Это было добрым, христианскнм, братским 
жестом! 

о. Владимир: Спасибо, Владыка ! Был ли вопрос на Третьем Родосском 

1 09 



Совещании о взаимоотношении между Православной Церковью и Ан­
гликанской, что особенно нас здесь, в Англии, интересует? 

Митрополит Никодим : Да ! Двумя другими вопросами в программе на­
шего Всеправославного Совещания были вопросы о взаимоотношениях 
Православной Церкви с Англиканским Исповеданием и со Старо-Католи­
ками. Было принято решение о том, что сейчас мы предлагаем Православ­
ным Поместным Церквам образовать межправославную комиссию, кото­
рая займется всем тем, что имело место в прошлом во взаимоотношениях 
и в изучении проблем англиканства и старо-католичества. Когда эта ко­
миссия завершит свои работы и о проделанной работе доложит всем 
Православным Поместным Церквам, и они выскажут о них свое мнение, 
то1·да эта комиссия предложит провести соответствующий богословский 
диалог, совместное обсуждение вопросов, с всеангликанской и все­
старо-католической комиссиями, если эти Церкви пожелают создать 
такие комиссии. 

о. Владимир: Другими словами, если я вас верно понял, предложение 
Русской Церкви в отношении Римско-Католической Церкви о создании 
вот такой Комиссии, и о разработке вопросов отдельными Православ­
ными Церквами и то, что было решено в отношении Англиканской 
Церкви, - вполне идентично. Не правда ли? 

Митрополит Никодим : Вполне идентично!  
о. Владимир: Так что никакой разницы здесь нет. 

Митрополит Никодим : Разницы никакой нет. Русская Православная 
Церковь с братской любовью, с христианской любовью относится ко 
всем своим братьям, находящимся в других церквах и исповеданиях. 

о.  Владимир : А можете ли Вы, Владыка, сказать, какова позиция и ка­
ково сейчас отношение Православной Церкви к Восточным Церквам -
Армянской, Коптской, Индийской, Эфиопской - так называемым моно­
физитским ? 

Митрополит Никодим : Летом этого года, в Дании происходил обмен 
мнениями между богословами православными и богословами вот этих 
древних Восточных Церквей. Правда, это не был официальный диалог, это 
не был официальный съезд, но это был дружеский братский обмен мне­
ниями, который сделал хорошее и полезное дело. Православная Цер­
ковь с любовью относится к этим древним Восточным Церквам. В своем 
послании Третье Всеправославное Совещание на острове Родосе вы­
сказало свое приветствие им и добрые пожелания. Будем надеяться, что 
недалеко то время, когда Православная Церковь, во всей своей пол­
ноте, приступит к серьезному обсуждению с этими Церквами о том, как 
достичь полного единства Веры. 

СОБРАНИЯ НА ТЕМУ: "УЧАСТИЕ МИРЯН В ЖИЗНИ ЦЕРl<ВИ" 

В этом "сезоне" наши собрания были посвящены двум темам : 
1) "Православные эмигранты и Россия", 2) "Человек оправдывается не 
делами закона, а только верою в Иисуса Христа" ( Гал. 1 1 ,  16) . 

Первая тема привлекла необыкновенное для наших собраний коли-

1 10 



чество собеседников. Это указывает, может быть, на злободневность 
этой темы, особенно для движенской молодежи. 

При обсуждении темы стало очевидным, что сохранились еще эми­
гранты, которым доро,га старая Россия с ее прежним государственным 
укладом жизни и быта, но что есть уже много и других эмигрантов, 
которые не мечтают о реставрации прошлого, а скорее надеются, что 
в Сов. России, даже при ее режиме, жизнь и государственные формы 
управления будут улучшаться... и что со временем и эмигранты смогут 
вернуться в Сов. Союз. Но существует и третья категория эмигрантов, 
которые не приемлют советского режима и хотели бы свободного госу­
дарства, в котором Православная Русская Церковь могла бы свободно 
строить свою жизнь, соборно обсуждать и решать проблемы, которые 
встают в жизни современного церковного человека. 

На собрании много говорилось о языке богослужений, об новом 
стиле, о б  уставе. Указывалось на желательность совершения богослу­
жений на французском языке, ибо это открывает возможность для на­
ших детей понимать богатство наших церковных служб. 

К сожалению, русские люди де-факто мало живут соборной жизнью 
и лишь теоретически исповедуют ее в своем Символе веры. Пассивность 
мирян производит удручающее впечатление! Об этом очень хорошо и 
горячо говорил присутствовавший на собрании бывший центральный 
секретарь Р. С. Х. Движения и редактор Вестника Н. М. Зернов : "Наша 
русская Церковь за рубежом, -- сказал он, - несмотря на высокую 
воодушевленность некоторых своих членов, находится в опасности вы­
мирания, так как мы не научились различать между основами Церкви 
и ее историческими меняющимися выражениями. Мы не умеем дейст­
вовать церковно (соборно) ,  так как долгая бюрократическая опека 
разучила нас решать соборно нужные изменения и проводить их в 
жизнь. Мы все знаем, что многое надо улучшить в нашей церковной 
жизни, но мы все ждем, что "приедет барин и все рассудит". А барина 
больше нет, и ждать его неоткуда. Епархия - живая клетка в церков­
ном организме, и наш экзархат должен был бы осуществить необхо­
димые улучшения ! .. " 

Вторая тема этого года "о делах закона и вере" вызвала не мень­
ший интерес участников собраний. Эта тема, первоначально, в Церкви 
первого века имевшая узкий смысл (а именно, как быть с язычниками, 
принимающими христианство, - нужно или не нужно их перед кре­
щением обрезывать) ,  постепенно расширялась, и под делами закона 
стаJю пониматься не только исполнение ветхозаветных внешних рели­
гиозных правил, но и вообще всех дел человеческих ; вставал вопрос 
перед христианами, насколько человеческие дела нужны для спасения, 
если, по слову апостола, спасают нас не дела, а лишь вера в Иисуса 
Христа? Если думать, что человеческие дела играют какую-то роль в 
нашем спасении, то не умаляется ли этим вполне исчерпывающее иску­
пительное значение Голгофской жертвы Спасителя ? И мысль о том, 
что нашими усилиями мы помогаем Богу искупить падший мир, не 
является ли не только наивной, но просто-таки кощунственной ? !  (Авгу­
стин, Кальвин) .  С другой же стороны, если подумать, что наша актив­
ность не имеет никакого значения для нашей вечной судьбы, а что 
нужна и спасительна для нас лишь одна вера в Спасителя, то это 

1 1' 1  



предположение не будет JIИ находиться в противоречии со словами ап. 
Иакова:  "Вера без дел мертва" ;  не приведет ли эта мысль к страшной 
гипотезе предопределения, ибо если в своем спасении человек пасси­
вен, то вся ответственность за его судьбу падает только на Бога, и 
это Он все решает, кому из людей нужно спастись и кому погибнуть ? 
Это Он один извечно предопределяет, кто будет в раю, и кто в аду, а 
сам человек есть лишь пешка, лишенная всякой свободы ? (протестанты) .  
Известно, как в истории Церкви н а  это недоумение отвечали католики ; 
известно, как в своем оправдании дел человеческих они впадали в 
недолжный юридизм и в "арифметику дел" ( сокровищница сверхдолж­
ных дел и индульгенции) .  Но что скажем мы, православные? Что пред­
ставляют собою наши добрые дела? Какое, с нашей точки зрения, 
соотношение "веры" и "дел" ? Что такое православное учение о синэргии 
(т. е. о нашем со-действии божественной благодати) ? Кроме того, какая 
вера для нас спасительна ? ( ведь бесы тоже веруют - Иак. 1 1 , 19) . 
Имеет ли для нас значение содержание нашей веры? Каково это со­
держание ? 

Об этом мы будем беседовать на · ближайших собраниях. 

Свящ. Г. Сериков 

L ES E D ITEU RS R E U N I S 
1 1, rue de la Montagne-Sainte-Genevieve, Paris-5• 

Н О В И Н Н И :  
С. Л. ФРАНК 

ДУIПА Ч Е ЛОВ ЕI\. А  
Опыт введения в философскую психологию 

1. Стихия душевной жизни 
11. Нонкретная душевная жизнь и ее формирующие силы 

1. Что такое вера 

* 
* *  

С. Л. ФРАНК 

С НАМИ БОГ 
Три размышления 

2. Парадоксальная правда христианства 
3. Истина, как путь и жизнь ( осуществление веры) 

ИЗДАНИЕ YMCA-PRESS Декабрь 1964 г. 

1 1 2 






	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021
	0022
	0023
	0024
	0025
	0026
	0027
	0028
	0029
	0030
	0031
	0032
	0033
	0034
	0035
	0036
	0037
	0038
	0039
	0040
	0041
	0042
	0043
	0044
	0045
	0046
	0047
	0048
	0049
	0050
	0051
	0052
	0053
	0054
	0055
	0056
	0057
	0058
	0059
	0060
	0061
	0062
	0063
	0064
	0065
	0066
	0067
	0068
	0069
	0070
	0071
	0072
	0073
	0074
	0075
	0076
	0077
	0078
	0079
	0080
	0081
	0082
	0083
	0084
	0085
	0086
	0087
	0088
	0089
	0090
	0091
	0092
	0093
	0094
	0095
	0096
	0097
	0098
	0099
	0100
	0101
	0102
	0103
	0104
	0105
	0106
	0107
	0108
	0109
	0110
	0111
	0112

