


Tolstoy Series
·2·

На переплете: Центр села Богородского



И-1. Федор Алексеевич Желтов



Л. Н. Толстой 
и

Ф. А. Желтов 
Переписка

Редактор
А. А. Донсков

Составитель
Л. В. Гладкова

Slavic Research Group 
at the University of Ottawa 

Славянская исследовательская группа 
при Оттавском университете

и
Государственный музей Л. Н. Толстого 

State L.N. Tolstoy Museum, Moscow 
1999



© 1999 Slavic Research Group at the University of Ottawa
No part of this book may be reproduced in any form, by 
print, photoprint, microfilm, microfiche, or any other 
means, without written permission from the publisher.

Canadian Cataloguing in Publication Data

Tolstoy, Leo, 1828-1910.
L. N. Tolstoi i F. A. Zheltov : perepiska

(Tolstoy series ; 2)
Includes bibliographical references.

ISBN 0-88927-043-0

1. Tolstoy, Leo, 1828-1910—Correspondence. 2. Zheltov, 
F. A. (Fedor A.)—Correspondence. 3. Authors, Russian— 
19th century—Correspondence.

I. Donskov, Andrew, 1939-. II. Zheltov, F. A. (Fedor A.).
III. Gladkova, Liudmila, 1955-. IV. University of Ottawa. 
Slavic Research Group. V. Title. VI. Series.

PG3379.Z441999 891.73'3 C99-900874-9

Slavic Research Group 
University of Ottawa 

Ottawa, Canada KIN 6N5
Facsimile: (613) 562-5160

E-mail: SLAVICRE@uottawa.ca

Printed in Canada

iv

mailto:SLAVICRE@uottawa.ca


СОДЕРЖАНИЕ
От редактора ix

Л. Н. Толстой и крестьянский 
писатель Ф. А. Желтов А. А. Донсков 1

ПИСЬМА 1887-1909

1. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 18 апреля 1887 г. 29

2. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 21 апреля? 1887 г. 32

3. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 6 июля 1887 г. 34

4. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 20 июля 1887 г. 35

5. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 27 января 1888 г. 36

6. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 1-2 февраля 1888 г. 37

7. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 2 мая 1888 г. 40

8. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 12 мая 1888 г. 41

Ф. А. Желтов, «О жизни как вере во Христа» 43

9. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 16 июня 1888 г. 50

10. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 4 июля 1888 г. 51

И. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 31 января 1889 г. 52

12. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 7 февраля 1889 г. 55

13. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 12 июня 1889 г. 57

14. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, нач. октября 1889 г. 59

15. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 15 октября 1889 г. 60

16. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 16 октября 1889 г. 70

17. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 23 ноября 1889 г. 71 

18. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 11 февраля 1890 г. 73

19. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 16 марта 1890 г. 74

20. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 8 апреля 1890 г. 80

21. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 12 апреля 1890 г. 81

v



vi Л. H. Толстой и Ф. А. Желтов: переписка

22. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 29 апреля 1890 г. 83

23. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 21 мая 1890 г. 85

Ф. А. Желтов, «Искренее посвящение Л. Н. Толстому» 87 

24. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 30 ноября 1891 г. 88

25. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 23 июля 1892 г. 93

26. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 4 марта 1893 г. 95

27. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 25 февраля 1894 г. 100

28. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 21 апреля 1894 г. 101

29. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 28 апреля 1894 г. 104

30. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 5 мая 1894 г. 106

31. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 12 мая 1894 г. 108

32. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 15 мая 1894 г. 112

33. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 23 мая 1894 г. 113

34. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, после 23 мая 1894 г. 114

35. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 23 июня 1894 г. 116

36. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 7 или 8 июля 1894 г. 118

37. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 6 августа 1895 г. 119

38. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 19 августа 1895 г. 120

39. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 19 октября 1895 г. 122

40. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 27 октября 1895 г. 125

41. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 18 декабря 1895 г. 126

42. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 29 декабря 1895 г. 128

43. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 18 января 1896 г. 130

44. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 7 апреля 1897 г. 133

45. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 10 апреля 1897 г. 135

46. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 21 апреля 1897 г. 138

47. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 27 декабря 1900 г. 140

48. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 27 декабря 1900 г. 141



Содержание v i i

49. Л. H. Толстой — Ф. А. Желтову, 30 декабря 1900 г. 143

50. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому, 17 сентября 1909 г. 144

51. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову, 12 октября 1909 г. 148

Приложение: ,· ' \
В. Башкиров, «Он встречался с Толстым» \ 151

Список иллюстраций

И-1. Федор Алексеевич Желтов (портрет) ii

И-2. Кожевенный завод Ф. А. Желтова viii

И-3. Здание заводоуправления АО «Бокоз» viii

И-4. Собор Рождества Богородицы (г. Богородск) х

И-5. Копия анкеты при письмах Л. Н. Толстого 18

И-6. Ф.А. Желтов, «Искреннее посвящение Л. Н. Толстому» 25

И-7. Третья стр. статьи Ф. А. Ж. «Хорошо ли пить вина...» 56 

И-8. Письмо Ф. А. Желтова к Л. Н. Толстому, 16.III.1890 г. 79 

И-9. Конверт письма Ф. А. Желтова к Л. H. T., 4.III.1893 г. 103

И-10. Первая страница статьи Ф. А. Желтова «О жизни...» 105 

И-11. Конверт письма Ф. А. Желтова к Л. H. T., 15.V.1894 г. 115 

И-12. Конверт письма Л. H. Т. к Ф. А. Ж., 19.VIII.1895 г. 120 

И-13. Письмо Л. Н. Толстого к Ф. А.Желтову, 19.VIII.1895 г. 121 

И-14. Письмо Ф. А. Желтова к Л. Н. Толстому, 27.Х.1895 г. 127 

И-15. Конверт письма Л. H. Т. к Ф. А. Желтову, 10.IV.1897 г. 136 

И-16. Первая стр-ца письма Л. H. Т. к Ф. А. Ж., 10.IV.1897 г. 137 

И-17. Конверт письма Ф. А. Желтова к Л. H. T, 17.IX.1909 г. 147 

И-18. Первая страница статьи «Он встречался с Толстым» 150 

И-19. Титульный лист брошюры Ф. А. Желтова «Два пути» 155

На задней стороне переплета: Федор Алексеевич Желтов (портрет)



И-2. Кожевенный завод, владельцем которого до 1918 г. являлся Ф. А. 
Желтов; впоследствии кожзавод им. Венецкого, в наст, время АО «Бокоз»

И-3. Здание заводоуправления АО «Бокоз»; 
до 1918 г. принадлежало Ф. А. Желтову

viii



От редактора

От имени Славянской исследовательской группы при Оттавском 
университете, я бы хотел выразить сердечную благодарность Госу­
дарственному музею Л. Н. Толстого в Москве за предоставленный 
ценный материал, входящий в данный сборник.

Эта переписка, плод нашего многолетнего близкого сотрудниче­
ства, вместе с уже изданной нами перепиской Л. Н. Толстого с П. В. 
Веригиным, Μ. П. Новиковым и Т. Μ. Бондаревым образует своеобраз- 

I ную тетралогию — исключительно важный диалог между Л. Н. Тол- 
i стым, ищущем на протяжении многих лет смысл жизни в крестьян­

стве, и четырьмя крестьянами-сектантами, многое открывшими ему.
Я хотел бы выразить свою признательность проф. Л. Д. Громовой- 

-Опульской за ее советы и постоянную поддержку, Л. В. Гладковой 
за составление текста писем и моему ассистенту А. А. Ключанскому 
за его участие. Особенная признательность моему коллеге Джону 
Вудсворту. Я хотел бы также выразить свою благодарность д-ру Г. Я. 
Галаган за ее помощь, как и сотрудникам Богородского краеведчес­
кого музея за фотографии и ряд ценных документов, касающихся 
личности Ф. А. Желтова.

1999 А. А. Донсков
Славянская исследовательская группа

Оттавский университет
Канада

ix



И-4. Собор Рождества Богородицы.
По названию ранее деревянной церкви, которая сгорела, получило название 
сельцо «Богородичное», «Богородицкое» и окончательно село «Богородское» 

— ныне город Богородск. Собор был разобран в конце 30-х годов.

X



л. н. толстой
И КРЕСТЬЯНСКИЙ ПИСАТЕЛЬ Ф. А. ЖЕЛТОВ

Трактат Толстого «Так что же нам делать?» (1886 г.) — это мощ­
ный призыв к духовному возрождению. Автор пишет: «За всю мою 
жизнь два русских мыслящих человека имели на меня большое нрав­
ственное влияние и обогатили мою мысль и уяснили мне мое миро­
созерцание. Люди эти были не русские поэты, ученые, проповедни­
ки, — это были два живущие теперь замечательные человека, оба 
всю свою жизнь работавшие мужицкую работу, — крестьяне Сютаев и 
Бондарев».1

!Л. Н. Толстой. Полное собрание сочинений. Юбилейное издание. Москва- 
-Ленинград, Т. 25. С. 25 (далее ссылки на том и страницу приводятся в 
тексте).

2В. К. Сютаев (1820-1892) — крестьянин-мыслитель, единомышленник Л. Н. 
Толстого, оказавший довольно сильное воздействие на писателя. См. о 
нем в: А. С. Пругавин, «Алчущие правды», Русская мысль, 1881, кн. XII и 
Н. И. Пруцков, «Сибирская утопия T. Μ. Бондарева «Торжество земледель­
ца» в: Очерки литературы и критики Сибири (XVII—XX вв.), Новосибирск, 
1976, С. 132-35 и А. П. Косованов, «Тимофей Бондарев и Лев Толстой», 
Абакан, 1958, С. 5-8.

3Основная идея сочинения Бондарева «Торжество земледельца или трудолю­
бие и тунеядство», законченного на рубеже 70-80-х годов, заимствована из

Этот отрывок определяет важные вехи в направлении мысли Тол­
стого. С первых строк становится ясно, что вопросы нравственности 
уже давно волнуют писателя. Полностью исключается любое влия­
ние со стороны аристократии и духовенства на его мировоззрение, в 
основу которого легли крепкие нравственные устои русского кресть­
янства, чей смысл жизни состоял в работе «в поте лица своего». 
Эти простые люди не только нравственно обогатили Толстого, но и 
«уяснили» ему его мысли. Это был необыкновенно значительный мо­
мент в его так называемый «посткризисный период» (вслед за оконча­
нием «Анны Карениной» в конце 1870-х гг.), что абсолютно необходи­
мо учитывать при любой дискуссии о Толстом и крестьянстве.

Показательно также, что оба упомянутых здесь крестьянина были 
сектантами: В. К. Сютаев* 2 был хорошо известен Толстому и другим 
современным ему писателям, а T. Μ. Бондарев (1820-1898), суббот­
ник (группа, отколовшаяся от молокан, в свою очередь ранее отде­
лившихся от духоборцев) активно вел непрерывную переписку с Тол­
стым с 1885 г. до самой своей смерти, последовавшей в 1898 г.3

1



2 Л. Н. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

Слово «уяснить» может стать ключом к пониманию развития мыс­
ли Толстого. Оно предполагает подтверждение идеи — в данном 
случае нравственной позиции писателя. Толстой настаивает, что 
нравственные законы существуют уже давно, человечеству остается 
лишь уяснить их себе. Уяснение нравственного закона является са­
мым важным, если вообще не единственным делом всего человечест­
ва.

В связи с этим, как в жизни Толстого, так и в его творчестве, 
сектанты сыграли ту же роль, что и другие крестьяне, послужив­
шие катализатором духовного возрождения его героев-аристократов. 
Такова функция крестьянина Каратаева в возрождении Пьера в «Вой­
не и мире», или для Левина — крестьянин Платон в «Анне Карени­
ной», или для Нехлюдова — крестьянин-сектант в «Воскресении». 
Левин «перерождается», услышав от одного из крестьян историю о 
справедливой и полной смысла жизни другого крестьянина, и он 
проходит все этапы на пути к истине, которую он всегда невольно 
осознавал: «Я ничего не открыл. Я просто научился тому, что я уже 
знал» — говорит он в конце романа.

Тем не менее весьма существенно, что его учителем оказался кре­
стьянин, не обремененный тяжким бременем цивилизации. Толстой 
понял, что ответ на вопрос «Как жить?» (и умирать), который волно­
вал его главных героев (и его самого), не может быть найден на 
уровне нравственных и интеллектуальных рассуждений, однако он 
уже существует на более глубоком, более естественном уровне — че­
рез «правду», как она воспринимается им самим и его дворянским 
персонажами (на которых в его главных работах сконцентрировано 
почти все его внимание), и через их единение с крестьянами.

Толстой узнал в полном объеме о преследовании церковью и госу­
дарством русских сект уже после того, как написал свои основные 

«Книги Бытия»: «В поте лица твоего снеси хлеб твой, дондеже возвратити- 
ся в землю, от нея же взят» (3:19).

Нам известны сокращенные варианты сочинения Бондарева из публи­
каций в еженедельнике «Русское дело» (1888, №12-13) с послесловием 
Толстого. В 1890 г. благодаря содействию Толстого вышел французский 
перевод «Léon Tolstoï et Timothé Bondareff. Le travail». Traduit du russe par V. 
Tseytline et A. Pagès. Paris, 1890. Примечательно, что в том же году вышел 
английский перевод, но не с русского, а с французского перевода Цейтли­
на и Пажеса (см. «The Suppressed book of the peasant Bondareff. Labour: The 
Divine command. Made known, augmented and edited by Count Lyof Tolstoï». 
Trans. Mary Cruger. Toronto, 1890). T. Μ. Бондарев неоднократно жаловался 
и Л. Н. Толстому, и Г. И. Успенскому на плохой перевод его сочинения 
(обратный перевод по его просьбе был сделан местным переводчиком) и 
на многие сокращения. Его рукопись содержала около 200 листов; «Тор­
жество земледельца или трудолюбие и тунеядство» также вышло в сокра­
щенном виде в «Посреднике» в 1906 г.



Л. Н. Толстой и крестьянский писатель Ф. А. Желтов 3

теоретические работы по социальным и религиозным вопросам. На­
стойчивые преследования, последовавшие за сожжением духоборцами 
оружия на Кавказе в июне 1895 г., стали, можно сказать, прямым 
вызовом всей толстовской философии ненасилия, его отрицанию 
официальной религии, а также собственности и привилегий, осно­
ванных на классовой структуре общества и правовой элитарности. 
Эти преследования, базой которых послужили националистические 
и милитаристские идеи того времени, побудили Толстого еще силь­
нее настаивать на доктрине несопротивления злу насилием как глав­
нейшего принципа христианского учения.

Ничего неожиданного не было в том, что в середине 1890-х гг. 
Толстой принял сторону духоборцев. Он и раньше неоднократно вы­
ступал против преследования различных религиозных сект. Писа­
тель был хорошо осведомлен о других христианских пацифистах 
(например, квакерах и меннонитах). В эпоху практически всеобщей 
воинской повинности как в России, так и в Европе, он поддерживал 
тех, кого их пацифистские убеждения вынуждали отказываться от 
службы в их национальных армиях, но никогда не делал он этого с 
таким горячим интересом и столь активно, как в случае с духобор­
цами. Во-первых, среди духоборцев страдало гораздо большее число 
людей, чем в других сектах (например, у молокан или штундистов); 
кроме того, после сожжения оружия репрессии усилились настоль­
ко, что сама жизнь многих людей оказалась в опасности.

Все же наиболее значительным фактором, определившим особый 
интерес Толстого и его активное участие, было, несомненно, су­
щественное совпадение его философии и образ жизни духоборцев. В 
сообщениях, которые получал Толстой от своих последователей (из­
вестных как «толстовцы»), говорилось о честном труде сектантов и 
добывании ими пропитания работой на земле, об их общинном иму­
ществе, их любви к Богу, их абсолютном отрицании войны, убийства 
и насилия, а также об их готовности страдать от притеснений за 
стремление к Истине. Все это было весьма близко писателю, он ви­
дел в этом практическое воплощение своей мечты, именно за это 
ратовал в своих произведениях. Будучи прагматиком, Толстой не до­
вольствовался ограничением своего творческого вклада философией. 
Он пребывал в постоянных поисках наглядных примеров для иллюс­
трации своих теорий. Какое-то время он искал удовлетворения в 
простой крестьянской жизни, а теперь почувствовал, что простые 
русские сектанты могут стать реальным примером, в особенности 
потому, что эти группы — более, чем любые иные, — объединяли 
крестьянский образ жизни с могучим стремлением следовать учению 
Христа на деле, а не на словах, скорее в повседневной жизни, чем 
путем организованной религии — иными словами, это была иллюс­
трация неразрывности духовного и материального.



4 Л. Н. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

Толстой постоянно интересовался различными русскими сектами. 
Он посвящает им свои публицистические работы, на них приходится 
более 1/10 его эпистолярного наследия, им отводится важная роль в 
некоторых его художественных произведениях. В «Воскресении» сек­
танты призваны «уяснить» мысли и идеи Нехлюдова (и, сверх того, 
самого писателя) в его поиске нравственного возрождения. Показа­
тельны, например, сцены притеснений и наказаний, которые так вол­
новали Толстого, особенно после 1895 г. Хотя сектанты в романе 
были молоканами, именно ситуация духоборцев, возникшая после 
1895 г., стимулировала Толстого довести роман до конца. Впервые 
Толстой вводит в роман (теперь уже в шестую его редакцию) крес­
тьян-сектантов молокан после сожжения духоборцами оружия. Самое 
важное, что это были свои русские сектанты, а не иностранные еван­
гелисты, например, последователи учения лорда Редстока, которое 
так увлекало многих в среде современной Толстому русской аристо­
кратии4.

4См. Edmund Heier, «Religious schism in the Russian aristocracy 1860-1900. Rad- 
stockism and Pashkovism». The Hague: Nijhoff, 1970.

Вопрос преследования и наказания, судьбы людей, отказывающих­
ся от воинской повинности в силу нравственных убеждений, пробле­
ма выбора верного пути в жизни доминируют в неоконченной пьесе 
Толстого «И свет во тьме светит» (которую писатель не раз называл 
«Моя драма»). Герой пьесы живет по правилам, основанным на чисто 
сектантской философии — вера в Бога в сердце, честная, мирная об­
щинная жизнь, свободная как от вмешательства властей, так и под­
чинения церкви, всемирное братство. Ученик героя, молодой рекрут, 
отказывается приносить присягу на верность и расплачивается за 
свои убеждения дорогой ценой: после заключения в тюрьму и неудач­
ных попыток вернуть его в лоно Православной церкви, его сначала 
отправляют в дисциплинарный батальон (как в действительности 
случалось со многими рекрутами из сектантов), а потом в сумас­
шедший дом, тогда как другой персонаж из православного духовен­
ства покидает церковь и присоединяется к духоборцам.

Однако, как в пьесе, так и в романе, образы сектантов не получа­
ют ни психологического, ни художественного развития. Они высту­
пают скорее как абстракция, призванная пролить свет (снова: «уяс­
нить») на идеи, имеющие отношение ко внутреннему конфликту ге­
роя-аристократа.

Секты берут начало в социальном протесте. Они придают ему 
направление и формальное выражение, что во многом определяется 
историческими обстоятельствами. Некоторые из них восходят к ран­
нему христианству или, чаще, ко времени русского раскола, хотя



Л. Н. Толстой и крестьянский писатель Ф. А. Желтов 5 

распространение их и усиление их деятельности приходится на вто­
рую половину XIX столетия5.

5См. В. Бонч-Бруевич, «Сектантство в освободительную эпоху» в: «Из мира 
сектантов», Москва, 1922, С. 24-35; Л. Д. Громова-Опульская, «Л. Н. Тол­
стой и П. В. Веригин: переписка», под ред. А. Донскова, СПб., 1995.

Период после освобождения крестьян в 1861 г. был отмечен мно­
гими важными событиями. Прогрессивные круги Российской Импе­
рии искали духовной связи со своим народом, но не находили ее, а 
только все сильнее утрачивали чувство реальности, что продемон­
стрировало, в частности, уже к 1874 г. движение «хождения в на­
род», главной целью которого была вполне обоснованная на первый 
взгляд просветительская деятельность. Пропасть между высшим и 
низшим сословиями, обусловленная отрывом образованных классов от 
народных масс, не уменьшалась, но, напротив, становилась все не­
преодолимее.

Отсутствие в России социальных условий для свободного разви­
тия личности вызывало трагическое ощущение опустошенности, ко­
торое хорошо передал Глеб Успенский во «Власти земли» (1882).

В литературной критике социального направления проявилась 
тенденция осуждения многих видных русских писателей, в произве­
дениях которых критики не обнаруживали социальной и нравствен­
ной пользы.

После убийства в 1881 г. Императора Александра II, которое бы­
ло организовано представителями радикально настроенной молодежи, 
перешедшей во второй половине 70-х гг. к террористическим актам, 
политика правительства в отношении как политических, так и лю­
бых других диссидентов ужесточилась. Репрессии в отношении их 
сделались в России практически повседневным явлением.

В то же время, разрушение социальных и политических ориенти­
ров, которыми руководствовались прежние поколения, привело к ра­
зочарованности многих Православной церковью. Во второй половине 
XIX в. иностранные толкователи Христианской религии и представи­
тели различных сект находили в России все большее число привер­
женцев среди представителей как высших, так и низших классов.

Такова вкратце была атмосфера в России, когда духовные искания 
Л. Н. Толстого привели его после окончания «Анны Карениной» сна­
чала к состоянию духовного кризиса, а затем к поиску и обретению 
собственной веры. При всей своей противоречивости, эта «новонай- 
денная» вера Толстого отражала взгляды писателя на жизнь и рели­
гию, которые он пытался привести в соответствие с тем, как он по­
нимал философию хлебопашцев. В этом качестве все его представ­
ления нередко сближались с идеями таких крестьян-мыслителей как



6 Л. Н. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

Μ. П. Новиков, П. В. Веригин, В. К. Сютаев, T. Μ. Бондарев и Ф. А. 
Желтов6.

6О Μ. П. Новикове и Л. Н. Толстом, см. Л. В. Гладкова, «Μ. П. Новиков. Уход 
Л. Н. Толстого. 1905 год. Столыпинская реформа. Письмо к И. В. Сталину» 
в: «Неизвестный Толстой. В архивах России и США». Москва, 1994. С. 
318-47; также А. А. Донсков, «Л. Н. Толстой и Μ. П. Новиков: Переписка». 
München, Verlag Otto Sagner, 1996. С. 1-120.

7H. Н. Гусев, «Лев Николаевич Толстой: Материалы 1881-1885 гг.». Москва, 
Наука, 1970. С. 53.

8Толстой отметил в дневнике публикацию в «Отечественных записках» за 
1881 (№№ 4 и 5) статьи Федосеевца «Программа вопросов для собрания 
сведений о русском сектантстве».

9Этел Данн (Ethel Dunn) в своей статье «Spiritual and economic renewal among 
Molokans and Doukhobors» («Canadian Ethnic Studies», T. XXVII, № 3, 1995, 
C. 166) приводит составленную И. Морозовым таблицу статистических

Интерес Толстого к сектантам и поддержка их были встречены 
по-разному. Некоторые современники восприняли его отношение как 
поведение «кающегося дворянина», стремящегося искупить неспра­
ведливость, допущенную в прошлом по отношению к крестьянству со 
стороны высших классов (к которым по рождению принадлежал Тол­
стой), а церковные критики расценили действия Толстого как под­
рыв основ Русской православной церкви, что в конечном итоге приве­
ло к его отлучению в 1901 г. Другие же обнаружили в них черты 
анархизма, опасные для государственных устоев. Реакция властей 
оказалась вполне предсказуемой: доносы, слежка, полицейский над­
зор. Тем не менее, в 1870-1880 гг. часть российской интеллиген­
ции поддерживала интерес к сектантскому движению в России, а не­
которые полагали, что сектантская оппозиция официальной церкви 
могла бы быть также успешно использована для формирования 
оппозиции царскому правительству. Как отмечал Гусев7: «многие 
журналы, как «Отечественные записки», «Дело», «Слово», «Русская 
мысль», охотно печатали статьи о сектантах»8.

Уже с 1880 г. в результате публикаций, в частности, «Посредни­
ка», а также других изданий и вследствие личных контактов Толсто­
го с русскими крестьянами и «начинающими писателями из народа», 
среди простого народа возникли и распространились слухи о том, 
что писатель симпатизирует русским сектантам.

В начале 80-х гг. Толстой познакомился с Ф. А. Желтовым, мо­
локанином из села Богородское, Горбатовского уезда Нижегородской 
губернии, хотя вообще знакомство Толстого с молоканами произо­
шло еще в 1871 г. в Самаре9, где у Толстых было имение. Тол-



Л. Н. Толстой и крестьянский писатель Ф. Ä. Желтов 7 

стой часто встречался с представителями местного населения, к ко­
торым относился с глубоким почтением.

Молокане, называвшие себя «духовными христианами», составляли 
группу русских крестьян, которые, также как и множество других 
сект, разошлись во взглядах с официальной русской церковью около 
300 лет назад. Они подверглись жестоким гонениям и в полном со­
ставе были высланы в Закавказье, где на протяжении жизни не­
скольких поколений чувствовали себя в относительной безопасности. 
Однако, во время русско-японской войны преследования возобнови­
лись. Убежденные пацифисты, они отказывались носить оружие и 
даже нести нестроевую службу в армии. Предвидя дальнейшие гоне­
ния, около 5 000 молокан в поисках свободы совести перебрались в 
Америку в 1905-1907 гг.

В отличие от духоборцев, от которых они откололись приблизи­
тельно в конце XVIII столетия, молокане признают Писание как ис­
точник знаний об истине, но толкуют его весьма вольно. Они отвер­
гают доктрину Троицы, святых; их концепция церкви сводится к по­
нятию сообщества верующих, в котором все равны: они отвергают ру­
коположенное и оплачиваемое духовенство, осуждают иконы, отверга­
ют таинства и, следуя заповедям, отказываются приносить присягу и 
носить оружие (их мистическая и аскетическая направленность про­
является в вере, что Святой Дух нисходит на них и открывает им мо­
гущество Господа). За некоторым исключением, их идеи отвечают 
тем положениям, которые Толстой после своего так называемого ре­

данных за 1925 г. по молоканам и их процентному отношению к другим 
сектам.

В окрестностях Самары (на Средней Волге) общее число сектантского 
населения составляло 19 500 человек, молокан насчитывалось 2 967 чело­
век, т. е. 15,22%. По мнению Данн эти цифры были сознательно заниже­
ны. Данн справедливо считает, что «достоинство таблицы Морозова со­
стоит в том, что по ее данным можно предположить, что молокане жили в 
каждом регионе Советского Союза...»

В настоящий момент (т. е. в конце двадцатого столетия) между духобор­
цами и молоканами сложились хорошие отношения. Основная масса моло­
кан эмигрировала не в Канаду, а в США (в основном в Калифорнию), но 
это не мешает и тем и другим вместе отмечать праздники и поддерживать 
деловые отношения.

Даже на Кавказе между духоборцами и молоканами наблюдались вполне 
дружественные отношения. В качестве примера помощи молокан духобор­
цам, оказавшимся в крайне тяжелом положении, можно привести письмо 
духоборцев Славянки толстовцу Ивану Михайловичу Трегубову, см. доку­
мент #1896-02-27с в работе составителя-переводчика Джона Вудсворта 
(John Woodsworth): «Russian roots and Canadian wings: Russian archival docu­
ments on the Doukhobor emigration to Canada». Ottawa: Penumbra Press, 1999. 
C. 76-78.



8 Л. И. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

лигиозного обращения стал полагать наиважнейшими. Разумеется, 
тема «Толстой и молокане» не так обширна, как «Толстой и духобор­
цы». Однако, она важна как с точки зрения участия, которое он при­
нял в их судьбе, так и с точки зрения того, насколько они оказались 
полезны ему при разработке его философии в 1880-х и особенно в 
1890-х гг.

Вопросы, имеющие отношение к некоторым аспектам жизни, ха­
рактера и верований молокан, находят определенное отражение в 
письмах, дневниках, статьях и гражданской деятельности Толстого; 
в меньшей степени в его литературных трудах, например, в романе 
«Воскресенье» и в мемуарной литературе.

Остановимся кратко на некоторых документах, из которых очевид­
но, что в целом у Толстого сложилось положительное мнение о мо­
локанах. Толстой ценил их (и можно сказать, вообще всех сектан­
тов) за свободомыслие, спор с официальной церковью, смелость в от­
ношении с властями, за душевную чистоту и простоту. В письме к 
Софии Андреевне от 19 июля 1881 г. из Патровки (Самарской губ.), 
где он проходил курс лечения кумысом, Толстой писал: «Нынче я ... 
провел целый день в Патровке, на молоканском собрании, обеде и на 
волостном суде (где судили невинного молоканина) и опять на моло­
канском собрании... На собрании была беседа об Евангелии. Есть 
умные люди и удивительные по своей смелости» (ПСС, Т. 83, С. 
293-94).

Он продолжает описание этих людей в письме к жене от 22-23 
июля того же года: «И бедность робкая, сама себя не знающая, — 
Интересны молоканы в высшей степени. Был я у них на молении, 
присутствовал при их толковании Евангелия и принимал участие, и 
они приезжали и просили меня толковать, как я понимаю; и я читал 
им отрывки из моего изложения и серьезность, интерес, и здравый, 
ясный смысл этих полуграмотных людей удивительны» (там же, 
С. 296).

В письме к П. В. Великанову (от 17 декабря 1896 г.) Толстой 
подчеркивает усиление их веры: «То впечатление, кот[орое] вы полу­
чили от молокан сибирских, я, помню, получил от молокан самар­
ских, когда в первый раз познакомился с ними. Я ожидал от них 
слишком многого; я думаю также и вы. Но, познакомившись с ними 
ближе, я нашел в стариках и в молодых протестующих людях из них 
живое движение и растущее религиозное чувство» (ПСС, Т. 69, С. 
222).

Получив известие, что некоторые дети молокан были отняты у 
родителей и разосланы по разным монастырям, чтобы сломить волю 
молокан и наказать их за исповедание собственной веры, Толстой 
написал два взволнованных письма царю Николаю II, в которых осу­
дил подобные действия. В то же время письма прозвучали как 
страстный призыв к свободе вероисповедания: «Вам стоит только



Л. Н. Толстой и крестьянский писатель Ф. А. Желтов 9 

послать беспристрастного, правдивого человека на места изгнания 
гонимых за веру — в Сибирь, на Кавказ, Олонецкий край, и по мес­
там заключения, и из донесения этого человека Вы сами увидали 
бы те страшные дела, которые совершаются Вашим именем» (10 мая 
1887 г., ПСС, Т. 70, С. 74)10.

10В 1897 г. поступило сообщение по Николаевскому и Бузулукскому уездам, 
что там становые пристава и урядники по ночам силой отбирают детей у 
родителей. Оказалсоь, что этих детей определяли в разные мужские и 
женские монастыри по всей Самарской губернии. Несмотря на устные и 
письменные протесты адвокатов и других доброжелателей, власти смягчи­
лись лишь тогда, когда Толстому с присущей ему изобретательностью и 
умением убеждать удалось привлечь внимание местной и иностранной 
прессы, которая осудила такие действия. Дети были возвращены родите­
лям. Дочь Толстого Т. Л. Толстая также ходатайствовала о них перед 
Прокурором Святейшего Синода К. П. Победоносцевым. Детей вернули 
родителям только в феврале 1898 г.

Столь непродуманные действия властей в какой-то мере стали возможны 
в силу положений, принятых на Казанской миссионерской конференции, 
проходившей в Казани в августе 1897 г. Среди прочих мер по борьбе с 
инакомыслящими сектами на ней было решено обратиться с петицией о 
принятии закона, разрешающего отбирать детей у родителей с тем, чтобы 
потом направлять их в Епархиальные приюты. В скором времени такая 
мера была применена к детям молокан. По прочтении отчета о конферен­
ции в газете «Русские ведомости» Толстой отметил в своем дневнике: «Воз­
мутительный отчет о миссионерском съезде в Казани» (ПСС, Т. 53, С. 150).

18 сентября 1897 г. заметка, посланная «в английские газеты», 
проинформировала читателей о насилии над молоканами, особенно 
подчеркивая, что дети молокан, отнятые у родителей, уже четыре 
месяца томятся в монастырях (см. там же, С. 138).

Как известно, Толстой неоднократно помогал голодающим в неу­
рожайные годы. Его письмо «В редакцию газеты «Русские ведомос­
ти» свидетельствует о его постоянном интересе к молоканам и помо­
щи им (см. письмо от 28 февраля 1898 г., ПСС, Т. 72, С. 79-80).

Он оказывал моральную и финансовую поддержку тем молоканам, 
которые хотели покинуть Россию и уехать в Канаду к духоборцам, 
когда понимал, что они не последуют его советам остаться в Рос­
сии, и убеждался в непоколебимости их решения бежать от пресле­
дования (см. его письмо к А. Н. Дунаеву от 9-11 сентября 1900 г. 
(ПСС, Т. 72, С. 450), а также его ответ (от 2 октября 1900 г., там 
же, С. 465-66) А. Бодянскому, который писал 21 августа 1900 г. из 
Канады о приезде трех молокан, искавших возможность переселить 
туда своих братьев).

Впечатление о человечных, теплых отношениях между Толстым и 
молоканами без намека на критику складывается из отчета А. С. Пру- 
гавина «Лев Толстой и самарские молокане». Пругавин встретился с



10 Л. Н. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

Толстым летом 1881 г. «в глуши самарских степей», как он пишет, 
в селе Патровке, Бузулукского уезда, на собрании последователей 
молокан. В своей статье Пругавин подчеркивает, что после самар­
ского голода 1873-1874 гг., в период которого Толстой так много 
сделал для самарского крестьянства, он стал пользоваться необыкно­
венной популярностью и доверием не только среди населения Пат- 
ровки, но и во всех соседних с нею волостях. Пругавин говорит о 
теплых и прочных связях между Толстым и молоканами, которые, 
даже если они и не стали последователями его учения, признавали 
в нем близкого им по духу человека и видели в нем в то время ис­
тинного друга и покровителя11.

11 А. С. Пругавин, «Лев Толстой и самарские молокане». О Льве Толстом и 
толстовцах. Москва, 1911. С. 35-71.

Действительно, до конца своих дней Толстой поддерживал как 
молокан, так и духоборцев, и других сектантов. Он сочувственно от­
носился к их положению, сожалел о том, что власти сурово обраща­
ются с неконформистами, но настаивал на том, что эти преследова­
ния будут иметь и свой положительный результат. В весьма показа­
тельном письме к князю Д. А. Хилкову (написанному в июле-августе 
1896 г.) он ободряет молокан и других сектантов: «гонения не толь­
ко неизбежное условие установления истины, но и необходимое для 
этого условие. Все равно как трение ... если нет трения, я вперед 
знаю, что ничего не движется» (ПСС, Т. 69, С. 140-41).

Но когда некоторые сектантские обряды противоречили законам 
природы (или зачастую его собственным представлениям), он не 
проявлял слишком большой терпимости. Так, в ответ на письмо 
сектанта-скопца Г. П. Меньшина (31 декабря 1897 г., ПСС, Т. 70, 
С. 225) о его мнении о секте скопцов и основе их учения, Толстой 
писал: «Насильственное или даже добровольное оскопление против­
но всему духу христианского учения» и напоминал ему о толковании 
19 главы Евангелия от Матфея, стиха 12 об оскоплении: «...если бы 
даже вам казалось неубедительно толкование буквы, надо помнить, 
что только дух живит».

Хотя, как сказано выше, Толстой оказывал поддержку сектантам 
как в моральном, так и в финансовом отношении, он отрицал в сек­
тантах то, что для них было очень важно: приверженность к своей 
вере. В произведениях Толстого, в его миропонимании единение 
людей является настоящим двигателем в жизни, тогда как секта по 
сути своей означает разъединение, отделение.

Переписка между Толстым и Желтовым началась в 1887 г. 
Именно в апреле этого года, будучи в Москве, он, согласно некото­
рым источникам, встретился с Желтовым впервые. В своем письме 



Л. Н. Толстой и крестьянский писатель Ф. А. Желтов 11

к В. Г. Черткову от 24-25 апреля 1887 г. Толстой упоминает о 
встрече с двумя крестьянскими писателями: «Один молоканин моло­
дой, другой фабричный Кассиров... Очень радостно было сойтись» 
(ПСС, Т. 85, С. 49). И впоследствии Желтов встречался с Толстым. 
Особенно интересен визит Желтова к Толстому со своей матерью. 
Пругавин, который также был приглашен, вынес об этом визите впе­
чатление, которое ниже приводится полностью, поскольку излагает 
некоторые черты характеристики молоканского писателя:

На словах Желтов сообщил мне, что Лев Николаевич просил меня, 
если я свободен, в тот же день вечером прийти к нему, что там будет 
он, Желтов, и его мать Мария Ивановна, тоже молоканка. Разгово­
рившись с Желтовым, я убедился, что имею перед собой довольно 
развитого и начитанного крестьянина, глубоко убежденного в непре­
ложности учения «духовных христиан».

Вечером, прийдя к Толстому, я застал его за работой: засучив ру­
кава своей блузы до локтя, он усердно шил сапоги.

Пришли Желтов и его мать, и начался разговор на религиозные 
темы, в котором Толстой принял очень деятельное участие. Мать 
Желтова оказалась женщиной умной, рассудительной, обладавшей 
прекрасным, чисто народным говором, каким отличаются поволжские 
жители. Держалась она просто, спокойно, с достоинством. На Льва 
Николаевича, — как он сам потом говорил, — она произвела самое 
благоприятное впечатление.
Желтовы и сейчас по-прежнему живут в селе Богородском, на Оке, 

занимаясь, главным образом, шорным мастерством. На Нижегород­
ской ярмарке у них имеется своя лавка, которую каждый молоканин, 
приезжающий на ярмарку, считает своей обязанностью посетить. В 
настоящее время Ф. А. Желтов является сотрудником молоканского 
журнала «Духовный Христианин»; кроме того, он занимается состав­
лением рассказов для народного чтения и принимает живое участие в

12местных просветительных учреждениях12·.

^Там же, С. 105-107.

13Ф. А. Желтов. Письмо С. А. Венгерову. На конверте: С. Петербург / 
Семену Афанасьевичу Венгерову / Загородный, 210. Место хранения: 
ИРЛИ, архив С. А. Венгерова, Ф. 377, оп. 7, № 1469.

За предоставленную мне возможность воспользоваться вышеназванным 
документом приношу благодарность д-ру Галине Яковлевне Галаган.

При использовании «Биографического словаря» русских писате­
лей Т. П. Бондаренко можно видеть, сколь скудны биографические 
сведения о Желтове. К счастью, его до сих пор неопубликованная 
краткая автобиография (доведенная только до 1913 г.) сохранилась в 
архиве С. А. Венгерова. Ниже она приводится полностью13:



12 Л. Н. Толстой, и Ф. А. Желтов: Переписка

Г-ну Профессору Семену Афанасьевичу Венгерову, 
СПб., Загородный, 21

М[илостивый] Г[осударь] 
Семен Афанасьевич!

Сообщаю о себе. Федор Алексеевич Желтов родился 12 марта 
1859 года в селе Богородском Нижегородской губернии Горбатовско- 
го уезда в крестьянской семье от родителей местных крестьян Алек­
сея Григорьевича и Марьи Ивановны Желтовых по вероисповеданию 
духовных христиан (молокан). Желтовы — старожилы села Богород­
ского и даже основатели нескольких поселений в Нижегородской 
губернии, следы которых остались в соседнем с Горбатовским уез­
дом, уезде Балахнинском, где несколько поселений доселе именуют­
ся «Желтовка». В эпоху крепостного права несколько семейств 
Желтовых выселены за принадлежность к молоканству в Тамбовскую 
губернию в село Рассказово, где фамилия Желтовых прочно основа­
лась, занявшись промышленностью и земледелием, приобрев круп­
ные земельные угодья. В роде Желтовых много выдающихся личнос­
тей, служивших по общественным выборам как во время крепостного 
права, так и после. Отец Ф. А. Желтова, А. Г-ч, был выборным от 
общества по ходатайству об защите крестьян села Богородского про­
тив злоупотреблений властью помещика С. В. Шереметьева еще в 
1858 году, задолго до падения крепостного права и благодаря со­
действию нижегородского губернатора, известного декабриста А. Н. 
Муравьева, вместе с другими уполномоченными, достиг того, что 
прошение об жалобе на злоупотребление помещичьей властью было 
вручено непосредственно государю Александру И, поставившему по 
дознании обратить все имение Шереметьева в опеку, а самого вла­
дельца выслать за границу без права въезда в Россию. С падением 
крепостного права А. Г-ч был единогласно выбран всем сельским 
обществом первым волостным старшиной села Богородского.

Федор Алексеевич нигде не учился кроме начальной сельской 
школы и получил только домашнее воспитание и образование. Рано 
пристрастившись к чтению книг он все свободное время молодости 
употреблял на чтение. Пытливость и любознательность постоянно 
возбуждали в нем серьезные мысли и стремления. У его отца была 
порядочная по тогдашнему времени библиотека, которая вскоре уже 
не могла удовлетворять пытливый ум любознательного.

Имея знакомства и связи, отец Ф. А-ча добивался для книг из 
частных библиотек знакомых ему лиц, между прочим, из обширней­
шей библиотеки известного исследователя Нижегородского края 
Александра Серафимовича Гацисского, бывавшего в дому А. Г. Жел­
това по исследованию сектантства с писателем нижегородцем П. И. 
Мельниковым. Познакомившись с А. С. Гацисским, Ф. А-ч и после



JJ. H. Толстой и крестьянский писатель Ф. А. Желтов 13 

смерти отца, последовавшей в 1876 году, продолжал сношения с 
Гацисским, бывая у него в Нижнем и много обязан ему руководством 
в чтении, не прерывая с ним знакомства до его смерти. В кругу зна­
комых Гацисского Ф. А-чу приходилось встречаться с многими даже 
довольно видными общественными деятелями и писателями. На об­
раз его мыслей и стремлений много содействовало общение с таки­
ми людьми, а охота к чтению заставила его постепенно приобретать 
намеченные книги, и вскоре у него составилась довольно порядочная 
собственная библиотека, которая впоследствии частью обслуживала 
бесплатно потребности любителей чтения односельчан.

Первые робкие шаги к выступлению в литературе начались с 
простых корреспонденций, а потом и мелких рассказов, печатавших­
ся сначала в Нижегородских губернских ведомостях, и Нижегород­
ской же газете «Волгарь», а потом в Московских — «Русском курье­
ре» и «Современных известиях». Все это были как бы пробные, не 
смелые попытки, затрагивающие вопросы местной жизни, а в рас­
сказах — отображавшие очерки крестьянского быта. Ободренный 
принятием рассказов в печать, Ф. А-ч серьезнее занялся писанием 
их, вдумчивее относясь к наблюдению окружающего. В это время 
под влиянием возникновения издательства «Посредник», печатавшего 
дешевые книги для народнго чтения, во главе которого стояла такая 
крупная величина, как Л. Н. Толстой, Ф. А-ч пишет рассказ «На 
Волге» и вступает в переписку, а потом и в личное знакомство с 
Л. Н. Толстым. Рассказ этот Л. Н-чем одобряется и поступает поч­
ти без изменений в издание «Посредника», за которым вскоре после­
довали другие рассказы: «Перед людьми», «На сходке» или «Вдова», а 
потом и изданные другими издателями — «Трясина» и «Кость и зо­
лото».

В это же время был издан «Посредником» одобренный Л. Н-м лис­
ток против пьянства под заглавием «Перестанем пить вино и уго­
щать им».

Особенности воспитания в сектантской семье и своеобразность 
понимания смысла религии отложили и на писания Ф. А-ча харак­
терный религиозно-философский отпечаток свободной и глубоко 
проникающей в вопросы жизни мысли, и это, а кроме того обаяние 
личности Л. Н-ча, все время держало в близких отношениях Ф. А-ча 
к Л. Н-чу, имевшему с ним по многим вопросам переписку и личные 
беседы при свиданиях. Были случаи, что Л. Н-ч тех, кто увлекался 
односторонним пониманием выражаемых истин и из запутанных усло­
вий жизни стремился все получить чрез земельный труд в образую­
щихся тогда колониях, нередко скоро распадавшихся, направлять та­
ких в Богородское, рекомендуя познакомиться с Ф. А-м. Быть может 
это было просто как желание дать общение с людьми другого обра­
за жизни и склада мысли без всякого значения преимуществ личнос­
ти, но как бы то ни было, все это сослужило свою службу как одно



14 Л. Н. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

из средств взаимно обогащающих чрез человеческое разумное обще­
ние духовную природу человека. Немало, наверно, есть живых, кото­
рые помнят эти минуты общения и помнят то смущение молодого 
крестьянина, начитанного, но скромного человека, каким был Ф. А-ч, 
видя перед собой людей образованных, ищущих, мятущихся и жажду­
щих истины. Такой, как бы незначительный в жизни факт, на самом 
деле имел глубокое психологическое значение и надо удивляться 
духовной мощности гения Л. Н. Толстого, как он глубоко проникал в 
потребности человеческого духа и как умел постигать тончайшие 
движения человеческой души и как гений-художник направлять эти 
движения на творчество чрез общение с людьми.

Все это не могло не обогатить духовный мир человека теми сила­
ми внутреннего света, которые могли бы определенно сформулиро­
вать смутные, зарожденные порывы души, в ясные, разумные пред­
ставления о цели и смысле жизни и дать понимание об истинных 
средствах их осуществления.

По особенностям мировоззрения и религиозному складу мыслей 
Ф. А-ч вскоре перешел к другому роду литературы. Это — к ряду 
религиозно-философских трактатов, в которых отразилась та тая­
щаяся в сектантстве свобода раскрепощенной мысли, которая иногда 
поразительно глубоко проникает в сущность и значение своеобразно 
понимаемого смысла религии и религии не как отвлеченного пони­
мания, а как практического дела жизни, дела определяемого благом 
всего человечества.

С 1895 года, в начавшемся тогда издаваться молоканском журна­
ле «Духовный христианин», стали появляться статьи религиозно- 
-философского содержания и некоторые из них были особо изданы 
редакцией названного журнала, издававшегося в Петербурге А. С. 
Прохановым.

Издан был целый ряд брошюр, сразу захвативших не только сек­
тантский мир, но и привлекший внимание даже заграничных бого­
словов, так как редактор журнала «Духовный христианин» получал из 
заграницы по поводу изданных брошюр не мало запросов.

До сих пор изданы следующие печатавшиеся в сказанном журнале 
статьи Ф. А-ча, разошедшиеся тысячами экземпляров:

1) «Следуй за мной» 1910 года, 2-е изд. СПб. 32 стр.

2) «Поклонение Господу в духе и истине». 2-е изд. 1912 г. Тифлис. 
16 стр.

3) «Дух и обрядность». Изд. 1-е. Спб. 1909. 18 стр. и 2-е изд. 
Тифлис. 1912. 16 стр.

4) «Разумное служение». 1909 г. С.П-бург. 8 стр.



Л. Н. Толстой и крестьянский писатель Ф. А. Желтов 15

5) «Два пути». 1909 г. С.П-бург. 24 стр.

6) «Дух и вода». 1910 г. С.П-бург. 12 стр.

7) «Крещение водой». 1910 г. С.П-бург. 20 стр.

8) «Свидетельства духа». 1910 г. С.П-бург. 15 стр.

9) «Что есть истина?» 1911 г. СПб. 16 стр.

10) «Плоды и листья». 1911 г. С.П-бург. 31 стр.

11) «О зеленой палочке». 1911 г. С.П-бург. 23 стр.

12) «На Волге». 9-е изд. «Посредник». 1911 г. Москва. 48 стр. 
Первое издеание вышло в 1888 году.

13) «Перед людьми». 1-е изд. 1892 года. «Посредник». Москва. 54 
стр. 2-е изд. 1906 г. 48 стр.

14) «Вдова». 2-е изд. «Посредник». 1911 г. Москва. 47 стр.

15) «Кость и Золото». Изд. Жиркова. Москва, 1895. 30 стр.

16) «Кость и Золото». Изд. Жиркова. Μ. 1899. 30 стр.

17) «Трясина». 1893. Москва. 31 стр.

18) «Перестанем пить вино и угощать им». Листок. Изд. «Посредни­
ка». Москва.

Из некоторых рассказов, напечатанных в газетах, следующие:

1) «Федосий Иванович Кочерыжкин». — «Русский Курьер», № 282-й, 
1886 г.

2) «Аблакат» — «Русский Курьер», № 325, 1886 г.

3) «Деревенский праздник» — «Русский Курьер», № 30, 1887 г.

4) «Крестьянский недуг» — «Нижегородские Губ[ернские] Ведомос­
ти]», № 43, 1886 г.

5) «Что у нас читает народ» — «Нижегородские Губ[ернские] 
Ведомости», №№ 45, 46, 1887 г.

6) «Затмение» — «Нижегородские Губ[ернские] Ведомости», №№ 45, 
46, 1887 г.



16 Л. Н. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

7) «Легенда о душе монастыря» — «Нижегородские Губ[ернские] Ве­
домости», № 8, 1887 г.

8) «Археологический интерес Горбатовского уезда» — «Нижегород­
ские Губ[ернские] Ведомости», №№ 44, 45, 1888 г.

9) «Утро литератора»— «Русский Курьер», № 40, 1887 г.

10) «Трясина» — «Русский Курьер», № 101, 1888 г.

11) «На сходке» — «Русский Курьер», №№ 103, 104, 1888 г.

12) «Кость и Золото» — «Русский Курьер», №№ 72, 73, 1889 г.

13) «Сорвался» — «Русский Курьер», №№ 102-106, 1889 г.

14) «Звонарь» — «Русский Курьер», № 241, 1889 г.

15) «19-е февраля 1886 г. в с. Богородском» — «Современные] 
Известия», № 62, 1886 г.

16) «Молокане в с. Богородском» — «Современные] Изв[естия]», 
№ 168, 1886 г.

17) «Голос из деревни» — «Русский Курьер», № 145, 1885 г.

18) «О церковно-приходских школах и религиозно-нравственных со­
беседованиях» (Письмо в редакцию) — «Русский Курьер», № 177, 
1885 г.

19) «Голос крестьянина» — «Русский Курьер», № 21, 1889 г.

20) «На работе» — «Волгарь», № 236, 1900 г.

21) «Рожок и Вилейка» — «Волгарь», 1900 г.

22) «Трофим судейщик» — там же.

Кроме этих статей в упомянутых периодических изданиях поме­
щено не мало мелких заметок, статей и корреспонденций, отмечаю­
щих факты событий текущей жизни.

В критике народные рассказы Ф. А-ча отмечены между прочим в 
статьях Рубакина, Алчевской и др.; статьи же, печатанные в журнале 
«Дух[овный] Хр[истиани]н» отмечены в № 1 «Народной молвы» (Харь­
ков), в статье Тяжелова и в др. провинциальных изданиях.

О личности Ф. А. Желтова отмечено в перечне людей Нижегород­
ского Поволжья А. С. Гацисским в его издании «Нижегородка», а 
также в воспоминаниях о Л. Н. Толстом А. С. Пругавина и в напеча­
танных письмах Л. Н. Толстого к Л. Е. Оболенскому [см. ПСС, Т. 
64, С. 282-83].



Л. Н. Толстой и крестьянский писатель Ф. А. Желтов 17

В настоящее фремя Ф. А-ч не оставляет своего литературного 
труда, используя для него все сводобное время и продолжает скром­
но служить развитию нравственно-религиозной мысли на основах 
чистого Евагельского учения.

Ф. Желтов
Адрес: Село Богородское Нижегор[одекой] Губ[ернии]. 
19 мая 1913 г.

Желтов не указывает в своем изложении, что он состоял в пере­
писке с В. Д. Бонч-Бруевичем, В. Г. Короленко и с другими писате­
лями и государственными деятелями (особенно оживленной во время 
«мултанского» процесса), что являлся членом Крестьянского союза, 
был делегатом Крестьянского съезда 1906 г.; впоследствии аресто­
ван. В годы первой мировой войны являлся членом Богородского 
военно-промышленного комитета14.

14См. Бондаренко, Биографический словарь, С. 264.

Материалов, относящихся к личности и творческой деятельности 
Ф. А. Желтова в советский период, практически нет. Сохранилась 
«Копия анкеты при письмах Л. Н. Толстого», написанная рукой 
Ф. А. Желтова и отправленная В. С. Мишину 28 мая 1929 г. Вос­
производим ее здесь полностью, так как она является своеобразным 
дополнением к отношению двух мыслителей друг к другу:

Копия анкеты при письмах Л. Н. Толстого, 
посланных редакционной комиссии 28 мая 1929 г.

1. Ф. А. Желтов, по происхождению] крестьянин; по убежд[ениям] 
— сект[ант]-молоканин. От роду воспитан в молок[анской] семье.

2. год рожд[ения] 1859 г. 12 февр[аля] с[тарого] с[тиля].

3. Учился в с[еле] Богородское Нижегородской] г[убернии] в на­
чальной] школе, а дальнейшее — дом[ашнее] самообразование]. 
Много читал и изучал.

4. С самого рожд[ения] жил в Богор[одском].
5. Занимался при дом[ашнем] хоз[яйст]ве. Отец имел в Ниж[нем] 
небольшое] шорное производство]. Помер в 1876 г. Мать расшири­
ла дело, имела кож[евенный] завод. Я заведываал конторой.
6. Женат на доч[ери] местного] крестьянина]-заводч[ика] 9 октяб­
ря] 1878 Е. И. Кукиной. Дети, — сыновья: Алексей, Александр, Ана­
толий и Иван; доч[ери] — Надежда и Лидия.

7. Ист[ория] снош[ений] с Л. Н. Т[олстым] — после прочт[ения] «Ис­
поведи», «В чем моя вера» и др. меня побуд[ило] написать Л. Н. пер-



18 JJ. H. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

МмШаА п/*а  J. /А fáM(íll/(í{
О Т П .У Щ /Iе ц 0 ’ ~^/Jb^ccï^au отг васг

,ц*на.  Сумма. ' ήβ Сумма

I Граисяорян . . . ί

ty. Д дЏшлЉаЛ ) ИгО i

ju-uíau. ccuf-fi/Lćadi /fifó?-Лллкмсб '/есс

~'-&яА&Ъ· ÿcuâv/gj

i).
“T · I ' ' 9 I

^οαχ^α к ΜΛΐ^ίαύ. C ιΛλ/< г I

fyou ít-^сш fzty ! 3 ciïJjty Ј&ЈО,. с 'аЈ&леиГw.ce^MaJ слј}

'O)

■& esu Ç í-auxc€ & £&.ąi б-Qj^a
lQ b^xJUU uua itxpjcncifjée. !č «-/·;//■[ ? | ! i

/'ZćimiZU^AÓ^/ QC&4lLcj\ L< Ш, rrti^í ЈиешТц ^/UjC’-Lp’/' 7J 

рЉ-ИИр- >ΛΉ· е/г-о’Э-Р-^ cCl^/>-<Ji^ у Мл> £> \Тш

4ЛЛЛ.ил£Ј&( ^-ťlf/LÍ-«/ рАГсу AćZ/Χ.' !
tsj QUjuCJJCo -и &<ά f -láku ЈЈц.ш VŮL*. Џ-Н- К J

/э p87? - (/..-■· - /{? -i /gtyŸ-^сГ· /$№-£<

/3W-&Ï /%<Џ-2а\. W3-&T- λΕ?^~2α /^Γ-^Γ· 
гсалА^сассе^ 1 i

t'ï) <5τ^2χ}.им в-т<? , :
/у· ' '^Z’ Лэ/ос«_л;2?. · \}(íCf. р MJ&Ły.

ί хЛа/f в щлЯи^ fi дшлл 7 ег /-£иЯ> /4^аг
; Ъ&уШ Kirß^C£iCu/uууС/ги^и '· 4< fl. cJ/^^fl'7



Л. Н. Толстой и крестьянский писатель Ф. А. Желтов 19

Получено οτι sací..

'Ле лл/ âjt с/ (кА I

Отпущено б а и г.
J lî"J" ! Ц1на. ; С

Tpanciiojnni .

/<V

η)

i
Uč^^LULUULcf^ C( kw

I I ИЈ CJL и

^vUz^/ý^·

. r3. e-

KJLjUitA^

'Kaccíuu lÂ'ti- e. nacta^Ui . á^jčcl/ú. /
И/ i. i > . . <z^í’>Lď _ - iJ. . .L - _

I I i 
^Li/lÆzcexitiz^

И-5. Копия анкеты при письмах Л. Н. Толстого, 
посланная редакционной комиссии 28 мая 1929 г., 

к приготовке к изданию Полного собрания сочинений Л. Н. Толстого 



20 Л. Н. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

вое письмо в 1887 г. после чего состоялось первое свид[ание] в 
Москве и дальнейшая переписка.

8. Когда и где позна[комился] с Л. Н.? — В Москве, в доме Л. Н. в 
марте 1888 г.

9. Бывали ли в Ясн[ой] Пол[яне]? — Был один раз 13 февр[аля] 
1890 г. с своей женой, сестрой и зятем, проездом.

10. Где и когда встречались] кроме Я[сной] П[оляны]? — Все пос­
ледние] года, когда Л. Н. жил в Москве, хоть раз в год посещал его 
в его доме в Хамовниках.

11. Были ли в переписке с Л. Н.? — Постоянно, хотя и не так 
часто. Иногда по распор[яжению] Л. Н. отвечала его дочь Мар[ия] 
Льв[овна], но в большинстве писем всегда сам Лев Ник[олаевич].

12. Сколько и за как[ие] годы были пис[ьма] Л. Н. к вам? — В 
1887 г. 3 или 4 п[исьма] — 1888 — 5 п.; 1889 — 3 п. 1890 — 3 п. 
1891 - 2 п. 1892 - 2 п. 1893 - 2 п. 1894 - 3 п. 1895 - 2 п. 
1896 — 2 п. получались и до 1909 г.

13. Опубл[икованы] ли они? — Нет, нигде не опубл[икованы].

14. Где в настеящее] вр[емя] подл[инники] писем]? — Часть из 
всех писем находятся в моем распор[яжении], а ранние письма пер­
вых годов переписки, утрат[ил] во вр[емя] б[ывшего] пожара.

15. Сколько и когда Вы пис[али] писем Л. Н.? — 1887 г. — 3 п. 
1888 / 4. 1889 / 4. 1890 / 3. 1891 / 2. 1892 / 2. 1893 / 2. 
1894 / 3. 1895 по 1899 / 4 п. 1909 / 5 п. 1897 / 3 п. 1898 / 2 
дальше записей не сохранилось (посл[еднее] пис[ьмо] от 17 сентяб­
ря 1909 г.)

16. Опубл[икованы] ли где они? — Нет, нигде не опубл[икованы]. 
Некот[орые] сохр[анились] в копиях.

17. Имеются ли коп[ии] пис[ем] к Л. Н.? — Имеются те, котерые] 
сохранилась].

18. Писали ли воспеминания] о Л. Н.? — Есть в черновиках. Неко- 
т[орые] в отрывке из одной беседы было пересл[ано] А. К. Чертковой

[подпись]
25/V.1929.

Добавление: Кроме посылаем[ых] 9 писем, остальное] в коп[иях]; 
письма, которых подл[инников] не сохр[анило]сь
1 письмо от 20 Апр[еля] 1887 г.
1 " "10 Июля 1887
1 " " ? Февр[аля] 1887 г.



Л. Н. Толстой и крестьянский писатель Ф. А. Желтов 21

Письма эти были в ответ на мои письма. О них было проверено] 
и сообщ[ено] Вл. Гр. Черт[кову] чрез секретаря] В. С. Мишина 20 и 
29 Ав[густа] 1927 г.

Примечание: при сем посылается Девять подлинников] писем Л. Н. 
с приложением] некоторых] конвертов. Письма и конв[ерты] прошу 
сохранить и по использовании возвратить, предварительно уведо­
мив меня об этом.

В случае надобности некоторых] объяснений по какому-либо письму, 
достаточно при [неразб.] указать поставленный на уг[лу] кажд[ого] 
письма ,голуб[ым] каранд[ашом] номер, т[ак] к[ак] с писем сняты ко­
пии за теми же номерами.

25 / V. 1929. Ф. Желтов [подпись]

В упоминавшемся выше (стр. И) «Биографическом словаре» год 
смерти Ф. А. Желтова указывается «после 1938 г.». Недавно нами 
получена копия Богородской газеты за 19 июня 1997 г., в которой 
уточнены и дополнены некоторые данные о жизни и деятельности 
Ф. А. Желтова, а также указаны дата и причина его смерти. В ста­
тье «Он встречался с Толстым» В. Башкиров, основываясь на матери­
алах, хранящихся в городском музее и областном архиве, описывает 
биографию Ф. А. Желтова, упоминает о его отношениях с некоторы­
ми деятелями русской культуры и уделяет особое внимание встречам 
и переписке Желтова с Л. Н. Толстым.

Чрезвычайно интересны сведения о жизни и деятельности Жел­
това в период после 1917 г. В 1918 г. его кожевенное предприятие 
было национализировано, а сам владелец был лишен избирательных 
прав вплоть до 1932 г. На основании того, что Ф. А. Желтов под­
держивал активную переписку с баптистами из ряда стран, он был в 
1937 г. арестован, осужден и расстрелян 14 января 1938 г. Матери­
алы о Ф. А. Желтове настолько редки, а данная статья столь инте­
ресна, что имеет смысл воспроизвести ее здесь полностью (см. При­
ложение).

Переписка между Ф. А. Желтовым и Л. Н. Толстым началась в 
1887 г. и продолжалась до 1909 г. Некоторые из писем обоих кор­
респондентов утрачены. Известно, например, что многие автографы 
писем Толстого к Желтову погибли при пожаре. Письма Ф. А. 
Желтова хранятся в Государственном музее Л. Н. Толстого в Москве. 
Ниже публикуются и комментируются все известные ныне письма.

Переписка Л. Н. Толстого и Ф. А. Желтова пронизана взаимным 
чувством уважения этих двух замечательных людей друг к другу. 
Выражения, которыми заключаются письма, говорят сами за себя: «с 
братской любовью», «преданный Вам брат», «любящий Вас и предан-



22 JJ. H. Толстой и Ф. А. Желтов: Переписка

ный Вам всей душой брат». Но, несмотря на эту близость и тесное 
духовное родство двух, можно сказать, проповедников, в силу того, 
что их письменная беседа велась на равных, в некоторых письмах 
слышны ноты разногласия и отстаивания авторами собственных 
взглядов.

Основным содержанием публикуемых ниже писем является обсуж­
дение религиозных вопросов; наряду с этим затрагивается и широ­
кий круг жгучих социальных проблем. Религиозные верования Ф. А. 
Желтова, которые были во многом схожи со взглядами Л. Н. Толсто­
го, а также основы молоканского вероучения обсуждаются более или 
менее подробно в письме № 15 (от 15 октября 1889 г.). Содержание 
этого письма, как и некоторых других писем Желтова, которые по 
своему объему порой приближаются к своеобразным развернутым кри­
тическим статьям или трактатам, позволяет представить себе их ав­
тора как чрезвычайно разумного человека и одновременно — как весь­
ма колоритную фигуру. Этот русский крестьянин-сектант является, 
с одной стороны, непоколебимым в своих убеждениях мыслителем, а 
с другой стороны, оказывается чужд собственной среде в силу прони­
цательности своего острого аналитического ума, начитанности и ло­
гики суждений.

В письмах Ф. А. Желтова к Л. Н. Толстому присутствует множе­
ство значительных сквозных тем. Среди них вопросы, касающиеся 
образования, в особенности — детского, истинного значения литера­
туры, брака, молитвы (должна ли она быть общей или уединенной — 
«только уединенной», отвечает Толстой), личности Иисуса Христа, 
голода, пьянства, полезных книг для народного чтения.

Л. Н. Толстой в большинстве случаев согласен с точкой зрения 
Ф. А. Желтова. В ряде писем он предлагает советы, как старший 
новичку, в некоторых — слегка критикует свойственную большинству 
сектантов негибкость. Оба корреспондента осуждают коррупцию 
правительственных органов, оба настроены критично в отношении 
высших классов, осуждают ограниченность и нетерпимость духовных 
властей, оба выступают против милитаризма.

Сближает также Л. Н. Толстого с Ф. А. Желтовым и общая оза­
боченность проблемой безземельности крестьян. В письмах часто 
указывается на необходимости физического земледельческого труда 
как одного из условий нравственной, счастливой и радостной жизни 
на Земле.

Оттава, 1999 А. А. Донсков
Славянская исследовательская группа 

Оттавского университета



Краткая библиография
Башкиров, В. (1997). Он встречался с Толстым. «Богородская газе­

та», 19 июня 1997 г. С. 3-4.
Бондаренко Т. П. (1992). Русские писатели 1800-1917. «Биографи­

ческий словарь». Москва. Т. 2 (о Ф. А. Желтове см. С. 263-64).
Бонч-Бруевич В. Д. (1922). Сектантство в освободительную эпоху. 

«Из мира сектантов». Москва. С. 24-35.
Бондарев Т. Μ. (1906). «Торжество земледельца или трудолюбие и 

тунеядство». Москва: Посредник.
Гладкова Л. В. (1994). Μ. П. Новиков. Уход Л. Н. Толстого. Столы­

пинская реформа. Письмо к И. В. Сталину. «Неизвестный Толстой. 
В архивах России и США». Москва. С. 318-47.

Громова-Опульская Л. Д. (1995). Диалог учителей жизни. «Л. Н. 
Толстой и П. В. Веригин: Переписка». Под ред. А. А. Донскова. 
С.-Петербург: Буланин. С. 1-109.

---------------(1998). «Лев Николаевич Толстой. Материалы к биогра­
фии с 1892 по 1899 год». Москва: Российская Академия Наук.

Гусев H. Н. (1970). «Лев Николаевич Толстой. Материалы 1881 — 
1885 гг.» Москва: Наука.

Донсков А. А., ред. (1995). «Л. Н. Толстой и П. В. Веригин: Пере­
писка». С.-Петербург: Буланин.

-------------- сост./ред. (1996). «Л. Н. Толстой и Μ. П. Новиков: Пере­
писка». München: Verlag Otto Sagner.

-------------- сост./ред. (1996). «Л. Н. Толстой и T. Μ. Бондарев: Пере­
писка». München: Verlag Otto Sagner.

ИРЛ И, архив С. А. Венгерова, Ф. 377, оп. 7, №1469.
Кальнев Μ. А., ред. (1911). «Русские сектанты, культ и способы 

пропаганды». Одесса.
Клибанов А. И. (1965). «История религиозного сектантства в Рос­

сии, 60-е годы XIX в.—1917 г.» Москва.
--------------- (1969). «Религиозное сектантство и современность (со­

циологические и исторические очерки)». Москва.
Косованов А. П. (1958). «Тимофей Бондарев и Лев Толстой». Абакан.
Минокин Μ. В. (1962). Л. Толстой и крестьянские писатели. «Тол­

стовский сборник». Тула. С. 112-29.
Пругавин А. С. (1881). Значение сектантства в русской народной 

жизни. «Русская мысль», кн. 1. С. 301-63.
--------------- (1906). «Религиозные отщепенцы. Очерки современного 

сектантства». Москва: Посредник.
-------------- (1911). «О Льве Толстом и толстовцах». Москва.

23



24 JJ. H. Толстой- и Ф. А. Желтов: Переписка

Пруцков Н. И. (1976). Сибирская утопия T. Μ. Бондарева «Торжество 
земледельца». «Очерки литературы и критики Сибири (XVII-XX 
вв.)». Новосибирск. С. 132-35.

Тарасов Η. П. (1959). «Л. Н. Толстой и крестьяне: Из документов Го­
сударственного архива Тульской области». Тула.

Толстой Л. Н. (1928-1958). Полное собрание сочинений. Юбилей­
ное издание. Москва-Ленинград.

Ханзен-Лёве А. А. (1997). Русское сектантство и его отражение в 
литературе русского модернизма. «Русская литература и религия». 
Под ред. Р. Грюбеля и В. Одиннокова. Новосибирск: Наука.

Billington, James (1966). The Icon and the axe: an interpretive history 
of Russian culture. New York: Knopf. См. C. 174-80.

Bolshakov, Serge (1950). Russian nonconformity. Philadelphia: West­
minster.

Brock, Peter (1972). Pacifism in Europe to 1914. Princeton. См. гл. 12: 
Russian sectarian pacifism and the Tolstoyans, C. 442-70.

Donskov, Andrew, ed. (1995). Leo Tolstoy—Peter Verigin: Correspond­
ence, tr. John Woodsworth. Ottawa: Legas.

----------(1996). 'On the Doukhobors: from Imperial Russian archival 
files'. Canadian Ethnic Studies, vol. 27, ns 3. C. 252-62.

---------- , ed. (1998). Sergej Tolstoy and the Doukhobors: a journey to 
Canada, tr. John Woodsworth. Ottawa: Slavic Research Group at the 
University of Ottawa & Moscow: L.N. Tolstoy Museum См. гл. II—III.

Dunn, Ethel (1967). 'Russian sectarianism in new Marxist scholarship'. 
Slavic Review, vol. 26, ns 1. C. 128-40.

Dunn, Stephen P. and Ethel Dunn (1964). 'Religion as an instrument of 
culture change. The Problem of sects in the Soviet Union'. Slavic Re­
view, vol. 23, ne 3. C. 459-78.

Heier, Edmund (1970). Religious schism in the Russian aristocracy 
1860-1900. Radstockism and Pashkovism. The Hague: Nijhoff.

Miljukov, Paul (1972). 'The Development of Russian sectarianism'. In: 
Michael Karpovich, ed., Religion and church (Outlines of Russian 
culture), tr. Valentine Ughet and Eleanor Davis. New York: Barnes.

Treadgold, D.W. (1968). 'The Peasant and religion'. In: Wayne S.
Vucinich, ed., The Peasant in nineteenth-century Russia. Stanford: 
Stanford University Press. C. 72-108.

Woodsworth, John, comp./tr. (1999). Russian roots and Canadian wings: 
Russian archival documents on the Doukhobor emigration. Ottawa: 
Penumbra Press. Cm. Documents #1895-ll-01c, #1896-02-27c.

Young, Pauline (1967). The Pilgrims of Russian-town: the community of 
spiritual Christian jumpers in America. New York: Russell and Rus­
sell. (1-ое изд. 1932. University of Chicago).



/И£. &Ъ еЛЛ^Њј-СШЉ tyàïùu tÁÍÍ^L·

JfytíW, ?7zfakXs Y/e^&áZ^y

l/eZ-M-d^ťf UćM/zafy'--

И-6. Ф. А. Желтов, «Искреннее посвящение Л. Н. Толстому« 1890 г. 
(см. стр. 87)

25





ПИСЬМА

1887-1909





1. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
18 апреля 1887 г. Село Богородское.

«Господин! дай мне этой воды, 
чтобы мне не иметь жажды...» 

(Иоан. 4; 15)

Глубокоуважаемый Лев Николаевич!
Простите, если я оторву Вас на несколько минут своим письмом. 

Верьте, что это письмо пишет человек, искренно уважающий Вас, 
вполне разделяющий Ваши взгляды и сочувствующий Вашим стрем­
лениям и идеям, тем более, что эти стремления и идеи вполне сход­
ны с его миросозерцанием и с религиозными взглядами и убеждени­
ями людей, к которым он имеет честь принадлежать. Люди, о кото­
рых я говорю, это сектанты — «духовные христиане», а попросту «мо­
локане».

Мы люди простые, крестьяне и хотя грамотные, но малообразо­
ванные; нам многое еще нужно знать, много уяснить, но тем не менее 
мы понимаем, что те великие истины, к которым сознательно и бес­
сознательно искони стремится человечество, которые оно выражало 
и выражает на разные лады и которые оно отыскивает прямыми и 
окольными путями, заключаются лишь в неизменном вечном нравст­
венном законе, кратко вмещающем всю полноту их в немногих словах: 
в любви к ближнему, к врагу, к Богу и следовательно в познании 
Бога, в разумении добра и истины... Как может говорить человек, 
что он познал Бога, т. е. любит Его невидимого, если он брата сво­
его, которого видит, не любит?.. Как пребывает в том любовь Бо­
жия? (1-е Иоан. 4; 16, 20, 21. 1-е Иоан. 5; 1. и 3; 17. Титу 1; 16.)

Что есть жизнь?.. Человеку жить без того, чтобы не иметь в себе 
жизни истинной, чтобы не запечатлеть имени своего в делах прав­
ды, чтоб не отметить себя в книге вечной — в книге «живота», это 
значит пребывать в смерти, это значит быть во тьме!.. Где же свет?.. 
Где же жизнь?.. Свет в истине, жизнь в Боге, во Христе!.. Жизнь 
истинная есть Бог; свет правды есть Его неизменно вечный закон 
духа, свободы и любви.

Для того, чтобы жить человеку в свете, нужно быть в любви, ибо 
тот, кто говорит, что он в свете, а ненавидит брата своего, тот еще 
во тьме. Кто любит брата своего, тот пребывает во свете и нет в 
нем соблазна. А кто ненавидит брата своего, тот находится во тьме 
и во тьме ходит, и не знает, куда идет, потому что тьма ослепила

29



30 Ф. А. Желтов - Л. Н. Толстому

ему глаза (1-е Иоан. 2; 9-11). Дело в том, чтобы свет не делался 
тьмою (Луки 11; 35). Ибо если свет будет тьма, то какова же 
тьма?.. (Матф. 6; 23). Если в ком горит свет, тот пусть будет све­
том для других (Марк 4; 21). Свеча зажигается не для того, чтоб 
скрываться под сосудом (Матф. 5; 14-16).

Что же нам делать?! (Иоан. 6; 28. Лука 3; 10). Учитель, скажи, 
что же нам делать?.. Дать уразуметь народу спасение? (Луки 1; 
77).

Да, делать что-нибудь нужно; и не потому чтобы что-нибудь де­
лать, а потому чтобы делать истину и вот поэтому-то я и позволяю 
себе обратиться к Вам с письмом за советом.

Христос говорит, что тот, кто имеет, должен давать тому, кто не 
имеет, что кто имеет богатство, пусть делит его с неимущими. Он 
говорит, что есть богатство правое, есть и неправое, есть истинное 
и есть ложное, есть собственное и есть чужое (Лука 16; 2-12). И 
что в этом богатстве есть управители верные, есть и неверные. Он 
говорит, что есть богатство правое, которое выше всего в мире, это 
богатство истинное, духовное (Матф. 6; 19, 20). Каждый должен да­
вать то, что он имеет: имеет много и дает много; имеет мало и дает 
немного. Если я имею это богатство, то следовательно я должен не 
скрывать его, а пускать в оборот (Луки 19; 20-23) и делить с неи­
мущими, как и свет для того горит, чтобы он светил всем в доме. И 
хоть то, что я имею, не так много, чтобы я дал много, но ведь и ма­
лая лепта иногда равняется с большою жертвою; вспомните бедную 
вдову, положившую две лепты в сокровищницу (Мар. 12; 42, 43). Ес­
ли и все имение раздать, но не иметь любви, то и тогда не будет 
никакой пользы, кроме зла (1-е Кор. 13; 3).

И вот для того, чтобы делать что-нибудь от себя, чтобы служить 
по своим силам тому, чему должно служить человечество, я избрал 
путь — литературу; избрал, потому что чувствую к тому свое призва­
ние; я хочу, чтобы свет, если он во мне есть, — не угасал; хочу, что­
бы он если не ярко горел, то хоть мерцал, ибо и то есть благо. Но 
вопрос в том, что есть истинный хлеб, какие истинные задачи ли­
тературы?.. Я как слабый в этом нуждаюсь в наставлении, но при 
этом думаю, что в том же нуждаются и многие литераторы. Я же­
лаю знать тот истинный путь, по которому должно идти на этом 
поприще. Укажите мне его. Направьте на дело мои молодые силы. 
Дайте работы, не бесплодной работы, а полезной, плодотворной, жи­
вотворящей. Я пишу кое-что, помещая свои очерки и рассказы в га­
зетах1, но во мне говорит что-то, что это не то, чему должно слу­
жить. Этот вопрос мучит меня и я прошу Вас, умоляю разрешить 
мне его и указать на то, чем я могу принести пользу, и я с верою 
жду от Вас на это ответа. Я надеюсь на то, что Вы с немощным 
братом поделитесь своим светом и укажете ему истинный путь. 
Жду как жаждущий — источника воды.



Письмо от 18 апреля 1887 г. 31

Глубоко уважающий Вас и от души благодарящий за Ваши тру­
ды, которые теперь стали достигать ушей простого народа1 2 и поль­
зу которых мы видим в пробуждении духа, остаюсь преданный Вам

1 Первые публикации Ф. Желтова появились в газетах «Нижегородские гу­
бернские ведомости» и «Волгарь»; с 1885 г. начал печататься в московской 
газете «Русский курьер».

2Речь идет об изданиях «Посредника».

Федор Желтов

P. S. Прилагаю при сем несколько моих статеек. Не могу ли я от 
Вас приобрести «В чем моя вера» и «Евангелие»? — мне хочется с 
ними познакомиться.

1887 г. Апреля 18 дня.

Адрес: Село Богородское.
Нижегор. губ.
Федору Алексееву Желтову.



2. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
21 апреля? 1887 г. Москва.

Федор Алексеевич!
Очень рад был получить Ваше письмо; рад тому, что вижу в вас 

проявление... Я полагаю, что задача пишущего человека одна: сооб­
щить другим людям те свои мысли, верования, которые сделали мою 
жизнь радостною. Радостной, истинно радостной, делает жизнь 
только уяснение и применение к себе, к разным условиям своей жиз­
ни евангельской истины.

Только это можно и должно писать во всех возможных формах: и 
как рассуждения, и как притчи, и как рассказы. Одно только опас­
но: писать только вследствие рассуждения, а не такого чувства, ко­
торое обхватывало бы всё существо человека. Надо, главное, не то­
ропиться писать, не скучать поправлять, переделывать 10, 20 раз 
одно и то же, не много писать и, помилуй Бог, не делать из писа­
ний средства существования или значения перед людьми. Одинаково 
по-моему дурно и вредно писать безнравственные вещи, как и писать 
поучительные сочинения холодно и не веря в то, чему учишь, не 
имея страстного желания передать людям то, что тебе дает благо.

Я не могу вам вкратце выразить то, что я считаю нужным для 
писания, иначе, как указав вам на мои народные рассказы послед­
него времени и на предисловие к «Цветнику», в котором я старался 
выразить, в чем состоит дело поэтического писания1. Я очень раду­
юсь тому, что вы хотите писать, во-первых, потому, что вы крестья­
нин, во-вторых, потому, что вы свободны от ложного церковного уче­
ния, закрывающего от людей значение учения Христа.

Ваши статьи я прочел. Лучшее по содержанию — это путешест­
вие и сон2; но статья эта имеет неприятный для меня, литератур­
ный, фельетонный характер, и содержания мало. Сон этот мог быть 
эпизодом в чем-нибудь цельном, но отдельно он имеет мало значения. 
Статья о празднике холодна и тоже имеет литературный характер. 
Под литературным характером я разумею то, что она обращена к чи­
тателю газетному, интеллигентному. Желательно и я советую вам 
другое: воображаемый читатель, для которого вы пишете, должен 
быть не литератор, редактор, чиновник, студент и т. п., а 50-летний 
хорошо грамотный крестьянин. — Вот тот читатель, которого я те­
перь всегда имею перед собой и что и вам советую. Перед таким 
читателем не станешь щеголять слогом, выражениями, не станешь 

32



Письмо от 21 апреля? 1887 г. 33

говорить пустого и лишнего, а будешь говорить ясно, сжато и со­
держательно. Прочтите рассказ «Раздел», написанный крестьяни­
ном3, и «Дед Софрон».4 Оба рассказа трогают людей, потому что 
говорят о существенных интересах людей, и интересы эти дороже 
авторских.

Обращение и первая фраза не сохранившегося в копии начала письма дают­
ся по автографу (см. ПСС, Т. 90, С. 268).

1 Предисловие Толстого к сборнику «Цветник», составленному сотрудниками 
«Посредника», появилось в киевском издании 1886. См. ПСС, Т. 26, С. 
307-09.

^Рассказы «Деревенский праздник» и «Трясина» («Русский курьер», 1887, 31 
янв. и 15 апр.).

3Без обозначения имени автора этот рассказ И. Г. Журавова был напечатан 
в 1887 г. «Посредником».

4Рассказ В. И. Савихина, также выпущенный в «Посреднике».

Если хотите прислать мне, что напишете для печатания в «Пос­
редник», пришлите в Тулу.

Любящий вас брат
Писать вы, как мне кажется, можете и потому, что владеете язы­

ком и, главное, потому, что вы с молодых лет всосали в себя учение 
Христа в его нравственном значении, как это видно из вашего пись­
ма.



3. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
6 июля 1887 г. Село Богородское.

Глубокоуважаемый Лев Николаевич!
Пользуясь Вашим любезным позволением прислать Вам то, что 

мной будет написано для «Посредника», я и препровождаю при сем 
мою рукопись под заглавием «На Волге, или Злом горю не помо­
жешь». Не знаю, будет ли она соответствовать тому, что должно 
заслуживать напечатания, особенно в таком благодетельном учреж­
дении, как «Посредник», думаю, что то, что говорит именно о правде, 
все-таки заслуживает этого, хотя бы оно и не так художественно 
было изложено.

Горя желанием подтвердить какую-либо Евангельскую истину, 
которая с неизменно верным выводом доказывает самую правду жизни, 
я и написал как мог то, что хотел сказать в подтверждение этой ис­
тины. Надеюсь, что Вы будете снисходительны ко мне, как к начи­
нающему, и поэтому покорнейше прошу Вас по прочтении рукописи 
указать мне на те недостатки, которые Вы заметите в этом моем ма­
леньком произведении, — это мне послужит в хорошую пользу для 
будущего.

Если Вы найдете мою рукопись заслуживающей напечатания, то 
я передаю ее Вам в ваше полное распоряжение; если же рукопись 
почему-либо окажется неудобной для напечатания, а также если Вы 
найдете ее недостаточно еще обработанной, то покорнейше прошу ее 
мне обратить, для чего и прилагаю при сем марки.

Ожидая Вашего ответа, остаюсь с полным уважением к Вам

брат Ваш Ф. Желтов

1887 г. Июля 6 д. 
с. Богородское 
Ниж. губ.

Адрес:
Село Богородское, 
Нижегор. губ.
Федору Алексееву 
Желтову.

34



4. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
20 июля 1887 г. Ясная Поляна.

Федор Алексеевич!
Повесть вашу получил. По духу и содержанию она очень хоро­

ша...1
В общем радуюсь общению с вами. Дело не в том, чтобы писать, 

а в том, чтобы жить христианскою жизнью; вот величайшее художе­
ственное произведение, доступное человеку. Будем же стараться его 
производить, а по мере достижения этого и наши слова и писания 
будут хороши и нужны людям.

Я посылаю вашу повесть Владимиру] Григорьевичу Черткову Во­
ронеже. губ. Станц[ия] Россоша. Он заведует, он и основатель «По­
средника». Он исправит повесть, если согласится со мной, что ее 
следует напечатать, или спишется с вами и пошлет вам ее для ис­
правления.

Братски целую вас 
Лев Толстой

На копии пометка: «Полу[чено] 24 июля 87».
пропуск в копии. 26 августа 1927 г. в письме к В. С. Мишину, коммента­

тору ПСС, Желтов привел по памяти отсутствующие здесь слова о «недо­
статке более художественного изложения начала повести»: «почему не из­
лагается событиями и переживаниями то, что мать передает сыну в своем 
пересказе из всего ею пережитого». Повесть Желтова «На Волге, или 
Злом горю не поможешь» издана «Посредником» в 1888 г.; в 1911 г. появи­
лось 9-е издание. Отправляя рукопись 21 июля 1887 г. В. Г. Черткову, 
Толстой заметил об авторе: «Это молоканин вполне христианского духа по 
письмам. Таланта художественного нет, но исправив повесть, сократив 
длинноты, я думаю, можно напечатать» (ПСС, Т. 86, С. 68).

35



5. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
27 января 1888 г. Село Богородское.

Село Богородское Нижегородской Губернии.

Многоуважаемый Лев Николаевич!
Осмеливаюсь опять беспокоить Вас и посылаю при сем письмо1, 

которое не сочтите за труд прочесть и, если возможным найдете, от­
ветить.

1 Остается неизвестным.

На днях надеюсь послать Вам рукопись для «Посредника».
Прежняя рукопись («На Волге»), вероятно, уже сдана в печать, так 

как о исправлении ее мне сообщал Владим. Григ. Чертков еще в ноя­
бре.

С уважением и братской любовью к вам пребываю

Ф. Желтов

1888 г. Января 27 д.

Адрес: Село Богородское Нижегор. Губ.
Федору Алексееву Желтову.

36



6. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
1-2 февраля 1888 г. Москва.

Любезный брат Федор Алексеевич! Вопросы, которые вы мне де­
лаете, касаются таких важных предметов, что я не надеюсь ответить 
вам удовлетворительно, да еще в письме.

Ваши оба вопроса: о воспитании и об отношении к людям, сводят­
ся для меня в один вопрос, именно в последний: как относиться к 
людям не на словах только, а на деле: имею ли я право владеть ка­
кою-нибудь собственностью и защищать ее от своих братьев, имею 
ли я право подразделять своих братьев на ведущих дурную жизнь и 
на ведущих хорошую. Если этот вопрос решен и жизнь отца идет по 
такому или другому решению, то в этой жизни отца и будет всё вос­
питание детей. А если решение правильно, то отец и не введет 
соблазна в жизнь детей; если же нет, то будет обратное. Знание же, 
которое приобретут или не приобретут дети, — это дело второсте­
пенное и ни в каком случае не важное. К чему будут способности у 
ребенка, тому он научится, хотя бы жил в захолустье. То же, что 
принято называть образованием, содержит больше чем наполовину 
зла и обмана и потому, чем дальше от такого образования (даваемого 
во всех наших заведениях), тем лучше для ребенка. Вопрос, стало 
быть, весь в том, как для себя решит отец вопрос практической жиз­
ни.

Любезный брат мой, будьте осторожны в том, как вы решите 
вопрос этот в своем сознании. Согрешить может всякий человек и 
всякий грешит, но беда в том, когда человек ложно судит, сам себе 
отводит глаза. Если свет, который есть в тебе, тьма, то какова же 
тьма?1 Нельзя служить Богу и маммону2. — Вопрос об отношениях 
к людям давно решен Христом и решен не только отвлеченно, но и в 
практическом смысле. «Нельзя богатому войти в царство Божье»3. 
«Горе богатым4. Просящему дай5. Продавайте имение и раздавайте6 
и т. п.». — Собственность не может признавать христианин и потому 
у него излишка не должно быть и нет вопроса о том, как делиться 
излишком. Если же есть излишек, то прежде чем много судить о 
достоинстве того, с кем я поделюсь, мне надо судить себя, и судить 
строго за то, что у меня есть излишек, и признать, что я в грехе и 
виноват. Для христианина не может быть вопроса о том, как сде­
лать добро своим излишком, а только один вопрос о том, как изба­
виться от того греха, который заставил меня собрать и сохранить 
этот излишек.

37



38 Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову

Так я сужу, но понимаю вполне и вашу мысль: вам больно видеть 
то, что люди живут языческой жизнью — далеки от блага. Чувство 
ваше самое законное и доброе, но вы напрасно смешиваете с ним 
собственность, желание поделиться излишком под известными усло­
виями. Действуйте на людей всеми силами, которые вам даны от 
Бога, и из этих сил главная не есть ваша собственность, а та сте­
пень отречения от личной жизни и от собственности, до которой вы 
дошли. Если бы вы свою собственность просто бросили бы, не давая 
никому (разумеется не соблазняя людей тем, чтобы губить ее на­
прасно) и показали бы, что вы не только так же, но еще более ра­
достны, спокойны, добры и счастливы без собственности, чем с соб­
ственностью, то вы гораздо сильнее подействовали на людей и сде­
лали бы им больше добра, чем если бы вы приманили их дележом 
своего избытка.

Не думайте, милый друг, чтобы я осуждал вас, я далек от этого, 
потому что сам с болью сердца прошел через те мысли и чувства, 
которые вы теперь испытываете. Я много думал об этом и пришел 
к тому, что я выразил в статье «Что ж нам делать?». Часть их, кото­
рая не запрещена цензурой, напечатана в XII томе моих писаний7.

1(Эт Матф. 6:23.

2От Матф. 6:24.

•^См.: От Марка 10:23, 24.

4Qt Луки 6:24.
^От Матф. 5:42.

6Qt Матф. 19:21.

Я не говорю, что не надо действовать на других, помогать им, на­
против, я считаю, что в этом жизнь, но помогать надо чистым сред­
ством, а не нечистым — собственностью; а для того, чтобы быть в со­
стоянии помогать, главное дело, пока мы сами не чисты — очищать 
самого себя.

Простите, если неясно или недружелюбно что сказал. На ваше 
хорошее письмо хотелось ответить, как умею.

Любящий вас
В конце прошлого года у нас затеялось согласие против пьянст­

ва. Много людей всяких положений и сословий пристают к нам. Я 
уверен, что вы присоединитесь к нам и потому посылаю вам наш 
листок8. Зло это такое страшное и такое особенное и до таких раз­
меров доходит, что против него надо и бороться особенным образом и 
для поддержки браться рука с рукою, знать каждому, что он не один. * 2



Письмо от 1-2 февраля 1888 г. 39

7Сочинения графа Л. Н. Толстого. Часть двенадцатая. Произведения пос­
ледних годов. Μ., 1886. Отрывки из запрещенной в России книги «Так 
что же нам делать?» напечатаны здесь под заглавием «Мысли, вызванные 
переписью».

®Текст этого «листка» составлен Толстым. См. ПСС, Т. 90, С. 132.



7. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
2 мая 1888 г. Село Богородское.

Добрейший Лев Николаевич!
Простите, что задержал Вашу рукопись дольше, чем бы следова­

ло; она мне так понравилась, что я ее переписываю для себя; наде­
юсь, что Вы против этого ничего не имеете1. Во всяком случае я 
долго ее не задержу и пришлю Вам с первою же возможностью. 
Податель сего письма мой друг, Федор Алексеевич Серяков, тоже 
крестьянин, рекомендую его с той целью, что Вы ему будете полез­
ны. На днях пошлю Вам рукопись, в которой изложены мои мысли, 
вызванные прочтением упомянутой Вашей рукописи.

1 «Краткое изложение Евангелия», запрещенное в России, распространялось 
в рукописях и литографиях. Напечатано Μ. Элпидиным в Женеве (1890); в 
Петербурге — в 1906 г. См. ПСС, Т. 24, С. 801-938. Желтов получил 
рукопись, когда в марте 1888 г. посетил Толстого в Москве. В письме 
того времени к В. Г. Черткову о нем сказано: «Это молодой человек очень 
умный и религиозный. Верования их самые разумные и свободные от дог­
матики и суеверия» (ПСС, Т. 86, С. 138).

Прилагаю имена записавшихся в согласие против пьянства; жела­
ющих имею в виду еще и очень радуюсь, что вижу нравственное вли­
яние против этого зла на других.

Глубоко преданный Вам

брат Ваш Ф. Желтов

1888 г. Мая 2
Село Богородское
Ниж. Губ.

P. S. Нельзя ли мне прислать несколько народных книг против 
пьянства?
Запишите в члены согласия против пьянства:
Петр Привалов, крест, с. Богородс. 41 г.
Иван Иванов Балакин, крест, с. Богор. 36 л.

40



8. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
12 мая 1888 г. Село Богородское.

Любезный мой брат Лев Николаевич!
Как я Вам благодарен за то, что Вы доставили мне удовольствие 

прочитать Ваше краткое изложение Евангелия. Оно очень хорошо 
потому, что кратко и удобопонятно излагает самое нужное и цельнее 
представляет сущность Евангельского учения.

Скажу Вам откровенно, что я, читая его, получал более силы на 
уяснение некоторых кажущихся мне неясными вопросов. Я понял, 
как велика эта сила, вызывающая в нас дух для служения вечному 
закону, и понял, какое могущество в нем для торжества над всем, что 
введено в жизнь тягостного и ложного, что дано ей не разумом, как 
незаконные отправления, разрушающие благо и счастье людей. Это 
закон — закон Божественный, закон правды и любви, закон величия 
жизни. Мы не можем отрицать, что учение Христа не Божественно, 
оно Божественно потому, что говорит о вечном законе жизни, о том 
законе, которым прокладывается путь к достижению блага и чрез 
который происходит соединение плоти с духом для служения самой 
жизни как жизни и для уничтожения зла посредством добра как воли 
самого Бога. Мы можем отвергать веру в Божественность учения 
Христа только как веру в ложные признаки, почему его хотят счи­
тать Божественным, и дело в том, чтобы передать те истинные приз­
наки, которыми оно действительно Божественно. Оно свидетельству­
ет само о себе, что оно Божественно, и свидетельство это истинно 
по той его силе, которая в применении к нашей жизни служит нам 
опорой твердого разумения о том, что есть я и для чего я, и в чем 
мое благо.

По отношению к грязи жизни, к ее извращению оно есть свет, и в 
нем есть то, что может оживить самую жизнь и дать ей истинное 
благо и радость.

Нет ничего хуже, как не уметь сделать то, что нужно для моей 
жизни как настоящей жизни и не сознавать той силы, которая мне 
дана для того, чтобы обставить эту жизнь радостными и счастливы­
ми условиями в отношении к себе и в отношении к другим, нет ни­
чего хуже как идти по дороге слепым и не знать даже того, куда 
ведет тебя путь и куда ты придешь — в этом положении мы и нахо­
димся, когда далеки от применения данного закона, который прямо 
указывает нам, как надо идти, и куда прийти и для чего нужен этот 
путь. Незнание того, что дано для устранения зла в жизни, порожда­

41



42 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

ет самое зло и люди страдают оттого, что бросили естественный за­
кон жизни и не хотят его взять, как их достояние, и ждут бессозна­
тельно замены той пустоты, с которой они остались и которую ни­
чем не могут наполнить, и жизнь их только проходит в том, чтобы 
наполнить эту бездонную бочку водой, вовсе не сознавая бесполезнос­
ти своего дела и своих трудов. Оттого-то и борьба зла со злом, и 
вражда друг с другом, и жажда материального обеспечения, как на­
дежда создать этим внешним благосостоянием истинное благососто­
яние и радость жизни.

Знание, как создать для себя и для других благо, дано нам Хрис­
том, как закон любви Бога к людям, как закон, произведший самую 
жизнь, и который есть потому начало жизни. Личность Христа до 
того была соединена с этим законом, что Он не считал себя вне 
этого закона, не считал свою личность как личность, а как самый 
закон, и Он был предан этому закону всей своей жизнью, всем своим 
служением, и потому жизнь Его была не ограничение личного блага 
как временного, а достижение блага, которое по закону Бога обще 
всем людям как вечное, создающее новый мир жизни, мир, полный 
блаженства и радости, мир, полный жизни, вне временного, вне смер­
ти. Закон этот взошел в Его плоть и кровь, и плоть и кровь Его как 
жизнь служили проявлению этого закона в мире и потому жизнь 
людей есть одна цель — проявление вечного закона как проявление 
любви; это проявление дает Ему жизнь истинную и в ней только Он 
находит свое Благо и освобождение от зла.

Простите за такое излияние чувств и мыслей, многое, может 
быть, я сужу не достаточно верно и легкомысленно, о многом, мо­
жет, говорю много и лишнего, но многого я не могу, не в силах 
передать на словах — оно в сердце, в мыслях, в сознании, оно только 
в чувстве, и я вижу, как радостен этот путь, каким блаженством, 
спокойствием, каким счастьем, сознанием силы наполняет он душу 
по мере достижения в себе господства духа, торжества истины...

Посылаю Вам при этом небольшую рукопись, надеюсь, что Вы не 
лишите меня ответа. Вашу рукопись пошлю на днях.

Искренно любящий Вас и преданный Вам всей душой брат

Ф. Желтов

P. S. Сообщите, пожалуйста, Ваш адрес, куда писать и прислать 
Вашу книгу.

12 Мая 1888 г.
С. Богородское
Ниж. Губ.



О жизни как вере во Христа 43

О жизни как вере во Христа*
Я часто задаюсь вопросом о смысле жизни. — В чем состоит 

этот смысл жизни?.. Я понимаю, что если разум есть основа прав­
ды, то от этой основы я и могу получить смысл и цель моего бы­
тия. Правда жизни значит во мне самом и мое личное я должно слу­
жить этой правде; значит то, что мы называем правдой жизни, преж­
де всего должен быть я сам, и то, что мне нужно делать, так это 
вносить правду в мир и создавать благо людей, потому что, прежде 
чем я должен создать свое счастье, я должен создать счастье других 
по крайней мере тем, чтобы не делать зла людям; то, что я приобре­
ту этим себе, будет моим благом также, как оно будет благом дру­
гих, и это есть то, что мы называем любовью. Мое духовное я не 
призвано служить лжи и дело в том, чтобы это я одинаково любить 
и в себе и в другом человеке, любить так, как будто бы это было 
нечто общее. Я понимаю, за что пострадал Христос. Он пострадал 
за то слово, которое дал миру, а это слово был разум, и для того, 
чтобы показать торжество разума и что жизнь человека не плотская, 
и что то, что хотят погубить, останется жить, он и пострадал за это 
слово, и то, чем он был, осталось жить, оно не умерло и не умрет. 
Слово Его была Его собственная жизнь, была Его плоть и мне нужно 
быть так, чтобы это слово стало моею плотию также, как оно было 
плотию Христа. То внешне плотоугодное служение маммону, кото­
рое вводит в мою жизнь соблазн, должно отпасть от меня также, как 
отпало искушение мира от Христа, и потому жизнь моя не есть слу­
жение маммону, а служение тому, что составляет вечный закон прав­
ды, потому что я сам от него и должен быть в нем. Я вижу Бога в 
деле правды, любви, как в деле разума, и Бог для меня есть вечный 
мировой разум и творческая сила жизни и потому Он есть жизнь, и 
то, что мы называем смертью, не есть смерть в отношении к этой 
жизни. Ложная жизнь с своими ложными требованиями есть уже са­
ма по себе смерть, а так как она не может быть вечной, то и смерть 
для нее представляется как фактом уничтожения личности, потому 
что личность, отступившая от вечного закона жизни, пребывая вне ее 
и считая свою жизнь ограничением ложных удовлетворений, не мо­
жет слиться с бессмертием. Для того, чтобы она пришла к бес­
смертию, ей необходимо воскресение к новой жизни, величие кото­
рой должно состоять в служении себе, как вечному благу, общей 
воле и свободе людей. Отступление от объединяющего жизнь людей 
закона есть грех, ведущий в смерть, и потому тот, кто жизнь свою 
считает служением плоти, не есть личность разума как жизни, а 
личность, преданная лжи, действия которой ведут к погибели самую 
жизнь. Тот, кто живет для Бога, живет для исполнения воли давше­
го ему жизнь и потому он живет для этой вечной жизни служением 
ей, как бы для введения в общую жизнь данного ему закона и правды 



44 Ф. А. Желтов

и потому он должен стремиться удержать ее; жизнь его то, что есть 
разум, а это не есть временное, но вечное, на чем лежит основа мира, 
и потому для этой жизни нет смерти. Для Христа не было смерти 
потому, что жизнь его была жизнью духа и эту жизнь он желал 
передать миру, и Он ее передал тем, что отверг от себя служение 
плоти, и жил только служением разуму как духу Отца и держался 
этого до последней минуты своей жизни и смертию своей запечат­
лел новую жизнь и спасение мира. Его распяли, умертвили и по­
гребли, но то погубили не Его, — Он остался жить, потому что Он 
признавал себя тем, чему Он учил, и за это Его учение пришлось 
претерпеть страдания, и этими страданиями Он выкупил то, что 
нужно было передать для спасения, и Он доказал веру в это спасе­
ние пренебрежением к ложной и временной жизни.

Приняв веру во Христа, я должен принять не то, что говорит о 
сверхъестественном и чудесном, но то, что говорит о моем спасении, 
как о моей истинной жизни. Божественное происхождение Его я 
могу признавать по Его служению Отцу, потому что Его служение, 
Его сила духа, есть возрождение к истине как к началу, как к разум­
ной жизни.

То, что мне может дать вера в Него, есть одно, что я познаю силу 
в служении истинной жизни, эта сила, воспринятая мною, сделает 
меня свободным, она удалит меня от подчинения неправде, она помо­
жет мне в борьбе против зла своими собственными и верными сред­
ствами. Эта вера не может выливаться ни в какие строго определен­
ные формы, кроме как в самую личную жизнь и в отношения людей 
друг к другу, сама эта вера, как источник живой воды, может слу­
жить и для меня и для людей удовлетворением своей жизни, потому 
что она есть истинное благо, она есть потому служение и поклоне­
ние Богу, заменяющая все мертвое, формально обрядовое, не дающее 
и не сливающееся с жизнью, она есть и молитва к Нему, потому что 
истинная религия должна быть ничем иным, как всею моею жизнью, 
и потому религия не есть форма, а религия есть разум. Моя молит­
ва должна быть истинной, живой беседой с Богом, она должна выра­
жаться действиями согласно моего призвания, потому что мое внут­
реннее, духовное я есть разумение этого призвания, а внешнее я есть 
дело жизни, дело любви и правды, и потому дело мое — есть истин­
ное служение Отцу жизни. Мое служение Отцу не должно выра­
жаться суждением о нем как внешнем, а как соединенном со мною 
единственными неразрывными узами вечной животворящей любви и 
правды и потому я должен дать пройти этой правде чрез мое духов­
ное я, как золоту чрез горнило очищения. Если я могу служить 
другим, то я должен служить им тем, что мне дано от Бога, и пото­
му прежде чем очищать других я должен очистить себя, и если я 
начну это с себя, то я буду закваска, а они тесто. Моя жизнь долж­
на быть не только моей личной жизнью, но и жизнью других, жиз­



О жизни как вере во Христа 45

нью всех людей, для нее я должен приносить в жертву все, потому 
что я это делаю для воли объединяющего жизнь людей начала, и то, 
что это для меня даст, будет благом не только для меня одного, но 
благом всех людей. Поэтому всему ложному должно быть противле­
ние не тем, что уничтожается, а тем, что должно вводиться в жизнь 
по смыслу и разуму самого закона жизни.

Вопрос о том: как приводить к истинной вере тех людей, которые 
верят во Христа только по Его чудесам? — Об этом я думаю так: 
если человек верит во Христа только по чудесному, то он все-таки 
находится в неверии, потому что он не может применить от всего 
чудесного ни одной пяди для своего спасения. Для того, чтобы 
получить его, он должен уразуметь истину учения Спасителя, по­
знать Его по действительным признакам и тогда он получит веру в 
Него, как в истинный закон жизни, и вера его будет выражаться в 
том, что то, что он понял за благо, будет применять это благо к 
своей жизни и тем оживотворит свою веру.

Мы задаемся часто вопросами несущественными и стараемся ре­
шить вопрос о будущем прежде чем о настоящем; на решение этого 
вопроса мы и хотим иногда получить разрешение настоящего, но 
для чего же мы будем задаваться вопросом о будущем, когда мы еще 
не решили вопроса о настоящем? Дело в том, чтобы уразуметь на­
стоящее, существенное прежде будущего, отвлеченного. Вопросы о 
Боге, о откровении, о Христе, о вере и т. д. для меня сводятся к од­
ному вопросу, это к вопросу о истине, о той мировой истине, кото­
рая вечно неизменно действует на благо жизни, как творческая сила 
любви и правды, и то, что мне нужно об этом судить, это одно, что­
бы уразуметь мое место в ряду созданного, как точку опоры разумной 
жизни, с которой я и получаю правый взгляд на все остальное.

Есть люди, которые отрицают Христа только потому, что они по­
нимают истину о Христе так, как ее исковеркали лжепоследователи 
Христа, и потому они сами стоят вне истины. Есть люди, которые 
верят во Христа только по внешним признакам, признаваемым за 
Божественные, и ждут от него исцеления тогда, когда Он уже дал 
это исцеление в своем учении, как получить спасение. Те и другие 
одинаково находятся в неверии, чтобы привести их к вере, им необ­
ходимо перейти из того круга, откуда ничего не видно, и стать на 
место, где то, что от них было скрыто, будет им видно. То, что они 
понимали о Христе, было не полно, для первых потому что их от­
шибло изуверство, подносимое вместо учения Христа и потому не 
проливающее света, для других потому что они признали Христа не 
тем, чем Он был и для чего Он был и почему Он был Спаситель 
мира и сын Божий.



46 Ф. А. Желтов

Для тех и других нужно одно: показать истину так, как она есть, 
и раз они поймут ее — то, что затемняло свет, отпадет от них само 
собой и то, во что они верили поверхностно, получит в их глазах 
совершенно другой смысл и значение. Следовательно, то, во что они 
верили поверхностно, мне нет надобности отрицать только потому, 
что они придавали этому не то значение, мне только нужно старать­
ся, чтобы передать им понимание истинного значения предмета их 
веры. Допустим, что человек верит во Христа по тому чудесному, 
которое приписывается только Его Божественной силе. Пусть так. 
Для меня Божественная Его сила имеет свое особое значение и 
смысл, для меня она заключается в Его учении, в Его жизни, а то 
чудесное для меня имеет тоже особое значение и объяснение, оно 
опять-таки имеет отношение к Его учению, как к проповеди истины. 
Я могу найти объяснение всему чудесному не как чудесному и только 
потому, что я не могу смешивать жизнь сына плоти с областью 
жизни сына духа; действия того и другого различны потому, что 
один служит власти тьмы, а другой Отцу света. Сын человеческий 
не есть сын Божий, если он служит не Отцу жизни; если он служит 
воле Отца, то он Сын Божий во плоти, как и Христос был Сын Бо­
га, и потому рождение Его, как Сына Божия, должно быть духовное 
(Иоан. 1 гл. 12 и 13 ст.). И потому в руки людей предан был не 
Сын Бога, а Сын человеческий, хотя в Сыне человеческом и хотели 
поругать и погубить Сына Божия (Луки 22; 48. Марка 14; 41). Но 
Бог прославился в нем и прославил Его (Иоан. 13; 31, 32). И в 
смерти Сына человеческого все узрели славу Сына Божия, воскрес­
шего в вечность. Он отдал жизнь свою за общее благо людей, для 
исполнения воли Отца-Бога.

Нельзя понимать о человеке только как о ложном человеке, а на­
до понимать так, как он должен быть по воле Бога. Сын человечес­
кий — это плоть. Сын Божий — это дух. Для одного жизнь — жизнь 
плоти, для другого эта жизнь есть жизнь духа. Служить тому и 
другому нельзя, надо служить одному, это разуму, сыну Духа. Что 
доступно разуму как духу во плоти, что доступно пониманию его, то 
и служит для достижения блага жизни, потому что то, что для это­
го нужно, ему дано Отцом в доступных для него пределах, и что вы­
ше этого, то уже не мое, то уже выше данных мне границ разумения, 
за эти пределы я не могу переходить, это знать не мне — раб не мо­
жет знать больше своего господина, его дело — знать свое дело.

Бог не сотворил людей так, чтобы они не могли понимать нуж­
ного для блага, Он сотворил их так, чтобы они могли понимать то, 
что им надо понимать как волю Отца, а то, что выше этого, это уже 
выше жизни, это вечность и жизнь самого Бога, который есть все; 
мое дело быть ближе к Нему и быть в Нем; мое дело быть верным 
Ему в малом, чтобы получить удел в большом.



О жизни как вере во Христа 47

Что мне из того, если я буду решать вопрос о том — что будет, 
когда меня не будет? — Это вопрос праздный, праздный потому, что 
в нем нет настоящей моей жизни, и ложный потому, что он мне не 
может дать смысла моей жизни.

Если я буду говорить человеку — не верь в воскресение и этим 
отрицанием предмета веры думаю дать ему истину, то я делаю ложь, 
потому что сам верю в духовное воскресение к новой жизни и, следо­
вательно, употребляю на указание истины не тот прием, который 
нужен для этого, как прием верный и истинный. Путем таких отри­
цаний я не говорю истину, а могу оттолкнуть от истины, потому что 
я понимаю так, а другой иначе, и поэтому мое отрицание не есть 
отрицание самого предмета, а отрицание ложного взгляда моего 
брата. Чтобы очистить этот его ложный взгляд, надо вести его пря­
мо к цели, надо заставить его самого понимать истину за истину и 
ложь за ложь, это единственный путь очищения ложных воззрений; 
если мы будем говорить о ложном только как о ложном прежде 
уяснения основной истины как надежной опоры, то мы будем забе­
гать вперед, мы будем непоследовательны и потому все, что мы 
хотим передать как истину, и должны передать как чистую истину 
— она сама будет отрицанием и обличением лжи, она сама, и только 
тогда, когда сделается основанием веры — будет светильником прав­
ды; объяснением необъяснимого, пониманием того, что было недос­
тупно пониманию, как понимание правды, поэтому то, что необхо­
димо для освещения, это и нужно давать как чистый источник живой 
воды, оживотворяющей все мертвое. Основание веры во Христа долж­
но лежать в том, в чем состояло посланничество Христа, и потому 
нужное мне как истина веры есть разумение этого основания. Для 
меня безразлично, ходил ли Иисус по воде или нет, я знаю только 
одно, что не в этом основание веры и не в этом умножение ее, мне 
нужно познать тот закон жизни, который Он передал нам и своею 
жизнью и своим учением. Всякий познавший это не будет строить 
основание своей веры на чудесах и потому исцеление его есть разу­
мение спасения, данного Христом. При понимании настоящего как 
основного все не входящее в этот круг отпадает само собой, — это 
есть выход на истинный путь, где человек убежден, что он вышел на 
ту дорогу, которая доведет его до места.

Христос не разрушал ложную веру тем же, во что верили, а разру­
шал ее могуществом своего учения о истине. Он говорил: Вы дума­
ете, что тот хлеб, который отцы ваши ели в пустыне и насытились, 
что тот хлеб с неба, — они ели его и умерли, а хлеб с неба такой, 
что тот, кто его будет есть, не умирает, этот хлеб есть мое учение; 
старайтесь не о пище телесной, а о такой пище, которая ведет в 
жизнь вечную. Он не говорил о том, что не было, а прямо говорил о 
том, чему надо быть, — Он питал прямо истинною пищею, давая ра­



48 Ф. А. Желтов

зуметь правду, Он применил веру в хлеб небесный — как в истинный 
духовный хлеб, в слово Его учения.

Вера в чудо не будет уже вера, когда человек узнает истинную 
веру — она, та ложная вера, отпадет сама собой, потому что познав­
ший истинную веру сам справится, как ему освободиться от нее, до 
познания истинной веры все мои усилия освободить человека от 
ложных воззрений останутся тщетны, потому что это совершается 
волею Бога, а не моей, и потому учительство мое состоит не в том, 
чтобы быть выше учителя, выше этой истины, а в том, чтобы при­
зывать к этой истине, выводить на путь, который ведет к ней, а 
возрождение человека не от меня зависит, мое дело сеять чистые 
семена, а Богу произрастать. Преждевременный прием выдергивать 
из-под ног доску, по которой человек еще идет, опасен. Я знаю, что 
по этой доске человек придет ко мне и сам увидит то, что я хотел 
передать ему. Пусть путь его будет опасен, пусть доска та будет 
гнилая, я знаю только одно, что та доска перекинута с пути поги­
бели, где человек мог бы совершенно пропасть, — на путь спасения, 
и дело мое — не выбивать доску из-под ног, а ускорять переход, 
чтоб тот не свалился в пропасть. При этом надо брать всегда в 
расчет, что каждый стоит не на одинаковом расстоянии от истины и 
что не каждому свойственна твердая пища. Тем, которые уже уразу­
мели тайны царствия Божия, можно давать совершенную пищу и 
говорить как уразумевшим, а тем, которые еще на пути к нему, нуж­
на не такая пища, к ним надо относиться как к немощным и потому 
относиться с любовью и не требовать много, а разумно давать пищу 
для возрождения и не вносить в их душу напрасной смуты и разлада 
как страдания, для них нужно только делать то, что могло бы осве­
щать самый путь, и для них-то очень вредны праздные вопросы, 
потому что они преждевременны, и я спешу совершать то, что совер­
шится само собой, и они сами будут смотреть на дело как оно есть. 
Мне нужно только делать одно: жизнью своей и делами наводить 
других на мысль и понимание о признаках разделения правды от 
неправды, чтобы не принимать ложь за правду и не служить ей и 
потому не быть соблазном.

Служение Христа Отцу состояло в том, чтобы служением этим 
показать людям, что жизнь истинная в исполнении воли Отца как 
закона жизни, а понимание этого дается чрез соединение с плотию 
и кровию человека самого учения Спасителя — какая сила дает это? 
— Величие силы этой проявляется в разуме и соединяется с плотию 
для служения духу жизни и потому умножение веры — в познании и 
деле правды. Это есть самое важное, и потому основное, и это я 
считаю за самое важное только тогда, когда разумно в чем должна 
состоять вера в учение истины и в чем заключается учение и искуп­
ление Христа и потому все остальное, что только возвышает это 
учение до Божественного, все это не прибавляет и не убавляет для 



О жизни как вере во Христа 49

меня ничего, я понял учение это за Божественное по самым истин­
ным его признакам, по его вечной правде, которая до того была 
скрыта от моих глаз, и на многое, на что я смотрел не так от непол­
ноты веры, я уже смотрю другими глазами и оно мне легко объясни­
мо.

Все события и действия, какими сопровождалась проповедь Хрис­
та, для меня не служат камнем преткновения — я не полагаю на них 
основывать познание истины и для меня безразлично, были ли они 
тогда или не были, или были так или иначе, выдумка то или прав­
да, Апостолы ли писали Евангелия или другие — мне это все равно 
и не дорого, мне дорога только та истина, которая передана Хрис­
том — она сама по себе есть драгоценность и дело мое знать ее цену 
и знать, почему она так дорога.

Задаваться вопросами: было ли тогда так, как написано, по мое­
му мнению праздно — это не вносит в нашу душу ничего нового, оно 
остается тем, чем есть, и я могу понимать так или иначе; об них я 
могу и говорить, могу и не говорить, это безразлично — не ими ука­
зывается путь к истине. Если я узнал, в чем спасение, то все не­
применимое к спасению остается вне моего убеждения и, следова­
тельно, то неприменимое не служит уже само по себе предметом и 
моей веры и моей проповеди. Если оно (что неприменимо к спасе­
нию) смешано с зернами истинной веры и если оно своей яркостью 
привлекает других, то мне нет надобности выбрасывать их как пле­
велы, они плевелами и без того останутся для тех, кто разберет как 
есть дело; потому что то зерно, которое может дать рост — оно и 
ценно, оно и взойдет, а бесплодное так и останется бесплодным, 
хотя оно и привлекло, может быть, многих на дело. Мне нужно 
знать одно, что для имеющих ложную веру бесплодно сказать, что 
вера их мертва, мне нужно делать так, чтобы веру эту сама собой 
вытеснила истина, и потому мне нужно передать только сущность 
самой истины и поставить человека на истинный путь с таким 
убеждением, чтобы он верил в этот путь как истинный, который 
доведет до места и где он не может заблудиться и никакие причины 
не могли бы его разубедить, что это путь не тот, который приведет 
его к цели. Человек с подобным убеждением будет знать, что для 
того, чтобы дойти до места, надо идти, а не стоять, надо самому 
трудиться и приближать себя к желанной цели, в которой он убеж­
ден, найти для себя благо.

Федор Желтов
1888 года мая 10 дня
Село Богородское
Ниж. губ.

См. первую страницу статьи на стр. 105.



9. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
16 июня 1888 г. Село Богородское.

Добрый брат мой Лев Николаевич!
Простите, что только сейчас отвечаю на Ваше последнее пись­

мо1. С этою же почтою посылаю Вам Вашу рукопись, взятую мной 
для чтения. Я уже писал Вам, как она мне понравилась. Изложение 
учения Спасителя так кратко, сжато и вместе с тем полно, говоря 
только о существенном, гораздо яснее передает самую истину и пря­
мо вводит человека в тот мир правды, который был миром Христа.

письмо неизвестно.
2Статья Т. Μ. Бондарева «Трудолюбие, или Торжество земледельца» и пре­

дисловие к ней Толстого напечатаны в еженедельнике «Русское дело», 
1888, №№ 12 и 13, 19 и 27 марта.

Статью Вашу и Бондарева в «Русск. деле» мы читали* 2. Эти ста­
тьи много возбудили толков в обществе. При Вашей рукописи я по­
сылаю Вам на просмотр — и вперед извиняюсь, что Вас этим утруж­
даю — статью о значении труда для человека и о различии физичес­
кого жизненного труда с простым физическим упражнением. Эту 
статью я хотел было послать или в «Рус. Богатство», или в ежеднев­
ные издания, но не осмелился, потому что не уверен в том, что я 
что-нибудь сказал этой статьей нового, и поэтому предоставляю ее 
Вашему решению. Если Вы одобрите, то направьте в редакцию ка­
кой-нибудь газеты или журнала для напечатания или возвратите с 
Вашим отзывом ко мне. Вопрос о труде имеет большое значение для 
жизни людей, вот почему я думаю, что если возбуждать подобные 
вопросы чаще, они скорее будут созревать и выясняться.

Жду Вашего ответа и свидетельствую Вам мою искреннюю брат­
скую любовь, преданный Вам брат

Ф. Желтов

16 Июня 88
Богородское Село Нижегор. Губ.

P. S. Запишите члена в общест. трезв.:
Василий Иванов Хохлов, крестьянин села Богородского. 20 лет.

50



10. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
4 июля 1888 г. Село Богородское.

Дорогой брат Лев Николаевич!
Искренно благодарю Вас за то братское участие, которое Вы мне 

оказали, сделав отзыв о моей статье1. За Ваш совет благодарю 
вдвойне. Я давно желал того, чтобы выяснить себе, насколько мож­
но, вопрос о истинном значении литературы. Часто мне представля­
ется вопрос: какая польза от того, что я опишу фотографически 
верно ту или другую сторону жизни? Что я принесу обновляющего, 
если буду писать только для того, чтобы услаждать своим писанием 
праздных людей?.. Теперь я убежден, что писать, как Вы выражае­
тесь, нужно не только то, что делают и делали люди, а то, что им 
нужно делать по воле Бога. Теперь я убежден, что в литературе, 
как и в жизни, должны быть обновляющие жизнь струи и что всякая 
чистая идея, введенная в литературное произведение, не есть лиш­
няя тенденциозная прибавка, а именно та обновляющая струя, кото­
рая, проявляясь в жизни, должна двигать самую жизнь, как живое 
дело, ведущее к достижению общего блага людей.

За высланный листок против пьянства благодарю. Сегодня выпи­
сываю их 100 экз. Мамаша Вам кланяется и благодарит за Ваш 
привет.

Искренно преданный и любящий Вас брат

Ф. Желтов

1888 г. Июля 4.
Село Богородское.

Запишите в члены общества трезвости:
Михаил Иванов Фролов, крестьянин села Богородское Ниж. Губ. 55 
лет. И если прошлый раз я не упомянул — Василья Иванова Хох­
лова, крест, с. Богор. 20 лет.

письмо Толстого неизвестно.

51



11. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
31 января 1889 г. Село Богородское.

Дорогой брат Лев Николаевич!
Спешу Вам послать написанную мною статью о пьянстве. Как я 

бы желал, чтобы она была поскорее отпечатана. Мне хотелось бы, 
чтобы она была непременно напечатана брошюрками, так как это я 
считаю удобнее для народа — книжечки в руках долее хранятся, 
впрочем, хорошо бы отпечатать и книжками и листами. Не знаю, 
доступна ли она для печати в таком виде, как я ее Вам доставляю, в 
этом виде изложения мне кажется более убедительности для просто­
го народа. Если Вы найдете что-нибудь нужным поправить, я буду 
очень благодарен. Если Вы ее одобряете, то печатайте где хотите, 
я не прочь, впрочем, и сам издать ее, но думаю, что она может по­
дойти под разряд изданий «Посредника». Жду Вашего заключения.

Я долго не писал Вам, потому что не хотел беспокоить. А пи­
сать бы надо... Как идет у Вас дело О-ва трезвости?.. Я здесь уте­
шаюсь тем, что оно дало хоть маленькие, но плоды, у меня сейчас 
нет еще новых записей, кроме доставленных Вам, но имею их в виду 
и даже сейчас, если бы хотел, мог их получить; дело касается та­
ких людей, которые были очень подвержены пороку пьянства, влия­
ние на них некоторых убеждений все-таки подействовало. Я знаю 
одного человека, который очень часто пил водку, теперь же, слава 
Богу, вот уже идет восьмой месяц, как он ее бросил совсем и не 
пьет. Я очень рад этому, пусть он окрепнет в своем хорошем пос­
тупке. Есть люди, которые заметно ослабили свое пристрастие к 
вину — и это хорошо, со временем их можно привести к добру. Я не 
спешу их записывать, но даю им свободу и поддерживаю в них бод­
рость.

Я нахожу, что мало в изданиях «Посредника» книжечек, направ­
ленных против пьянства, а их нужно, нужно — они могут иметь боль­
шое влияние, особенно же Ваше слово; Ваше слово имеет большой 
вес среди народа.

Не находите ли Вы, что тех условий, какими обладает сейчас 
Общество трезвости, недостаточно для того, чтобы люди, взявшись 
рука с рукой, как Вы писали, для борьбы с пьянством, могли соеди­
нить общие усилия и сделать больше, чем это можно сейчас? Я 
говорю о том, чтобы связующая идея этого О-ва могла быть более 
осязательной. Вот например, что я вычитал в газетах: крестьяне 
Золотниковской волости Саратовской губернии составили единоглас-

52



Письмо от 31 января 1889 г. 53

но приговор о закрытии в своем месте всех кабаков и трактиров, но 
почему-то этот приговор не подействовал, хотя местность, где это 
происходило, и не противоречила условиям нового пит. уст., говорят, 
что это произошло от происков и дружных усилий кабатчиков. Тог­
да крестьяне составили другой приговор, заключающий в себе усло­
вия соблюдения полнейшей трезвости — и чтобы никто из крестьян 
не смел ходить в кабаки и трактиры и пить водку дома и где бы то 
ни было под страхом штрафа. Согласитесь, что это побуждение 
должно бы заслуживать поощрения. Но и это условие, представлен­
ное в Волост. Правление, признано незаконным и им никакого со­
действия не оказано, так, по крайней мере, пишется в газетах. Да 
этих случаев не один, я их встречал очень много, и крестьянские 
попытки укрепить в своей жизни желательные условия трезвости 
всегда разрушаются, они не знают, где найти поддержки, на что 
опереться, чтобы с корнем вырвать дразнящий их соблазн, успешно 
распространяемый кабатчиками в различных формах, и так поги­
бельный для слабых. Не могло ли бы тут О-во трезвости оказать 
помощь, если бы имело для того благоприятные условия, т. е. если 
бы оно имело нечто целое... правда, оно и теперь нечто целое, но 
это как-то не так ощутительно, разрозненно. Если уж браться рука с 
рукой, чтобы бороться, так уж браться крепче. Я уверен, что если 
бы крестьяне знали, что есть такое О-во, которое может оказывать 
содействие в цели устройства и их стремления к трезвости и давать 
помощь и совет, как избавиться от кабаков, то они прямо бы и ста­
ли просить об этом О-во. Не находите ли Вы, что недурно бы выра­
ботать устав этого О-ва и утвердить его официальным путем, глав­
ною целью этого будет то, что О-во тогда будет иметь полнейшую 
возможность объединить свои действия и соединить в одно разрознен­
ные силы путем сообщений о результатах, оказания помощи кресть­
янским обществам, желающим освободиться от кабатчиков, публич­
ными чтениями о вреде пьянства, изданиями книг, картин и брошюр 
по тому же вопросу, разработкой всевозможных вопросов о мерах 
борьбы с пьянством, устройством в деревнях, селах и других местах 
разумных развлечений для отвлечения людей от праздного препро­
вождения времени по трактирам и вступлением ходатайств ь подле­
жащие места о оказании мер и содействий целям этого общества. Я 
думаю, что иметь для этого более шансов, чем есть, нисколько не 
мешает делу. С нетерпением буду ждать Вашего ответа.

Пришлите мне, пожалуйста, Ваши статьи, напечатанные в «Неде­
ле»1.

Ваша статья о празднике просвещения произвела очень сильное 
впечатление2.

Приветствую все Ваше семейство и братски целую Вас, предан­
ный Вам и любящий



54 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

Ф. Желтов

1889 г. Января 31 д. 
Село Богородское 
Нижегор. губер.

Iß петербургской газете «Неделя», №№ 1, 2, 3, 4, 6, с 1 января по 11 фев­
раля 1889 г., печатались главы XXII-XXXV и заключение книги «О жиз­
ни».

^Статья «Праздник просвещения» появилась 12 января («Татьянин день») в 
газете «Русские ведомости».



12. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
7 февраля 1889 г. Село Богородское.

Добрейший дорогой брат Лев Николаевич!
Спешу ответить на Ваше письмо1 своим полным разрешением от­

носительно исправления посланной Вам моей статьи, — я против 
этого ничего не имею и буду только считать себя Вам много обязан­
ным и благодарным. Пожалуйста, если это не составит затруднения, 
нельзя ли будет по исправлении прислать ее для просмотра, а если 
это послужит только к напрасной трате времени в видах ее скорей­
шего издания, то не присылайте. Буду ждать Вашего сообщения* 2.

письмо неизвестно. Упомянуто Толстым в дневниковой записи 5 февраля 
1889 г. (ПСС, Т. 50, С. 33).

2Желтов прислал статью «Перестанем пить вино и угощать им». 5 февраля 
1889 г. Толстой назвал ее в письме П. И. Бирюкову «очень хорошей». На­
печатана «Посредником» в 1890 г.

3Судя по дневнику Толстого, Желтов с матерью Марией Ивановной прихо­
дили 3 марта 1889 г. Но еще раньше, 22 февраля, в дневнике отмечено: 
«...Пришел Желтов, и я с ним пошел по книжным лавкам... Какой чистый 
человек Желтов!» И позднее, 11 марта: «После обеда пришел Желтов. 
Говорил об обрядах их. Я говорил об опасности этого, о значении «Отче 
наш» (там же, С. 40, 49).

В первых числах марта думаю проездом быть в Москве и очень, 
очень рад буду повидаться с Вами3.

От души благодарю за Вашу братскую любовь и за Ваше доброе 
содействие, горячо преданный и любящий братски Вас

Ф. Желтов

1889 г. Февр. 7 дня.

55



И-7. Третья страница статьи Ф. А. Желтова «Хорошо ли пить вина...?« 
с правками Л. Н. Толстого (см. стр. 55)

56



13. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
12 июня 1889 г. Село Богородское.

Адрес: Село Богородское 
Нижегородской Губернии 

Федору Алексееву Желтову

Добрейший брат Лев Николаевич!
Возвратившись из своей поездки1, я занялся окончанием обещан­

ной Вам рукописи о пьянстве. Спешу с настоящей почтой отпра­
вить Вам как ту рукопись, которую Вам обещал, так и две однород­
ных с нею других. Последние я желал бы с Вашего одобрения тоже 
издать: одну сокращенную — листками, а вторую — книжками. Не 
могу надеяться, что рукопись я переделал в той силе, как бы Вы 
хотели, — я очень бы был обязан, если бы Вы приняли на себя труд 
пересмотра и окончательной отделки рукописи, что могло бы еще 
более усилить статью и послужить на пользу; или по крайней мере 
сделать некоторые отметки и указания и отослать рукопись мне, 
чтобы я мог еще приложить свои силы для этого дела. Я надеюсь, 
что Вы не откажетесь принять в этом общем деле свое участие. На­
до как можно позаботиться о издании книжек против пьянства, кото­
рые имели бы в себе более всего нравственные, религиозные основы 
в своих выводах о том грехе, который производит пристрастие людей 
к соблюдению обычая пить и угощать всяким пьяным снадобьем при 
всех случаях жизни.

Такие основания могут быть для простолюдина убедительнее, что 
очень легко подметить, когда приходится разговор о пьянстве сво­
дить на почву религиозно-нравственную.

Мне очень бы желательно знать Ваш отзыв о посылаемых руко­
писях и можно ли надеяться, что они будут изданы. Рукописями Вы 
можете распорядиться по Вашему усмотрению. Буду ждать Вашего 
ответа и надеяться на Ваше участие и помощь в моем слабом труде, 
которым бы я от души желал принести пользу2.

Буду Вам писать по получении Вашего ответа, так как не знаю 
хорошенько Вашего теперешнего верного адреса, а мне хотелось бы 
поделиться с Вами некоторыми мыслями, вызванными отчасти и мо­
ей поездкой. Сообщите, куда Вам писать.

Кланяюсь всему Вашему семейству и всем моим знакомым и же­
лаю Вам всяких хороших успехов во всех Ваших добрых делах. Ис­
кренно братски преданный Вам и любящий Вас

57



58 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

Федор Желтов

P. S. Сообщите: продается ли журнал «Сотрудник», о котором Вы го­
ворили* 3.

^26 апреля 1889 г. Толстой записал в дневнике: «Дома хорошо беседовал с 
Желтовым. Очень серьезный человек. Он едет в Тамбовскую, Саратов­
скую и Самарскую для свиданья с молоканами» (ПСС, Т. 50, С. 74).

319 июня Толстой поправлял полученные от Желтова рукописи против 
пьянства: «Порядочна одна. А одну я поправил, 3-я не годится», — отмече­
но в дневнике. И 23 июня: «Еще поправлял Желтовские листы» (там же, 
С. 97, 98). В ГМТ сохранилась рукопись «О грехе пьянства» с поправками 
Толстого.

3В декабре 1888 г. И. Д. Сытин решил издавать журнал для народного чи­
тателя «Сотрудник». Толстой разработал программу, собирал материал 
для первых номеров. Издание не состоялось.

1889 года Июня 12 дня
село Богородское
Ниж. Губ.



14. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
Начало октября 1889 г. Село Богородское.

Добрейший и дорогой брат Лев Николаевич!
Ваши два уведомления я получил1, искренно благодарю Вас за 

них и прошу извинить, что при этом письме не посылаю обещанного 
сообщения о поездке. Скажу только, что я очень рад, что 
познакомился с своими отдаленными, а по духу близкими братьями, 
с которыми я теперь имею даже и переписку.

Некоторые обстоятельства не позволили мне до сих пор написать 
Вам обо всем поподробнее, но я при первом же случае поделюсь с 
Вами всем, что только имелось бы в глазах моих ценным для сооб­
щения. Простите, что сейчас пишу так кратко.

Искренно братски преданный и любящий Вас

Ф. Желтов

сохранились письма к Желтову от 18 и 23 июня 1889 г.

59



15. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
15 октября 1889 г. Село Богородское.

Дорогой брат Лев Николаевич!
Простите, что до сих пор я не мог исполнить своего обещания 

относительно сообщения некоторых воспоминаний по моей поездке. 
Весной я в первый раз так близко ознакомился с некоторыми моло­
канскими обществами, и это знакомство дало мне новые взгляды на 
ту степень духовного возраста, в котором большая часть молокан те­
перь находится. До сих пор я знал только свое общество и, от рож­
дения принадлежа к нему, усвоил себе насколько возможно тот дух 
учения, который оно выражало, не скажу, что все меня удовлетворяло 
— многое мне еще было неясно, многое казалось недостаточным, и о 
многом приходилось еще думать — это удел каждого человека, кото­
рый стремится вызвать в себе то полное сознание правды, которая 
одна может составить всю полноту его жизни.

Выражение молоканского учения хорошо Вам известно, но его ос­
новные положения и взгляды не могут же не подлежать тем живым 
движениям, которыми как огнем переплавляется основный дух всего, 
это та правда, которая прямо должна входить в живое приложение к 
жизни человека. Наблюдая за своим обществом, я замечал те оста­
новки, которые могут вредить течению источника живой воды в веч­
ность, но эти остановки, слава Богу, не занимают еще той степени, 
при которой можно бы сказать, что они составляют плоть и кровь 
человека, что они заняли полные права тех точек опоры, на которых 
может быть основана ложная вера, обманно удовлетворяющая духов­
ную жажду человека.

Тот возраст, при котором человек переходит из одного положения 
своего миросозерцания в другое, не может еще рассматриваться как 
его законченный духовный рост, но беда в том, если этому духовному 
росту ставятся всевозможные преграды, которыми или уродуется это 
естественное движение, или окончательно убивается та живая сила, 
которая в данном случае должна способствовать движению. Это пос­
леднее меня и занимало. Нет ли в среде обществ подобных задер­
жек, являющихся усиленным тормозом к введению живой струи, осве­
жающей сознательное отношение к правде? Не выливается ли рели­
гиозное стремление людей в ту мертвящую бездушную форму, кото­
рая своим холодным положением усыпляет духовные силы человека 
и успокаивает его совесть? Не развивается ли из этих положений 
то затемнение разумных отношений человека к Богу, которое ставит

60



Письмо от 15 октября 1889 г. 61

людей не лицом к истине, а оборачивает их назад и путает в лож­
ных основаниях веры? Все это и многое другое заставляло меня 
глубже всматриваться в жизнь тех людей, в которых выразилась 
известная степень понимания правды. В чем выражается вера этих 
людей?.. Нащупать истинную веру не так легко, как это кажется. 
Неуловимые признаки ее не так легко бросаются в глаза. Другое 
дело с ложными основаниями веры — их много, но они мертвы, жиз­
ни в них нет, от них нечего взять, что могла бы всосать душа.

Нельзя назвать законченным то учение, которое поставило себе 
целью отрубать от себя все, что не может подходить под мерку здра­
вого разума, под истинный закон Бога. Учение это и не может за­
канчиваться, потому что сущность его выражается в том подвиге, 
которым человечество ставится в близость к Богу и оттого получает 
те новые основы жизни, которые составляют истинное царство мира 
на земле. Законченность религии всегда выливается в ту мертвую 
форму, которая может прямо назваться смертью религии, но истин­
ная религия должна жить, потому что вера есть жизнь и ее живое 
течение составляет то истинное благо людей, которого ищет все 
человечество. Пусть будут несовершенства и недостатки у людей на 
этом пути, а тем более у людей, которые выражают собой ту или 
другую степень понимания, пусть будут и недостатки полноты пони­
мания вечной правды, но пусть не будет тех остановок, где люди, 
уцепившись руками, отстаивают с пеной у рта отдельные ступеньки 
подъема своего духа. Суть не в этих отдельных ступеньках, а суть в 
том движении, которое совершается. Фазы перерождения — только 
явления того знаменательного процесса, который совершается и над 
отдельными личностями и над целым обществом в силу неотразимых 
убеждений разума. Истиной может остаться только то, что тесно 
сплачивается между собой, производя одно целое, как отдельные 
части механизма, хотя бы выработанные вразброс по разным местам. 
Как ни одна неправильность не может быть тут допущена во вред 
целому, так и вся фальшь и ложь сама собой осыпается и отпадает 
от той деятельности разума, который один направляет жизнь к прав­
де. Истинная вера, если хотите, и заканчивается, но она заканчива­
ется в Боге и заканчивается для того, чтобы исходить, и потому 
она жива и вечна.

С этой точки зрения я смотрел и наблюдал над теми обществами, 
с которыми мне приходилось входить в близкое общение. В боль­
шинстве я не замечал в молоканстве горячих сторонников отстаива­
ния каких-либо вылившихся волей-неволей бездушных формальных 
отношений к Богу, а главное — замены чем-либо «удуманным» той 
живой веры, которая должна исходить от человека в жизнь вечную. 
Я не говорю, что вовсе того нет в молоканстве, а я говорю о той сво­
боде, при которой доступность впитывания истин все-таки является 



62 Ф. А. Желтов — Л. И. Толстому

утешительным признаком доброй почвы для произрастания зародыша 
истинной жизни.

Может ли вера излагаться догматически? Сомневаюсь. В истин­
ной вере бесспорная точка будет только Бог. Истинное разумение 
жизни есть тот отблеск вечного Бога, который выразился в душе 
человека, и потому условно бесспорного тут быть не может, тут 
может быть только та правда, которая прошла чрез разум. Этот 
замкнутый вечный круг, куда не входит ничто скверное, лживое, сос­
тавляет истинное царство Бога, и это одно только, что можем мы 
разуметь под словом «истина». Выходя из этого круга, мы уже ус- 
тановляем каждый свое и потому никогда не можем на этом сойтись 
и помириться, потому что ложь каждого не может носить в себе 
отпечаток единства с Богом, как рожденное не от Бога, и потому дух 
истины не узнает этих детей своими, и каждый отрицает свое дитя 
уже тем, что он отрицает законорожденность его у другого.

Стремление человека должно быть направлено в тот круг, где 
царство Бога. Там спора нет. Взойдя в этот круг и не выходя из его 
границ, могут все объединиться в вере. Но едва человек спустится 
из этой среды, как он уж сразу вступает на тот ложный погибель­
ный путь, где стоит вечное царство тьмы и неправды. Последнее 
всегда опасно. Истинно верующему нет надобности останавливаться 
вне этого круга, а стремиться в тот круг, где спасение, и вести туда 
и других. Когда мне приходилось беседовать с людьми, высоко ста­
вящими свои шаткие точки опоры ложной веры, то я всегда замечал, 
что их более всего на первых порах оскорблял мой грубый прием, 
которым я, как неискусный оператор, касался самого больного места 
и которым сразу хотел произвести ту операцию, которую мне хоте­
лось; но это кроме беспричинной боли ничего человеку не приноси­
ло и еще больше усложняло дело, которое я хотел совершить. Дру­
гое дело, если я прямо обращал к человеку то, что стояло выше 
того уровня, на котором он искал истину; уровень его разумения 
незаметно повышался, и там уж без боли можно было отсечь тот 
гнилой нарост, которым он так дорожил, да он как-то сам собой от­
падал, отходил на второй план, и подъем духа совершался тем ес­
тественным путем, который идет помимо праздной борьбы с отрост­
ками ложной веры, и сразу обезличивает эту веру. Обезличиванье 
ложной веры дает человеку свободу, а искание истинной веры иначе 
не может быть, как при свободно-разумном отношении человека ко 
всему. Когда мне приходилось говорить о вере во Христа как сына 
Божия, я спрашивал:

— Какие истинные признаки мы должны признавать за те, кото­
рые бы нам указывали сыновнее отношение к Богу Христа?

Очевидно, этот вопрос был нов, по крайней мере, в том виде, как 
я его поставил. Люди веровали во Христа, не задаваясь тонкостями 
полного разбора своей веры. Божественность Христа признавалась, 



Письмо от 15 октября 1889 г. 63

но признавалась как авторитет того учения, которое Он принес лю­
дям. Что мне было делать? Разубеждать людей в тех грубых внеш­
них признаках высоты Христа, которыми большинство людей удовет- 
воряется как главной основой своего верования? Но ведь люди, с ко­
торыми я говорю, эти люди простирают свой взор дальше, и хоть то 
внешнее и остается в круге их понимания, но не составляет вполне 
той исходной точки, с которой начинается сцепление догматических 
формул, бесплодных для жизни. Оно остается у них назади, празд­
ным. Внимание поглощается тем нравственным обликом и той высо­
той духовного единства с Богом, которое с полной силой выразилось 
во Христе как истинном сыне Бога. На этих признаках и надо оста­
новиться. Остановиться надо для того, чтобы укрепить свою веру в 
единственную волю вечного Отца жизни, и эту веру надо выразить в 
себе, в своей жизни, в том самом смысле, в котором она вылилась с 
полным могуществом в Христе. Вопрос чистого разума всегда будет 
один: «В чем мое спасение?» — потому что только то, что составляет 
мое спасение — это и есть тот предмет, в который должна быть 
влита моя вера. Вопрос этот ведет за собой только одно приложе­
ние, это приложение моих сил к тому, в чем я получу спасение... 
«Каждый усилием своим входит в царство небесное», и это 
усилие мое не должно составлять того, чтобы я прежде решил воп­
рос над той дверью, которой мне туда приходится проходить — какая 
это дверь: сосновая или липовая?.. Это для меня все равно, если я 
знаю, что эта дверь ведет меня к спасению. Мне это представляется 
так:

Мы с Вами в комнате. Комнату вдруг охватывает огонь и она го­
рит. Мы бросаемся к окнам, к двери, чтобы выскочить, но и окна и 
двери так охвачены пламенем, что чрез них нельзя выйти на волю. Я 
замечаю одну дверь, чрез которую можно пройти и спастись, и ука­
зываю на нее. И вдруг Вы вообразили, что дверь эта явилась чудес­
ным образом, что она дана с неба. Вместо того, чтобы скорее идти и 
спасаться, я задерживаю Вас и хочу разубедить в неосновательности 
Вашего предположения, и мы начинаем спорить. Я говорю, что 
дверь эта такая же простая, как и все... Что же бы мне толковать об 
этом?.. Лишь бы дверь эта именно была дверью нашего спасения!.. 
А в жизни очень часто случаются такие праздные вопросы, которые 
никогда не могут быть тем истинным средством, чрез которое люди 
приводятся к свету чистого разума. Эти праздные вопросы лучше 
всего обходить, иначе они будут задерживать то течение, которое 
таинственным путем совершается при духовном возрождении челове­
ка.

Я знаю, что то, что есть в человеке как непреложная истина, это 
отзовется всегда только на ту вечную истину, которая сродна разуму 
жизни; она всосется, сольется с тем ведомым только Богу непороч­



64 Ф. А. Желтов - Л. Н. Толстому

ным качеством души и духовным просветлением человека, которое 
есть отблеск вечного света и жизни.

Возрождение человека так же, как и целую жизнь людей, можно 
сравнить с чистым зерном пшеницы, насыпанным в решето вместе с 
куклем. Встряска очищает только одно зерно и оно одно остается 
удерживаясь, а куколь и сор вытряхиваются вон. Вот этот-то куколь 
и сор надо просто вытряхнуть из сознания людей, и я знаю, что то 
же решето, которое пропустит куколь, задержит вместе с тем ту 
пшеницу, которая и составляет самую ценность.

Мне очень понравился ответ молоканина старика (В. Н. Сопина в 
Рассказове), который при рассуждении о Христе говорил:

— Сын Божий как пришел в мир: я спрошу, был ли сын Божий в 
Авеле?.. Енохе?.. Ное?., и других праведных по жизни людях?.. 
Ведь был?.. Так вот, сын Божий, нисшедший в людей, Он же есть и 
восшедший в вечность; посему и сказано: восшед на высоту, пленил 
плен и дал дары человекам (Поел. Ефес. 4; 8). Пришествие Христа 
в мир от века, Он есть тот же от начала и до конца. А что говорят 
о втором пришествии, что оно будет, что его надо ждать, так мое 
понятие такое: пришествие второе Христа если надо признавать, то 
не телесно, буквально, в какое-нибудь другое время, как некоторые 
верят, а как в духовное, совершающееся, его нечего ждать, а всегда 
быть готовым, во всякую минуту, во всякий час. Сам Христос гово­
рил, что Царство Его неприметным образом должно прийти, не в ка­
ком-либо времени и месте, — если будут так говорить, не ходите и 
не гоняйтесь. Где же Царство Его?.. Царство Его внутри вас есть, 
— сказано.

Я спросил, как понимают они 24 гл. Матфея.
— Что в этой главе сказано, так это просто-напросто говорится о 

времени падения Иерусалима и его царства, и это все случилось, да 
это все случается и теперь — Христос видел судьбы людей и видел, 
что будут терпеть его последователи от козней врага. Нет там 
Христа, где неправда, Его искать надо в себе, обманов же в жизни 
много, и эти обманы совращают людей от истины, и эти обманы в 
какую-нибудь минуту жизни человека будут же ему видимы, так вот 
и бодрствуй всегда, как бы ни пришел такой час, и это твой суд, 
человеку же еще другого суда не будет, он совершается, нечего его 
ждать за гробом, ты его получаешь от своих дел. Человек помер, он 
уже получил суд и идет или в жизнь, или в смерть. (Сопин В. Н.)

Как две мелющиеся в жерновах, из которых одна берется, а другая 
оставляется, и как из двоих на поле берется один и оставляется дру­
гой, так и жизнь человека: один отметается, другой входит и сохраня­
ет жизнь. Или уподобить можно тому: два жернова в человеке это 
дух и плоть, дело их — это самая жизнь, и как жернов из зерна родит 
муку, так и человек из своего разума производит свет. При конце 
один жернов остается — это дух, он вечен, а плоть получает свой 



Письмо от 15 октября 1889 г. 65

удел как плоть, и оставляется. Вот в жизни и составляй в себе 
этими двумя данными тебе жерновами переработку и смотри знай, 
что совершишь, — на это тебе дано понимание от Бога. Сеющий в 
плоть от плоти пожнет тление; сеющий в дух от духа пожнет жизнь 
вечную1. Какая наша жизнь должна быть по Богу?.. Ни пьяница, ни 
клеветник, ни убийца, ни лихоимец, ни любостяжатель, никто с 
грехами своими не приимет участия в награде от Бога. Надо бояться 
всего этого. Свет надо иметь, чтобы жизнь твоя не была похожа на 
языческую, вот что надо совершать. (Смотри Ефес. 4 гл.) (Μ. Μ. 
Желтов. Рассказы).

О вере речь. Верою Енох получил праведность, верою Авраам по­
лучил обетование. Вера без дел мертва, дела не от веры не есть 
дела от Божьей воли, а на свете только одна воля есть, в которой 
люди находят спасение, — это воля нашего Отца жизни, Господа 
Бога; если мы живем в Его воле, то мы исполняем тот закон, который 
нам назначен. В чем этот закон, мы должны понять и не только по­
нять, но и исполнить, и в этом вся моя вера, потому что я верю в это 
по разуму, да и нельзя мне не верить, если я понял свое спасение. 
Вера живая должна быть в делах наших...
Для человека, который верит в Христово учение, для этого человека 

жизнь должна быть в обновлении духа (Поел. Ефес. 4; 21-25) и для 
этого человека нет никакой боязни: ни смерть, ни нищета, ни нагота 
— ничто не отлучит нас от любви Божьей2... Смерти бояться нечего, 
потому что во Христе нет смерти, в нем только одна жизнь... Когда 
ты обращаешься к Богу в молитве, так ты в эту минуту входишь в 
самого себя, все одно что проверку делаешь перед Богом, но ты всег­
да должен делать такую проверку, если хочешь, чтобы твое духовное 
поклонение Богу было истинным. (В. Н. Сопин)
Для чего мы сбираемся на беседу? (Молокане сбираются каждый 

воскресный день — в некоторых местах одно утреннее, а в некоторых 
на утреннее и вечернее собрания, где читают Ветхий и Новый завет, 
поют псалмы, беседуют — это называется или «собранием», или «бе­
седой», такие собрания бывают иногда и в другие дни недели). Для 
того чтобы укрепить себя в вере, для того чтобы упрочить дух исти­
ны, Богу угодно такое общение, мы обсуждаем не что другое, мы 
беседуем с Богом; если я читаю Писание, я читаю в назидание и себе 
и слушающим, я должен читать с толком — от разуму объяснять, об­
суждать, чтобы понятно было всякому, к чему идет чтение и в чем 
все дело, без толку, т. е. без объяснения, не каждому можно сразу 
уразуметь, кому как положит Бог, мы не букву должны только чи­
тать, а понимать и удерживать дух.

Пение наше?.. Что же, пение не обряд, все к назиданию, к утеше­
нию, а иногда просто развлечение... это мы понимаем.

От чего суть спасения нашего?.. Никто не скажет — от того, что на 
собранье ходит; всякий знает, что туда ходит только для общения; не 
худо это, худого тут нет. Коли мы на беседу придем, да укрепляем 
себя словами Писания, а с беседы выйдем да и не сдержим в своей 
душе добра, то это не заслуга. (Μ. Μ. Желтов)



66 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

Я два раза был на общих беседах Рассказовских молокан. Эти бе­
седы мне очень нравились; они носили характер полного свободного 
мышления и той простоты, в которой ясность разумения покупается 
скорее, нежели при тонкостях «удуманных» толкований и изощрения 
сил над доискиванием сокровенного смысла там, где его нет. Прямо­
та мысли в таких беседах ощутительнее чувствуется душой и улав­
ливается та степень сознания, которая выразилась в людях. Свобод­
но-критический разбор предметов, который при других условиях ве­
рования не мог бы быть в подобной степени сознательно выражаем, 
есть признак освобождения мысли от тех оков, которыми связывается 
всякое естественное движение вперед к познанию силы и закона, веч­
ности и Бога.

Не лишне упомянуть, что в Рассказовском, а также некоторых и 
других обществах я заметил такой же критической взгляд и на пере­
вод Писания, разумеется в доступной для них в этом отношении сте­
пени, именно в сличении славянского с русским; но это все-таки 
доказывает отсутствие того «буквоедства», которое в такой грубой 
силе выразилось в некоторых лже-верованиях и убило всякий здра­
вый смысл и понимание.

Не буду распространяться подробно о тех беседах, которые мы 
вели, не буду говорить и о других обществах, которые мне знакомы, 
скажу только одно, что много или мало они походят друг на друга и 
идут по одному пути, если и есть несовершенства, отступления, то 
они, как частные, не могут составлять того единства истинной церк­
ви, в которой одной выражается дух учения Христа. Некоторые раз­
ности, небольшие впрочем, как я заметил, в Рассказовском, Саратов­
ском и Самарском обществах, составляют только ни больше ни мень­
ше как работу мысли. Где тут те внешние усилия, которые бы от­
странили это движение?.. Это тесто, которое киснет само по себе. 
Мне стали больше понятны те слова Христа, где он говорит: «а вы 
не называйтесь учителями, потому что один у вас учитель — Хрис­
тос, все же вы братья»3.

Не могу не отметить еще одной хорошей беседы, которую при­
шлось вести с братьями Самарского общества, а главным образом 
слова старца Федосея Ивановича Чернышева, которую и привожу на 
память, как удержал и из личной беседы с братьями и из письма, 
которое я после получил как продолжение и повторение того же 
обмена мыслей, который был между нами:

— Хорошо, братия, что мы находимся в таком единстве, что мо­
жем сказать, что наши мнения и наши видимые обряды составляют 
одно между нашими разделенными друг от друга обществами, но 
этого мало, это можно встретить во многих; но Бог взирает во внут­
ренность, пред Его всеобъемлющим оком ничего не может быть 
сокрыто, тайные грехи и тайные помыслы знает Господь. Он дал 
нам нравственный закон, которым праведники и руководствуются как 



Письмо от 15 октября 1889 г. 6Ί

законом правды, это есть духовный плод, на котором созидается 
Храм духовный, священство святое, прикрепленный к телу Христову.

Рассмотримте всесторонне нашу земную жизнь, учение и страда­
ния Христа и его истинных последователей — избранных рабов или 
сотрудников невидимого царства Божия. Крест есть залог любви Бо­
жией, он есть жезл любви Отца небесного, он победитель страстей, 
побуждает к любви и возрождает истинное смирение и кротость.

Посмотрите, где воспитаны великие мужи, вестники и хранители 
церкви Христовой: Иосифы, Моисеи, Даниилы, Павлы, Петры, Иоан­
ны и др. В училище Креста. Когда церковь совершеннее возростала 
и процветала и приносила плоды святости? Тогда, когда вся нива 
Господня непрестанно раздираема была Крестом и напоеваема кро- 
вию мучеников за правду. Эти и служат день и ночь в истинном 
Храме Бога.

Что сказать нам на это?... Послушаем, что говорит верховный, 
небесный законодатель: «Ученик не выше учителя и слуга не выше 
господина своего»4. Мы нередко в малодушии своем жалуемся, а 
между тем: враги наши наносят нам обиды, но не похищают еще 
жизни; осыпают нас поношениями, но не ударяют по ланитам; жела­
ют нам погибели, но еще не возносят на крест — это есть неисчер­
паемый источник утешения во всех скорбях наших. Посмотрю я на 
себя: что за имя Христово и его учение лицо мое не оплевано, тело 
мое не имеет ни одной раны, глава моя цела, руки и ноги не изби­
ты, и весь я еще не обагрен кровию — я еще не до крови сражуюсь, 
подвизаясь против греха5. Мы заслужили быть битыми и мучимы 
как грешники, а Он не сделал ни одной вины и зла и Он велел про­
щать обижающим и ударившим нас. Но мы презираем сие явление. 
Он сам исполнял то, что нам повелел, и мы же не взираем на Его 
пример. Любовь Спасителя восходит к Отцу небесному и нисходит 
к миру. Любовь к Богу ревнует о Боге; любовь к человеку милует 
человека; любовь к Богу требует, чтобы исполнен был закон правды 
Божией; любовь к человеку не оставляет преступника закона поги­
бать в неправде своей; любовь к Богу стремится победить врага 
Божия. Вот какая Христианская обязанность сподвижников Христа. 
Имеем ли мы в самих себе эту силу воли Спасителя?... Следуем ли 
за ним?... Подчиняемся ли Его повелению?... Но мы по делам своим 
не заслуживаем еще такого высокого наименования, какое мы носим 
на себе. Мы называем себя духовными Христианами, то должны 
быть в нас и плоды духовные. Плод же духовный есть любовь к 
Богу, любовь и к ближнему своему. Если кто теряет любовь, теряет 
и все; если кто злобствует на ближнего своего, в то же время не 
может быть и другом Христа.

Дух Божий научает нас чрез Апостола, говоря: «кто ненавидит 
брата своего, тот находится во тьме; во тьме ходит и не знает куда 
идет, потому что тьма ослепила ему глаза»^, но тьма ослепила 



68 Ф. А. Желтов - Л. Н. Толстому

очеса сердечные брата ненавистника, тьма совсем омрачила его, а 
нелюбящий брата находится в духовной смерти.

Такие преткновения случаются и в жизни нашей и в мнениях о 
священном писании и в лицемерии нашем, а лицемеров, по словам 
Спасителя, ожидает одно только горе, поэтому будем осторожны и 
не будем льстить своему сердцу и лгать своей совести; Бога мы все- 
-таки не обманем. Что посеет человек, то и пожнет?. Когда Господь 
придет — просветит все скрытое во мраке, сердечные намерения об­
наружатся; вечность неизбежна.

Мы странники и пришельцы на земле; не прошел ли кто из нас 
мимо своей души? Не оставил ли ее без попечения? Не сидит ли 
наш внутренний человек подобно как слепой на распутии, не сидит 
ли он во тьме и сени смертной и не видит и не ощущает света Бо­
жия на пути истины? Но Бог по своей премудрости и неограничен­
ному милосердию не проходит мимо никого из нас, останавливается 
над каждым из нас, стучится в дверь сердец наших, является не ищу­
щим Его и обретается не вопрошающим о Нем. Он всегда предстоит 
каждому с готовою спасительною помощию, но мы в легкомыслии 
своем не признаем благости и близости Его к нам, или сами прохо­
дим мимо Его, либо не принимаем Его помощи, или принятой не 
сохраняем. В каком небрежении оставляем пример жизни Спасителя 
и святых Его!... Как будто возможно нам найти другой путь спасе­
ния, кроме проложенного Христом?!...

Вопиющий голос Божий всегда нам говорит: не оставляйте друг 
друга каждый день, пока можно говорить, потому что теперь время 
благоприятное, теперь только день спасения8 и потерянного време­
ни потом никакими слезами не вернешь. Бог, научающий нас полез­
ному различными средствами, ведет нас по тому пути, по которому 
нам должно идти и внимательно следовать Его заповедям любви. За­
поведи эти есть духовное зеркало для нашей души; в нем мы всегда 
усмотрим недостатки свои, а полноту других; вот это и есть истин­
ное наше смирение, да будет оно краеугольным камнем основания во 
всем, потому что начальник нашей веры — Христос, — весь кротость 
и смирение, а мы должны быть Его последователями, то есть похо­
жими подобием на Него. Мы обязаны носить крест страдания охот­
но, даже с радостью, и молиться за врагов своих, — это есть новая 
жизнь возрождения, которая соделает нас радостными и добрыми в 
деле Господнем. Жизнь наша должна служить нам приготовлением 
от действия духа к вечности в силе благодати. Мы должны вкусить 
дара небесного пока еще в настоящем мире; принять в этом мире 
духа, который от Бога. Надо просить Бога, чтобы Он дал нам силы 
проходить этот путь по Его святой воле и быть сынами света.

Я плотский, смертный человек; познания мои и проницательность 
весьма малы и ничтожны, а все это в Боге, а я едва могу проследить 
самого себя. Жизнь наша не соответствует тому званию, которое мы 



Письмо от 15 октября 1889 г. 69

приняли, и если мы будем скрывать недостатки, а ничтожность по­
вышать, то может ли человек исправить себя? Если образ Божий в 
нас потерян, то жизнь наша есть единственный срок, в который нам 
нужно Его найти и восстановить, если мы не совершим этого, то 
Господь не признает нас за рабов своих, а это не должно ли заста­
вить нас взойти в самих себя и исследовать, возрождены ли мы 
духом святым, близки ли к царствию Божию, которое должно быть в 
нутре, в душах наших; каковы были наши дела? мысли? желания? 
Были ли сердца наши Храмом Божиим или вертепом грехов? Вот 
все, что мы каждый должен сделать для себя; а тот, который при­
званный и усыновленный, должен быть око слепым, нога хромым, 
врач больным, отец сиротам...

(из слов и письма Ф. И. Чернышева)

Приходится только радоваться за тот свет, который все более и 
более возгорается в сознании людей; не далек тот от царствия Бо­
жия, кто веру свою переносит прямо в практический склад своей 
жизни — в этом его благо и благо других людей. Есть и в жизни 
верующих недостатки, но эта неполнота веры не есть еще «хула на 
духа святого»9 и не есть то основание жизни, которое могло бы от­
стаиваться по разуму; это есть временное состояние, не исключаю­
щее возможности движения вперед; раз люди отдались свободному 
отношению разума к жизни, то разум их и приведет в царство небес­
ное.

1 Послание св. ап. Павла к Галатам, 6:8.

2См. Поел. св. ап. Павла к Римлянам, 8:35-39.

3Матф. 23:8.
4Иоанн. 13:16.
5См. 2 Кор. 4:8, 9.
^См. 1 Иоанн. 2:11.
7Гал. 6:7.
8См. 2 Кор. 62.
9Матф. 12:31.

Правда победит. Разум вечен. Свет солнца постепенно гасит свет 
звезд и вечный свет торжественно озарит мир радостным днем, пол­
ным жизни и свободы!

Братски целую Вас и духовно 
пребываю с Вами, искренно 

любящий Вас Федор Желтов
1889 года Октября 15 дня.



16. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
16 октября 1889 г. Село Богородское.

Адрес: село Богородское 
Нижегор. Губер.

Федору Алексееву
Желтову

Добрый Лев Николаевич!
Простите меня, что я до сих пор не исполнил своего обещания 

по поводу сообщения некоторых воспоминаний по моей поездке. 
Сегодня я послал подробное об этом письмо на Ваше имя чрез Алек­
сандра Никифор. Дунаева1, так как не знаю теперешнего Вашего 
верного адреса и не знаю, в деревне ли Вы или в Москве. А. Н-ч, 
вероятно, скоро доставит Вам это письмо, по прочтении которого 
Вами я желал бы знать Ваши взгляды на все в нем изложенное; в 
этом, я надеюсь, Вы не лишите меня того братского общения, кото­
рое вливает в душу еще больше силы и бодрости, а особенно при 
той слабости духа, которая иногда чувствуется.

Как я рад, что познакомился с А. Н-чем. И как я рад, что мы в 
беседах с ним хорошо провели время Нижегор. ярмарки, где почти 
каждый день виделись. Эти беседы уяснили мне многое.

Я получил на днях от Черткова В. Г. уведомление, что из двух пе­
ресланных Вами ему рукописей моих он напечатает понравившуюся 
ему одну. Помню, что одну из рукописей — третью, большую — Вы 
не одобряли, если она у Вас цела, то нельзя ли бы ее прислать мне 
для переделки? Если можно и не составит это труда, пожалуйста, 
пришлите.

Буду ждать Вашего ответа по получении Вами подробного письма 
моего от А. Н-ча.

Привет всему семейству. Искренно любящий Вас

Ф. Желтов

1889 г. 16 Окт.
Село Богородское.

Ц. Н. Дунаев (1850-1920) — близкий знакомый семьи Толстого, директор 
Московского торгового банка.

70



17. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
23 ноября 1889 г. Богородское.

Добрейший, дорогой брат Лев Николаевич!
В письме своем от 15 октября, пересланном Вам чрез А. Н. Дуна­

ева, я Вам описывал некоторые духовные стороны жизни молокан, а 
также и свои взгляды на те религиозные убеждения, которые долж­
ны составлять сущность нашего верования. Интересуясь всем, что 
можете сказать Вы в этом отношении, я прошу Вашего братского 
общения — поделиться тем светом жизни, который горит в Вас, и 
дать этим ту твердую опору, которая так необходима для слабых 
духом, постоянно изнемогающим под тяжестью сомнений, исканий 
истины и неполноты веры. Нет ничего мучительнее того состояния 
человека, когда он при напряжении всех своих сил стремится прояс­
нить около себя этот мрак, который, как Египетская тьма, окружает 
жизнь людей, и когда он ищет света, который указал бы ему путь, 
ведущий к спасению.

Полнота веры составляет все счастье людей, но эта полнота явит­
ся только тогда, когда свет истинного разумения покажет мне все 
протяжение пути, который должен меня вести в царство жизни, а эта 
линия так узка, так строго определена, что невольно приходится на 
каждом шагу останавливаться, чтобы каким-либо необдуманным ша­
гом не сойти на тот путь погибели и соблазна, который приводит 
людей к смерти. А жизнь так опутана, что на всем протяжении пу­
ти стоят сети, представляющие соблазны мира, и часто приходится 
попадать в эти сети и бороться с теми препятствиями, которые ук­
лоняют людей от истинного пути жизни. Часто приходится падать 
и грешить, и при слабости духа невольно зарождается в душе сомне­
ние в самом себе, в своих стремлениях. Что же это такое?.. Где же 
совершенство?.. Не будут ли бесполезными мои усилия борьбы, ког­
да я не могу достигнуть той высоты разумения, которая бы неуклон­
но вела меня по пути жизни? Если я иду по этой полосе жизни с 
убеждением, что она меня ведет в вечность, то откуда я беру веру в 
то, что на конце этого пути именно и ждет меня спасение и вечная 
жизнь? Да на конце ли пути она, эта вечная жизнь, не во мне ли 
она самом; борьба с препятствиями не есть ли борьба за сохранение 
этой жизни и не в борьбе ли и все мое совершенство?..

Если бы полнота веры вселилась в мое сердце, то я чувствовал 
бы нераздельность моей жизни с той вечной правдой, к которой я

71



72 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

иду, я чувствовал бы, как та цель, которая поставлена пред разумом 
людей, была близка ко мне, несмотря на мои падения, я видел бы ее 
как ярко горящий маяк среди волн и подводных камней житейского 
моря, я предвкушал бы то блаженное состояние духа, которое слу­
жит венцом бессмертия. Жизнь!.. Как она многосложна, сколько в 
ней неправды, сколько тропинок протоптано в ней, — которая же 
тропинка та, что ведет людей к вечной жизни, а не к погибели? 
Вот это-то верное определение пути и смущает иногда дух и застав­
ляет слабеть мои силы. Борешься — и изнемогаешь, идешь, и сом­
неваешься. Грех, сотворенный мной и сознанный как нарушение за­
кона, жжет мою душу и порождает сомнение в силах; мысль, что я 
грешу при разумении, заставляет меня закрывать глаза от чужих 
грехов и не произносить укора за грехи людей, за их явный и, иног­
да, преднамеренный обман и не только за хулу на сына человеческо­
го, но... страшно сказать, и за хулу на Духа Святого... Что же ты-то 
сам?.. Чем ты гордишься?.. Чем ты лучше этих людей?.. Не фари­
сейство ли это твое, когда ты, думая, что стоишь на верном пути, и 
так же падаешь и грешишь, как и те, и считаешь себя лучше дру­
гих, и чем же ты отличаешься от этой шайки лицемеров, взявших 
ключи от царствия Божия?.. Тем разве, что ты откинул только те 
внешние формы, которые, как усыпляющее средство, пущены в ход 
врагом мира — диаволом и возложены им как оковы на свободное ра­
зумение и на духовную жизнь человека?.. А твои личные слабости?.. 
А твои проступки, твои грехи?.. Они-то что говорят о тебе — не 
сближают ли они тебя с теми же лицемерами и ставят на один с 
ними путь, только с другого конца?..

Вот те думы и сомнения, которые иногда возникают в моей душе 
и мятут мой дух. Что за различие греха к смерти от греха не к 
смерти — тот и другой не имеют ли одного корня, и борьба со злом 
не все ли, что составляет жизнь; а где же полное отрешение от зла, 
полное совершенство? Разве нельзя выйти человеку совсем из того 
круга, который составляет мучительный ад для его души, и всту­
пить в полное блаженство вечной радости и торжества над смертию 
и взойти в райскую жизнь царства разума Христова?..

Жду от Вас целительного слова для моей больной души, жду под­
крепления моих сил для борьбы, жду света — для разумения света!..

Братски преданный и любящий Вас

Ф. Желтов

1889 Г. Ноябр. 23. Адрес: село Богородское,
С. Богородское Нижегородец губ.

Федору Алексееву 
Желтову



18. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
11 февраля 1890 г. Рассказова.

Дорогой брат, Лев Николаевич!
Пишу Вам это письмо вследствие желания моего познакомить Вас 

с одним из братьев духовных христиан — Петром Васильевичем По­
повым.

Окажите ему свое братское внимание и примите в общение как 
брата, жаждущего познать истину и укрепить сознание в разумении 
жизни.

Я пишу это не потому, чтобы Вы могли отказаться от братского 
общения, а пишу только вследствие моего желания познакомить 
П. В-ча с Вами, так как это знакомство принесет для его духовного 
роста большую пользу. Простите и примите мою братскую любовь.

Любящий Вас

Ф. Желтов

Рассказово.
11 февр. 1890 г.

На обороте: 
Почт. ст. Ясенки 
Тульской губ. 
Льву Николаевичу 
Толстому

73



19. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
16 марта 1890 г. Село Богородское.

Дорогой брат, Лев Николаевич!
Только что возвратившись из своей поездки и находясь под влия­

нием живого впечатления того братского общения, которое Вы ока­
зали со всей Вашей семьей нам, когда мы были у Вас в Ясной Поля­
не1, я не могу не написать Вам этого письма, чтобы не выразить 
Вам своей признательности за ту Вашу любовь, свет которой неволь­
но и влек нас заехать к Вам, чтобы выразить этим свою искреннюю 
благодарность за те светлые труды, которыми Вы влили в народную 
жизнь чистую струю живого Христианского учения и осветили 
темные стороны той неправды, которая под видом правды Христовой, 
как сын погибели, занимает место Христово (2 Фессал. 2 гл. 3 и 4 
ст. Ев. Иоан. 17; 12). Ваши труды дали многим истинное понимание 
жизни по учению Христа и разбили те вековые преграды, которыми 
дух лжи закрыл истинный свет разумения, так ярко горевший в 
великом Учителе жизни. Мы видим, что то великое, что Вы дали, 
творит уже свой плод, и верим, что оно будет расти и крепнуть, и 
множиться, упрачивая в жизни людей разумные основы их отноше­
ний. — Невольно мне приходят на мысль слова: «Кто сотворит одну 
из заповедей сих малейших и научит так людей, тот великим 
наречется в царстве небесном»...2 Простите, Лев Николаевич, за 
такое начало письма; я не могу в эту минуту писать иначе после 
того, что я вынес из своей поездки и из общения с многими, кото­
рых мне пришлось видеть, — с многими близкими по духу разуме­
ния.

Ваша беседа и беседа других людей, горевших тем же светом, 
принесла мне много пользы в смысле укрепления моих слабых сил 
и восстановления пред моим разумением того, что от меня было за­
крыто.

С тех пор как я писал Вам последние свои письма от 15 Окт. и 
23 Нояб. прошлого года, прошло уже много времени и в это многое 
я много передумал в том же направлении, о чем Вам писал. Я не 
буду распространяться сейчас о всем ходе моей внутренней работы, 
потому что чувствую, как сознание мое двигается, колеблется, рас­
тет. Знаю только одно, что оно становится более и более требова­
тельным к моему личному отношению к жизни, к уяснению того 
соответствия с жизнью, которое я должен хранить по закону Христа.

74



Письмо от 16 марта 1890 г. 75

Несоответствие той жизни, которой я живу, с тем требованием зако­
на, который вложен как свет в душу людей, — мне постоянно стало 
напоминать о своем грехе, о своей слабости, о своем зле и неволь­
но это самое заставляет снисходить к слабостям и грехам других, 
которых я прежде презирал. Для меня теперь как будто бы стала 
личность человека именно тем, что я должен любить, и то, за что я 
прежде не мог любить человека, это самое, что было гадко и что 
мною смешивалось с личностью, это самое стало как будто бы от­
дельным от личности, и это самое, не человека, а тот грех, чрез 
который он страдает, это самое я и допускаю только ненавидеть. 
Чтобы стать на эту точку отношения, я думаю, что всегда, когда 
встречаешься с человеком, всегда надо стараться только обращать 
внимание на его хорошие стороны, потому что каждый человек, как 
бы ни был он грязен, — имеет их, потому что в этих проявлениях 
души есть Бог, потому что та искра, которая имеет Божественное 
начало, бывает и под кучей самого негодного хлама и вот эту-то 
самую искру, тем, что ты будешь употреблять для этого по закону 
Бога, и должно мне всегда вызывать в человеке, а это может совер­
шиться только тогда, когда я сам в себе буду возвышать только то, 
что есть во мне как свет жизни, то разумное начало, которое мое 
отношение к человеку установляет, по тому моему мнению, которым 
я выражаю то, чтобы от другого человека мне никогда не было дур­
ного, а только одно хорошее, т. е. любовь, а по этому закону могу ли 
я отрицать это же самое чувство в другом человеке? По тому же 
праву, по которому я заявляю это требование, по этому же праву 
может заявить его и другой человек и, следовательно, прежде чем 
ожидать проявления этого права от другого человека по отношению 
к себе, я должен проявить его сам, потому что то, что я хочу видеть 
от другого человека, проявиться может только при соблюдении мной 
того, что я хочу, чтобы соблюл другой человек, этим я только и 
могу вызвать хорошие качества души к их жизни.

Все это, конечно, для Вас не ново, но мне как человеку, который 
переживает еще только все это, необходимо поделиться с Вами сво­
ими мыслями, чтобы Вы то, что считаете недостаточно ясно опреде­
ленным, — выразили своим словом в форме более доступной моему 
пониманию и тем помогли мне в движении разумения.

Я знаю, что вопросы, которые становятся более ясными, это те, 
которые я не передумал только, а и пережил. Это пережитое ло­
жится в основу жизни как твердая, спасительная точка опоры, кото­
рую постоянно ищешь, когда чувствуешь под ногами слабость. Пе­
реживанием того, что хочешь видеть в другом человеке хорошего, 
постепенно постигаешь истинный смысл того, что можно назвать 
жизнью. Установлением подобного взгляда на свое отношение к 
жизни сразу определяешь границы учительства желанием просве­
тить самого себя прежде нежели другого человека, потому что дру- 



76 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

того человека и можешь привлечь к прославлению Бога одним толь­
ко светом истины, который должен быть проявлен чрез мою деятель­
ность (Матф. 5; 16). Тем, что я не соблюдаю права, требуемого моей 
душой, права, чрез которое я желаю, чтобы от другого человека мне 
не было зло, а добро, не было дурно, а хорошо, — я не могу перено­
сить на другого человека требования этого права как справедливости 
к себе тогда, когда я сам не проявляю этой справедливости, потому 
что то, что я хочу требовать от другого человека, это есть тот закон 
жизни, который вложен в мою душу как свет и который горит мне, 
что в этом свете, в соблюдении этого закона и есть та истинная веч­
ная жизнь, которая движением своим может привести меня к дости­
жению блага. Если бы я отрицал Бога и если бы я был в полном 
отрицательном неверии, то и тогда, несмотря на мое полное отрица­
ние Бога, и тогда я, отрицая его рассудком, не мог бы отрицать его 
своей душой и признавал бы Его чрез то откровение, какое происхо­
дит у меня в совести. Я признавал бы Его душой, разумом. Отрицая 
Бога, я желал бы Его проявления, отрицая Его я желал бы видеть 
Его, потому что знаю, что Он-то и есть та самая жизнь, которой я 
ищу как человек, который с завязанными глазами ищет дороги, зная, 
что ему надо куда-то идти. И что бы я ни делал, и что бы я ни же­
лал, над чем бы ни трудился, все это есть только те обрывки моего 
внутреннего сознания, которые вложены во мне для разумения и дос­
тижения блага, все это есть только следствие моего внутреннего 
толчка, но который отразился во мне в совершенно обратном смысле: 
закон дан для исполнения мне по отношению к другим, а я желаю, 
чтобы это исполнение происходило именно по отношению ко мне. 
Закон указывает мне, а я вместо того, чтобы следовать сравнительно­
му выводу блага для себя, его пользы, хочу, чтобы другие только не 
делали мне вреда, и указываю другим, не исполняя закона, и нару­
шаю тем обмен и исхождение закона в жизнь. Знаю, что мне нужно 
восстановить равновесие там, где происходит нарушение закона, и 
вместо того, чтобы проявить полноту закона, я бью кулаком по той 
скале, которая именно и нарушает равновесие. А это именно и быва­
ет так, когда я, желая восстановить справедливость (равновесие), воз­
даю злом за зло, если это назвать возмездием справедливости, то и 
удар по той скале весов, которая нарушает равновесие, можно на­
звать средством восстановления равновесия, а между тем это средство 
еще больше и нарушает равновесие, саму справедливость. Познать 
тот закон, который делает жизнь людей счастливой, я могу только 
чрез самого себя, познать Бога, то, что Он есть для меня, я могу 
только тоже чрез самого себя. Чрез познание самого себя я откры­
ваю и познаю то, что мне доступно к уяснению смысла и цели жиз­
ни. Я хочу, чтобы люди меня любили, чтобы жизнь моя была счас­
тлива. Ни один человек не скажет, чтобы он не хотел того же. Я 
хочу, чтобы меня любили, и за то, что меня будут любить, и я буду 



Письмо от 16 марта 1890 г. 77

любить тех, кто меня будет любить. Значит следствие моей любви 
к другим вытекает из того, что меня будут любить. Этим я признаю 
то, чтобы достичь любви людей, необходимо прежде проявить лю­
бовь, потому что, раз я выражаю потребность любви для людей, это 
значит признаю этим средство для достижения проявления силы 
любви. Так значит и употреби это средство, чтобы достичь того, 
что ты желал.

Простите за то, что я много распространяюсь и может быть неяс­
но выражаю свои мысли. Много мне приходилось думать и о том, 
что такое есть человек и его жизнь, со всеми страстями, грехами, 
любовью, благом, смертью. Если Бог жизнь, то почему же есть и 
зло как смерть жизни? Если есть вечность, то почему же есть вре­
мя, которое не есть вечность?

Проникаясь все больше и больше учением Христа, доходишь до 
того, что отрешаешь от себя всякое сознание себя как личности и 
перемещаешь тем тяжесть своего сознания в другую среду, где твое 
личное я поглощается величием Бога. Сознание жизни тогда явля­
ется не то, что есть время, а то, что живет вечно, и именно живет, 
движется, и поглощает своим величием только то, что может быть 
сродным этому величию. Плоть и дух — Человек, орудие и закон 
жизни, есть именно по существу своему жизнь вечности во времени. 
Жизнь человека, его плоть, есть именно тот мост, который постро­
ил Бог для перехода в свое царство и маяком на конце его как свет, 
указывающий путь, поставил разум. Тот, кто идет по этому маяку 
без уклонений, тот достигает царства Бога, и тем, что он идет на 
маяк, он исполняет волю Бога. Тот, кто уклоняется от этого пути, 
берет наперекосую вправо или влево, тот или натыкается на столбы, 
или валится с края моста в пропасть. Можно ли тогда сказать, что 
зло и грех, эти уклонения, созданы Богом?

Над жизнью царят одни законы, которые и можно только назвать 
вечными, и эти законы открываются людям чрез их разумение, чрез 
разумение открывается людям в этих законах жизни сам Бог и от­
крывается в той нужной мере, во сколько нам нужно Его вместить 
для своей жизни.

Заканчивая на этот раз письмо, я бы просил Вас, дорогой Лев 
Николаевич, пояснить мне ту беседу, которую мы вели лично отно­
сительно значения брака. Понимать ли идеал безбрачия как совер­
шенство и как цель, к которой необходимо стремиться, понимать ли 
брак как падение или необходимо возводить святость брака до срав­
нительной степени идеала безбрачия, то есть то и другое в своей 
высоте могут ли быть сравнимы. Я понимаю так, что если идеал 
безбрачия становится в глазах людей как цель совершенства, то 
только при этом условии, если происходит нарушение этого стрем­
ления, — только при этом условии совершается законность и свя­
тость брака, т. е. разумное отношение к нему, потому что отступле­



78 Ф. А. Желтов — Л. И. Толстому

ние произошло с высоты на сравнительную же высоту положения. 
Как Вы соединяете с тем, что мне говорили, следующие тексты: 
Матф. 10; 4—6 и 10—11 стихи и параллельные ей Марка 10 гл. с 6 
по 12 ст. Марка 12 гл. 25 ст.

Не откажите мне в Вашем братском ответе на эти вопросы, кото­
рого я и буду ожидать, не обязывая Вас, впрочем, ответом, если бы 
Вы не хотели.

В заключение прошу передать мою искреннюю признательность и 
любовь Вашей супруге Софье Андреевне и дочерям Татьяне и Марье 
Львовнам, то же просила передать и моя жена.

Целую Вас крепко, братски 
преданный и любящий Вас

Ф. Желтов.

1890 года 
Марта 16 дня.

Адрес мой:
Село Богородское, Ниж. Губ.
Федору Алексееву
Желтову

P. S. Отдельной бандеролью посылаю Вам два номера по вопросу о 
пьянстве.

И4 февраля 1890 г. Толстой записал в дневнике: «Были Желтов с женой, 
сестрою и зятем. Оригинальные люди. Очень умен и свободен. Он будет 
иметь большое влияние» (ПСС, Т. 51, С. 18). А спустя неделю, написал 
Д. А. Хилкову: «В числе многих людей, с которыми сходился, меня особен­
но порадовали молокане Нижегородского села Богородского. У них есть 
30-летний человек, руководитель Желтов. Он на днях был у нас (хотя я 
его давно знаю). Это один из молокан, совершенно свободный от догмати­
ки и внешности и очень искренний и настоящий, умный и способный» 
(ПСС, Т. 65, С 29).

^См. от Матф. 5:19: «...кто нарушит одну из заповедей сих малейших и нау­
чит так людей, тот малейшим наречется в Царстве Небесном; а кто сотво­
рит и научит, тот великим наречется в Царстве Небесном».



č t.f λ; : //-6· к /Ј . и

I . ' rff/f. ■&“( Q.i-ćfy&>lSt,'/filń. e i /W //2,г~> 2Æi£ . ---------

/.··' 7 í> ï/г /£(.Ч> J'C't'L'W'i' i-C. tsCC.f<$~

,·'■ /.-I·.', ,'.} ■ /■"J'./'-ût’t L-ť cfígj^· QtL-C ćff-

'< V7/ PifaffcAa.ffi'fiCb J/ J/z^Îji-aÿ&z/3-<7

t,/J'k Łć г-7/ S t/iXt-Lt-cy ić&ityzr

Vd4S-d-ťfa& ■ύ&Ζί-ίΖΖ'*'.  O^t/'/'у

•j'ly- Leůα,/ίΜΜL Z-f 'Jí C^^C>-t£l'íty<'4'f ....

/ Уÿûioycz

c.-í((у-гл-гП' /<J Ÿ'(-f ■ $ύг’ЛоуТ'у с^с-<£.<хл-^-е-Ј-у

/■Ιϋ^^'ί t'frr^il ^^■>-, 6 d-o-pbf'i'tzey Ό ■nS'Asbce·)*'' о A.

И-8. Последняя страница письма Ф. А. Желтова к Л. Н. Толстому 
от 16 марта 1890 г. с подписью Ф. А. Желтова

79



20. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
8 апреля 1890 г. Ясная Поляна.

8 апреля 1890 г.

Хорошее письмо ваше получил, Ф[едор] Алексеевич].
Помогай вам Бог искренно, не заботясь о людях, ни об опасности 

от них, ни, пуще всего, о похвале от них, идти дальше и дальше по 
избранному вами узкому пути.

Ваше понимание вопроса о браке согласно с моим. Я последнее 
время занят был изложением христианского (по моему разумению) 
отношения к браку и изложил, как умел, это в послесловии к «Крей- 
церовой сонате», которое постараюсь сообщить вам.

80



21. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
12 апреля 1890 г. Село Богородское.

Благодарю Вас, дорогой брат Лев Николаевич, за Ваше письмо, 
которое Вы мне прислали. Перед получением его я только что про­
читал Вашу «Крейцерову сонату»1 и она мне еще более уяснила то 
Христианское отношение к браку, о котором Вы говорили лично. 
Скажу Вам, что она на меня очень сильное впечатление произвела не 
по тому только художественному своему изложению, которое она 
имеет (об этом и говорить нечего), но по той разительной правде, 
которую она открывает. Кажется, что те слова Евангелия, которые 
определяют отношения мужчины к женщине, доселе бывшие при 
таком узком одностороннем приложении, сразу осветились тем широ­
ким светом, который они имеют. И откуда, подумаешь, явилось 
такое толкование 28 ст. 5 главы Еванг. Матф., которое непременно 
определяет, что смотреть на женщину только с плотским вожделе­
нием именно относится к чужой женщине, а и не своей жене? Как 
Вы думаете, если вина любодеяния именно и состоит в нехристиан­
ском отношении мужа к жене помимо другого его значения, то слово 
о разводе «кроме вины любодеяния» не имеет ли тогда тот смысл, 
что всякий развод запрещается, кроме только того, где муж и жена 
сознали свою вину любодеяния в приводимом выше смысле и захоте­
ли остаться так, если только они могли это вместить? (Матф. 5; 32 
и 19; 9 и И ст.) Сказать короче: если им открылись глаза на свое 
исключительно животное, плотское друг к другу отношение и они, 
поняв эту ненормальность, могут по сознанию своему или совсем 
прекратить это отношение, или поставить выше всего ту духовную 
связь основой, которой должна быть истинная Христианская любовь, 
а не животная страсть, называемая любовью. Я знаю, как и Вы тол­
куете, что слово «кроме вины любодеяния», допускающее развод по 
этой вине, не может подходить под общий дух Евангельского учения 
точно также, как и гнев не понапрасну. Но если понимать вину лю­
бодеяния в более широком смысле, в том, который открывает «Крей- 
церова соната», то, по моему разумению, этот текст может быть при­
ложим к этому смыслу.

Неприменимость его можно только судить по тому ложному об­
щественному мнению, которое установляет вину любодеяния в таком 
узком одностороннем смысле, который совершенно исключает эту 
вину с своей женой. Рад бы был, если бы Вы мне ответили и под­

81



82 Ф. А. Желтов - Л. Н. Толстому

твердили это суждение и еще более раскрыли мне глаза. Буду 
надеяться, что вы мне сообщите также и послесловие, написанное 
Вами, к «Крейцеровой сонате», о чем Вы упоминаете в своем письме, 
обещаясь мне его сообщить, что еще более необходимо потому, что 
здесь Вашей повестью заинтересовалось очень много людей, читаю­
щих ее не из одного внешнего интереса и потому много породивших 
различных оживленных рассуждений и толкований.

Хотел было писать Вам о своем теперешнем тяжелом душевном 
состоянии, тяжесть которого чувствую на себе от сознания того гре­
ха, который вследствие условий моей жизни стоит теперь предо 
мной и основой которого стоят деньги или лучше сказать: то, о чем 
они свидетельствуют1 2. Оставляю это до другого раза, до той мину­
ты, когда явится неотложная потребность писать, хотя потребность 
эта и сейчас чувствуется. Письмо Попову послал в тот же день, как 
получил Ваше, и написал Ему желаемое Вами; он, вероятно, будет 
писать Вам и еще. Если Вы найдете что-либо интересного в его 
письмах, не найдете ли возможным прислать мне их для ознакомле­
ния с его вопросами?

1 Повесть не была еще напечатана; Желтов читал ее, по всей видимости, в 
рукописной копии.

2Желтовы владели в Богородском кожевенными предприятиями.

Жена моя, зять и сестра кланяются Вам и Вашему семейству и 
свидетельствуют любовь.

Братски целую Вас и благодарю 
за письмо, любящий Вас искренно 

Ф. Желтов

12 апр. 90 г.
Село Богородское 
Нижег. Губ.

Адрес:
Село Богородское Нижегор. Губ.



22. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
29 апреля 1890 г. Ясная Поляна.

Получил ваше письмо, дорогой Ф[едор] Алексеевич], и очень по­
радовался тому, как вы глубоко вникаете в нравственно-религиозные 
вопросы и верно понимаете их.

Да, я так думаю, что брак есть не христианское учреждение. 
Христос никогда не женился, не женились и его ученики, и он ни­
когда не учреждал брака, а обращаясь к людям, из которых одни 
были женаты, а другие нет, говорил: женатым, чтобы они не пере­
меняли своих жен (разводясь), как это можно было по закону Моисея 
(Мф., V, 32), а не женатым, чтобы они, если могут, то лучше не 
женились бы (Мф., XIX, 10-12). И тем же и другим говорил, чтобы 
они понимали, что главный грех состоит в том, чтобы смотреть на 
женщину, как на предмет наслаждения (Мф., V, 28) (само собой 
разумеется, что то же надо понимать и со стороны женщины по 
отношению мужчин).

Из этих положений естественно вытекают следующие практичес­
кие нравственные выводы:

1) Не смотреть, как теперь смотрят, что каждому молодому чело­
веку, мужчине, девушке, нужно непременно вступить в брак, а, напро­
тив, смотреть так, что каждому человеку, мужчине и женщине, луч­
ше всего соблюсти свою чистоту для того, чтобы ничто не мешало 
отдать все свои силы на служение Богу.

2) Не смотреть, как теперь, на падение человека, мужчины или 
женщины, т. е. на вступление в половое общение, как на ошибку, ко­
торую можно исправить вступлением в половое общение (в виде бра­
ка) с другим лицом, или даже как на простительное удовлетворение 
потребности, или даже удовольствие; а смотреть на первое вступле­
ние в половое общение кого бы то ни было, с кем бы то ни было, 
как на вступление в неразрывный брак (Мф. XIX, 4-6), обязывающее 
брачущихся к определенной деятельности, служащей искуплением 
совершенного греха.

3) Не смотреть на брак, как теперь, как на разрешение удовлетво­
рения плотской похоти, а как на грех, требующий своего искупле­
ния. Искупление же греха состоит, во-первых, — в освобождении се­
бя, помогая в этом друг другу, обоим супругам от похоти и достиже­
ния насколько возможно установления между собой отношений не 
любовников, а брата и сестры; и, во-вторых, в воспитании тех детей, 
будущих служителей Богу, которые возникнут от брака.

83



84 JJ. H. Толстой — Ф. A. Желтову

Разница такого взгляда на брак от того, который существует, 
очень большая: точно так же будут жениться и выходить замуж; точ­
но так же родители будут заботиться о том, чтобы женить и выда­
вать замуж детей; но разница большая в том, когда удовлетворение 
похоти считается возвышенным, законным и самым большим счас­
тием на свете, или когда оно считается грехом; человек, следуя 
христианскому учению, женится только тогда, когда он будет чувст­
вовать, что не может поступить иначе, и, женившись, будет не пре­
даваться похоти, а стремиться к укрощению ее (мужчина так же, как 
и женщина); родители, заботясь о духовном благе своих детей, не бу­
дут считать необходимым женить каждого и выдавать замуж, а женят 
и выдадут замуж (т. е. посоветуют им, облегчат им падение) только 
тех, которые не в силах удержать чистоту, и тогда, когда будет яс­
но, что дети не могут жить иначе. Супруги не будут гордиться, как 
это бывает теперь, большим количеством детей, а напротив, стре­
мясь к чистоте жизни, будут радоваться тому, что у них мало детей 
и они могут посвятить все свои силы на воспитание тех своих де­
тей, которые уже есть, и тех чужих детей, которым они могут слу­
жить, если они хотят служить Богу воспитанием будущих служите­
лей Ему. Разница будет та, которая есть между людьми, которые 
употребляют только пищу п[отому], ч[то] не могут обойтись без 
этого, и потому стараются как можно меньше тратить времени, сил 
и внимания на приготовление и потребление пищи, и теми, которые 
кладут в придумывание, приспособление, увеличение вкуса и в по­
требление пищи главный интерес жизни, как это до последней сте­
пени доводили римляне, которые принимали рвотное, чтобы быть в 
состоянии опять есть. Совершенно то же самое — средства, упот­
ребляемые для нерождения детей.

Я написал об этом предмете послесловие к «Крейцеровой сона­
те», которое, когда оно будет готово, сообщу вам. Очень, очень раду­
юсь тому единению духовному, которое чувствую с вами, и не удив­
ляюсь ему, потому что мы черпали из одного источника. Целую вас 
и ваших семейных и друзей.

Ваше толкование слов: «кроме вины любодеяния» я нахожу по 
духу верным, но слишком искусственным, каким я признаю некото­
рые толкования из «В чем моя вера?». Дух один: чем целомудреннее, 
тем ближе к учению Христа. И это всякий знает и чувствует всем 
существом.



23. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
21 мая 1890 г. Село Богородское.

Дорогой брат, Лев Николаевич!
Письмо Ваше получил. Благодарю Вас за то Ваше общение, ко­

торое Вы мне оказываете. Ваш взгляд на брак для меня стал больше 
и больше уясняться, особенно же после того, как я получил послед­
нее Ваше письмо, раскрывшее еще шире тот вопрос, который Вы за­
тронули в «Крейцеровой сонате». Все дело в том, чтобы переменить 
взгляд на брак, а перемена его в том смысле, как говорит о нем 
Христос, поставит людей совершенно в другое положение, чем при 
существующем на него взгляде. Общественное мнение, сложившееся 
под влиянием этого взгляда, разделяет плотскую связь на дозволен­
ную, т. е. законную, освященную, признаваемую за таинство, и на 
связь незаконную, и людей, впавших в эту последнюю по своим сла­
бостям, свойственным натуре человека, сразу же выделяет как людей 
падших, презираемых, на которых гнет презрения лежит клеймом 
позора и давит их, толкая иногда и на преступления. Я знаю факт, 
где девушка, под чувством тягости общественнаго над ней суда, ре­
шается убить своего ребенка, чтобы только скрыть позор. Удивлял­
ся, как это люди, условясь считать законным то, что считается про­
тивозаконным без соблюдения внешних формальностей, разделили 
один и тот же грех на дозволенный и недозволенный. На дозволен­
ный потому, что при соблюдении условных обрядовых отправлений 
он делается таинством, а без соблюдения их — преступлением. И 
потому клеймо, налагаемое на других как позор, становится для 
самих тех, кто выделяет себя от признаваемых ими людей разврата, 
чем-то священным, дозволенным. Любовь, о которой много говорят и 
толкуют как о чем-то высшем, любовь к женщине в мирском смысле, 
на самом деле имеет самую грубую, животную подкладку, унижаю­
щую само это слово, и имеет тесную связь с мыслию о женщине как 
предмете наслаждения. Та высшая неземная Христианская любовь, 
которая покрывает собой множество грехов и которая вмещает в себя 
Бога, она не может быть таким жалким подобием проявления живот­
ной страсти как ее двигателя, та любовь есть жалкий обрывок того 
высшего, что воплощает в себя Бога.

Истинная любовь и в любви к женщине проявит всегда одинако­
вые свойства и тогда, когда человек, чувствуя свое бессилие удер­
жаться на высоте стоящего у него перед глазами идеала безбрачия

85



86 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

как совершенства, исполнит потребность плоти, он и тогда будет 
удерживать эту любовь как связующую нить с Богом и с Его вечной 
жизнью. Исполнив потребность плоти как признак своего несовер­
шенства, он чувствует на себе обязанность вместить ту истинную 
любовь в свои отношения с той, с которой он сошелся, и с тем 
своим потомством, которое от него произойдет. Не исполнивши в 
самом себе полноты движения к совершенству, он должен передать 
свой духовный рост тем, кто произошел от его брака, и передача 
этого совершает свое движение вперед по тому же направлению и, 
подвигаясь вперед, упрачивает в жизни людей те ступеньки, по 
которым человек поднимается от животной жизни к Богу и перехо­
дит в Его вечную жизнь, становясь с Ним одно, то, что Он дал ему и 
чем Он только и жил.

Весьма бы был рад, если бы Вы написали мне на это письмо. 
Дух мой радуется тому единению, которое я чувствую с Вами.

Рукопись Балю меня очень заинтересовала1, но по ходу изложе­
ния я замечаю, что должно быть еще продолжение ее. Вся ли она 
переведена? Если нет, не пришлете ли мне остальную ее часть. 
Напишите, не долго ли я ее у себя задерживаю. Буду ждать Вашего 
ответа. Целую Вас крепко и все Ваше семейство.

1 Летом 1889 г. единомышленник американского пастора Адина Баллу (Adin 
Ballou) Л. Вильсон прислал Толстому книгу «Christian non-resistance«. 
Толстой намеревался издать перевод книги Баллу в «Посреднике» и пору­
чил перевод А. П. Барыковой. Сам стал писать предисловие, разросшееся 
в трактат «Царство Божие внутри вас» (1890-1893).

Братски любящий Вас 
Ф. Желтов

21 мая 1890 г.
С. Богородское.

Адрес мой:
Федору Алексеевичу
Желтову
Село Богородское
Нижегор. Губ.



Письмо от 21 мая 1890 г. 87

Искреннее посвящение Л. Н. Толстому*

См. рукопись на стр. 25.

Не в ложном учении мира 
Душа твоя ищет услады, 
Не ждет от златого кумира 
Презренной и ложной награды, —

Порывы ее возвышенны
И помыслы чужды порока
И чувства ее освященны
Величием славы Пророка,

Той славы, что жизнь озарила 
Законом любви и свободы, 
Той славы, что дух воскресила 
Из смертного праха природы!...

Ф. Желтов



24. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
30 ноября 1891 г. Село Богородское.

Милый Лев Николаевич!
Я Вам давно не писал, и то, что я хотел бы после такого долгого 

периода высказать, оставляю до другого раза, так как мысли и сам я 
заняты теперь другим. Сегодня мы проводили отсюда Владимира 
Васильевича Рахманова1 в Лукояновский уезд, как он Вам и писал. 
Письмо Ваше, с некоторыми практическими указаниями относитель­
но устройства столовых среди голодающих, он получил. По приезде 
на место он будет мне подробно писать о положении уезда относи­
тельно продовольствия и тогда, может быть, я или он об этом Вам 
сообщим. Тяжелое бедствие, которое теперь застигло некоторые 
части России, заставляет серьезно подумать об этом и оглянуться 
кругом себя. Что нужно? Какие надо скорее предпринимать меры, 
чтобы облегчить бедствие? И в обществе вопрос поднимается за 
вопросом, обсуждение следует за обсуждением, и одно предложение 
идет за другим и все это толпится, вытесняет друг друга и в резуль­
тате получается новый ряд празднословия. А время не ждет, оно 
бесшумно надвигается, неся с собой страдания для тех, кто сидит 
без хлеба и не может его добыть. Но страданий этих не всем видно. 
Многие сидят кругом в хлебе и на все разговоры о голодающих отве­
чают только, что голода нет и что это пустяки, и они правы: для 
них голода нет и не может быть даже и представления о том, что 
нет у других хлеба — они видят этот хлеб кругом себя, его много и 
не хотят заглянуть туда, что этим многим загораживается и может 
ли это на самом деле быть и для других. Они привыкли к этому и 
при первом долетающем до них вопле несчастных прячут голову, 
пригибаются, стараются это забыть. Если бы страдания людей 
были пред глазами их, если бы они непосредственно будили душу 
людей, то тогда, может быть, искорки любви вспыхнули, затепли­
лись и, зажигаясь одна от другой и сливаясь вместе, образовали бы 
целое пламя. И это делается и будет делаться, как бы оно слабо не 
отмечалось. Но в теперешнем положении, когда целые массы лю­
дей, может быть миллионы, мучаются, болеют, страдают без хлеба, 
сидят голодными и старики и молодые, и мужчины и женщины, и 
взрослые и дети, — оставлять это так нельзя, надо шире раздвинуть 
огонь, усилить его, надо осветить им это положение и для тех, ко­
торые не видят, не слышат, или не хотят видеть и слышать. Поло­

88



Письмо от 30 ноября 1891 г. 89

жение России тяжело теперь не только потому, что в ней недостает 
хлеба, и важно не то, чтобы определить, станет нам или не станет 
хлеба до нового урожая. Это вопрос неважный даже и в том случае, 
если хлеба действительно не станет. Его может хватить и тогда, 
когда мы определим, что его не станет и не хватит, тогда, когда 
будет определено, что его много и что его излишек. Заботиться об 
этом следовательно не важно. Весь же важный вопрос в данную ми­
нуту и весь напор мысли, слова и дела должен быть сосредоточен и 
направлен на то, чтобы как можно скорее и как можно неотложнее 
распределить весь имеющийся хлеб, много ли его, мало ли, — по 
всей России и чтобы не было, как теперь, местами скопа, а местами 
пустоты. Пустых мест много, и это оттого, что там, где хлеб лежит 
— не ощутителен голод и нет прямого желания им делиться. А 
надо поделиться и частицей голода и частицей запаса, обменяться 
ими, и тогда не будет ни голода ни излишка.

С Россией теперь делается то же, что делалось с народом, вы­
шедшим в пустыню за Христом послушать его проповедь2. Вышел 
кто как: кто запасся хлебом, кто нет. Пришло время, что захотели 
есть, те, что не захватили, стали говорить, дошло до учеников, те 
сказали Христу. И он сделал чудо. Велел всем сесть рядами и 
смотреть на Него, что Он будет делать, и что Он будет делать, то 
чтобы делали и все, и как сделают все то же, что и Он, и тогда 
увидят, что из этого выйдет. И все ждали чуда. И оно вышло. Он 
взял пять хлебов, разломил и дал другим, у кого не было, оставив 
себе только то, что надо было съесть. То же сделали и все, у кого 
был хлеб, то же сделали и те, у кого его не было, но кому дали 
много. И вышло то, что все наелись и осталось еще кусков в остат­
ке 12 коробов. И вышло чудо в том, что любовно поделились запа­
сами хлеба с неимеющими его, все наелись и остались довольны и 
хлеба всем хватило да еще и осталось. А могло случиться, что это­
го же хлеба и не хватило бы, могло случиться, что ученики, сосчи­
тав запасы и раскинув их по числу сколько было народа, успокоили 
бы учителя, сказав, что хлеба хватит, что его много и что беспоко­
иться нечего, и все-таки бы хотя то, что хлеба достало бы — прав­
да, все-таки было бы много голодных и много осталось бы неевши­
ми. Но сделалось «чудо», и этого не вышло, и вот это-то «чудо» 
нужно и теперь. Отопри богачи амбары, в которых хранятся милли­
онные запасы хлеба, пусти этот хлеб по местам, где его нет, и все 
наедятся и будут сыты до нового хлеба и будут еще остатки. Те­
перь же делается то, что в местах сравнительно урожайных, там, где 
и при хорошем урожае не хватало своего хлеба, — мужичок под 
влиянием и нужды и соблазна на дорогую цену хлеба везет остатки 
хлеба на базар, выручает деньги, проживает их и через месяц-два 
является уже на базар не продавцом хлеба, а покупателем его, и 
гангрена голода раздвигается по России шире и шире, с одной сто-



90 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

роны питаясь соками урожайных мест России, с другой — обессили­
вая эти места и заражая той же нуждой, постепенно охватывающей 
население. А между тем середи всего этого безучастно стоят хлеб­
ные запасы в руках богатых, припертые замками, стоят точно немые 
скалы середи бушующего моря, середи горя, отчаяния, слез и все­
возможных невыносимых человеческих страданий. И рядом со всем 
этим как будто бы совершается что-то такое, что может отодвинуть 
грозу общего бедствия, учреждаются «советы», «комиссии», «сборы 
пожертвований», «комитеты», и земство, и статистики завалены де­
лом, масса спешной работы, вычислений, исследований, переписки, 
отношений, удостоверений и в результате... много формализма и 
бумаг. Так и веет тут чем-то холодным, внешним, так и отдает чем- 
то расчетливым, не живым, и того, что нужно, нет. Нет духа самого 

дела, нет любви, нет именно жизни. Чем люди больше бы проявля­
ли непосредственного отношения к делу, чем сильнее бы горели ду­
хом любви и крепче бы и дружнее брались за подмогу и общими си­
лами приналегли бы на нее, тем скорее и легче совершили бы они 
то, что сейчас ни так ни сяк не двигается с места, и тем скорее 
могло бы это совершиться.

Дело теперь в том, чтобы вопрос этот возбудить как можно силь­
нее и ярче, и чтобы открыть людям все, что скрывается от них и что 
тушится в их совести; дело в том, чтобы пробудить уснувшее созна­
ние жизни: пусть мертвые услышат глас сына Божия, и услышав, 
оживут3.

Нужно слово, сильное слово. Время теперь такое, что это слово 
непременно должно быть сказано — его требует Бог. Нужно уда­
рить в скалу, чтобы потекла вода4.

И слово это должны сказать Вы.
После того, как Вы написали горячую отповедь празднику про­

свещения5, после того, как Вы высказали слово о труде и мысли, о 
значении целомудрия, после того, как вы написали недавно напеча­
танную статью: «Страшный вопрос»6, — Вы непременно должны ска­
зать это слово, и я думаю, что Вы уже чувствуете это, и оно нуж­
но, необходимо. Задаваться мыслями заранее о том, что из этого 
выйдет — не нужно; это никак нельзя определить, да и грешно. 
Надо сделать, сказать, вот и все. То же, что может пробудиться, 
совершит свое дело и если не сейчас, то все-таки совершит. То, 
что Вы высказали в статье «Страшный вопрос», мало, неполно, не­
точно. И это уже само по себе обязывает Вас сказать о силе и 
значении любви, о том центре, около которого прикладывается, как 
надо быть, и все остальное7.

Не буду развивать далее этого вопроса — можно бы сказать, что 
люди раз навсегда должны бы отказаться от такой системы продо­
вольствия, которая разделяет кусок хлеба на «мой» и «не мой», и что 
продовольствие всех должно бы быть общественной повинностью и 



Письмо ont 30 ноября 1891 г. 91

что при этом не могло бы быть ни голодных, ни объедающихся, что 
это даже было бы выгоднее и с материальной стороны (хоть, напри­
мер, вместо сотни печей и кухонь была бы одна) и что такие пред­
меты, как предметы продовольствия, никогда и никак не могут быть 
предметами купли-продажи, т. е. предметами спекуляции, но пони­
мая, что все это внешнее не может быть воспринято внешним спосо­
бом и уделано внешними силами, что без воспринятия внутреннего 
основания оно никогда не может укрепиться, а потому и не может 
быть предметом первой важности и таковым же вопросом — «ищите 
прежде царствия Божия и правды Его, остальное все приложится 
вам»8.

Таких причин, от которых нынешний год одни голодны, а другие 
сыты, всегда было и будет, и то, что нынешний год не родилось 
хлеба, не может еще быть единственной причиной того, что люди 
голодают. Нынешний год только особенный тем, что он сплотил те 
промежутки, которыми при хороших годах разделялись голодные 
друг от друга и оттого затеривались, теперь же они выступили так 
ярко, так полно со всеми своими страданиями на фоне ложной чело­
веческой жизни, освещая эту ложь, опутавшую человеческую жизнь, 
что об этом стало нельзя, невозможно, чтобы не говорить.

Нельзя же в такой момент молчать, нельзя не возвысить голоса и 
не сказать слова! Оно необходимо, нужно, его ждут. «Страшный 
вопрос» будет всегда стоять перед людьми, если люди будут далеки 
от Христа. И ни Америка, ни земство, ни статистика, ни запасы 
хлеба от него людей не спасут.

Надо прямо показать этот вопрос с его настоящей стороны и что 
в нем виноваты все: и капиталисты, и скупщики, и те, что любят 
роскошно пожить, и те, что сладко едят, и те, что живут на боль­
шие оклады, и те, что учатся для сладкого пирога, и благотворите­
ли даже. И уж если говорить, так говорить прямо, не говорить, что 
сладко есть, объедаться — грех, что надо есть умеренно, изменять 
пищу, а говорить прямо, что и есть — грех. Один только и есть 
якорь по всем вопросам о заботе плотской жизни, к которому можно 
привязать веревку и держаться и подтягивать себя к Христу, это — 
совершенство Отца. В Нем все и от Него все. В Нем жизнь на­
стоящего, без завтрашнего дня, и эта жизнь настоящего потому и 
вечна, что она вне времени.

Простите, милый мой брат, за это письмо. Вы поймете, почему я 
его написал. Прислушайтесь к своему внутреннему голосу Вашей 
души, и если в ней будут те же отголоски, то сделайте, что прошу. 
Покройте своей любовью те недостатки и неясности мысли, которые 
здесь изложены, и не откажите мне написать. Буду непременно 
ждать ответа, а иначе буду думать, что это письмо Вас или огорчи­
ло, или Вы с ним несогласны.



92 Ф. А. Желтов - Л. Н. Толстому

Целую Вас братски, крепко и прошу передать мой привет Вашим 
дочерям, если они с Вами, и Вашим сотрудникам.

Искренно любящий Вас
Ф. Желтов

30 Ноября 1891 г.

адрес: Село Богородское
Нижег. Губ.
Ф. А. Желтову

В. Рахманов (1865-1918) — врач, участник земледельческих общин, автор 
статей по вопросам воспитания и популярной медицине, а также воспоми­
наний «Л. Н. Толстой и «толстовство» в конце восьмидесятых и начале 
девяностых годов» («Минувшие годы», 1908, № 9, С. 3-32). Знакомый Тол­
стого и его корреспондент. В 1891 г. Рахманов отправился в Лукоянов- 
ский уезд Нижегородской губернии для организации столовых среди голо­
дающих крестьян.

2См. Матф. 14:13-21.

^См. Иоан. 5:25.
4См. Числа 20:11: Пс. 77:20.

^См. письмо 11.
^Статья о голоде «Страшный вопрос» появилась в газете «Русские ведомос­

ти» 6 ноября 1891 г.
^Когда Желтов писал это, у Толстого была уже создана большая статья «О 

голоде» (запрещенная в России) и шла работа над рассказом на ту же тему 
«Кто прав?».

^См. Матф. 6:33.



25. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
23 июля 1892 г. Село Богородское.

Дорогой Лев Николаевич!
Не писал Вам долго, потому что нынешний год своими прямыми 

требованиями дела заставлял более вникать в свою собственную сущ­
ность, сила которой не настолько еще была велика, чтобы находить 
возможность всегда и практически отвечать на те вопросы, какие 
ставились совестью, а тем более, при этом сознании собственной 
слабости, заниматься еще и отвлеченными вопросами и рассужде­
ниями. Когда я был у Вас, мне нельзя было высказать Вам то, что 
было на душе, нельзя не потому, чтобы я не хотел, а нельзя потому, 
что не мог. С этой же почтой я послал Вам свою рукопись1, кото­
рую хотел было прямо послать или Черткову, или в какую-нибудь 
редакцию для печати, но для пользы дела не сделал этого, прежде 
чем не ознакомлю с содержанием рукописи Вас. Если Вы уделите 
на просмотр ее несколько время и напишете мне, как Вы ее находи­
те, то это все, что бы просил я Вас, хотя и не настаиваю на этом 
непременно, если это Вам почему-либо сделать будет нельзя. Из 
рукописи Вы увидите, что я коснулся в ней главным образом вопроса 
о деле и значении литературы и ставлю ее не как само по себе са­
мостоятельное дело, а как следствие истинной и доброй жизни 
и разумного стремления на пути к вечным жизненным идеалам. 
Главное же зло, которое сшибло людей с этого прямого пути, состо­
ит в том, что люди потеряли эту основную цель и с делом литерату­
ры как и искусства (ложно понимаемых) смешали свою личность, ее 
интересы, приманки и обманы жизни и служат, вместо добра, обману 
и лжи. Такое отношение заставило людей положить какое-то право 
на слово, оплачиваемое деньгами, и вместо того, чтобы оно было 
общением в любви, оно стало угождением похоти и разобщением в 
делах. По всему этому то, что говорят люди о доступной народной 
литературе, я ставлю не как только необходимую исключительность 
по отношению к народному невежеству, как это думают в большинст­
ве, а как безотчетное сознание несовершенства той «изящной», «худо­
жественной» литературы, которою зачитывается образованное об­
щество, причем разговора о необходимости исключительно народной 
литературы быть не может, а может быть только вопрос о литерату­
ре негодной и литературе хорошей·, то и другое имеет свои при-

93



94 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

знаки и вот эти-то признаки, имеющие несомненно свою основу в 
правильном отношении людей к истинному смыслу человеческой 
жизни, мне и хотелось бы выяснить в посылаемой статье. Не могу 
думать, чтобы это вышло у меня хорошо, так как я говорил только 
так, как мне по силам, и если то, что я сказал, и есть только капля 
усилий, то думаю, что и капле есть в общем деле место, как капле 
против камня, водопаду против гранитных порогов. Потому-то я и 
решился спросить Вашего совета: следует ли эту статью напеча­
тать в каком-либо журнале («Неделе», например, или других) и из­
дать отдельно в брошюрах для интеллигентных читателей в «Посред­
нике». Если Вы скажете это в утвердительном смысле, то распоря­
дитесь рукописью для этой цели или послав прямо в редакцию или 
через Черткова. Если же не одобрите желания моего сделать так, то 
пошлите мне рукопись или обратно или прежде Влад. Григ-чу. В 
том случае, если Вы пошлете ее печатать, не найдете ли Вы охоты 
написать к ней несколько слов в виде краткого предисловия, форму­
лирующего, так сказать, всю сущность ее содержания. Последнее, 
конечно, и в полной Вашей воле и если нужно, то единственно толь­
ко для пользы самого дела и для цели расширения круга общения 
этой статьи с читателями.

Надеюсь, что Вы напишете мне, как Вы решите поступить с ста­
тьей и как Вы ее находите. Буду ждать ответа.

Целую Вас братски.
Любящий Вас 

Федор Желтов

23 Июля 1892 Адрес мой:
Село Богородское, 
Ниж. Губ.
Федору Алексеевичу 
Желтову

1 Статья Желтова «Путь литературы — путь жизни». Толстой отправил ее в 
«Русское богатство» Л. Е. Оболенскому. Редактор вернул автору для дора­
ботки. Напечатана не была. (В ПСС, Т. 50, С. 272 ошибочно сказано, что 
эту статью Желтов прислал в феврале 1889 г.).



26. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
4 марта 1893 г. Село Богородское*.

Милый Лев Николаевич!
Я только что приехал домой и с великой радостью прочитал Ва­

ше письмо1. Посещение «керженцев» оставило на мне очень сильное 
впечатление, и я был несказанно рад духовному общению с ними. Их 
прямой взгляд на Христианское исповедание и, главное, понимание 
практического значения этого исповедания достигнуты были ими 
путем продолжительной внутренней работы и удивляешься только 
тому, как пришлось им сбросить ряд наслоений, заваливших их соз­
нание и жизнь. Слушая их рассказ об этом, невольно вспомнилась 
истина, выраженная Христом: «Никто не прийдет к Отцу, как только 
чрез Меня»2 и: «никто не прийдет ко Мне, как если не привлечет 
его Отец небесный»3. Убеждаешься еще раз, что познание истинной 
жизни есть всегда неизбежное следствие той духовной свободы, при 
которой личность человека втягивается в это особое состояние чело- 
вечского духа, который и властвует над ней, как единый истинный 
закон, всегда чуждый обмана и лжемудрствования и как единый и 
верный указатель ее пути. Достижение такого состояния равно дос­
тижению центра, с которого бы могли быть видны горизонты жизни 
и пути к стране света. Чем дальше вдумываешься в это и проверя­
ешь жизнь и себя, тем больше убеждаешься еще в том, что челове­
ческий путь к царству Божию неизбежно идет чрез три стадии духов­
ного развития человека, сходные с теми, которые переживал и Хрис­
тос (1. Его жизнь до сознательного отношения своей сыновности к 
Отцу, 2. Его удаление в пустыню, в уединение, для размышления и 
3. Его служение своему Отцу) и подобие которых Он выразил в 
притче о Господине и рабах, стерегущих приход Господина все три 
стражи ночи (Луки 12; 35-40. Матф. 24; 42-51). На этих трех 
подъемах человеческого духа как возможны и перемены человеческой 
жизни, так возможны и величайшие соблазны и потому в этом слу­
чае всегда нужно хранить бодрую готовность встретить приход свое­
го Господина и чутко прислушиваться к Его возвращению (Луки 12; 
36, 37). И вот эти-то три стражи у человека движущегося, живуще­
го есть три главных момента, которыми завершается его пройденный 
путь и открывается новый. Вступление человека в первую стражу 
есть его вступление в плотскую жизнь при бессознательном соеди-

95



96 Ф. А. Желтов - Л. Н. Толстому

нении этой плоти с сыном Отца, которого Отец послал в мир не 
для того, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него 
(Иоан. 3; 17). Этот период жизни человека совершается под внутрен­
ним влиянием требования познать свою истинную сущность и, если 
человек не затемнил это требование похотью своего тела, живущего 
на счет Сына, он приходит к этому познанию, хотя путь к нему и 
шел чрез ряд сомнений, страданий и труда отсевания мусора от 
скрытого в нем зерна. И вот наконец человеку, не оставляющему 
своего дела, слышится приход своего Господина, которого он дол­
жен принять как свое истинное сознание, созревшее в нем. Человек 
радуется; и если он не забудет, что бодрствованию не конец, то он 
вступит и во второй период; но тут является и соблазн: «да, рассуж­
дать о Боге — дело хорошее», «говорить об этом — есть обязанность 
человека», «надо жить для того, чтобы делать это дело». Дьяволу 
никак нельзя иначе сделать, как не пропустить свой волосок соблаз­
на, пристроившись к внутренней работе человека. И вот он про­
скальзывает там едва заметной тенью и внутренний мир постепенно 
начинает менять свою окраску. Человек начинает носиться с тем, 
что он добыл, не заботясь о дальнейшем увеличивании добытого 
(Матф. 25; 24-30), начинает учительствовать, убеждать, менять 
формы: порицать одни, восстановлять другие и окончательно теряет 
главную цель, теряет чуткость, не слышит стука Господина. А Дья­
волу это и нужно, ему нужна остановка, она совершилась, и человек 
его. Если же человек пройдет и эти соблазны, тогда неизбежно 
совершится с ним и вторая перемена. Человек смотрит на очистив­
шееся зерно, за которое он отдал все, чтобы получить его (Матф. 13; 
45, 46). Он углубляется в созерцание и познание и в этот момент, 
чтобы решить вопрос, как поступить дальше, что сделать с этим 
зерном, ему необходимо уединение, удаление от всего, что могло бы 
развлекать его, он забывает себя, забывает свою плоть (пример: 
Христос в пустыне. Заповедь: возлюби Бога всем сердцем своим, 
всею душою своей и всем разумением своим)4. Совершаться этот 
период может или в короткое, как у Христа, время или в долгое. 
Важно то, чтобы он шел. Тут неизбежны уединение, молитва, созер­
цание Бога. Приближается пришествие Господина, самое важное, 
которое вводит человека в славу Отца (Иоан. 4; 21. Иоан. 15; 4, 8; 
Иоан. 16; 7-14). Но Дьявол, как тать, сторожит время, как бы под­
копать дом (Матф. 24; 43) и опять он тончайшей нитью скользит во 
внутренней сущности человеческого духа и точно вор крадется, что­
бы похитить посеянное (Луки 4; 2-12 и Матф. 13; 19). И опять по 
сознанию пробегает дьявольская тонкая тень, застилая ясность. И 
она бежит, бежит, впивается, бродит и тушит маленькие зародыши 
света, смешиваясь с сознанием и проявляясь в нем в однообразном с 
ним по внешности виде: «да, да, ты теперь достиг чего желал, храни 
же теперь это золото» (Матф. 25; 18, 25, 28), не теряй и не трать 



Письмо от 4 марта 1893 г. 97

его. Ты теперь видишь Бога; прославляй Его, созерцай Его, не 
упускай из глаз (Матф. 7; 21. Луки 6; 46). Стой на этом пути, со­
зерцай, созерцай!.. (Марка 13; 5, 6, 21. Иоан. 2; 19). И в человеке, 
поддавшемся этим соблазнам, делается дальнейшее дело отклоне­
ния: «чего же еще больше нужно, я познал Бога, достиг высшего 
предела, я уже «не как сей», мне видна истина: вот она, вот!., в мире 
грех, надо уйти от него, надо бичевать плоть, надо созерцать добы­
тое», и изгнанный бес возвращается на незанятое место под другим 
видом со многими злейшими духами (Матф. 12; 43-45) и последний 
соблазн бывает хуже первого: человек славит Бога и поклоняется 
Дьяволу. Те же испытания выдержал Христос в пустыне (Луки 4; 
3-13). Человеку, знающему голос Господина своего и прислушиваю­
щемуся к нему, чтобы отворить ему, возможно пройти и чрез эти ис­
кушения второй стражи (Иоан. 10; 1-5 и 3; 8). Но искушениям не 
конец, они только изменяют свой вид, подделываясь под внутреннее 
состояние человеческого сознания, и ждут его и в третьей перемене, 
которая совершится неизбежно как следствие двух первых. Третья 
перемена жизни совокупает в себе все, что добыто человеком, и от­
крывает ему все величие истинного пути.

Забота человека тут должна быть только одна, чтобы ничем не 
задерживалось и не заслонялось требование разума; в деле же ис­
полнения этого требования всегда послужит сам Господин (Иоан. 8; 
27. Луки 12; 37. Иоанн. 14; 21). Личность же человека, теряя 
свойство жить прихотями на счет жизни Господина, давшего жизнь 
личности только тем, что Он присутствует в ней (Иоан. 8; 35 и 14; 
10 и 15; 27 и 17; 1, 2, 21), будет как орудие способствовать только 
увеличению любви, потому что созерцание и познание Бога открыли 
ей, что увеличение это может совершиться только чрез общение 
этим светом с другими личностями, едиными по сущности, хотя и 
раздельными по поступкам (1-е Иоанн. 4; 12), и еще потому, что 
соблюдение первой заповеди о любви к Богу должно выражаться по­
добием отношения Бога к личности (ибо не мы возлюбили Бога, а 
Он нас, 1-е Иоан. 4; 10, и не послал Бог Сына Своего5 в личность, 
для того чтобы судить ее, но чтобы спасти ее чрез Себя), познавшей 
себя и потому подчиненной творить волю своего Отца жизни. С это­
го момента жизнь человека всецело в воле Бога и личность как само­
стоятельное и по себе живущее существо пропадает: говорит не она, 
творит не она, все делает «я» — сын Бога, истинная человеческая 
сущность, сын человеческий. Из глаз пропадает забота о плоти и 
самая смерть (Иоан. 5; 24). Ни пределов, ни правил, ни предписа­
ний здесь нет; есть только единая сущность с Отцом, есть только 
царство Бога; есть только шествие Его в своем свете. Но бодрство­
вание, и тут есть первое условие спасения: враг не спит и ищет 
пути соблазнам (Матф. 13; 25) и они явятся; соблазны меняются в 
формах и в тысячах разветвлений проникают в сознание. Тут и ду­



98 Ф. А. Желтов — Л. И. Толстому

ховная гордость, и самомнение, и надежда на совершаемые дела, и 
отличение правой руки от левой, и искание смысла, где поклонить­
ся Богу, и приступы страха и т. п., и тут важно только одно: усиле­
ние света и материала горения (Матф. 25; 1-12), чтобы при свете 
отличать помехи движения, — необходимо хранение своей внутренней 
чистоты (Матф. 5; 8), потому что только при ней совершается жизнь 
и усиливается движение, а для этого полное отречение от всяко­
го блага личности есть главная основа освобождения от обманов и 
привязок, замедляющих подъем. Увеличение же любви есть увеличе­
ние движения и по мере этого движения свет вечности неизбежно 
должен расти и расти, потому что приближение к предмету света 
увеличивает его полноту, и Он, как источник мировой жизни, этот 
вечный дух, вечная любовь, поглощает слившуюся с ним личность и, 
спасая ее, вводит в вечное царство Бога, в то, которое вечно, незыб­
лемо и непоколебимо, будет бессмертно жить и оживлять...

Какие же тут нужны правила и заботы о силе внешнего благо­
устройства? Какие же еще нужны силы для этой вечной единой 
силы, как будто бы могущие подсилить еще ее? И где нет этой 
силы: живет она и с слабым духом и с сильным им; живет она и с 
совершенствующимся и с человеком павшим и погрязшим в грехах, 
живет и делает свое дело: сила Божия и в немощи совершается (2 
Коринф. 12; 9), тогда, когда нет даже и внешних признаков этого 
совершения, тогда, когда она открывается только в неуловимых 
изменениях сознания. Как же осторожно надо относиться к людям, 
чтобы не употребить для этого отношения ничего иного, кроме 
Божественной силы, чтобы не примешать к ней что-либо неумелого 
своего (Матф. 13; 28-30). Невольно вспоминаются прекрасные слова 
Исаии: «Вот отрок Мой, избранный Мой, к Которому благоволит ду­
ша Моя... не воспрекословит, не возопит и не возвысит голоса 
Своего. Трости надломленной не переломит и льна курящего­
ся не угасит доколе не даст познать истину» (Матф. 12; 18-20). 
Вот оно состояние Христианского духа!... И путь к этому неизбежно 
идет чрез те три ступени, о которых говорено выше: 1-е. Познание 
своей сущности, 2-е. Определение отношения этой сущности к ми­
ру и 3-е. Подчинение самого себя этой сущности при полном пови­
новении ее воле. У человека всегда должна быть только эта поло­
жительная сторона в глазах как идеал; заботы же о внешнем благо­
устройстве разбивают единство направления и не создают цельности 
с духом Отца; они приходят сами собою, как следствия главного 
движения, и поэтому для Христианина внешней жизни нет, она есть 
только след внутренней.

И если это состояние устраивает жизнь человека и во внешних 
формах по-Божьему, то это же самое, открытое людям без всяких 
голых отрицаний и порицаний их лжи, обмана и соблазнов, а от­
крытое только в высоте своей внутренней сущности, неизбежно само 



Письмо от 4 марта 1893 г. 99

по себе сильнее откроет ложь, чем голое и хотя бы справедливое 
порицание ее без света истинной жизни. Ничто не может сильнее 
действовать на человека, как выяснение словом и делом единой 
сущности Христианского учения. Поверток в жизни много, обманов и 
соблазнов еще больше, и останавливаться пред ними и метать в них 
стрелы бесполезно, когда есть такое средство, которое сразу же 
убивает их все и выдергивает из-под них почву. Вот, дорогой Лев 
Николаевич, сколько пришлось написать мне Вам; не посетуйте, что 
так утомил Вас письмом. Пишу, что чувствую в душе, и написал бы 
еще больше, что меня интересует, но боюсь отнять у Вас время. На­
пишите мне что найдете нужным на это письмо, Ваши письма мне 
приносят много. Иногда чувствуешь одиночество и жаждешь побесе­
довать хотя бы письменно. Я буду непременно ждать от Вас ответа. 
Кстати, сообщите, как бы Вы думали устроить среди молокан шко­
лу, я об этом давно думаю, думаю, как бы ее учредить на Христиан­
ских началах. Не знаю, сделаю ли что, но не оставляю этой мысли. 
Примите мою искреннюю любовь, равно и любовь всех наших домаш­
них и знакомых.

Искренно Вас любящий 
Ф. Желтов

P. S. Вчера с почты получил список исповедания духоборо-молокан. 
Спасибо Вам за него. Радуюсь, что наконец восстановляется обще­
ние между людьми, жаждущими света. Ответы духоборо-молокан 
мне очень понравились. Не сообщите ли Вы мне адрес того общест­
ва, где они записаны.

4 Мар. 1893 г. Село Богородское
Нижег. Губ.

*См.. репродукцию конверта, стр. 103.

1 Письмо от 5 февраля 1893 г. неизвестно. Отмечено Μ. Л. Толстой в спис­
ке отправленных писем.

2Иоан. 14:6.

3Ср. Иоан. 6:44: «Никто не может придти ко Мне, если не привлечет его 
Отец, пославший Меня...«.

4Матф. 22:37.

5Не пишу «однородного» и «единородного», потому что это, по-моему, оди­
наково: если Сын, то значит и однороден с Отцом, и если нет новых 
рождений, то и единороден — прим. Ф. А. Желтова.



27. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
25 февраля 1894 г. Село Богородское.

Дорогой Лев Николаевич!

Податель сего мой знакомый Александр Александрович Марков, 
он желает повидаться с Вами и потому просил меня написать это 
письмо. Примите, пожалуйста, его.

Пользуюсь случаем засвидетельствовать Вам свою любовь.

Ваш Ф. Желтов

25 Февр. 94
С. Богородское.

100



28. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
21 апреля 1894 г. Село Богородское.

21 Апр. 1894 г.

Милый Лев Николаевич!
Недавно я прочитал Ваше письмо, писанное Вами по поводу воп­

роса о воспитании детей1.
Вопрос этот интересует и меня, и я решаюся написать Вам что 

думаю по поводу изложенных Вами в письме мыслей. Вы пишете, 
что воспитание как воздействие на сердце детей должно быть сведе­
но только к гипнозу, к примеру, при совершенствовании своей жиз­
ни и к заразительности этим примером детей. С тем, что добрый, 
хороший пример может воздействовать на сердце детей, нельзя не 
согласиться: совершенствование личности неизбежно разливает на 
окружающих лучи света, но что воспитание всецело только зависит 
от гипноза, мне кажется, согласиться с этим нельзя. Пример чело­
века, его добрый поступок есть ведь только следствие его наиболее 
высшего внутреннего стремления, и не будь перед ним этого идеала, 
не могло бы быть и этого поступка, оживление в человеке его стре­
мления к идеалу почерпнуто им не из внешних примеров, а из его 
внутренней жизни, из его сознания и разумения, может быть, тогда, 
когда человек не думал вовсе о тех или иных поступках, а думал 
только о том, что он есть как истинная сущность. Как же может 
быть, что то полное, внутреннее представление о Боге, как о высшем 
идеале жизни, то истинное понятие о сущности жизни, которое 
получилось во внутренней жизни человека, — могло бы передаться 
детям и окружающим жизнь личности людям путем только одних 
поступков? Совершенство вечности не исчерпать поступками и как 
бы ни было много хороших поступков, как бы ни были они хороши 
каждый по себе, все они или каждый в отдельности не могут все- 
таки стать идеалом жизни человека2, нельзя их дать вместо ком­

паса отправляющемуся в путь, компасом его может быть только Бог, 
а полюсами его личность и вечность. Бога никто никогда не видел, 
о нем свидетельствует только Сын3 и потому Бога человек может 
только разуметь, но не может Его исчерпать. Почему же нельзя 
соединить оба отношения к воспитанию детей? Почему нельзя наде­
яться, что внутреннее высшее разумение, переданное словами, не 
может иметь известной доли воздействия на души и сердца детей?

101



102 Ф. А. Желтов - Л. И. Толстому

Я думаю, что рядом с движением личности будет рождаться и чис­
тое слово, а оно, как слово Бога, переданное чрез Сына, «не прей­
дет»^ и совершит все-таки свое дело и в деле воспитания. «От из­
бытка сердца глаголят уста»5 и остановить или игнорировать это 
орудие в деле воспитания тоже нельзя. Надеяться на один «гипноз» 
это то же, что надеяться на одну вспашку поля. Если гипноз и име­
ет свою силу, то имеет именно только как вспашка, но не посев, а 
посев добрых зерен необходим ради противовеса окружающей внеш­
ней жизни, у которой существует не менее сильный свой гипноз, 
который притупляет сознание людей и держит их в состоянии сна.

Гипноз имел бы действительно сильнейшее значение в деле вос­
питания при одном условии, при условии его непрерывности, но 
этого-то и не может быть, потому что мы все падаем и грешим; но 
если даже и могла бы существовать его непрерывность, то и тогда 
едва ли бы желательно с истинной Христианской точки зрения по­
добное воздействие на людей — это будет подобно внешнему держа­
нию на вожжах, но Богу нужны не рабы, а Сыны, не бессознательные 
делатели, а свободные и сознательные служители духа правды. 
То, что я слышу и чувствую в своей душе, гораздо важнее того, чему 
я подражаю, заботясь о внешней своей чистоте — примеры: Нико­
дим, Петр, богатый юноша — всех их Христос старался пробудить 
из-под гипноза. Основа чистоты дела не лежит в самой чистоте 
дела, а в чистоте сознания, да и дел личности человека нет — во 
всю жизнь дело личности только одно: это подчинение своей воли 
— воле Бога. От зла мира спасает не поступок, а Сын, которого 
чувствуешь в себе, и Богу нужны не люди с теми или иными пос­
тупками, не количество этих поступков, а люди, знающие волю От­
ца, и то, что станет сознанием, станет и жизнью. Все же это пере­
дается не только гипнозом, а и живым словом, возбуждением духа, 
концентрированием сознанного и перечувствованного, что зажигает 
сердца не меньше внешнего гипноза: нельзя этот глас Сына Бога 
заглушать в себе, не пользуясь им и в деле воспитания — одно 
только нужно, это строгое внутреннее отношение к себе. Обнаже­
ние и снятие покровов суеверия и лжи только и совершается чрез 
слово, которое, проникая в понятия и разум людей, освещает их 
внутреннюю тьму. Человек же, обозревший горизонт при мгновенном 
блеске молнии (Матф. 24; 27), не нуждается в ограниченном свете 
фонаря идущего перед ним человека и старающегося вместе с ним 
обозреть горизонт.

В этом-то внутреннем освещении, я думаю, не менее нуждаются 
дети, чем в наших, согласных с духом истины поступках. Надеюсь, 
что Вы ответите, мой дорогой Лев Николаевич, на это письмо, ибо 
имею для того внутреннюю потребность, потому что дело отношения 
к детям становится для меня делом души и практическим требова­
нием жизни.



Письмо от 21 апреля 1894 г. 103

Братски целую Вас 
Ф. Желтов

Село Богородское 
Нижегор. Губ.
Федору Алексееву Желтову

1 Письмо 6.

2Поступки — это повороты на Божьем пути — прим. Ф. А. Желтова.
3См. 1 Иоан. 4:12; Иоан. 1:18.

4См. Матф. 24:35.
3См. Лук. 6:45.

И-9. Конверт заказного письма Ф. А. Желтова к Л. Н. Толстому 
от 4 марта 1893 г. (см. стр. 95)



29. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
28 апреля 1894 г. Москва.

Москва. 29 апреля 1894 г.

Дорогой Ф[едор] Алексеевич],
С высказанными вами в вашем письме мыслями о воспитании я 

вполне согласен. Слово есть одно из самых естественных, распрос­
траненных и легчайших способов передачи мысли. К сожалению, 
оно же и самое обманчивое, и потому-то в воспитании, при котором 
опаснее всего обман, и обман, всегда легко раскрываемый детьми, 
самым действительным и лучшим и исключающим возможность об­
мана, часто невольного, средством — всегда было и будет личный 
пример жизни воспитателя. Только в этом смысле я и писал в 
письме, про которое вы говорите, о примере или своей жизни, как 
главном средстве воспитания. Пример и своя жизнь включает в себя 
и слово. Пример учит жить и говорить. Слово же не включает в 
себя примера. Только это я и хотел сказать в том письме.

Прощайте, желаю вам всего хорошего.

Любящий вас Лев Толстой

Дорогой Ф[едор] Алексеевич],
Письмо это я писал под диктовку Льва Николаевича], с которо­

го] в это время писал портрет художник Ярошенко.
Сегодня Л. Н. уехал в Ясную Поляну.
Не помню, писал ли я вам в последнем письме, кажется довольно 

бестолковом, что я отдал вашу повесть «Курганиху» одному моему 
знакомому молодому издателю Влад. Дмитр. Бонч-Бруевичу. Он ловко 
проводит в цензуре и надеюсь, проведет и вашу повесть и издаст ее. 
Он будет вам писать об этом.

Любящий вас П. Б.1

^Текст письма продиктован Толстым П. И. Бирюкову в день отъезда в Ясную 
Поляну (28 апреля).

104



/72^

4f.

И-10 Первая страница статьи Ф. А. Желтова 
«О жизни как вере во Христа» (см. стр. 43)

105



30. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
5 мая 1894 г. Село Богородское.

5 Мая 94.

Дорогой Лев Николаевич!
Из Вашего письма я понял, что говоря о воздействии на детей 

примером, Вы хотели только сказать, что пример должен идти впе­
реди слова. Это несомненная истина, потому что только то, что уже 
совершилось во внутренней жизни человека и что сделалось его ве­
рой и жизнью, только это и может быть словом человека и притом 
словом чистым, живым и словом не личности, но самого Бога. Ря­
дом с примером воздействие слова совершается сильнее. Но не есть 
ли это положение частное и не находите ли Вы, что есть еще об­
щие определения истины, которые в совокупности можно выразить 
только чрез посредство слова, и не находите ли Вы, что одно из 
свойств познавания духа есть чистота мысли и что это-то свойст­
во, присущее по природе каждому человеку, нуждается все-таки в 
очищении посредством взаимного общения чрез слово, а тем более в 
упрочении, в особенности в детях, сознания того, что первую и важ­
ную необходимость для внутренней жизни человека представляет за­
бота о самоочищении мысли, т. е. развитие в себе привычки всег­
дашнего, упорного и строгого обследования своего внутреннего мира, 
его движения, его побуждений и стремлений и его отношений к 
внешнему миру и своим поступкам. Мне кажется, что на этом осно­
вывается и истинная жизнь человека в своих частных проявлениях. 
Если это так, то как Вы смотрите на дело передачи общих религи­
озных истин посредством школьных бесед с детьми? Я думаю, что 
это бы даже необходимо осуществлять в такой среде, как наша сек­
тантская, где хотя и бывают религиозные собрания, но не приуро­
ченные к детскому возрасту. Ведь много есть людей, сознавших 
истину, но борющихся с своими слабостями, почему же им не уде­
лить бы время на подобные беседы с детьми, путем нравственных и 
религиозных чтений, путем передачи событий из жизни людей, бо­
рющихся за истину, ведь это тоже может захватывать душу слушате­
ля и иметь воспитательное значение. Ведь одним из недостатков в 
воспитании детей есть не только отсутствие хороших примеров, но 
и отсутствие заботы дать детям оружие для сознательного отыскива­
ния пути истины среди окружающего мрака. Дети иногда столько 

106



Письмо от 5 мая 1894 г. 107

проводят времени среди одурманивающего их развращенного общест­
ва, что у них притупляется чуткость и ясность взгляда и они стано­
вятся холодными и к хорошим примерам. В данном случае хороший 
пример личности, поставленный человеком впереди, может быть для 
руководителя обязательным проверочным средством лично для себя и 
пособием для его дела в отношении сильнейшего влияния на дет­
скую душу, которая чем более завалена мусором, тем более требует 
и работы над ней, но это будет совершаться неизбежно взаимно как 
на воспитателе, так и на ребенке — важно установить только между 
двумя душами ту нравственную связь, чрез которую переливается 
содержимое из одной души в другую.

Об подобном общении с детьми, единственная цель которого в 
передаче общих положений истины, я и хочу спросить Вас. Как Вы 
смотрите на это? Не находите ли Вы, что это будет одно из внеш­
них учительств, мало дающих пользы для души? Мне кажется, что 
если бы люди рядом с стремлением своего личного самоусовершен­
ствования, что необходимо должно быть основой каждого дела, на­
правили бы свои силы и на дело исключительного в специальном 
смысле общения с детьми, то они могли бы внести свою долю поль­
зы в человеческую жизнь. Мне кажется, что это будет выше, чем 
удаляться от «мира» и искать успокоения от его грехов, кое-что 
созерцая и кое-что поделывая, боясь замараться и пасть от соблазна. 
Право, я иногда думаю, что не беда иногда замараться и пасть, толь­
ко бы не выпускать из глаз того света, которым живешь, а то пожа­
луй будешь думать про свою внешнюю чистоту, да и потеряешь тот 
маяк, на который должен держать путь, несмотря на встречающуюся 
грязь и препятствия, которыми нельзя не пройти, если движешься.

Меня смущает еще одно, это вопрос половых отношений. Как и 
когда говорить об них с детьми? Надо или нет об этом говорить с 
ними? Вопрос этот обоюдоострый и об нем следует подумать, и я 
желал бы знать Ваши мысли об этом.

Ради Бога, не откажитесь написать и поверьте, что этим Вы 
окажете нравственную поддержку и помощь.

Искренно любящий Вас
Ф. Желтов

Адрес: Село Богородское
Нижегород. Губ.
Федору Алексеевичу
Желтову



31. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
12 мая 1894 г. Село Богородское.

Милый Лев Николаевич!
Не дивитесь, что на меня нашла полоса писать Вам и что я, не 

дождавшись ответа на письмо предыдущее, посылаю Вам это насто­
ящее. За последнее время у меня столько накопилось передуманно­
го и перечувствованного, что я, несмотря на то что удерживался дол­
гое время писать Вам, не мог отказать себе в потребности выска­
заться пред Вами, тем более что поводом к тому послужила отчасти 
читанная мною Ваша статья «Царство Божие». Об ней мне и хочется 
поговорить и откровенно изложить свои мысли.

Я верю, что царство Божие имеет свою внутреннюю ценность, го­
раздо высшую, чем все ценности внешнего мира. Чтобы поверить 
людям в эту ценность и отдавать за нее все, оставить ее при себе, 
надо разобрать свой внутренний, а не внешний мир, хотя верно, что 
внешний мир есть простое отображение внутреннего, а это тем более 
доказывает необходимость искать причины повреждения внешнего 
мира во внутреннем. Всякие учреждения зла внешнего мира суть 
только тени внутренних микроскопических движений человеческой 
души, а потому и зло, которое мы видим в человеческих законах и 
учреждениях, возникло не от сознательных действий отдельных лиц, 
а от внутренней микроскопичности человеческого духа, от того при­
нижения человеческой личности, которое так сильно развито в самом 
обществе. Действия людей, противные закону Христа, происходят 
не потому, что над людьми повелевает нечто внешнее, но потому, что 
человек, поступающий так, не начинал еще жить жизнию и действо­
вать высшею волею, и не потому, чтобы он того не хотел, а потому, 
что в нем не развился еще внутренний человек, его истинная сущ­
ность, его свободная личность. Нам кажется, что и это делается от­
того, что внешняя жизнь с своими требованиями и законами задавила 
эту личность, закрыла ее свет, но это кажется только потому, что 
мы, живя миром внешним, ложно приписываем ему самостоятельную 
силу, забывая о том, что мир внешний не существует, существует 
только мир внутренний — те или иные движения его, и что все, что 
человек может извлечь для своего блага, постоянно открыто ему в 
его внутреннем мире и всегда готово служить ему в каких бы то ни 

108



Письмо от 12 мая 1894 г. 109

было условиях и положениях и к отражению того, что требует, воз­
лагает и чем обязывает его внешний мир.

Все те учреждения, которые мы видим как зло, есть в сущности 
совокупные требования личностей, живущих теми или иными сла­
бостями духа, и начало этих слабостей и есть та первая причина, 
которая полагает основание к организации того, что человечество 
имеет как известный закон общественной жизни, и обвинять в этом 
людей, регулирующих основы этого закона — нельзя: они отвечают 
только на запрос. То, что мы видим законченным, обобщенным, нача­
лось и произошло из того, что совершалось когда-то и совершается 
теперь как утрата ясности сознания в людях, составляющих общест­
во, о том, что в жизни отдельной личности может совершиться весь 
полный истинный мировой закон, независимый от внешних условий. 
Как для Бога нет зла, так и для Христианина нет и не сущест­
вует зла. Христианин живет не во внешнем мире, а освобождается 
от него. Над ним нет властвующих: разве над Христом властвовал 
Каиафа или Пилат? Разве для того, чтобы быть Христу, надо было, 
чтобы не было ни Каиафы ни Пилата? Разве они помешали и тому, 
чтобы были Христиане, последователи Христа? Разве когда-нибудь 
властвовали над Христианами Нероны и Калигулы, хотя и убивав­
шие их? Чем же достигалась такая полная, независимая от внешне­
го мира свобода верующих людей? Могла ли бы быть она полнее, 
если бы не было ни римских законов, ни римских гонений, ни жес­
токих инквизиторских пыток? Всему этому должно быть, сказал 
Христос.1 Христианство же тем и отлично от других учений, что оно 
учит не изменению и уничтожению независимого от верующе­
го внешнего мира греха и соблазна (Матф. 8; 22), а учит от­
ношению к этому миру, и отношение к нему, согласное с духом 
сознанной внутренней правды и любви — есть все. Внешний мир 
должен сгорать и и он сгорает чрез постоянное и неуклонное влива­
ние в него огня духа любви и правды и прежде всего для личности, 
и никакое внешнее переустройство мира, никакое его внешнее изме­
нение, происшедшее из перемены тех или иных учреждений, законов 
и т. п., не сделает того, что сделает незаметная, невидимая внутрен­
няя работа людей, работающих над просветлением своего сознания и 
двигающихся по освещенному пути, и тем-то и отличается свойство 
этого пути от других, что он всегда открыт и для движения по нем 
всегда есть надежные средства и для него нет таких орудий у внеш­
него мира, которыми можно бы было его заграждать: «иди ко Мне и 
пей»2 — человек произвольно только теряет способность видеть его. 
Христианину можно сказать другому человеку как брату только одно, 
чтобы он проверил свой внутренний мир, узнал бы личность свою и 
свою радость и благо и получил свободу. В эту цель и должна быть 
направлена вся мысль человека, потому что она одна открывает всю 
ложь, которую ему надо видеть. «Царство Божие внутри вас» и «оно 



no Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

подобно драгоценной жемчужине, за которую человек отдает все, что 
имеет и удерживает за собойА Так вот — раскройте-ка сильнее эту 
существенную ценность, покажите ее людям — разве ценность этого 
царства сама по себе недоступна пониманию людей и не может при­
влечь их к себе, как привлекает их внешний капитал с внешними 
прелестями и ценностями жизни? Разве положительная сторона 
Христианского учения не есть обличительница лжи и не может по­
казать всех отрицательных сторон человеческой жизни? Разве фор­
мы отрицательных сторон жизни могут быть постоянными, одинако­
выми внешними признаками, чтобы определение этого признака 
навсегда избавляло людей от зла, не может ли быть этих форм буду­
щих, с новыми признаками, как есть они прошлые и настоящие? 
Все те недомыслия, какие существуют в людях, не могут быть дока­
заны без того, чтобы прежде не открыты были им их внутренние 
заблуждения и отклонения — их ложные понятия о себе, своей жиз­
ни и законе личности. Все заблуждение людей состоит не в том, 
что существует организованное насилие, организованное убийство, а 
в том, что человек допустил в своем сознании представление того, 
что благо его жизни есть благо внешнее и что оно может быть охра­
нено и увеличено внешними действиями и учреждениями, связанны­
ми между собою цепью его же ложного понимания о благе жизни 
личности и о ее обязанностях и правах. Рассматривать видимую, 
внешнюю жизнь людей, вылившуюся в общественные учреждения и 
законы, как нечто отдельное, самостоятельное, независимое от под­
чиненных этой жизни личностей, нельзя: как капитал, богатство, 
роскошь и т. п. состоят из частичных стремлений толпы и кажутся 
ценны для людей только потому, что толпа, напирая по одному на­
правлению к ложному центру, сгрудила в этом центре свои разроз­
ненные обманные стремления, сделав их более заметными и более 
привлекательными, так и учреждения ложной человеческой жизни 
скованы из отдельных ударов личностей и поддерживают свое значе­
ние тем же напором толпы. Лапландец, идущий на собаках, в то 
время когда собаки устают и перестают двигаться, забрасывает 
пред их глазами на длинной палке привязанный кусок рыбы; собаки, 
видя приманку, бросаются и бегут, теряя последние силы, и везут 
лапландца. То же самое и с богатством и с учреждениями, охраняю­
щими его. А дело просто — недостает только понятия: измени 
толпа центр, поставь иные цели, перестань напирать с низших 
ступеней и задних рядов к верху, и ни учреждений, ни ценности бо­
гатства — все рассыпется, как пирамидка гороху, когда выдернешь 
горошинки нижнего ряда. Все, что заметно нам в жизни людей как 
зло, есть в сущности простой дым от суживания внутреннего огня 
человеческого духа, который на свободе всегда горит ярко и светло, 
без копоти. Так в этой ли копоти и дыме вся суть?...



Письмо ont 12 мая 1894 г. Ill

Итак: внешнего зла в мире нет, есть только зло внутрен­
нее и потому силы Христианина должны быть направлены не на 
внешнее устранение внешних явлений зла, сформировавшихся в зако­
ны и учреждения, по которым живет общество, а на изменение сво­
их отношений к этим явлениям и на приведение своего внутрен­
него состояния в такое положение, при котором внешняя жизнь 
должна всегда лежать ниже уровня внутреннего сознания человека и 
потому не составлять для него жизни. Уничтожение же незаконных 
требований совершается очень просто чрез уничтожение незаконных 
требований своей личности.

Вот, дорогой Лев Николаевич, краткое изложение тех мыслей, ко­
торые я давно хотел Вам высказать после прочтения Вашей статьи. 
Я убежден, что по вопросу о Царствии Божием это не последнее 
Ваше слово, за Вами осталось еще сильнейшее, которое, я верю, Вы 
скажете, ибо чувствую тот процесс работы, который совершается в 
Вашей душе. Изложение Ваших мыслей в статье Ц. Б. прекрасно, 
как истинный и верный ход Вашей духовной работы, но для многих 
людей, слабо работающих над просветлением сознания, все-таки 
встретится в ней и то, что послужит к худшему, превратному толко­
ванию и к причинам ненависти не к сущности поступков и действий 
людей, а к самим людям, поступающим так или иначе. Я не хочу 
сказать, что из коренной сущности статьи можно сделать подобные 
выводы, но что для необходимой, строгой Христианской определен­
ности суждения, следовало бы осязательнее и заметнее пронизать 
все рассуждение основой Христианского взгляда на дело и выпуклее 
выставить то, что представляет из себя ценность Царствия Божия. 
Необходимо удерживать читателя у того окна, из которого Вы смот­
рите на Божий мир — вот что нужно.

Простите за такие прямые и быть может нескромные слова; вы­
сказываю их пред Вами потому, что надеюсь на Вашу отзывчивость и 
чуткость и что Вы по-братски поможете, если я ошибаюсь и думаю 
ложно. Напишите мне все-таки на это письмо, что Вы думаете о 
всем сказанном. Буду ждать с нетерпением Вашего ответа, надеясь 
наперед, что Вы не лишите меня Вашего общения.

Любящий Вас
Ф. Желтов

12 Мая 1894 года.
Адрес: Село Богородское, Нижегор. Губ.
Федору Алексеевичу Желтову

^См. Матф. 24:6.
2Иоан. 7:37.
^См. Матф. 13:45, 46.



32. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
15 мая 1894 г. Село Богородское*.

*См. конверт, стр. 115.

15 Мая 1894 г.

Дорогой Лев Николаевич!
Послал я Вам около недели тому назад заказное письмо в Тулу — 

получили ли Вы его? Сомневаюсь, не зная теперешнего Вашего 
адреса, ибо слышал, что Вы выбыли из Москвы. Второе письмо я 
послал уже чрез П. И. Бирюкова, который, вероятно, перешлет его 
Вам. Пожалуйста напишите мне, если получите эти письма. Кроме 
того покорнейше прошу Вас, не укажете ли Вы мне, где бы приоб­
рести Ваше последнее исследование Евангелия и сочин. «О жизни». 
Эти вещи меня лично интересуют, ибо я читал в отрывках, да и есть 
желание ознакомиться с ними. Буду ждать ответа.

Любящий Вас Ф. Желтов

Село Богородское Ниж. Губ.

112



33. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
23 мая 1894 г. Ясная Поляна.

Федор Алексеевич,
Письма ваши я получил и отвечал на одно из них1. В другом вы 

спрашиваете меня о том, как относиться к детям по вопросу об об­
щении полов. Я думаю, что, как я и писал вам, не существует осо­
бенного вопроса воспитания. Для того чтобы воспитывать хорошо, 
надо жить хорошо перед теми, которых воспитываешь. И потому и в 
вопросе о половом общении надо быть, насколько можешь, чистым и 
правдивым: если считаешь половое общение грехом и живешь цело­
мудренно, можно и должно проповедывать целомудрие детям; если 
стремишься к целомудрию, но не достигаешь его, так и надо гово­
рить детям. Если же живешь нецеломудренно и не можешь и не хо­
чешь жить иначе, то невольно будешь скрывать это от детей и не 
будешь им говорить про это. Так это и делают.

Л. Толстой
Книги, о кот[орых] вы пишете, я думаю, можно достать через По­

средник.
На обороте:
Нижегородской губ.
Село Богородское
Федору Алексеевичу Желтову 

письмо 29.

113



34. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
Конец мая, после 23-го, 1894 г. Ясная Поляна.

Федор Алексеевич,
Получил ваше третье письмо и не скрою от вас, что содержание 

его мне не понравилось. Простите меня, но всё то нехристианское 
устройство нашей жизни, после 1800 лет исповедания Христа и 
после всех чувствительных рассуждений и проповеди о любви на 
тему 13 Коринфянам]1, происходит от того, что вы делаете в вашем 
письме. Любовь без дел мертва. Мы так забыли это, так загромоз­
дили свою жизнь нелюбовными, зверскими, дьявольскими учреждени­
ями, что любовь задушена в зародыше и ей проявляться негде и не­
возможно ни в чем, кроме как в подаче левой рукой гривенника, ког­
да мы правой сдираем сотни и тысячи, или в сантиментальной люб­
ви к своей, семье, своей жене, своим матерям, отцам, детям. И вот, 
как только проявится требование не то что разрушить, а только не 
содействовать этим учреждениям, исключающим возможность прояв­
ления любви, так тотчас же раздаются голоса, указывающие на то, 
что дело не в учреждениях, а в любви. Да какая же может быть лю­
бовь у палача, у солдата, у землевладельца, у купца, у продажного 
священника, врача, адвоката? Так что первое проявление любви в 
нашем обществе неизбежно столкнется с учреждениями — не то что 
станет разрушать их, а перестанет участвовать в них. И потом хоро­
шо доказывать то, что сущность всего дела в любви, а не в учрежде­
ниях, тому, кто думает так, как революционеры, а не мне, который, 
до скуки повторяя всё одно и то же, борется с этими взглядами, ут­
верждая всё одно и одно: ищите царства Божия и правды его, Цар­
ство Божие внутри вас, а остальное приложится вам2.

А между тем, если уже делать сравнение, то из двух людей: ате­
иста и нехристя, который, жертвуя собой, борется с теми учрежде­
ниями, которые он считает гибельными для людей — своих братьев, 
и номинального христианина, который, как английские пасторы да 
и многие другие, читает проповеди на 13 Коринфянам, а обходит 
осторожно учреждения, которые ему выгодны и которыми он живет, 
несмотря на то, что они гибельны для его братьев, — из этих двух я 
все-таки предпочитаю первого, хотя и не согласен с ним. — Ученик 
Христов так же, как учитель, ищет царства Божия и правды его и в 
искании этом так же, как и учитель, столкнется, неизбежно сталки­
вается с учреждениями нехристианскими. Если же он не сталкива­

114



Письмо от конца мая 1894 г. 115

ется, то что-нибудь да не то. Меня гнали и вас будут гнать. Вот 
что я думаю о вашем письме. Помогай вам Бог быть в любви и ис­
тине.

Л. Толстой

1 Первое послание ап. Павла к Коринфянам, гл. 13. 

^См.: От Матф. 6:33, От Луки 17:21.

И-11. Конверт заказного письма Ф. А. Желтова к Л. Н. Толстому
от 15 мая 1894 г. (см. стр. 112)



35. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
23 июня 1894 г. Самарская губерния.

Столыпино
23 Июня 94 г.

Дорогой и добрый Лев Николаевич!
Мне мучительно больно думать, что последнее мое письмо Вам 

было неприятно. Писал я Вам не в смысле возражения, а то, что ду­
малось, и быть может, пришлось выразить не так ясно, что хотелось 
бы сказать. С Вашими выводами я вполне согласен и убежден, что 
поступки Христианина должны быть неизбежными признаками его 
веры и любви, без которых они мертвы. Если Христианину придется 
столкнуться с учреждениями зла, то все, что он должен сделать, это 
чтобы не участвовать и не содействовать им. Этого я не упускал из 
виду, излагая свои мысли и в полученном Вами письме.

Но тут может быть два положения, одно: верующий Христианин, 
столкнувшийся с требованиями, противными своей совести, откажет­
ся сделать требуемое, и это будет свидетельствовать о истине; дру­
гое: человек, понявший зло требования учреждения, уничтожит 
внешнее положение учреждения, и это не будет свидетельством о 
истине, а зло. Знаю, что дух Вашего слова имеет первое основание, 
но то, что сделает первый, зависит не от прямого его признания 
внешнего зла мира, а от происшедшей уже его внутренней пере­
стройки жизнепонимания, которое само по себе укажет ему направ­
ление пути во всех чаянных и нечаянных столкновениях с жизнью: «а 
вы не думайте, что говорить вам, ибо сам дух подскажет, что надо 
сказать и сделать»1. Ведь корень суммированного зла заключается в 
личности человека, а не во внешнем учреждении, и потому все, что 
отражается в видимом учреждении, есть в сущности предметы внут­
реннего суженного и ложного жизнепонимания отдельных личностей, 
и вот это-то и хотелось мне высказать в прошлом письме и думаю, 
что это и необходимо осветить, чтобы было понятно, какое держится 
страшное зло в мире на мелочах отступания от истины, от воли Бо­
га каждой отдельной личности и сколько теряется чрез это истин­
ных радостей и благ жизни.

Поподробнее напишу Вам по приезде домой, ибо теперь я нахо­
жусь по болезни в Самарской губернии (Криволучье, Столыпин­
ские воды), куда и пишите до 5 июля, если вздумаете что сказать 

116



Письмо от 23 июня 1894 г. 117

на это краткое письмо и кажется не особенно ясное. Ответ я бы рад 
получить, ибо все, что писал я, имело целию воспользоваться Ва­
шим словом для своего внутреннего прояснения. Ради Бога прости­
те, что в прошлом письме я писал кажется невоздержно и резко. 
Целую Вас братски.

Ваш Ф. Желтов

^См. Матф. 10:19, 20.



36. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
7 или 8 июля 1894 г. Ясная Поляна.

Спасибо, что ответили мне так кротко на мое некроткое письмо. 
Прошу вас простить меня, если в нем было что-либо неприятное вам. 
Отвечая вам, я отвечал многим людям, неправильно уклоняющимся 
от требований христианского учения. До вас это не относится.

Любящий вас Л. Т.

На открытке: 
Нижегородской губ. 
Село Богородское 
Федору Алексеевичу Желтову

118



37. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
6 августа 1895 г. Село Богородское.

Милый Лев Николаевич!
Вчера я передал А. Н. Дунаеву письмо из Тифлиса, адресованное 

Вам чрез меня и которое Ал. Н-ч обещал послать Вам. Оно касается 
может быть известных уже Вам событий с духоборцами на Кавказе. 
Если Вам потребуются более обстоятельные сведения по этому делу, 
то лицо, которое Вам пишет, может их сообщить. Напишите ему, 
если желаете что узнать поподробнее.

Примите от меня мой искренний привет и пожелание всего луч­
шего. Передайте также приветствие мое и Марье Львовне.

У меня до Вас покорнейшая просьба, которую прошу Вас не отка­
житесь исполнить. Я имею в виду издать сборник, прибыль с кото­
рого поступит на учреждение бесплатной народной библиотеки-чи­
тальни в нашем селе. Не дадите ли для этого сборника какую-либо 
Вашу статейку или рассказец. Вы этим мне много бы помогли, так 
как помещенный в числе других литературных работ Ваш рассказ 
помог бы значительно распространению сборника. Поимейте пожа­
луйста это в виду и хотя бы не скоро не откажитесь снабдить меня 
просимым, и если найдете возможным при случае, посодействуйте в 
получении статей и от других знакомых Вам писателей, что для 
меня лично будет большой помощью.

Не откажитесь, добрый Лев Николаевич, написать, можно ли мне 
на это надеяться.

Целую Вас братски.
Искренно преданный 

и любящий Вас
Ф. Желтов

Адрес до 1 сент.:
Нижегородск. Ярмарка,
Шорный ряд
Федору Алекс. Желтову

119



38. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
19 августа 1895 г. Ясная Поляна.

Дорогой Федор Алексеевич,
Письмо о духоборах получил. Благодарю за сообщение. В сбор­

ник ничего дать не могу, да и вам не советую издавать. Все эти 
благотворительные балы, спектакли, сборники — нехорошо. Кто 
хочет помочь, так может помочь.

Как ваше здоровье и телесное и душевное? Дай Бог, главное, 
чтобы второе было хорошо; тогда первое теряет свою важность.

Передайте мой привет вашей матери, жене и всем тем, кто знает 
и помнит меня.

Любящий вас Л. Толстой
19 августа 1895.

На конверте:
Нижегородской губернии
Село Богородское
Федору Алексеевичу Желтову

И-12. Конверт письма Л. Н. Толстого к Ф. А. Желтову от 19 авг. 1895 г.

120



И-13. Письмо Л. Н. Толстого к Ф. А. Желтову от 19 августа 1895 г.

121



39. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
19 октября 1895 г. Село Богородское.

Милый Лев Николаевич!
Простите пожалуйста, что на августовское письмо Ваше я не 

ответил тогда же. Ваши знакомые и моя мать и жена очень тронуты 
Вашей памятью о них и просят меня передать Вам свой привет и 
любовь, кроме того они просят сказать Вам, что их лучшие воспоми­
нания, какие всегда им будут дороги, это те, которые относятся к 
времени посещения ими Вас и Вашей семьи. Я же не менее тронут 
Вашим сердечным вопросом о моем здоровье. Да, я три года страдал 
сильным ревматизмом, не позволявшим мне первое время даже хо­
дить. Только нынешнее лето я сравнительно чувствую себя лучше 
и, кажется, что прежние боли миновали. Правда, как Вы говорите, 
что не важны наши телесные недуги, только бы душевное состояние 
было крепко и хорошо. При таком сознании облегчается наша зем­
ная плотская жизнь, ее страдания и лишения, и что же в сущности 
представляет из себя забота о телесном здоровье, удалении от себя 
страданий и лишений как не то, чтобы достичь невозможного: ведь 
вся жизнь состоит из них и забота о плотском есть только забота о 
продлении того ряда ощущений, из которых, как из звеньев цепи, 
создан ряд плотских отправлений, и как бы ни были они длинны, 
если бы мы могли продлить их, мы не встретили бы в этом полно­
ты жизни, удовлетворения ею, законченности, значит не в них наш 
итог жизни, и жизнь не может измеряться временем: можно прожить 
много, но иметь мало, и можно коротко жить и иметь то, что не 
дается и долгим течением плотской жизни. В физических же стра­
даниях есть и своя хорошая сторона: они помогают освежению и 
сосредоточению духа, а в этом так часто, очень часто нуждаешься. 
Милый Лев Николаевич, как удержать себя в Царстве Небесном, в 
том хорошем состоянии духа, от которого происходит благоволение 
к людям и мир, когда часто в жизни, в тех неправых условиях, в ко­
торых живешь, делаешь не то, что надо делать, а делаешь против­
ное духу и любви, и мучаешься и скользишь на этом пути?

Таких мучительных минут приходится переживать немало и бо­
ишься только одного — не замерла бы острота духа, показывающая 
отклонение от Божьего пути. Какие средства для поддержки нужны 
тут? Минутами ужасно становится, когда представишь себе духов­

122



Письмо от 19 октября 1895 г. 123

ное угасание и последствия его — духовную смерть. Не так стра­
шит плотское уничтожение личности, как то, что держит ее для 
каких-то высших требований, вложенных в плотское существо как 
его закон. Остаться с этим наедине и ужасная и радостная минута. 
Ужасная — если сознание не было с ним, и радостная, если этому 
началу служил и работал, и тогда можно только с радостью, с удов­
летворением, с предвкушением полного соединения и покоя сказать: 
«Отче! я исполнил волю Твою и иду к тебе».

Я думаю, что вся деятельность людская в своей отрицательной и 
положительной форме зависит только от двух основных положений 
жизни: от боязни остаться самому с собой наедине, от убегания от 
внутреннего сосредоточения, заглушаемого мучительной и бесцель­
ной суетой внешних мирских занятий, которыми люди спешат забро­
сать ясность и чистоту своего сознания, и от постоянного и неук­
лонного труда над самим собой, над прочищением путей внутреннего 
сознания, и частые внутренние проверки и беседы с духом, источни­
ком жизни. Уклонения от середины в ту или иную сторону и созда­
ют хорошие или худые отношения человека к жизни. Чуткость к 
поворотам и к движению и даже падению есть признак жизни души. 
Пока же эта чуткость живет — и благо человеку. Но ужасно пред­
ставить замирание этой чуткости, духовную смерть, уничтожение, 
полное духовное уничтожение; что-нибудь да совершается тогда с 
личностью и с его плотью там в глубине его духовного и плотского 
существа?! Может быть, это иным образом отражается и на его 
объединенном духом жизни плотском существе. Может быть и часть 
плотской смерти будет для него иным, и переживание его стоит 
многих годов, прожитых им? Может быть, да это пожалуй наверное, 
что духовное уничтожение не есть в сущности уничтожение в себе 
духовного, а только развитие противодействующих духу сил, слив­
шихся в беспрерывный ряд давлений духовного начала жизни, под­
держиваемых человеком.

Беседа с внутренним человеком очень полезна, и он всегда ждет и 
готов что-нибудь открыть; внешний же мир отвлекает от этого. Это 
видно на детях, как они растут. И над ними часто думаешь — завле­
кает мир, соблазны давят, а как предохранить от них? Можно ли 
действовать ограничением свободы там, где видишь, что делает че­
ловек только по подражанию другим, потому только, что не сознает 
ясно зла. Как мучаешься и болишь, когда видишь это и когда чув­
ствуешь, что на деле воздействия на детскую душу нет подсобной 
тяги со стороны и остается одиночество, да и сам еще не осилишь 
самого себя и ежеминутно борешься и берешь, может, иные средства 
для дела вместо нужных. Если сказать: не делать того-то, не ходить 
туда-то, потому что это дурно и не хорошо и не допустить сделать 
это внешним образом чрез непозволение, когда видишь прямое зло, 
то, может быть, это и близкое средство, но действительное ли оно и



124 Ф. А. Желтов - JJ. JJ. Толстому

следует ли его употреблять хотя как исключение? Спрашиваю я об 
этом по отношению к детям, которые все-таки могут поддаться это­
му, хотя может и с недовольством на сердце. Как Вы на это смотри­
те? Чувствуешь на себе нравственную ответственность за детей. Не 
сдерживаешься и поступаешь может нехорошо, если требуешь, но 
не употребляя физического насилия может делаешь пользу. Как же 
нужно относиться, когда видишь, что спрашивают тебя сделать то и 
это с заранее решенным взглядом под обаянием внешнего гипноза и 
спрашивая могут сделать и нет, смотря по тому, как скажешь, как 
потребуешь, и когда видишь, что не убеждение удержит от дела 
— оно не откроет зла в эту минуту, и именно требование: «не де­
лать», хотя это и вызовет затаенное недовольство. Не будет ли это 
нравственным насилием и не обманчиво ли это средство? А может 
быть, от требования «не делать» есть и польза: не свыкается человек 
с тем делом, которое дурно, и ослабляет его соблазн, когда он дела­
ется не так доступен. Скажу откровенно, что ни за ни против по 
этому вопросу я не могу сказать окончательно, но какое-то смутное и 
неясное чувство борется в душе с жалостью забросить это средство, 
не упустить его, когда можешь употребить, и это неясное чувство 
робко заявляет что-то свое, но не определенно, и для меня было бы 
хорошо, если бы Вы высказались по этому вопросу, чего я усердно 
прошу.

О Вашем отказе дать рукопись для сборника прибавлю к настоя­
щему письму откровенно, что оно меня огорчило. Согласиться же с 
Вашим взглядом на искусственную помощь не откажешься, он спра­
ведлив, но в деле, о котором я писал, есть исключение и поэтому, 
не распространяясь, думаю, что Вы поверите мне и посмотрите на 
это так же. Если будет час расположения, не откажите — ведь Вам 
одинаково, как ни пройдет в печать Ваша рукопись, тем или иным 
путем, чрез журнал, сборник, газету. Если Вы не откажете, я начну 
дело и обращусь к другим, если нет — оставлю его.

Покройте братской любовью недостатки мои и сего письма, пишу 
Вам как человеку, который не перетолкует на худо неясное и недо­
сказанное.

Целую Вас братски и обнимаю 
Вас от души. 

Любящий Вас 
Ф. Желтов

19 Окт. 1895.
Адрес: Село Богородское 
Нижегор. Губ.
Федору Алексеевичу
Желтову



40. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
27 октября 1895 г. Село Богородское*.

*См. письмо, стр. 127.

Дорогой Лев Николаевич!
Недавно узнал, что Вы еще в Ясной, а я на днях направил Вам 

письмо в Москву, надеюсь, что оно все-таки дойдет к Вам, но счел не 
лишним сообщить об нем и настоящим письмом. Наверное, Вы не 
лишите меня ответа на то письмо. Буду писать Вам, надеюсь, скоро 
еще, а пока позвольте пожелать от меня Вам для Вашего духа мира 
и Царствия Божия и засвидетельствовать Вам свою искреннюю 
братскую любовь.

Целую Вас во имя 
Христовой любви

Ф. Желтов

27 Окт. 95.

125



41. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
18 декабря 1895 г. Москва.

18 декабря 95. Москва.

Дорогой Федор Алексеевич,
Как только получил ваше письмо, так тотчас хотел вам отвечать, 

так как имею очень определенные мысли о том вопросе, который за­
нимает вас; но отчасти нездоровье, отчасти суета жизни и занятия до 
сих пор задержали меня. О воспитании я думал очень много. И бы­
вают вопросы, в которых приходишь к выводам сомнительным, и бы­
вают вопросы, в которых выводы, к которым пришел, окончательные, 
и чувствуешь себя не в состоянии ни изменить их, ни прибавить к 
ним что-либо: таковы выводы, к которым я пришел, о воспитании. 
Они следующие: Воспитание представляется сложным и трудным 
делом только до тех пор, пока мы хотим, не воспитывая себя, воспи­
тывать своих детей или кого бы то ни было. Если же поймем, что 
воспитывать других мы можем только через себя, воспитывая себя, 
то упраздняется вопрос о воспитании и остается один вопрос жизни: 
как надо самому жить? Я не знаю ни одного действия воспитания 
детей, которое не включало бы и воспитания себя. Как одевать, как 
кормить, как класть спать, как учить детей? Точно так же, как се­
бя. Если отец, мать одеваются, едят, спят умеренно и работают, и 
учатся, то и дети будут то же делать. Два правила я бы дал для 
воспитания: самому не только жить хорошо, но работать над собой, 
постоянно совершенствуясь, и ничего не скрывать из своей жизни от 
детей. Лучше, чтобы дети знали про слабые стороны своих родите­
лей, чем то, чтобы они чувствовали, что есть у их родителей скры­
тая от них жизнь и есть показная. Все трудности воспитания выте­
кают от того, что родители, не только не исправляясь от своих не­
достатков, но даже не признавая их недостатками, оправдывая их в 
себе, хотят не видеть эти недостатки в детях. В этом вся трудность 
и вся борьба с детьми. Дети нравственно гораздо проницательнее 
взрослых, и они — часто не выказывая и даже не сознавая этого — 
видят не только недостатки родителей, но и худший из всех недос­
татков — лицемерие родителей, и теряют к ним уважение и интерес 
ко всем их поучениям. Лицемерие родителей при воспитании детей 
есть самое обычное явление, и дети чутки и замечают его сейчас же 
и отвращаются и развращаются. Правда есть первое, главное усло­

126



Письмо от 18 декабря 1895 г. 127

вие действенности духовного влияния, и потому она есть первое ус­
ловие воспитания. А чтоб не страшно было показать детям всю 
правду своей жизни, надо сделать свою жизнь хорошей или хоть 
менее дурной. И потому воспитание других включается в воспитание 
себя, и другого ничего не нужно.

Любящий вас Л. Толстой

И-14. Письмо Ф. А. Желтова к Л. Н. Толстому от 27 октября 1895 г. 
(см. стр. 125)



42. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
29 декабря 1895 г. Село Богородское.

29 Декабря 1895 г.

Дорогой и милый Лев Николаевич!
Ваше письмо мне много принесло утешения. Оно ответило на са­

мые насущные вопросы души, которые, по моему далекому несоот­
ветствию внешнего положения с внутренним сознанием, всегда с 
горьким чувством и болью отзывались на сердце. Я с горечью вспо­
минаю ту пору, когда дети в своем невинном возрасте, с своими дет­
скими светлыми душами и с детской чистой простотой и свободой, 
бодрили дух надежды, заставляя думать, что я найду сил удержать 
это состояние над ними и охранить от влияний внешнего мира. Но 
по мере возраста область этого влияния расширяется над детьми и 
захватывает их в себя как чудовище, разливая в их сознании свой яд, 
окрашивающий в иные цвета их мысли и чувства. Чем яснее созна­
ешь это, тем больше болишь, и страдаешь, и мучаешься своим бес­
силием и беспомощностью, ища каких-нибудь путей для выхода. 
Приходится прийти к тому же заключению, о котором пишете Вы, 
это вникнуть в свое личное положение в жизни и насколько оно бу­
дет выражением правды, настолько же окажет помощи и в жизни 
детей, так как образ жизни родителей, их поступки и убеждения 
неизбежно отразятся и на детях, а если видишь, что этого мало 
падает на детскую душу, то значит, что нечего задаваться прииска­
нием иных мер воспитания и ограждения детей, кроме тех, которые 
должны отнестись к своей собственной личности, к ее исправлению 
и усовершенствованию. Это бы, кажется, должно включить в себя 
весь вопрос о влиянии и воспитании детей, но не приходится ли 
еще считаться с внешними условиями, в которых живешь, с тем 
общим лицемерием жизни, которая создала особую атмосферу, про­
никающую до мозга костей во всякой области человеческой деятель­
ности, везде — и в школе, и в обществе, и в литературе, и в развле­
чениях, и в театре, везде чувствуется дыхание этой зараженной ат­
мосферы и ужасен именно ее особый отличительный признак, при­
месь которого найдется на каждом шагу, и страшно не то, что неиз­
бежно приходится встречаться с ним, а страшно какое-то напряжен­
ное, назойливое проскальзывание этого признака, страшно то, что 
как будто бы уже совсем с этим человечество сжилось и не чувст­

128



Письмо ont 29 декабря 1895 г. 129

вует зла и способствует его расширению. Надо представить себе по 
этому положению уровень общественного сознания, чтобы понять, 
как много, очень много нужно для его подъема, и тем более много 
ответственности на тех, чье сознание просветлело и кто орудия по­
дъема употребляет во зло. По отношению к общественному сознанию 
имеет большую силу школа и литература, то и другое держит под 
постоянным и известным направлением и уровнем сознание людей и 
вывести их из этого заколдованного положения может только уста­
новление свободы, а это не может установиться без какого-нибудь 
особого фактора в их сознании и следовательно нужен какой-нибудь 
толчок, чтобы фактор этот явился. Вот это-то общественное поло­
жение, думаю я, имеет тоже немалое влияние на сознание детей и 
его рассматривать отдельно от вопроса о семейном воспитании ни­
как нельзя, а если так, то как помогать возможной свободе детей в 
этом отношении, не помогать же этому на деле грешно.

В основе, конечно, должно быть тут то же, что Вы сказали в 
письме, но есть еще много важных побочных явлений, которые пара­
лизуют личное влияние и силу примера и обессиливают затронутые 
в душе ростки жизни, питая в детях на этот счет другие наклоннос­
ти. В этом случае, между другими, встречается, страшно сказать, 
пред чем привык благоговеть и преклоняться, и литература, то есть 
ее особый рельефный оттиск современного настроения общества. 
Влияние ее тем более губительно, что многое пошлое, низменное с 
букетом чувственного, преподносится в заманчивых и опоэтизирован­
ных образах. То, над чем ребенок не думал, то, чем жила его моло­
дая душа, что она по своей чистоте чувствовала, расшатывается, 
растлевается, убивается целомудрие и религиозность мысли и вмес­
то этого грязнит воображение, а приниженное уже сознание легко 
следует и на других путях всем мирским соблазнам, с которыми 
первое имеет свою тесную связь. Как Вы думаете об этом? Прости­
те, что письмо это отрывочно и неровно — пишу, спеша послать его 
при случае. Кланяюсь Вам и целую Вас от души.

Любящий Вас Ф. Желтов



43. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
18 января 1896 г. Село Богородское.

18 Янв. 1896 г.

Милый Лев Николаевич!
Пишу Вам в минуту тяжелого душевного состояния, потому и хо­

чется облегчить себя, поговорить с Вами. Я связан с многими про­
тиворечащими разумению условиями жизни, которая теперь, когда у 
меня подрастают дети, еще тяжелее ложится на сознание: чувству­
ешь нравственную ответственность за них. Думаешь, что зашел сам 
далеко по ложному пути, не успел выбраться и детям не в силах 
дать облегчение их положения. Кругом тьма, и в этой тьме люди 
мечутся по разным направлениям, живут в мучениях и страданиях и 
не сознают своего ужасного положения, считая за жизнь призрач­
ность и обман своего отуманенного воображения. Бросить все и уй­
ти, как думаешь иногда в минуты отчаяния, но лучше ли сделаешь 
если уйдешь, поможешь ли этим себе и другим? То же, что окру­
жает тебя и в чем сам купаешься, все это до того омрачает рассу­
док, что иногда и сам поддаешься обману и ходишь за ним, пока не 
одумаешься. Вы, живя другой жизнью, не можете представить себе, 
как мы запутываемся в своих лихорадочно торговых денежных делах, 
как они подавляют нас целиком, загромождая все наше сознание. 
Все, что окружает тебя — пропитано до мозга костей одними интере­
сами личных выгод и созданием около себя условий жизни, теша­
щих самолюбие, гордость, плотскую похоть, чванство и все прихот­
ливые требования праздности и роскоши. Каждое событие в жизни 
знаменуется теми же проявлениями самодовольства и грубых самоус­
лаждений, раздражающих чувства других. Наше сектантство, если и 
имеет что хорошее, тонет в этой же сфере общих заблуждений и не 
в силах отделиться жизнью, нивелируясь под один уровень с окру­
жающим. Наши дети тянутся за разбросанными приманками и по­
брякушками с мишурой, думая найти в них для себя удовольствие. 
Мы сами на практике сталкиваемся с вопросами, которые не в силах 
решить как нужно. Не далее как вчера здесь совершился брак сек­
тантской девушки с православным и церковная власть наложила руку 
на ее свободную душу, подчинила себе ее опутанную обманами со­
весть.

130



Письмо от 18 января 1896 г. 131

Как ни неизбежно это явление, но оно грустно, и нашим детям 
приходится видеть эти примеры и косвенно участвовать в них: по 
знакомству зовут на вечер1, хочется, глядя на других, пойти; как тут 
разубедить, чтобы не ходили? И если пойдут, мучаешься сознанием 
попускания на соблазн. Как же следует в этом случае поступать? 
И вот таких вопросов встречается много. Ты виновник рождения де­
тей, причина этого — твоя личная невозможность выполнить закон 
Бога до конца на самом себе. Что же еще будет, если ты же будешь 
и причиною их падения и соблазна? Где же пути к детскому серд­
цу, чтобы сохранить их от этого? Окружающая среда нас подавля­
ет, она совсем затушевывает твою слабую личность, ты поглощен 
ею, хотя бы внутри и не имел с нею ничего общего. Ряд обманов и 
раздражений без перерыва всю жизнь движется перед глазами и за­
тягивает в себя, и надо много усилий, чтобы отрешиться от обаяний 
и чар этого «зверя из бездны», этого образа телесности, затемняюще­
го истинный смысл. Это самая первая повертка, за которой начина­
ются и другие уклонения от пути: «пади и поклонись прежде 
мне»2 — и в нашей среде, думаю я, значение этой силы выражается 
сильнее, чем где-либо. Родившись в этом кругу, выросши в нем и не 
успев выбраться, теперь уже чувствуешь еще ответственность за де­
тей. Требуется большая осторожность, боязнь неверного шага, что­
бы не сбиться хоть с того просвета, который мелькает и маячит на 
пути, и не то что желаешь передать что-то детям, а хоть не повре­
дить необдуманным шагом и требованием их душу, а затем думаешь, 
не лучше ли переменить им среду, чтобы облегчить им путь к жиз­
ни. Я не отдал детей никуда в «науку» — ученая мудрость мира сего 
есть безумие пред Богом^, — но хорошо ли я это сделал? Может 
быть, им там лично было бы свободнее удержаться на истинном пу­
ти, может быть, не наука, а окружающая среда для внешнего и внут­
реннего воздействия имела бы более благотворное влияние на них? 
Я теперь думаю об этом, о младших детях и только именно в смыс­
ле облегчения их нравственно-духовного положения. Я не знаю хоро­
шо, что там их будет окружать — Вы-то хорошо знаете эту среду, 
что же она принесет им?

Поверьте, что мне очень мучительно решать этот вопрос и, может 
быть, он неясен мне по моей личной слабости и, может быть, надо 
бы по отношению к себе решать не этот вопрос в первую очередь, да 
ведь что же сделаешь, если связан пока и идешь не туда, куда бы 
хотелось, а куда поведут тебя? Страдая этим еще больше и дума­
ешь о том, чтобы хоть детям-то облегчить их положение, пока они 
не затянулись жизнью. Иногда слова Евангелия: «Кто не вознена­
видит отца, мать, детей ради Меня (и не бросит их?) — недостоин 
Меня»4 — смущают меня; не значит ли это: не нужно заботится о 
них, а о Боге только, а последнее и включит первое, или же уйти 
из того положения, которое сознал за ложное, бросив все и разорвав 



132 Ф. А. Желтов - Л. Н. Толстому

связь с семьей?.. Как Вы поняли эти слова? И еще спрошу: сле­
дует ли путем запрета не позволять делать детям то, что считается 
за худо, хотя бы запрет этот и был им неприятен? И как при этом 
сохранить связь с ними без нарушения любви и привязанности их к 
себе или же надо сохранять только последнее, принося в жертву их 
поступки, хотя бы и вредящие душе? Будьте так добры, дорогой 
Лев Николаевич, напишите мне и братски скажите то, что думаете.

Искренно любящий Вас
Ф. Желтов

Село Богородское 
Нижег. Губ.
Федору Алексееву 
Желтову

’А вечера эти проводятся у церковников, как и везде: с танцами, музыкой и 
проч. - прим. Ф. А. Желтова.

2См. Матф. 4:9, где дьявол говорит Иисусу: «все это дам Тебе, если падши 
поклонишься мне».

3См. 1 Кор. 3:19.

4См. Матф. 10:37: «Кто любит отца или мать более, нежели Меня, не досто­
ин Меня; и кто любит сына или дочь более, нежели Меня, не достоин 
Меня».



44. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
7 апреля 1897 г. Село Богородское.

Дорогой Лев Николаевич!
Я очень бы желал слышать Ваши взгляды на суждение о личнос­

ти Иисуса и о значении его слов о Христе, Сыне Божием и проч., 
что я излагал Вам в письме, пересланном чрез А. Н. Дунаева. Может 
ли все это вытекать из учения Христа и не будет ли это искусст­
венной прививкой к Его учению того, что не могло выходить из не­
го? Я думаю, что все то, что я говорил, есть именно та основа, на 
которой должна лежать вся нравственная сторона учения Христа. 
Нравственную сторону учения Его нельзя рассматривать отдельно: 
она должна вытекать из свойства общечеловеческого внутреннего 
закона, вошедшего в род людской помимо воли человека. Ведь Вы не 
можете же смотреть на это иначе? Объяснить так учение Христа, 
дать истинную точку взгляда на Него, значит дать подлинный ключ 
к пониманию смысла этого учения, который мог бы подходить хоро­
шо к двери входа, а без того чтобы не отворить этой двери, нельзя 
легко войти и в обитель Христа. Мы так запутаны толкованиями 
церковщины, давно утратившей близость к Христу и потерявшей 
ключ от Его учения, что не можем сразу отрешиться от навеянных 
нам полуязыческих, полуиудейских представлений и перейти на 
практическое исповедание учения Христа. В деле объяснения этого 
учения необходимо взять начало с личности Иисуса, как выразителя 
внутреннего общечеловеческого Христа, познав которого нельзя 
уже останавливаться на Иисусе и его авторитете: «Это Он сказал, 
потому и истинно»; тогда Христос, Сын, уже будет то, что живет в 
личности человека, и уже в силу свойства своей общечеловечности, 
свойства близости к душе каждого человека может стать опорой и 
заменой в почитании вместо личности Иисуса как человека, вырази­
теля этой истины. Ведь нельзя понимать слов Иисуса: «верующий в 
Меня не умрет во веки»1 и т. п., что эти слова именно относятся к 
личности Его: Иисус в своем учении ясно провел мысль отречения 
от плотской личности во имя жизни духа во всех тварях, и та 
живая сила, которая есть разумение, и признается им за то, что су­
ществует и должно существовать, остальное же есть только внешние 
явления, не составляющие самой жизни. Я недавно читал о Лао-Цзе. 
У него есть прекрасное определение этой сущности, определяемое 
словом « Тао», так вот это то же, о чем и от имени чего говорит и

133



134 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

Христос, а потому в учении Его должно признать это «Тао» за точку 
отправления всех наших суждений.

В Вашей статье «О жизни» выражается то же самое, и это-то са­
мое суждение, как я думаю, необходимо слить с нравственным уче­
нием Христа, от чего оно может быть полнее и доступнее для пони­
мания Его и более живого и прочного усвоения.

Я Вас прошу написать мне во имя любви и братского общения, 
что Вы думаете об этом. Буду ожидать с большим нетерпением 
Вашего ответа, который мне очень необходим для подъема так часто 
слабеющего духа.

К Ал. Н-чу я отослал второе письмо Мазаева на мой ответ; он пе­
редаст, вероятно, Вам его* 2. Письмо это интересно в том отношении, 
что в нем ярко выражено то отступление в понимании о Христе, о 
котором я говорю.

^м. Иоан. 11:26: «И всякий живущий и верующий в Меня не умрет вовек...».
2Богатый молоканин П. А. Мазаев жил в Донской области; издавал сектант­

скую литературу.
Письмо Желтова написано после того, как в марте 1897 г. он побывал в 

Москве у Толстого. 8 марта Толстой рассказывал об этом визите и встре­
че со старообрядцем В. В. Паньковым — в письме В. Г. Черткову: «Очень 
интересный был разговор старика с Желтовым. Старик внушал Желтову, 
что нехорошо, не веря в божественность Христа, продолжать поддержи­
вать это суеверие в собраниях. При этом выяснилось, что тот молодой 
молоканин, Дубовской, отделился с некоторыми друзьями от своего обще­
ства именно вследствие непризнания божественности Христа. Он считает, 
что не может участвовать в молениях, начинающихся словами: во имя Отца 
и Сына и Святого духа. Так что эти выделившиеся суть не что иное, как 
унитарьянцы. Это очень поразило и порадовало меня» (ПСС, Т. 88, С. 15).

Любящий Вас
Ф. Желтов

7 Апреля 1897.

Адрес: Село Богородское 
Нижегор. Губ.
Федору Алексееву
Желтову.



45. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
10 апреля 1897 г. Москва.

Любезный Федор Алексеевич,
Мысли, высказанные вами в письме к Мазаеву и ко мне, о значе­

нии Сына Божия, не могут быть мне не близки и не могут не разде­
ляться мною вполне, так как это те самые мысли, которые 20 лет 
тому назад послужили основанием моего возрождения и которые я, 
как умел, высказал подробно в большом переводе и соединении Еван­
гелий и потом в кратком переводе, и в книге О жизни, и во всем 
том, что я писал впоследствии о религиозных вопросах. То, что вы 
выражаете, и очень хорошо, те же мысли, меня очень радует. Если 
вы выражаете, не читавши перевода и соединения Евангелий, то это 
доказывает только то, что эти мысли истинны и так естественны, 
что сами собой вытекают для искреннего человека из чтения Еванге­
лия, если же, что вероятнее, вы читали перевод и соединение Еван­
гелий и усвоили так себе эти мысли, что они сделались для вас 
своими без вопроса о том, откуда вы почерпнули их, как это часто 
бывает, то это еще радостнее и только еще больше подтверждает 
истинность такого понимания сущности жизни, так как такое пони­
мание жизни есть не что иное, как тот самый свет Божий, живущий 
в нас, сознавший самого себя и отделивший себя от того животного 
существа, в которое он послан и с которым соединен в этом мире.

К этому сознанию должны прийти все люди, и в содействии 
этому сознанию состоит главная, единственная даже, задача нашей 
жизни. Содействовать же этому сознанию мы можем и словами и 
делом, главное, делом жизни, чтобы свет наш светил перед людьми1.

В разжигании в нас самих этого света, в возвышении в себе сына 
Божия заключается единственное истинное благо нашей жизни и это 
же разжигание света в свете и светит другим людям. Так что то, 
что единое на потребу, искание царства Божия и правды Его, дости­
гает обеих целей, и внутренней и внешней. Так и будем, братски 
помогая друг другу, делать это единое на потребу и словом и, глав­
ное, делом.

Изложение ваше в письме очень хорошо, видно, что вы вполне 
овладели предметом и что мысль ясна для вас во всех подробностях, 
и потому я думаю, что очень полезно распространять такие мысли2.

Душевно радуюсь тому духовному единению, в котором вследствие 
этого вашего письма чувствую себя с вами.

135



136 Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову

Братски приветствую вас и всех друзей.

Любящий вас Л. Толстой

10 апреля
На конверте:
Село Богородское
Нижегородец губернии
Федору Алексеевичу Желтову
Заказное

^См. Матф. 5:16.
^Начиная с 1895 г. Желтов принимал участие в издании журнала «Духов­

ный христианин», где печатал свои религиозно-философские статьи. В 
1908-1911 годах в Петербурге вышли его брошюры: «Следуй за мной», 
«Два пути (О букве и духе)», «Разумное служение (Из переписки с друзья­
ми)», «Что есть истина?», «О зеленой палочке». Первые три сохранились в 
яснополянской библиотеке. См. титульный лист «Двух путей» на стр. 155.

И-15. Конверт письма Л. Н. Толстого к Ф. А. Желтову от 10 апреля 1897 г.



И-16. Первая страница письма Л. Н. Толстого к Ф. А. Желтову
от 10 апреля 1897 г.

137



138 Ф. А. Желтов - Л. Н. Толстому

46. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
21 апреля 1897 г. Село Богородское.

21 Апр. 1897.

Дорогой Лев Николаевич!
Ваше письмо меня несказанно обрадовало и оживило. Я и не ду­

мал, чтобы мысли, высказанные в моих письмах, были новы для Вас. 
Из того, что я читал прежде в вашей книге «О жизни» и «Кратк. изл. 
Евангелия», я уже не мог не знать общих оснований относительно 
понимания Евангельского учения. Мне почему-то показалось, что я 
выбрал новую точку зрения и новую сторону, с которой освещается 
предмет. Может быть, я не умел выразить того, что думал, но всего 
вероятнее это то, что мне полнее и яснее усвоилась в сознании та 
истина, которая скрыта в душе человека и разлита во всем мире. 
«Дух дышет, где хочет, и голос его слышишь, а не знаешь, откуда 
он приходит и куда уходит»1. Хорошо, если будет человек чувство­
вать Христа как живую силу, связанную с его плотской личностью, 
а не как лицо, исторически стоящее в рядах людей и отличившееся 
от других своим особенным отношением к миру. В первом случае 
человек смотрит на все как на свой внутренний, живой, пребываю­
щий в личности человека не по воле этого человека закон, во втором 
же, даже и при том понимании, что Христос не Бог, а человек, но 
человек, отдавшийся воле Бога и исповедавший Его закон, который 
Он высказал людям, будет смотреть на Него как на внешний автори­
тет. Его истинное понятие о Христе совпадет с тем, когда он пере­
несет понятие о Нем в свой внутренний мир и почувствует Его в себе 
как живую, независимую от его воли силу. Это не просто известное 
жизнепонимание, но это есть основание истинного понимания, сила 
этого понимания, источник его, как это и высказано в беседе с Са- 
марянкой и Никодимом у Христа2. Ведь чувство совести в душе че­
ловека не есть простое внешнее отражение и не то, что зависело бы 
от воли и распоряжения человека, это есть отражение того, что цар­
ствует в мире и что ведет мир к благу. Оно сказывается само. И к 
этому-то неосязаемому началу и необходимо придерживать в порядке 
свою чуткость, как сказано в притче о рабах и Господине. Насколь­
ко близок человек к этому началу, настолько он забывает и свою 
личность и крепок в деле истинного поступка. У него один учитель 
и один наставник, который всегда с ним, а в нем обитает и вся пол­
нота жизни.



Письмо от 21 апреля 1897 г. 139

Целую Вас братски и от души благодарю за письмо. Ваши зна­
комые шлют Вам привет. Мы очень радостно провели дни Пасхи в 
общении и беседах, которые вызваны были Вашим письмом. Если 
что почувствуете сказать, сердечно буду рад Вашему письму.

Любящий Вас Ф. Желтов

Село Богородское Нижегор. Губ. 
Ф. А. Желтову.

’Иоан. 3:8.

2См. Иоан. гл. 4, гл. 3.



47. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
27 декабря 1900 г. Село Богородское.

Дорогой Лев Николаевич.
Сегодня был у меня крестьянин Антипин, которому Вы оказали 

сочувствие в его деле по подаче обжалования на решение суда1. Он 
просил меня написать Вам о своих признательных к Вам чувствах за 
оказанную Вами братскую помощь. Исполняя это, я прошу принять 
и от меня глубокую сердечную благодарность, так как я надеялся, 
что Вы направите этого человека куда должно и окажете тем нужную 
для него помощь.

Антипин мне передал, что Вы хотели передать о его деле Ва­
шему знакомому, кажется Кузминскому, во время проезда его чрез 
Москву из Киева. Если это так, то, пожалуйста, потрудитесь ради 
спокойствия этого человека сделать все, что Вы найдете нужным, а 
о том, что Вы не отложите этого дела и сделаете как говорили, я 
уверил Антипина и он вероятно приедет опять в Москву, как будет 
надобность.

Может быть что нужно по его делу будет сообщить, то пишите 
на меня.

Сердечно Вас любящий
Ф. Желтов

27 Декабря 1900.
Село Богородское
Нижегор. Губ.

Старообрядец А. А. Антипин (1864-1918) — крестьянин села Ворсма Горба- 
товского уезда Нижегородской губернии, был осужден к ссылке в Закавка­
зье за резкое выражение о таинстве евхаристии. Толстой обратился за 
помощью к А. Ф. Кони, и Московская судебная палата заменила ссылку 
трехмесячным тюремным заключением. В конце декабря 1900 г. Антипин 
благодарил Толстого (см. ПСС, Т. 72, С. 535). В сентябре 1918 г. крестья­
нин был расстрелян по обвинению в контрреволюции.

140



48. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
27 декабря 1900 г. Село Богородское.

Дорогой Лев Николаевич.
У меня накопились некоторые вопросы, с которыми я давно соби­

рался обратиться к Вам как для подтверждения вызванных мыслей, 
так и разрешения их.

Я решил сейчас же написать при посылаемом письме хотя бы 
только о следующем:

Признаете ли Вы необходимой заключительную общую молитву в 
таких собраниях как например у сектантов, собирающихся в празд­
ничное время для чтения Писания, обсуждения, беседы о религии и 
необходим ли в таких собраниях установленный порядок в целях луч­
шего и полного объединения мыслей на внутренней сущности собра­
ния, а также на уяснении истинного значения собрания и отношения 
человека к Богу?

Как в этом избежать тех слабых сторон, которые могут послу­
жить соблазном для слабых духом в смысле привязанности к ним как 
к обряду, правилу и форме?

У Христа о молитве сказано ясно. Из его примера видно, что мо­
литва его была всегда уединенная. Но нам приходится считаться с 
введенными хотя и без худой цели обычаями наших собраний, кото­
рые заканчиваются молитвенным обращением к Богу всего собрания, 
а это, как правило, не может ли быть зацепкой для жизни духа?

Я думаю, что молитва есть только подобие молотьбы хлеба или 
перемалывания зерна в нужную для хлеба муку и как такая она мо­
жет быть личным делом каждого в отдельности человека, а для об­
щественного дела нужен от него только результат этого дела, т. е. 
молотьбы, перемалывания, которые он должен делать на своем гум­
не и на своих жерновах.

То же, думаю, должно относиться и к собранию, которое должно 
быть строго религиозно и назидательно, но без всякого повода к 
зацепке духа и к порождению правил, а если так, то как отнестись 
к тому, что удержано обычаем, и что выбрать на место этого, чтобы 
оно выражало только подтверждение верования и уяснение того дела, 
которое нужно делать как богослужение вне собрания и не в словах

141



142 Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову

благодарения и прошения, а в самом деле поклонения Богу духом и 
истиною, в том деле, которое выражается волей Отца.

В этом есть нужда, и я прошу Вас, дорогой Лев Николаевич, на­
писать, как Вы думаете об этом.

Прошу принять мой и от моего семейства сердечный привет и 
любовь и передать всей Вашей семье пожелание добра.

Г лубокопреданный
Ф. Желтов

27 Дек. 1900.

Адрес:
Село Богородское 
Нижег. Губ.
Фед. Ал. Желтову



49. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
30 декабря 1900 г. Москва.

Получил ваше письмо, Федор Алексеевич. Об Антипине сделаю, 
что могу. А у меня теперь гостит ваш знакомый Христофор Ивано­
вич. Он просит, чтобы вы навестили его хозяйку и успокоили ее на 
его счет1.

На вопрос ваш вы сами отвечали.
Молитва не может быть иной, как уединенная. Если же собрания 

нужны для общения, то я бы советовал читать, беседовать, а кроме 
того в праздничные дни собирать нищих, без различия исповедания, 
и кормить их и самим служить им.

Лев Толстой

30 дек.
На конверте:
Нижегородец губерния
Село Богородское
Федору Алексеевичу Желтову

И. Шалашов (1860-е гг.-1923) — крестьянин Нижегородской губ., сек­
тант-молоканин. В декабре 1900 г. пешком ходил в Москву для свидания с 
Толстым и прожил в Хамовническом доме несколько дней. Жена его — 
Домна Васильевна Шалашова (ум. 1922 г.).

143



50. Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому
17 сентября 1909 г. Село Богородское.

Во имя мира и любви.

Глубокоуважаемый в единстве Духа во Христе (Ев. Иоан. 17; 21)

Лев Николаевич!
Искренно радуюсь Вашему бодрому состоянию духа, о чем доходят 

до нас вести из газет. Отрадно чувствовать, что единство Духа Отца 
жизни все более и более сближает людей и недалеко то время, ког­
да гимн неба: «Слава в вышних Богу: и на земле мир, в челове­
ках благоволение»^ радостно будет звучать во всех человеческих 
сердцах.

Эта духовная радость уже и в настоящее время пробуждает мно­
гие человеческие сердца к новой радостной духовной жизни и много 
людей уже отдают свои труды на развитие в людях тех духовных се­
мян жизни, от которых должны расцвесть «плоды духа», чтобы дать 
человечеству истинный хлеб жизни, дающий людям не плотскую вре­
менную, а духовную вечную жизнь. Сознавая, что Ваши усилия на­
правлены именно на эту сторону жизни, нам — (говорю не только от 
себя, но и от имени нескольких так же чувствующих и сознающих) 
— особенно радостно поделиться с Вами этим отрадным чувством.

Всматриваьясь в жизнь глубже, видишь, что несмотря на ее худые 
стороны, несмотря на всю плотскую суету жизни, в этой жизни про­
бивается под действием вечных законов и что-то новое, всеобъемлю­
щее, всепокоряющее, и идет Тот вечный «грядущий» к истине, Кто 
станет в конце всего воплощенным в жизнь.

Веря в это, получаешь духовное откровение, которое показывает, 
как проста скрытая в человечестве истина и как близка она к каждо­
му из людей. «И не на небе она, чтобы сводить ее оттуда, и не под 
землею, чтобы ее извлекать; она в устах и сердце каждого человека» 
(Римл. 10; 6-8). И каждый час и минуту подтверждается это в са­
мой жизни.

Недавно, когда мне пришлось быть среди тысяч съехавшихся на 
Нижегородскую ярмарку людей, среди торговой суеты и обилия 
тьмы, готовой поглотить человеческие души, мне очень понятны 
стали слова Христа: «Как было во дни Ноя: ели, пили, женились... 

144



Письмо от 17 сентября 1909 г. 145

так будет и в дни пришествия Сына Человеческого»2 и: «Как молния 
озаряет тьму, так будет и явление Его».

Это я и видел своими глазами. Среди торгового мрака, съехав­
шиеся за своими личными делами люди не были удовлетворены 
этим, но искали случая сблизиться духовно, воспользоваться этим 
временем не только для прибыли земной, но и для прибыли духов­
ной, небесной. И окружающий мрак выделял свет, люди сходились и 
служили духу жизни развитием истинных духовных понятий и в об­
мене мыслей, как немощные в купели целебной воды, получали ис­
целение и укрепление, радость и твердость веры и духа.

В близком единении с жаждущими духовного блага мне приходи­
лось наблюдать, как среди разнородных верований и внешних опре­
делений, убеждений, а тем более разных наций людей начинает цар­
ствовать сближающий их истинный дух жизни, и как близко начина­
ют сближаться человеческие мысли при подъеме их на вершину го­
ры, где обитает закон духа. Вот пред вами люди, называющие себя: 
адвентистом, штундистом, баптистом, молоканом, духовным Еванге­
листом, свободным, православным, старообрядцем, субботником, евре­
ем, масульманином и т. п. — и все эти люди в общем духовном собе­
седовании, как это чувствовалось, были более чем когда-либо сбли­
жены между собою, а наблюдая это, чувствуешь и радуешься, что 
находится же путь для сближения, что действует же тот сближаю­
щий всех людей в одно дух истины, которому поручил своих учени­
ков Христос.

Меня более всего поразил молодой магометанин, который начал 
излагать нарождающиеся в магометанстве новые духовные понятия, 
которые ясно определяют начало их пути к Христу.

«Все веры, говорил он, это отдельные светочи, необходимые для 
людей среди той тьмы, в которой они находятся, Христианство же в 
своем истинном значении есть источник света, и люди прозревают 
при нем так же, как после ночного сна при восходе солнца. Дейст­
вие Христианства такое же как действие солнечных лучей на землю: 
оно не бурно, а скромно, тихо и мирно; действует на все лаской и 
нежностью и несмотря на это, какая из них изливается огромная 
животворящая сила: все, что дышит, живет и развивается, черпает 
себе силу только от них».

«Коран говорит: «Прикрывай крылом своей ласковости людей, со­
провождающих тебя, если же они тому не будут покорны, то скажи: 
я часть от того, что делаете вы».

«Магомет говорил: «отец мой грешил, я же того не творю». Еще 
он же говорил после постигших от его проповеди кровопролитий: 
«Я пришел к вам не с мечом сначала, но с словами вещания, и если 
бы вы послушались их, то не создали бы того, от чего теперь стра­
даете».



146 Ф. А. Желтов — Л. Н. Толстому

Таков истинный закон Корана; что он извращен, то это же отрази­
лось и на других верованиях.

Все же верования, выраженные от духа по откровению, идут к то­
му духовному совершенствованию, которое выражает в своих высоких 
стремлениях Христианство.

С глубоким отрадным чувством я встретил эти мысли и не мог 
удержаться, чтобы не поделиться ими с Вами, дорогой и уважаемый 
Лев Николаевич.

«Если ветви начинают мякнуть, то знайте, что близко лето; так 
же если это все начнет сбываться, то верьте, что близко при дверях 
стоите у Царствия Божия»3.

Чувствуешь, что перемене жизни час уже наступает, человечество 
переходит к новому состоянию жизни, заносит ногу на следующую 
ступень своего духовного развития, и задача истинно и разумно веру­
ющих одна, это содействовать в человечестве развитию духа, способ­
ствовать тому всеми силами ума и сердца, а если этого делать не 
можешь, то делай только то, чтобы не мешать.

Этим путем совершается духовное рождение Христа, Его вопло­
щение, Его второе пришествие в мир.

В дополнение к беседе с магометанином интересно его знакомство 
с древней и новой арабской литературой, из которых он передавал 
некоторые выдержки, близкие и к Вашим взглядам. Между прочим 
он рекомендовал ознакомиться с учением магометанской секты: «Су- 
фийя», а также с писаниями араба «Имам Газ зала» (духовная Су- 
фийя), «Ибне» (философия), — это испанский мавр.

Затем арабского непризнанного философа, вегетарианца Ахмеда 
Абуль-уля-эль Магарри. Затем его же сочинение «Эльлезюмият». 
По-арабски произносится имя сочинителя точнее: «Эбуль-Гуляэ-ль- 
мааррия».

Если Вы имеете возможность добыть эти сочинения, то ознакомь­
тесь и дайте ознакомиться и другим. Если же их в переводе на рус­
ский язык нет, то попросите ученых знатоков восточных языков и 
литературы перевести их на русский язык на общую духовную поль­
зу.

Если желаете что написать тому магометанину, который мне все 
это сообщил, то адрес и имя его следующие: Оренбург, Ахмету 
Сюняеву.

От души желаю Вам здравствовать телесно и духовно на пользу 
всего человечества и для приобретения еще большей радости в пло­
дах победы и торжества духа.

Искренно преданный
Ф. Желтов



Письмо от 17 сентября 1909 г. 147

17 Сент. 1909 г.
Село Богородское, Нижегор. Губ.
Адрес: Село Богородское 
Нижегородской губернии
Федору Алексеевичу
Желтову 

^Лук. 2:14.
2См. Матф. 24:37-39.

3См. Марк. 13:28, 29; Лук. 21:29-31.

И-17. Конверт письма Ф. А. Желтова к Л. Н. Толстому 
от 17 сентября 1909 г.



51. Л. Н. Толстой — Ф. А. Желтову
12 октября 1909 г. Ясная Поляна.

12 окт. 1909. Ясная Поляна.

Дорогой Федор Алексеевич,
Я получил своевременно ваше письмо и, собираясь каждый день 

ответить, оттянул до нынешнего дня.
Пожалуйста, извините меня. То, что пишете о суфизме, мне из­

вестно. Истинное понимание жизни и сознание отношения человека 
к Началу Всего и вытекающий из этого отношения закон жизни и 
деятельности человеческой, состоящий в любви, т. е. в соединении 
своей жизни с проявлением этого Начала во всех существах и преи­
мущественно в подобном себе человеке, такое понимание жизни и 
вытекающий из него закон общи всем религиям в их истинном смыс­
ле. И также обще всем религиям извращение и затемнение их непо­
нимающими их истинного значения последователями и вытекающее 
из этих извращений восстановление их в истинном их смысле. Та­
ков в магометанстве суфизм и другие учения и особенно чистое и 
высокое учение ученика Баба — Беха-Уллы1. Таковы учения брами­
нов, буддистов, таосистов, конфуцианцев, таковы отчасти учения и 
древних и новых мудрецов от Сократа до Канта и др.

Я, по крайней мере, я лично могу истинно верить только в такую 
религию, т. е. объяснение смысла жизни и вытекающего из него ру­
ководства поступков, основы которых я нахожу и в своем сердце и 
сознании и во всех учениях величайших мудрецов и святых людей 
мира.

Брошюры ваши2 получил, и они мне очень полюбились, особенно 
О Разумном служении.

В обеих брошюрах ценна мысль и указание на то, что вера без 
дел мертва и что царство Божие, которое внутри нас, силою (уси­
лием) берется.

Рад был письму вашему.

Любящий вас брат Лев Толстой
Посылаю вам вновь вышедшую книгу «На каждый день» за июнь. 

Будут на все месяцы. Когда отпечатаются, пришлю вам.
Желаю, чтобы книга эта вам понравилась.

Л. Т.

148



Письмо от 12 октября 1909 г. 149

На конверте: 
Нижегородская губ. 
С. Богородское 
Ф. А. Желтову

учением бабистов (от Баб, наст, имя Сейид Али Мохаммед, 1819-1850) 
Толстой был знаком давно, и еще в 1894 г. писал, что «в книгах самого 
Баба это учение затеряно в восточном напыщенном (для нас) многословии 
и в натяжках для сближения с Кораном» (ПСС, Т. 67, С. 224). Основатель 
бехаизма — Беха-Улла (Мирза Хусейн Али, 1817-1892). Редактора журна­
ла «Review of Religions» муфтия Мухаммеда Садига Толстой спрашивал: 
«Знакомы ли вы с учениями Беха Уллы...?» (ПСС, Т. 75, С. 16). В архиве 
сохранился рукописный перевод сочинения Беха-Уллы «Лох. Восхождение», 
присланный Толстому в 1909 г. В «Круге чтения» на 14 июня помещено 
изречение бабидов: «До тех пор, пока ты сам грешен, не говори ни слова 
о грехах других».

2«Разумное служение» и «Два пути», изданные в 1909 г. в Петербурге (серия 
«Книги духовных христиан»).



Как известно, наш богородский край 
имеет богатое ^историческое прошлое, 
с которым мы встречаемся и в старых 
названиях улиц, и в воспоминаниях 
старожилов об известных земляках. К 
сожалению, мы не всегда бережно от­
носимся к историческому наследию. 
Меняется облик старой части города, 
исчезают старинные здания, но при­
ятно, что за последние годы в центре 
Богородска положено начало строи­
тельству не жилых коробок, а зданий, 
которые своим внешним видом вписы­
ваются в историческое прошлое.

Вместе с этим еще мало мы знаем о 
жизни известных наших земляков. К 
их числу относился и Федор Алексее­
вич ЖЕЛТОВ.

I Я ПРОСМАТРИВАЛ имеющийся в го- 
I родском музее материал об этом талант- 
■ ливом человеке. Известно, что он родом 

из крестьян, по убеждению - сектант-моло-
I канин, владелец кожевенного завода (пос- 
I ле революции завод им. Венецкого, в на- 
! стоящее время ТОО «Бокоз»).
i Это был человек высокой культуры, 

большой книголюб, имевший богатую биб-
I лиотеку, которой пользовались бесплатно 
I богородчане.,,..
I К сожалению, Федор Алексеевич в кон-, 
i це 30-х годов попал в волну политических 

репрессий.
I Вот, в основном все, что было извест- 
I но.
I ИЗУЧАЯ в’ оёластном архиве документы 
■ о прошлом кожевенного производства, с по­

мощью работников архива я узнал нема-
I ло нового о жизни Ф.А.Желтова.
I Родился он в 1859 году (12 февраля по 
I старому стилю) в молоканской семье. 
■ Учился в начальной школе, а в дальней- 
* шем - домашнее самообразование, много

Он 
встречался 
с Толстым

читает. Отец имел небольшое 
шорное производство. После 
его смерти в 1876 году хозяй­
ство ведет мать, которая за 
счет кожевенного завода рас­
ширяет дело. Федор . в ту 
пору заведует конторой.

В 1878 году он женится на 
дочери местного крестьянина- 
заводчика Е.И.Кукиной. Надо 
думать, что брак был счастли­
вым, так как наряду с увели­
чением материального состо­
яния растет семейство Фе­
дора Алексеевича: четыре 
сына - Алексей, Александр, 
Анатолий и Иван'и две доче­
ри - Надежда и Лидия. Таков 
был состав семьи к концу XIX 
века.

Наряду с основным делом, 
которое он уже ведет само­
стоятельно, ФА.Желтов зани­

мается в общине секты молокан, которая 
в 70-80-х годах выдерживает натиск про­
поведников западных лютеранских течений 
- баптистов и евангелистов.

Об этом он пишет в своих воспомина­
ниях о сектантах в с. Богородском.

БУДУЧИ по натуре очень общительным 
и любознательным человеком, он находил­
ся в дружеских отношениях с астрономом- 
самоучкой К.И.Каплиным-Тезиковым, с 
местной интеллигенцией.

С 1894 года Желтов постоянно обща­
ется с будущими государственными, и по­
литическими деятелями нашей страны 
В.Д.Бонч-Бруевичем и Е.Д.Стасовой (как 
говорится в документах, «.... имел сноше­
ния по доставлению некоторых материа­
лов для легальных и нелегальных изда­
ний»),

В этот период конца 80-х - начала 90-х 
годов прошлого столетия Федор Алексее­
вич известен как местный писатель. В ка­
талоге «Нижегородская архивная комис- 

(Окончание на 4-й стр.).

И-18. Первая страница статьи В. Башкирова «Он встречался с Толстым 
(«Богородская газета», 19 июня 1997 г., С. 3)

150



Он встречался с Толстым

Как известно, наш богородский край имеет богатое исто­
рическое прошлое, с которым мы встречаемся и в старых 
названиях улиц, и в воспоминаниях старожилов об известных 
земляках. К сожалению, мы не всегда бережно относимся к 
историческому наследию. Меняется облик старой части го­
рода, исчезают старинные здания, но приятно, что за пос­
ледние годы в центре Богородска положено начало строи­
тельству не жилых коробок, а зданий, которые своим внеш­
ним видом вписываются в историческое прошлое.

Вместе с этим еще мало мы знаем о жизни известных 
наших земляков. К их числу относился и Федор Алексеевич 
ЖЕЛТОВ.

Я просматривал имеющийся в городском музее материал об этом 
талантливом человеке. Известно, что он родом из крестьян, по убеж­
дению — сектант-молоканин, владелец кожевенного завода (после ре-; 
волюции завод им. Венецкого, в настоящее время ТОО «Бокоз»). J

Это был человек высокой культуры, большой книголюб, имевший 
богатую библиотеку, которой пользовались бесплатно богородчане.

К сожалению, Федор Алексеевич в конце 30-х годов попал в вол­
ну политических репрессий.

Вот, в основном все, что было известно.

Изучая в областном архиве документы о прошлом кожевенного 
производства, с помощью работников архива, я узнал немало нового о 
жизни Ф. А. Желтова.

Родился он в 1859 году (12 февраля по старому стилю) в моло­
канской семье. Учился в начальной школе, а в дальнейшем — до­
машнее самообразование, много читает. Отец имел небольшое шор­
ное производство. После его смерти в 1876 году хозяйство ведет 
мать, которая за счет кожевенного завода расширяет дело. Федор в 
ту пору заведует конторой.

В 1878 году он женится на дочери местного крестьянина-заводчи­
ка Е. И. Кукиной. Надо думать, что брак был счастливым, так как 
наряду с увеличением материального состояния растет семейство 
Федора Алексеевича: четыре сына — Алексей, Александр, Анатолий 
и Иван и две дочери — Надежда и Лидия. Таков был состав семьи к 
концу XIX века.

Наряду с основным делом, которое он уже ведет самостоятельно, 
Ф. А. Желтов занимается в общине секты молокан, которая в 70- 
80-х годах выдерживает натиск проповедников западных лютеранских 
течений-баптистов и евангелистов.

151



152 В. Башкиров

Об этом он пишет в своих воспоминаниях о сектантах в с. Бого­
родском.

Будучи по натуре очень общительным и любознательным челове­
ком, он находился в дружеских отношениях с астрономом-самоучкой 
К. И. Каплиным-Тезиковым, с местной интеллигенцией.

С 1894 года Желтов постоянно общается с будущими государст­
венными и политическими деятелями нашей страны В. Д. Бонч-Бруе­
вичем и Е. Д. Стасовой (как говорится в документах, «...имел сноше­
ния по доставлению некоторых материалов для легальных и неле­
гальных изданий»).

В этот период конца 80-х - начала 90-х годов прошлого столетия 
Федор Алексеевич известен как местный писатель. В каталоге 
«Нижегородская архивная комиссия» среди большого перечня произ­
ведений я нашел названия двух рассказов Желтова: «Кость и золото». 
Древнее сказание. (Москва, 1891 г.) и «Перед людьми». Рассказ кре­
стьянина. (Μ. 1892 г.).

Вот как писал о нем В. Д. Бонч-Бруевич в 1928 году:
Ф. А. Желтов мне известен с 1894 года. Я познакомился с ним, тог­

да еще молодым писателем из крестьян, и с тех пор продолжаю под­
держивать с ним переписку как с интересным самородком-этногра­
фом, который написал очень хорошие очерки из жизни крестьян и ра­
бочих, причем все эти очерки целиком и полностью были запрещены 
царской цензурой, а автора их хотели преследовать за противоправи­
тельственные выступления в этих рассказах. Меня даже допрашива­
ли по поводу этого, так как я тогда редактировал одно издательство 
народных книг и хотел эти рассказы там напечатать.

Особое место в жизни Желтова занимают встречи и переписка с 
великим русским писателем Л. Н. Толстым.

Поводом написать письмо Льву Николаевичу была опубликован­
ная Толстым в 1887 году «Исповедь и в чем моя вера». После чего 
состоялась их встреча в Москве и дальнейшая переписка.

13 февраля 1890 года Федор Алексеевич со своей женой, сес­
трой и зятем посетили Льва Николаевича в Ясной Поляне. В даль­
нейшем встречи продолжались — уже в Москве. Переписывались не 
так часто. Иногда по поручению Льва Николаевича на письма Жел­
това отвечала дочь Толстого Мария Львовна. Последнее письмо 
датировано 1909 годом.

К сожалению, ранние письма Л. Н. Толстого были утрачены во 
время пожара, 9 писем писателя были отправлены в редакционную 
комиссию в 1929 году, когда шла подготовка к изданию полного 
собрания сочинений в честь 100-летия со дня рождения Льва Нико­
лаевича.



Он встречался с Толстым* 153

Между тем рос и развивался кожевенный завод. К 1917 году там 
трудились 50 наемных рабочих. По-видимому, все вопросы производ­
ства решал один из сыновей Федор Алексеевича — Иван Федорович. 
Годовая производительность завода составляла 84000 штук мелкого 
сырья — овчины и козлины. По тем временам это предприятие счи­
талось одним из крупных. И поэтому в 1918 году было национали­
зировано Советской властью. Все крупные владельцы, в том числе и 
Ф. А. Желтов, были лишены избирательных прав.

Стараясь доказать свою лояльность к новой власти, а также вос­
становиться в правах гражданина, Федор Алексеевич активно работа­
ет в различных государственных и общественных организациях.

Так, с июня 1918 года он состоял членом Нижегородской ученой 
архивной комиссии, которая осуществляла контроль за исполнением 
служащими учреждений декретов Совнаркома по уничтожению архив­
ных документов.

В 1919-22 гг. Ф. А. Желтов — один из организаторов земледель­
ческой артели «Трудовое содружество». При его непосредственном 
участии были организованы кооперативные земледельческие артели 
«Пахарь» и «Трудовик».

А вот справка бывшего начальника участка постройки железной 
дороги Кудьма-Павлово Б. Троицкого:

Я получил от Ф. А. Желтова составленные при его участии:

1. Готовый материал по изысканию направления железнодорожной 
линии Кудьма-Павлово.

2. Профиль пути.
3. Статистические материалы, необходимые при проектировании 

названной железнодорожной линии.

Недавно Н. В. Мигунов, старожил города, который знал Желтова, 
рассказал мне случай. Будучи молодым человеком, Никандр Василь­
евич на улице встретился с товарищем, и они закурили. Мимо про­
ходил Желтов, который сказал:

— Я бы не советовал вам курить, это очень вредно.
По этому поводу есть копия письма Наркома здравоохранения 

Н. А. Семашко, адресованного Федору Алексеевичу:

Письмо Ваше получил. Совершенно согласен с Вами во взгляде на 
курение. Использую, если буду еще писать на ту же тему.

3.05.23 г. Н. Семашко.

10 мая 1932 года Федор Алексеевич был восстановлен в правах. 
Имея уже солидный возраст, он сотрудничает с городским краевед­
ческим музеем, становится членом русско-германского общества 



154 В. Башкиров

«Культура и техника» и активно отстаивает права общины молокан. 
Ведет переписку с сектами баптистов Германии, США, Эстонии, 
Латвии.

Все это сыграло роковую роль в его судьбе.
15 октября 1937 года Желтова обвинили в контрреволюционной 

пропаганде и связях с сектантскими организациями других стран. 
22 декабря 1937 года он был приговорен к высшей мере наказания. 
Несмотря на ходатайство со стороны В. Д. Бонч-Бруевича и Е. Д. Ста­
совой, 14 января 1938 года был расстрелян.

Реабилитирован Президиумом Горьковского облсуда 12 августа 
1959 года.

Федор Алексеевич оставил нам богатое наследство в виде 
описательного материала по заселению богородского края, по 
развитию на его территории различных ремесел. К сожале­
нию, эти документы утеряны, но нельзя считать поиск их 
делом безнадежным.

И второе. Музей не имеет фотографии Ф. А. Желтова и 
его детей. В то же время в музее имеются старые групповые 
фотографии богородчан. Учитывая общительный характер 
Федора Алексеевича, можно предположить, что на каких-то 
из них и он запечатлен. Но нужна помощь тех, кто его знал.

Хотелось бы, если в Богородске проживают родственники 
Ф. А. Желтова, чтобы они откликнулись на эту статью, 
пришли в городской музей.

В. БАШКИРОВ
сотрудник городского музея

(из «Богородской газеты» от 19 июня 1997 г.)



'Ф1:1 Ά. "Жёлто въ
Z L : БопПмцскод.. Нижегородец,губ., ... .

I I! \ II Λ I И.
I

(О OVKB'fe и дух±).

п Буква убиваоть, а духъ живо­
творить*..  (2 Коринф 3, 8).

№ 9.

Типография И. В· Леонтьева. Баскова вереудокь, 4.
1909.

И-19. Титульный лист брошюры Ф. А. Желтова «Два пути (О букве и 
духе)» (С.-Петербург, Книги Духовных христиан, 1909) — См. стр. 136.

155







Québec, Canada 
1999




