# *ЛИТЕРАТУРНОЕ ПРИЛОЖЕНИЕ*№ 3/4

К 100-летию Хлебникова



## СОДЕРЖАНИЕ К 100-ЛЕТИЮ ХЛЕБНИКОВА Сергей Дедюлин — Хлебниковский год......II, XVI Алексей Хвостенко — Из пропавшей поэмы «Слон На»......II Жан Юбер — Велимир Хлебников в Петербурге-Петрограде.....II Рональд Вроон — Неизвестный диптих Хлебникова......III Жан-Клод Ланн — Хлебниковедение во Франции......III Петр Митурич — Как умирал Хлебников.....IV-V «Велимир I, король времени» под парижской крышей. Фотографии Вильяма Бруя.....VI RNECOIL **Тамара Буковская** — Из новых стихов......VII **Юрий Кублановский** — С юга на север......VIII Михаил Кузмин — Два стихотворения. Публикация Геннадия Шмакова.....IX СТАТЬИ Геннадий Шмаков — Михаил Кузмин, 50 лет спустя..... Юрий Колкер — Прошлое, никогда не бывшее настоящим.....Х **Людмила Вайль** — Скажи кишмиш......X ИНТЕРВЬЮ «Со мной говорил Гумилев...» Беседу с Дмитрием Бушеном ведет Сергей Дедюлин......XI Рассказывает Никита Струве. Вопросы задавал С.Д. .....ХІ **АРХИВ** «Итальянское письмо» Сергея Клычкова М.И. Чайковскому. Вступление, публикация и комментарий Мишеля Никё. Рисунки Владимира Кара-Иванова..... Из литературного наследия Вадима Гарднера. Вступительная заметка Михаила Бараша. Публикация Михаила Бараша и Бена Хеллмана.....ХIII ПЕРЕВОДЫ Две статьи Джорджа Орвелла. С английского......XIV-XV Кристиан Фейгельсон. Последний путь философа. С французского.....XV-XVI КОРОТКО О КНИГАХ Андрей Белый. Армения (Жорж Нива)......III В.П.Григорьев. Грамматика идиостиля (В.Хлебников) — Ronald Vroon. Velimir Xlebnikov's Shorter Poems: A Key to the Coinages (Генрих Баран).....II В.П.Григорьев. Словотворчество и смежные проблемы языка поэта (Жан-Клод Ланн)..... Зарубежная поэзия в переводах В.А.Жуковского (Никита Струве).....XVI Сергей Клычков. Стихотворения - Сергей Клычков. В гостях у журавлей (Мишель Никё)......VIII Франсуа Мориак. Избранные произведения (Женевьева Жоанне).....XVI Роберт Музиль. Человек без свойств (Элизабет Маркштайн)..... Владимир Набоков. Переписка с сестрой (Г.Ш.).. Валерий Перелешин. Два полустанка (Керк Страат)......VII Анна Саакянц. Марина Цветаева: Страницы жизни и творчества Šimon Karlinsky. Marina Tsvetaeva: The Woman, her World and her Poetry (Александр Сумеркин).....Х Ирина Семенко. Поэтика позднего Мандельштама (Ральф Дутли)..... Владимир Хлебников. Творения (Марцио Марцадури)......V Михаил Чехов. Литературное наследие в двух томах (Жорж Нива).....XIII Роман Якобсон. Избранные работы (Борис Паритакин).....IV Joseph Brodsky. Less than One (Марина Срогович)..... Michel Foucault: Une histoire de la vérité (Любовь Юргенсон)..... Futurismo & Futurismi (C.Д.).....II Vyacheslav Ivanov: Poet, Critic and Philosopher poète futurien (Жан Бонамур).....V Marzio Marzaduri. Dada russo (Карло Бонфантини)..... Vladimir Nabokov. Intransigeances (Наталья Горбаневская).....XIV

# Сергей Дедюлин Хлебниковский год

9 ноября 1985 года исполнилось 100 лет со дня рождения Велимира Хлебникова. Эта формальная дата приобрела характер спасительного толчка, сломавшего политику бойкота по отношению к наследию поэта, которую более 20 лет проводили советские издательства (последнее издание стихов Хлебникова, весьма скромное, вышло в Ленинграде в 1960 году).

Накануне юбилейного года изящный сборник поэм и стихотворений «Ладомир» появился на Кавказе (Элиста, Калмыикое книжное издательство, 1984; см. рецензию Ж.-К.Ланна в нашем «Литературном приложении» № 2, «Русская мысль» № 3601, 27.12.1985). Затем под таким же названием (М., «Современник», 1985) был издан тонкий сборник поэм, перепечатанных с издания 1960 года. Было объявлено о выходе книги «Стихотворения и поэмы» (Волгоград, 1985), за границу, однако, — как и другие провинциальные издания — практически не поступившей. Уже в 1986 году полвилось более полное из юбилейных изданий — сборник «Стихотворения. Поэмы, Драмы. Проза» (М., «Советская Россия»). В подготовке всех этих книг (кроме сборника поэм) принимал участие Р.В.Дуганов. Как писал он сам в статье «Поэт, история, природа» («Вопросы литературы», 1985, № 10), всё это, однако, не результат, а только подступы к началу изучения наследия Хлебникова. Все предыдущие издания. за исключением тома «Неизданных произведений» (1940), текстологически крайне несовершенны, а ныне реализованые популярные издания не могут быть адекватными, пока не осуществлено настоящее наччное издание наследия поэта. В этом смысле настоящим событием становится последняя новинка — сборник Хлебникова «Творения», подготовленный к печати В.П.Григорьевым и А.Е.Парнисом (см. рецензию М.Марцадури на стр. У настоящего номера).

Немало ценных публикаций оказалось разбросанными и по самым разным сборникам, журналам и газетам. Назовем несколько из них. В богатой впервые вводимыми в научный оборот фактами работе А.Е.Парниса и Р.Д.Тименчика «Программы "Бродячей собаки"» (в сб. «Памятники культуры. Новые открытия». Ежегодник 1983. Л., «На-

Окончание на стр. XVI

## Алексей Хвостенко

# Из пропавшей поэмы «Слон На»

— умная мысль сознания. Конец. Что кончено? тревожный вопрос сердиа. Конец. Окончено воспоминание

Конец. Теперь вопрос: Стучат ли буквы имени по темечку внучат Крылова дедушки, и так ли горяча волна воспоминания? Урча. слон Хлебникова движется по следу слона Крылова — хобот

дыханье заперто, опричники моста по очереди чтут теперь Ригведу.

Конец. В конце налейте Ганимеду! Пусть тоже пьёт конца отраву боль, и льёт в индо-аттическую соль слезу невинности.

Как мысль ни дика — В конце поэмы новая строка.

Я с ужасом думаю о замкнутости пространства,

о замкнутости формы самого древнего воспоминания.

Я өглядываюсь на звук опрокинутого времени поэмы, и вижу, как стадо слонов медленно.

на тонких ногах человеческого писка проносит лакомое блюдо Рифмы над океаном пустыни.

И в голове колотятся самой тонкой басовой струной, rar «What is it?» для Ричарда Дэвиса, Бедные вопросы к стаду:

что музыка что музыка слона

что музыка слона внезапности

что музыка слона околонежности что музыка слона поэзии

что музыка слона поверженного

что музыка слона стола и мебели что музыка слона ограды и что музыка слона

что музыка что партитура поля говорящего

овёс роса osëc osëc poca овёсельковость музыки понятна росейность музыки могилы могилы протяжённость

ещё бы партитуры

что музыка что музыка ля-ля что музыка буль-буль что бу-бу-бу вращения земного

Вот так-то, музыка, теперь я вижу, как Мы, слоновьей тропой продолжения человеческого рода

следует, падает прячется в омут пустыни.

О вопль тела музыки! — (не первая насмешка ли искусства)?

# Жан Юбер

# ВЕЛИМИР ХЛЕБНИКОВ В ПЕТЕРБУРГЕ— ПЕТРОГРАДЕ

В одном из помещений Государствен ного музея истории Ленинграда — в Комендантском доме Петропавловской крепости — в ноябре 1985 года откры лась интереснейшая выставка, посвя щенная 100-летию со дня рождения Велимира Хлебникова (1885-1922). Организовала ее Алла Васильевна Повелихина, сотрудница Музея истории. Вы-ставка называлась «Велимир Хлебни-ков в Петербурге—Петрограде», то есть охватывала период с 1908 года (приезд из Казани) по 1917 год, когда поэт покинул столицу.

Богатая коллекция фотографий, рукописей, картин, редких книг и интереснейших документов была выставлена в четырех залах бывшего Комендантско го дома. Несмотря на незначительные размеры помещений, материалов разместилось очень много. Один из залов был посвящен первому периоду пребывания поэта в Петербурге, то есть, в основном, знакомству с символистами: упомина ются, например, встречи на «Башне»

Второй зал оказался самым богатым. Здесь были выставлены документы, относящиеся к творчеству Хлебникова непосредственно, в связи с развитием футуризма и со всей литературной и художественной жизнью той эпохи. Рядом с литографированными книжками будетлян и первоизданиями различных про-изведений («Садок судей», «Трое», «ТэЛиЛэ», «Изборник» и т.д.) можно найти массу экспонатов, связанных с художниками и поэтами, с которыми познакомился Хлебников и которые стали накомился элеоников и которые стали его близким окружением в эти годы, — таких, например, как К.Малевич, П.Филонов, Е.Гуро, М.Матюшин, братья Бурлюки, А.Крученых и др. Посетители могли увидеть не только всем знакомого «Матроса» В.Татлина, но и малоизвест-

ные картины из частных собраний. Следующий зал был посвящен посмертным изданиям поэта и критической литературе о нем, а последний интереснейшим экспериментам художника П.В.Митурича с произведениями Хлебникова, т.е. попытке придать его «звездному языку» емкость посред-ством так называемой «пространственной графики». Любопытно, например, стихотворение «Мировик», переписанное на волнистой бумаге. Эти работы еще раз показывают тесную связь поэзии с живописью и, следовательно, необходимость интересоваться при изучении наследия великого поэта и творчеством всех его окружавших.

В этом отношении интересно заметить, что на выставке экспонировался большой материал и о А.Е.Крученых. В

январе 1986 года исполнилось 100 лет со дня его рождения, что, впрочем, официально прошло незамеченным. Организаторы выставки, видимо, тихо отметили эту дату и сделали так, чтобы интерес посетителей сосредотачивался не только на одном поэте, а также и на ряде других лиц и явлений, — которые в совокупности представляют собой, может быть, самый решительный рывок в развитии русской культуры XX века и кладут начало традиции, которая мало-помалу осознается в Советском Союзе.

П

Этот важный момент стал еще более очевидным во время конференции, проходившей 18-19 марта 1986 года. Она открылась докладом В.П.Григорьева «Сповотворческие начала Хлебникова». который явился единственным на конференции серьезным исследованием творчества поэта.

Остальные доклады, уровень которых оказался в среднем не очень высоким, можно распределить по двум категориям. Во-первых, доклады мемуар-ного типа: московский художник, племянник писателя, М.П.Митурич-Хлебни-ков, читал письма брата поэта Александра к Петру Митуричу; Н.Н.Кульбина-Ковенчук, дочь художника, рассказала о своем отце (больше, правда, чем о самом Хлебникове). Во-вторых, доклады, касающиеся Хлебникова в связи с дру гими лицами или художественными группировками. При таком подходе ется две возможности: дурной вари-

ант, когда рассказ о другом человеке позволяет докладчику не говорить о самом главном, в данном случае — о Хлебникове, которого иногда, как мне кажется, разбирают недостаточно (например, сообщения А.В.Повелихиной о Матюшине или Р.В.Дуганова — о Вяч. Иванове); лучший вариант, когда косвенный под-ход позволяет углубить понимание поэта (например, доклад Е.Ф.Ковтуна о

Но самое интересное, наверно, заключалось в очевидном желании организа торов включить поэта в контекст той. богатейшей эпохи и, главное, в желании возродить традицию по возможности полнее, что чувствовалось уже в самом выборе тем докладов. Поэтому показательно весьма серьезное сообщение Т.Л.Никольской о забытом поэте-заумнике А.Туфанове, довольно скучный доклад об обэриутах А.А.Александрова (который обещал советское издание Даниила Хармса в 1988 году) и трогательное чтение собственных неизданных стихов последним оставшимся в живых из членов ОБЭРИУ — Игорем Бахтере-

Итак, можно надеяться, как говорил В.П.Григорьев в своем вступительном слове, что эта Хлебниковская конференция окажется не только завершением выставки, но также послужит, наконец, началом широкого и серьезного внимания советских литературоведов и искусствоведов к этому большому писа-

Монако

# КОРОТКО О КНИГАХ

В.П.Григорьев. Грамматика идиостиля. В. Хлебников. Москва, «Наука», 1983, 224 стр., 2800 экз

Ronald Vroon. Velimir Xlebnikov's Shorter Poems: A Key to the Coinages. «Michigan Slavic Materials», No 22. Ann Arbor (Michigan), 1983, X + 251 p.

Больше двадцати лет разделяет выход в свет известной книги Владимира Маркова о поэмах Хлебникова и публикацию рецензируемых ниже монографий о разных сторонах его поэтического языка и стиля. То, что в 1962 году было исключением, — научный труд о «сумасшедшем», «заумнике», в лучшем случае «поэте для поэтов». ныне является заметной частью самой живой области современной русистики: исследований литературы Серебряного Века. Регулярно появляющиеся работы расширяют и изменяют наши представления о творчестве Председателя Земного Шара. Одновременно «велимироведение» приняло международный характер, о чем свидетельствует тот факт, что автор одной из книг известный советский лингвист, а дру-

гой — американский литературовед. Творчество Хлебникова является предметом исследований Виктора Григорьева с середины 60-х годов, и его ра боты проникнуты любовью к поэту. В своей новой книге, как и в прежних работах, В.Григорьев борется в печати за честь Короля Времени, что придает ей характер не совсем обычный для научного исследования. Труд В.Григорьева - не только описание и анализ отдельных сторон стиля Хлебникова. Это прежде всего попытка связать в одно целое различные и даже кажущиеся противоречивыми области его наследия, и найти в них глубинную смысловую основу. Проволятся смелые параллели и сопоставления между идеями и поэтической практикой Хлебникова с одной стороны, и достижениями в разных областях культуры и науки ХХ века (Эйнштейн, Скрябин, Пикассо и т.д.) с другой. «Мнимая филология» Хлебникова оказывается глубоко родственной его ранним биологическим исследованиям и гипотезам (например, противопоставление «метабиоза» симбиозу), его теориям о времени и пространстве, и его математическим исчислениям. В.Григорьев решительно отвергает все попытки критиков абсолютизировать какую-то одну сторону творчества Хлебникова: то ли сделать из поэта чистого экспериментатора, то ли превратить его в «классика». Можно только пожелать, чтобы пафос блестящей, страстной работы ученого нашел нужный резонанс — не только среди все еще небольшого числа хлебниковедов, но и более широкой русской читательской аудитории, в России и за ее пределами.

Проблема словотворчества, создания неологизмов, является одним из аспектов творчества Хлебникова, анализируемых В.Григорьевым. Именно этой-то проблеме и посвящена книга Рональда Вроона. Р.Вроон проводит систематизацию около 2 300 окказиональных словообразований, взятых из стихотворений Хлебникова. Он разделяет этот лексический корпус на три широких класса (грамматически правильные, грамматически неправильные, аграмматические), выделяет внутри каждого класса различные способы создания неологизмов и приводит количественные результаты. Тщательное сопоставление использования поэтом разных продуктивных и непродуктивных языковых средств дает возможность выявить и подробно проследить оттенки смысля, приблизиться к определению «неопределимого» и выя функцию самых, казалось бы, бессмысленных словоформ. Как и книга В.Григорьева, работа Р.Вроона ниспровергает бытующие обывательские представления о поэтике Хлебникова и помогает воспринять поэта именно как «смыс-

Хотелось бы отметить некоторые общие черты этих книг. Они обе представляют ценность не только как образцы методологической четкости и последовательности, но и как источники идей для дальнейших исследований (это особенно характерно для работы В.Григорьева). Кроме того, они вводят в научный оборот неизвестные рукописные материалы из московского ЦГАЛИ, таким образом пополняя поэтический корпус Хлебникова и проясняя некоторые «темные места» в довоенном «шеститомнике». Обе книги предоставляют читателям подробную библиографию работ о Хлебникове (в книге В.Григорьева, в отличие от частой практики в советском литературоведении - да и не только в советском — скрупулезно воздается должное вкладу западных исследователей в хлебниковедение). И, наконец, обе книги оснащены подробными указателями имен, лексики, произведений Хлебникова, — что позволяет использовать их и как справочники.

С появлением книг Виктора Григорь ева и Рональда Вроона изучение творчества Хлебникова существенно продвинулось вперед. Хотя большая часть работы в этой области еще не сделана, можно с уверенностью сказать, что ими подготовлена почва для будущих синтетических трудов о «священнике цветов», «Разине напротив».

ГЕНРИХ БАРАН

Олбани (Нью-Йорк)

Futurismo & Futurismi. A cura di Pontus Hulten. [Milano], Bompiani, [1986], 640 p.

Что за сульба у лучших выставок в Советском Союзе! Вечно с каталогами творится что-то неладное. Например, состоялась в Русском музее отличная выставка Константина Сомова к 100летию со дня рождения художника (1969); аккуратный, хоть и скромный каталог появился... спустя два года после ее закрытия. Или известная экспозиция «Москва-Париж»: каталог хоть и был издан вовремя (не благодаря ли международной подготовке этой выставки?), но таким тиражом, что ни за какую цену его не достать. Возра зят, что это, мол, примеры прошлого? Посмотрим, что происходило в минувшем году, Внушительная выставка русского портрета из частных собраний в Конногвардейском манеке в Ленинграде или ставшая подлинным событием Хлебниковская экспозиция в Коменлантском ломе там же каталогов не только нет, но их даже не обещают.

Иное дело здесь. С первого дня работы любой выставки — в распоряжении посетителя отличный каталог, а то и несколько сразу (один — посерьезнее, подороже, другие — облегченные). Из связанных с российскими темами тотчас вспоминаются ценные каталоги выставок Бакста в Лондоне и Эдинбурге, Кандинского в Мюнхене и Париже, Стравинского в Базеле, Шагала в Париже и во многих других городах и весях.

И вот теперь — в венецианском Палаццо Грасси в мае 1986 г. началась общирная демонстрация искусств под название «Футуризм и Футуризмы». Перед нами — внушительный увраж в зеркально-серебристой обложкет большая часть 600-страничного объема которого занята прекрасными репродукциями произведений живописи, графики, скульптуры, архитектурных проектов, образцов прикладного искусства. Заметный удельный вес в этом каталоге принадлежит русскому искусству (не только собственно футуристическому, но гораздо шире обще авангардному).

«Альбомная» часть каталога состоит из трех отделов. Первый, сравнительно небольшой — «Предшественники футуризма» (1880-1909). Здесь мы встречаем Мунка, Пикассо, Купку, а также Чюрлёниса, Ларионова, Баранова-Россине и даже Врубеля. Затем следует отдел, отражающий изначальный, пока что лишь итальянский футуризм (1909-18) — это художественные россыпи Боччони, Деперо, Северини, конечно же Маринетти. Третий отдел альбома — интернациональный (1909-30). Здесь представлены футуристы Бельгии, Чехословакии, Франции, Германии, Великобритании, Японии, Польши, США, снова Италии, Швейцарии, Венгрии и последнего из них — Unione Sovietica (отчего же не России? 99% репродуцируемых произведений создано до 1922 года, если не до 1917-го, да и выбор художниками своей судьбы до-

статочно красноречив). Листая страницы альбома, испытываем благодарность за тонкость и нетривиальность подбора репродукций: Архипенко, Баранов-Россине, Давид Бурлюк, Шагал, Экстер, Борис и Ксения Эндер, Гончарова, Кандинский Владимир Бурлюк представлен великолепным портретом Бенедикта Лившица (1911), храняшимся ныне в Нью-Йорке. Единственное полотно Филонова — «Голова» (1925-26) из собрания Георгия Костаки. На отдельном листе воспроизведен изумительный дарионовский портрет Татлина (1911, ныне в Центре Помпиду). Репродуцируются две картины Маяковского из его мемориального музея в Москве. Далее следуют Малевич, Матюшин, Попова. Пуни, Розанова, Татлин (помимо популярного автопортрета с лентой «Стерегущего», воспроизведены и два рисунка «ню» (1911-13?) из собрания Галерен Розы Эсман в Нью-Иорке).

Перевернув последнюю страницу альбома, сталкиваемся с новым подарком, «Словарем футуризма» — целой энциклопедией авангарда, щедро иллюстрированной фотографиями, рисунками и документами. Остановимся здесь лишь на статьях, связанных с русской культурой. Отдельные заметки посвящены каждому из трех братьев Бурлюков, Дягилеву, Гуро, Ясенскому, Каменскому. Общирная статья отведена Велимиру Хлебникову (относящиеся к нему иллюстрации часто встречаются и в других статьях словаря), а также Алексею Крученых (с двумя чудесными рисунками Кульбина) и самому Кульбину (воспроизведена великолепная фотография приема Маринетти в Москве, на которой, среди сотни лиц, можно отлично разглядеть фигуры Ларионова, Артура Лурье, Бенедикта Лившица, Кульбина, Николая Бурлюка). Далее имеются персоналии Б.Лившица, Леонида Мясина, Шершеневича, Стравинского, Леопольда Сюрважа, Удальцовой, братьев Весниных. Ильи Зданевича (и, разумеется, всех названных выше художников). Есть и «тематические» статьи: Советская утопическая архитектура (воспроизведен проект памятника Колумбу К.Мельникова), Комфуты, Москва и Петербург, Заумь и... Дендизм (в последней статье не последнее место занимают фигуры Давида Бурлюка и Маяковского).

Составители каталога выражают благодарность более чем двумстам музеям и коллекционерам за участие в этой выставке. Есть в этом списке и собрания из Польши, Чехословакии. Венгрии, но из советских — лишь одно имя: В.А.Родченко (Москва)...

Как можно понять из выходных данных книги, «русской» частью выстав-КИ И КАТАЛОГА ЗАНИМАЛСЯ АВТОРИТЕТНЫЙ итальянский славист Витторио Страда. Несколько удивляет, что и в библиографии, приложенной к каталогу (составленной, в первую очередь, как раз из итальянских изданий), и в словарной статье «Дада» почему-то оказалась не отраженной ценнейшая монография последних лет, написанная, пожалуй, одним из первых в мире знатоков этой проблемы, — «Русский дадаизм» Марцио Марцадури (Болонья, 1984). С другой стороны, не кажется мне оправданным включение в футуристический словарь заметки о Есенине: мало ли в чьей биографии можно найти случайный эпизод. Тогда надо было бы включить в такой словарь и статью о Мандельштаме, фотоснимки которого с подписью «футурист» встречались в дореволюционной прессе. Жяль, что это издание обощлось без принятых в таких случаях серьезных статей специалистов: в нем имеются лишь (целых два) предисловия генерального комиссара выставки в Палаццо Грасси Понтуса Хултена... Но два других звена обязательной триады альбомные репродукции и энциклопедический словарь — делают каталог «Футуризм и Футуризмы» необходиным для исследователей авангардизма ХХ века.

С.Д.

# Рональд Вроон

# неизвестный диптих ВЕЛИМИРА ХЛЕБНИКОВА

«Его мелкие стихотворения. — писал Роман Якобсон, — производят впечатление осколков эпоса, и Хлебников без труда сшивал их в повествовательную поэму»

Таких поэм немало в творческом наследии поэта. Он сам утвердил принцип «осколочного», мозаического подхода к писанию крупных стихотворных произведений в так называемых «сверхповестях», где каждое входящее в них стихотворение - «самостоятельный отрывок со своим особым богом, особой верой, особым уставом».

Все поэтическое творчество поэта в известном смысле составляет громадную мозаику, разделенную на отдельные, взаимосвязанные плитки, или, по определению самого поэта, на отдельные «плоскости». Расстановка этих словесных плиток по особому, задуманному плану характеризует не только сверхповести, но и другие сложные тексты. Рукописные тетради поэта изобилуют маленькими «поэмами», состоящими из якобы самостоятельных стихотворений. Большинство из них, к сожалению, остаются неизвестными из-за того, что другие варианты тех же стихов были выбраны для публикации чаще всего без указания на соседствующие стихи в рукописи.

Ярким примером такого рода «окказиональной поэмы» могут служить два стихотворения — «Современность» и «Россия, хворая, капли донские пила...». Самый ранний вариант «Современности» был написан Хлебниковым в 1920 году (см. его Собр. произв. Изд-во писателей в Ленинграде, том 3, 1930, с.56); оно было позже расширено и включено в сверхповесть «Азы из узы» (там же. том 5, 1933, с.29-31) в январе 1921 года. Ни один из вариантов стихотворения не был опубликован при жизни поэта. Стихотворение «Россия, хворая...» было также напи-сано в 1920 году и опубликовано в конце того же года в бакинском альманахе «Мир и остальное» вместе с несколькими другими стихами Хлебникова. По воспоминаниям Татьяны Вечерки, Хлебников стремился напечатать как можно больше своих работ в альманахе, но редакционные обстоятельства позволили включить только шесть его произведений. Оба стихотворения были написаны со сравнительно небольшим разрывом во времени, и не исключено, что «Современность» была предоставлена для публикации в то же самое время. Как бы то ни было, эти два стихотворения никогда не были напечатаны вместе; два варианта «Современности» в конце концов появились в Собрании произведений, а «Россия, хворая...» — в Неизданных произведениях (Москва, ГИХЛ. 1940, c.175).

В комментариях к этим двум стихотворениям как Н.Степанов, так и Н.Харджиев ссылаются на существование неопубликованных вариантов этих стихов в «Гроссбухе» тетради, в которую вписано большинство хлебниковских стихов 1920-22 годов. Степанов определяет вариант «Современности» в «Гроссбухе» как «черновой вариант»; Харджиев отмечает, что «Россия, хворая...» в «Гроссбухе» — «более поздний, но не вполне доработанный вариант». Изучение рукописи дает новые интересные факты. Стихи, вероятнее всего, были вписаны в «Гроссбух» в одно и то же время, но спустя несколько месяцев после настоящей даты написания (во второй половине 1921 года). Новый вариант «Современности» не озаглавлен: он значительно короче и фактически без исправлений. Это отнюдь не «черновой вариант», а законченное произведение, право на каноничность которого утверждается более поздней его датировкой. Вариант «Россия, хворая...» также представляет собой беловик, однако он зачеркнут тонкой вертикальной линией, что и вызвало предположение Харджиева о незавершенности стихотворения. Приводим оба стихотворения в той последовательности, в какой они расположены в рукописи:

[1]

Где серых площадей Забор в намисто: «Будут расстреляны на месте» И на невесте всех времен Пылает пламя ненависти И в город, утомлен, Не хочет пахарь сено везти, Когда забыли как любили, Как предков целовали девы А паровозы в лозг разбили Свои сияющие зенки. Свои пламен кровавых хлевы, За могою летела мова И на устах глухонемого Всегда одно лишь слово: «К стенке». Донские капли прописав Тому, что славилось в лони годы, Идет чумой былых забав

Раздор труда и шаткой выгоды.

[2]

Капли донские Пила, хворая в бреду -Холод цыганский. А я зачем-то бреду Канта учить по-табасарански. Мукденом и Калкою, Точно глазами двумя Алкаю, алкаю! По горам горя Стукаю палкою.

Чтение стихов в этой последовательности с очевидностью демонстрирует хлебниковскую стратегию при переработке этого нового варианта «Современности», а именно: усилить взаимодействие первого стихотворения со следующим посредством повторяющей метафоры «донские капли». Выверенные и расположенные одно за другим, эти стихи образуют некую форму диптиха, гле первая часть описывает определенную историческую ситуацию, а вторая содержит отклик поэта на нее.

Было бы невозможно в рамках этой небольшой статьи глубоко проанализировать каждое стихотворение, но связь между ними может быть вкратце освещена. В стихотворении «Где серых площадей...» изображена мучительно-неустойчивая политическая обстановка в Харькове во время пребывания там Хлебникова в 1919-20 годах. Город был взят Добровольческой армией генерала Деникина в июне 1919 года, оставался под контролем белых около шести месяцев и затем был отбит Красной армией. В течение этого времени военное положение стало для жителей Харькова рутиной, и связанные с ним бедствия вызвали у Хлебникова реакцию, описанную в стихотворении. Население страдало от недостатка продовольствия в городе («В город, утомлен,// Не хочет пахарь сено вести»), от актов жестокости по отношению к церкви («И на невесте всех времен// Пылает пламя ненависти») и, прежде всего, от массовых казней противников режима — как того, так и другого, — символом которых были вывешенные повсюду приказы, предупреждающие о том, что нарушители закона «будут расстреляны на месте». Сильное лекарство, прописанное «тому, что славилось в лони годы», это — лечение гражданской войной, и, в данном случае, <del>ее «Донскими</del> каплями», так как противники обеих сторон использовали название реки и края для своих политических и военных соединений (у белых — Донская армия и Донской гражданский совет, у красных — Донской кавале-

рийский корпус). Если первое стихотворение представляет в большей или меньшей степени беспристрастный перечень ужасов современности, то второе может рассматриваться как личная реакция, отклик на историческую ситуацию со стороны того, кто взвалил на себя бремя истории. Поэт рисует себя странствующим мудрецом-философом, изучающим работы Канта «по Табасарански». Судя по ссылкам на Канта в «Досках судьбы», основой раздумий поэта мог послужить «категорический императив» философа. Фильтр. через который он пропускался, был дух Табасарана, местности в южном Дагестане, которую Хлебников посетил в юности и которую он упоминает в другом стихотворении 1920 года «Цыганы звезд...» (Собр. произв., том 5, с.70). Природа этой азиатской версии категорического императива темна, но понятно, что она имеет нечто общее с собственным представлением поэта об «историческом императиве». «Мукден» и «Калка» — два основных отправных пункта в хлебниковской теории о цикличности истории. Они свидетели двух катастроф, пережитых Россией в ее столкновениях с силами Азии: поражение от татар в 1223 году и от японцев — в 1905 году (последнее произвело на молодого Хлебникова громадное впечатление и толкнуло его на пожизненные поиски Законов Времени). В соответствии с хлебниковскими историко-математическими теориями события такого рода возникают с промежутками в 2n лет. Цифра, таким образом, становится символом предвидения. глазами, зрением пророка. Поэт — весь в будущем, зрение его чисто провидческое, ибо физически сн слеп, как греческий пророк Тиресий («Алкаю, алкаю! // По горам горя// Стукаю палкою»). Единственный его СПУТНИК — ГЛУХОНЕМОЙ ЧЕЛОВЕК, ЧЬЯ «речь» предвещает массовые казни.

Объединив эти два стихотворения, Хлебников пытается представить события Гражданской войны в более широком плане своего исторического видения. Невзгоды настоящего видятся ему как повторения зла прошлого. Пророческая и поэтическая сила, позволяющая осознать законы истории, однако, не сопровождается способностью изменить действительность. В этом трагедия обоих - пророка и поэта.

Филадельфия

# Жан-Клод Ланн **Хлебниковедение**

во Франции

Могучий толчок «хлебниковедению» как в других европейских странах, так и во Франции несомненно дало факсимильное воспро-изведение в 1968-71 годах в Мюнхене ставших библиографической редкостью сочинений Велимира Хлебникова, изданных в СССР в 1928-33 годах под редакцией Ю.Тынянова и Н.Степанова и дополненных Н.Харджиевым и Т.Грицем в 1940-м. Тем не менее, если не учигывать частых упоминаний имени Хлебникова в брошюрах, докладах и книгах Ильи Зданевича, сюрреалистов, дадаистов и леттристов, Хлебников был уже известен французской публике хотя бы по книге Б.Горелого «Ка»<sup>2</sup>, представляющей собой перевод нескольких повестей Хлебникова, снабженный предисловием с рассказом о жизни поэта и о русском авангарде, которое знакомит читателей со сложной личностью футуриста и с

В 1967 году Л.Шнитцер в удачных и добросовестных переводах сумела передать огромное значение поэтического переворота, произведенного великим «будетлянином»<sup>3</sup>. Эта антология стихотворений Хлебникова до сих пор остается «библией» пля тех поклонников поэта, которые не знают русского языка. К тому же, сборник снабжен интересными иллюстрациями и фотографиями поэта, кратким, но много объясняющим предисловием, и текст перевода дан параллельно с подлинником. В многочисленных примечаниях содержатся необходимые комментарии истори-

бурной средой его соратников-

новаторов.

ческого и литературного порядка. Вслед за этой книгой в 1970 году появился пругой том, изданный под названием «Кол из будущего»<sup>4</sup>. В нем даны переводы рассказов, пьесы (полностью или в отрывках) и полборка текстов, относящихся к технической и лингвистической утопиям поэта. В предисловии автор продолжает и углубляет тезисы, изложенные в предыдущем сборнике. Эти две книги являются драгоценным орудием для всех тех, кто, интересуясь русским поэтом, не имеет возможности читать его в подлиннике. Оба предисловия представляют ценный вклад в «хлебниковедение», первую значительную попытку оценить и измерить до того малоисследованный поэтический материк.

Уже с начала 70-х годов начинается изучение Хлебникова в собственном смысле слова, и в течение целого десятилетия выпускаются в свет исследовательские работы и переводы. Если следовать хроноло-

гическому порядку, то первым значительным университетским трудом, посвященным творчеству «короля времени», является диссертация И.Миньо о поэтических темах Хлебникова<sup>5</sup>. Опираясь на незаурядную эрудицию и явно увлека ясь любимым предметом, автор диссертации отчетливо выделил основные оси творчества поэта.

Этому основополагающему труду сопутствуют многие переводы и комментарии, разбросанные по разным журналам. Отметим, между прочими, сентябрьский номер (1975) журнала «Аксион поэтик», целиком посвященный Мандельштаму, Маяковскому и Хлебникову, - там даны био- и библиографические указания и объяснительное введение к ряду переводов поэтических и прозаических текстов Хлебникова6; №№ 6 и 8 журнала «Шанж», содержащие переводы того же автора, и в особенности №№ 1 и 2 журнала «Поэтик» за 1970 года, где переводу языковедческих статей Хлебникова предпослан очерк Ц.Тодорова «Число, буква, слово», в котором разбираются лингвистические теории поэта.

К данной линии переводов поэтических и теоретических текстов надо бы прибавить исследования, не имеющие своим прямым предметом Хлебникова или его творчество в целом, но затрагивающие некоторые стороны его поэтики, как, например, замечательный теоретический труд А.Мешонника «Критика ритма», где несколько раз приводятся примеры из Хлебникова; «Полилог» Ж.Кристевой<sup>10</sup>, в кото ром специальная глава отволится рассмотрению психоаналитических слагающих в творчестве футуристов вообще и в особенности Хлебникова; и, наконец, основной труд Е.Терновского - «Очерк истории русской поэмы конца XIX начала XX веков»11, в пятой главе которого прослеживается сдвиг в жанре «поэмы» у футуристов и в первую очередь — у Хлебникова.

В 1979 году С.Фошро издал антологию футуристов и акмеистов, в которой Хлебников представлен 12-ю стихотворениями12, а в предисловии дана краткая характеристика творческого пути поэта. В том же году автор этих строк защитил диссертацию, опубликованную четыре года спустя под названием «Велимир Хлебников — поэт-будетлянин»13. А между тем в 1981 году вышел новый университетский труд, посвященный футуризму вообще (но в котором большая часть отводится Хлебникову). - замечательная диссертация А.Сола<sup>14</sup>, в которой тщательно и подробно исследовано сложное отношение Хлебникова к слову, с его славянским уклоном и чрезвычайно смелым, новаторским подходом к языку, дошедшим до создания «заумного

В 1980 году вышла новая книга переводов, выполненных К.Прижан: «Велимир Хлебников — Словотворчество»<sup>15</sup>. Это хороший обзор поэзии и поэтологических очерков Хлебникова, в предисловии привлечен модный понятийный арсенал психоанализа в попытке пролить свет на подосновы литературного творчества поэта. Список трудов по «велимироведению» не был бы полным без упоминания полезной книги Е.Эткинда «Материя стиха» 16, появившейся в 1978 году. В ней содержится ценный анализ стихотворений Хлебникова и тонко разбираются приемы его поэтического мышления.

### источники

- В.В.Хлебников. Собрание сочинений. [В 4-х томах]. [Под ред. Владимира Маркова]. München, 1968-71
- <sup>2</sup> B.Goriély. Ka. [Lyon], Vitte, 1960 <sup>3</sup> L.Schnitzer. Vélimir Khlebníkov Choix de poèmes. Pierre Jean Oswald,
- 4 L.Schnitzer. Vélimir Khlebnikov: Le pieu du futur. Lausanne, «L'Age
- d'Homme», 1970 <sup>5</sup> Y.Mignot. Les thèmes d'inspiration de Vélimir Khlebnikov. Thèse de 3ème cycle. Paris, 1970
- 6 «Action Poétique», No 63, septembre 1975
- 7 «Change», №№ 6 et 8
- 8 «Poétique», 1970, NeNe 1 et 2 (Tzvetan Todorov: Le nombre, la lettre, le mot; Vélimir Khlebnikov: Livre des préceptes) 9 Henri Meschonnic. Critique du rythme. Ed. Verdier, 1982

- 10 Julia Kristeva. Polylogue. Paris, «Seuil», 1977
- 11 E.Ternovsky. Essai sur l'histoire du poème russe de la fin du XIXe et du début du XXe siècle. Thèse de 3ème cycle. Lille, [1985]
- <sup>12</sup> S.Fauchereau. L'avant-garde russe Futuristes et acméistes. Paris, «Belfond», 1979. Cf. également, du même auteur, l'article Du futurisme russe, paru dans le № 552 (avril 1975) de la revue «Europe». 13 J.-C.Lanne. Vélimir Khlebnikov poète futurien. (2 vol.) Paris, Institut d'Études
- Slaves, 1983

  14 A.Sola. Le futurisme russe Pratique révolutionnaire et discours politique. Thèse pour le doctorat d'état. Paris, 1981
- 15 Catherine Prigent. Velimir Khlebnikov - La création verbale. Christian Bourgois éditeur, 1980
- 16 Ефим Эткинд. Материя стиха. Париж, Institut d'Études Slaves, 1978 (Изд. 2-е, испр., 1985)

# ΚΟΡΟΤΚΟ Ο ΚΗИΓΑΧ

# Андрей Белый. Армения: Очерк, письма, воспоминания. Составление, приложения и

примечания Н.Гончар. Ереван, «Советакан грох», 1985, 208 стр., 20 000 экз.

В конце 20-х и начале 30-х годов поездка в Армению или в Грузию была лля полуопальных советских писателей и наградой и возможностью искупить свои «грехи»: стоило только написать очерк о советском перерождении этих древнейших царств, ставших — не без перипетий — молодыми социалистическими республиками. Так появились «Армения» Андрея Белого (впервые в журнале «Красная новь», 1928. № 8) или «Путешествие в Армению» Осипа Мандельштама («Звезда», 1933, № 5).

Обоих поэтов поразил Арарат. «Я в себе выработал шестое — "араратское" чувство: чувство притяжения горой», — написал Мандельштам, который «наблюдал служение облаков» священной горе, о которую некогда ударился Ноев ковчег. Это шестое чувство Андрей Белый давно уже выработал в себе. Его чуткость к горам, к природному «кубизму» гор, к поразительным «ракурсам» перспектив в горах внушила ему великолепный пролог к «Котику Летаеву». В «Котике» Белый воспевал жестикуляцию и «крутни» Альп: в очерке об Армении Белый славит не только Арарат, но вообще «крики» армянских просторов, «миллионопудовую силу» арминских скал и глыб. Искусство видеть было у Белого своеобразно и поразительно. Он запоминал формы облаков, объемы скал, причудливость камней. Было у него как будто «минеральное» чувство; он воспроизводит не только ритмы пейзажа, но и подземные, тайные энергии недр. Магическая музыкальная фраза Белого, его везувий слов, его сгущения глягольной энергии передают геологическую мощь пейзажа. Поражает в особенности изобилие усеченных, бессуффиксальных отглагольных существительных. типа: «растреск», «прожелт» или «отхват». Перед читателем вмиг строятся конусы и кубы бирюзовых громад (слов и гор), происходят «сбросы камней» — и величественный Арарат, как Сент-Виктуар на картинах Сезанна. явит нам первозданность мира...

Для почитателей Андрея Белого это переиздание «Армении» является радостным событием. Это как будто дополнительный томик к его «Путевым запискам» (где «записаны» Венеция, Сицилия, Тунис), к его книге впечатлений «Ветер с Кавказа» (1928). По блеску словоизвержений некоторые страницы очерка «Армения» не уступают прологу «Котика Летаева». Тряска слов. «морщь» образов и богатство «звукописи» великолепны. Бастионы слов взяты приступом; сухой ветер просторов ликует, и мы падаем ниц перед гигантом Араратом...

Очерк Белого содержит и слабые страницы: встречи с людьми, посещения заводов, размышления об истории Армении («Здесь жив Вавилон: поглядите на бритые профили, губы, носы эриванцев, приставьте к ним длинные клинья бород завитых», и они станут истинными вавилонянами...). Это период, когда Андрей Белый делает жалкие и наивные попытки стать настоящим советским, марксистским писателем. В его последнем романе «Маски», в его «Ритме как диалектике», как и в этом очерке о новой Армении, такие потуги вызывают у читателя неловкое чувство. Соседство беловского

блеска и такого жалкого агитпропа ранит читателя. Помощь Мариэтты Шагинян оказалась в этой области неудачной. Белый не любит новые громады Еревана, но объясняет их «волею к коллективному, согретою радостью». Ему не нравится, что древняя церковь закрыта и разваливается: хорошо было бы, если бы соседняя «база безбожников» пеклась о ней... Это стремление к осмыслению новой, советской Армении порой соседствует с жеманством («колеры» и «променады»)...

Не впервые подобные тексты, забытые или неизданные, возвращаются нам периферийными издательствами союзных республик. Это издание, подготовленное Н.А.Гончар, следует законам жанра: в нескольких приложениях собраны дополнительные тексты Белого об Армении (письма к художнику Сарьяну и к его давнему другу Иванову-Разумнику — увы, с купюрами!). одна глава из «неизданных» воспоминаний жены Белого (они полностью и прекрасно изданы в Беркли проф. Лж. Малмстелом еще в 1981 году — но заграничные издания, как правило, не учитываются даже в советских академических трудах) и два этюда самой Н.А.Гончар («Путевая проза Андрея Белого и его очерк "Армения"» и «Г.А.Джаншиев и страницы о нем в мемуарно-автобиографической прозе Андрея Белого»).

Увидел ли по-настоящему Белый Армению? Не больше, чем Альпы, Египет, Тунис... Он увидел тайные силы пейзажа, но он мало почувствовал трагизм этой страны. Он написал еще один вариант своего собственного космоса, еще один бой в гигантомахии между «строем» и «роем».

жорж нива

..Приезжаем на станцию Боровенка. Сгружаемся. Ищем подводу, так как идти с вещами, да еще в распутье после дождя. немыслимо. Есть одна подвода. Мужик соглашается везти наши пожитки и кого-нибудь из нас (ехала еще сестра жены). Мы посадили Велимира, а сами идем рядом. Дорога скверная, после длительного дождя глинистая почва превращается в глубокое месиво, в котором колеса тонут по ступицу. Идем по большому тракту на Крестцы. По нему всегда идет большое движение, но дорога в ужасно плохом состоянии. Нужно удивляться чудовищной косности местных жителей, которые мирятся с такой дорогой. Сколько тут надрывается лошадей, как замедляется движение, но это все нипочем русскому мужику, терпение его безгранично. Телега скрипит и качается на колдобинах, как лодка на большой волне... Привычная лошаденка упирается и вытаскивает колеса изо всех ям почти без понукания воз-

Идти по тропкам без вещей — одно удовольствие. День солнечный. Весна. Птицы поют, кричат. Дорога почти все первые двадцать верст идет лесом и мимо озер. Проходим, не останавливаясь, несколько депервыь.

...Нам предстоит совершить последний переход в 16 верст до деревни Санталово. Нам дают лошадь без возницы, обещая за лошадью прийти после. Нагружаем свои пожитки на двухколеску и сажаем Велимира, вручая ему вожжи. Его сильно качает. Он опустил вожжи, и лошадь сама выбирает путь. Но не всегда удачно. Попадаются-таки места, где вмешательство в ее выбор необходимо, но Велимир слишком доверился коняге, который идет бодро и безо всякого понукания. И вот на одном особенно топком месте, где колеса вязли по ступицу, телегу так сильно качнуло, что Велимир выпадает из нее. Я поспеваю на помощь, вывожу лошадь на более сухое место. Отряхиваемся, и я усаживаю вновь Велимира, но вожжи оставляю у себя, говоря: «И эта маленькая вселенная требует управления». Сесть было негде, пришлось идти рядом, иногда увязая в глине, но мы благополучно уже добрались до Санталова.

Настала теплая устойчивая солнечная погода. Мы помылись в бане, которая имелась при школе. Оделись в чистое белье, спали на чистых простынях.

Нам испекли много блинов. Была селедка с приправой, масло. Обед вышел на славу. Велимир съел 20 или 40 (не помню) блинов, но что-то изрядное количество, которое всех удивило.

Ходил однажды я с ним в лес. Мы углубились в него и наткнулись на барсучьи норы. Песчаная почва горки, на ней старые сосны и множество входов. Очевидно, тут жило крупное поселение барсуков. Поговорили о том, как их ловят и как на них охотятся, и я предложил затеять на них охоту. Велимир поддержал меня в этом и должен был, как более сведущий в делах охоты, дать планы наших действий. Ружей у нас не было, но можно было достать, а можно обойтись как-нибудь и без ружей.

Как только вышли из лесу, мы, конечно, забыли об охоте на барсуков. Солнце, трав-ка буйно растет, цветы, бабочки, птицы — все полно жизненной энергии. Но Велимир рассказывает о юге, где я еще не бывал. Там

# Петр Митурич

# Как умирал Хлебников

От редакции. Публикуемый рассказ художника Петра Васильевича Митурича (1887-1956) давно уже известен специалистам в разных вариантах — более или менее полных. Данная версия была оглашена на Хлебниковском симпозиуме в Финляндии в апреле 1985 года и затем опубликована в Югославии в переводе на сербский язык («Книжевне новине», 1.11.1985). Мы печатаем этот текст с сохранением особенностей авторского письма, лишь исправив наименование «Ленинград» на «Петроград» (речь идет о событиях 1922 года). Видимо, эти записки были составлены П.Митуричем позднее, на основе дневниковых записей. Название дано нами.

в природе совершается могучая борьба. Все буйно и быстро растет. Растет одно на другом, периодически вытесняя друг друга, тогда как здесь мирно произрастает все борьбы не заметно. Темп биения жизни другой. Что лучше? И то хорошо, и север прекрасен.

Так приятно во всех отношениях проходили первые дни нашего пребывания на природе. В деревню мы не ходили еще. Только однажды пришли к нам трое мужиков потолковать. Для того, чтобы была памятна наша встреча, я затеял разговор о законах времени. Я сказал мужикам, что они беседуют с автором этих законов, которые пригодятся некогда и им. Они заинтереовались, как это может «касаться их как хлеборобов». Да, и «урожаи будут вверены» числам времени и их законам.

Приходила к нам пара молодых парней, с которыми я и раньше беседовал о новой поэзии и искусстве. Велимир, помню, лежар у себя на кровати, я принимал их в нашей столовой. После некоторой пустой болтовни я предложил им послушать стихи, которые сложил Велимир. И начинаю им читать «Ладомир». Стихи длинные, но мои слушатели внимательны. Слушал чтение и Велимир. После он заметил, что сначала ему показалось, что некоторые места «Ладомира» растянуты, но теперь, прослушав его впервые в целом, этого не нашел.

Я тоже пришел в себя после московской маяты, после дороги, и меня потянуло к рисунку. Взял бумагу, тушь и начал делать этюды с натуры. Когда я начал этюд бани, ко мне подошел Велимир. Посмотрел мою работу. «Мне страшно хочется порисовать самому...», — вопрошающе заявил он. Я тут же предложил ему свой начатый рисунок и говорю: «Продолжайте, вот вам все оружие садитесь». И он, обрадованный таким быстрым решением вопроса, сел и продолжал рисовать. Нарисовав фревнышки сруба двух углов бани, через 10-15 минут работы он отдает мне обратно рисунок. «Спасибо», говорит он и удовлетворенный отходит. Я, проведя две темные полосы по этим углам бани, выправил рисунок, как мне надо было, и продолжал работу. Потом Велимир увидел рисунок — и в глазах улыбка. говорившая: «Вот как надо было просто сделать углы бани, миновав перечисление бре-

Я сделал ряд рисунков тушью и помню их: рисунок — Велимир стоит в тулупчике у калитки школы. Этот рисунок дал Абрамову в 1923 году, издателю «Русского искусства»;

он не напечатал и не вернул мне его. Он у Пунина... «Огород» — рисунок отдал для напечатания Абрамову в 1923 году, но у него затерян в типографии. «Заборчики» — рисунок дан Абрамову и тоже затерян вместе с предыдущим...

Велимир чувствовал себя хорошо. Жаловался один или два раза на ознобы, но пароксизмы быстро проходили. Погода все время благоприятствовала нашему пребыванию в деревне. Вставали рано утром, ложились тоже не поздно. Но стало заметно, что Велимир больше держится около дома, больше сидит за столом и пишет. Или стоит у лежанки, где пересматривает свои рукописи изредка показывая мне то или другое. Но мне хотелось, чтобы он больше гулял и поменьше занимался работой, так как есть случай поднакопить сил и освежиться после сырой комнаты в Москве и полуголодного существования. Пища у нас была простая: каша, похлебки, хлеб пополам с картофелем и молоко. Молока достаточно для всех. Корова недавно отелилась. Велимир как-то подозрительно притих, но ни на что не жалу-

Сидит за столом, ест, потом отправляется на речку. Я его сопровождаю, так как его изрядно шатает. За речкой мужик пашет. Он останавливается и рад потолковать с нами. Я ему говорю, что вот у Виктора Владимировича объявилась какая-то странная болезнь: слабость в ногах. Может быть, это чисто местное недомогание? Он не знает такой местной хвори. Что же это может быть, причем общее самочувствие почти нормаль-

Неспокойство нарастало с каждым днем и почти уже часом. Надо что-то предпринять и первым делом вызвать возна

нять. И первым делом вызвать врача. Разгар сева. Ни один мужик не хочет ехать за 15 верст за врачом: он должен потерять день и лошадиную силу, которая ценится в это время, как эолото.

Предлагаю Велимиру полечиться домашними средствами: попарить ноги в сене. Он соглашается. Ставим кадушку с заварным сеном. Он голый садится на стул и опускает ноги в кадку. Его укутывают одеялом вместе с кадкой. С него сильно течет пот, что всем признается за хороший признак. После паренья он ложится в постель укрытым. Чувствует себя неплохо и засыпает.

Не было ребенка, не было существа такого на свете, которого я бы так нежно, так страстно любил и, о ужас! в каком он угрожающем положении. Что делать? Велимироспокоен. Я ему говорю, что, наконец, удалось поехать за врачом и что к вечеру он на

верно будет у нас... Я говорю ему, что собираюсь писать в Москву и Петроград, но, может быть, нужно написать и родным?

По его мнению: «В Москву не нужно писать. Родным хорошо писать о здоровом, они слишком далеко». Я пишу письма в Петроград Пунину, в Москву — С.Городецкому, Сереже Исакову.

Поздно вечером явился парень, ездивший в Крестцы за медпомощью. Там ему наотрез отказали, заявивши, что Санталово не принадлежит к их участку. Наш район обслуживает больница, расположенная в 18-20 верстах за Борком, т.е. по направленик [к] ж[елезно]д[орожной] станции Боровенка, на которой мы сошли с поезда.

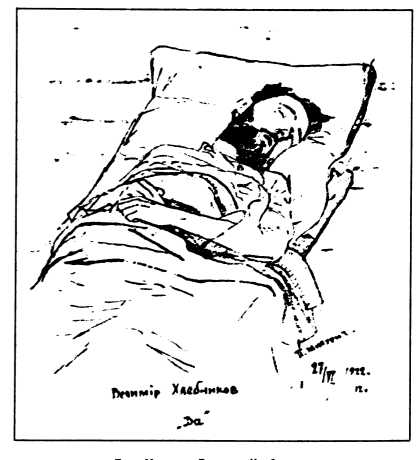
Утром 1 июня, в воскресенье, мужик подъезжает с большой телегой (такая телега только у него). Кладем в нее сено. Одеваем Велимира в его костюм, накрываем его тулупчиком и, взяв с собой хлеба и молока, отправляемся в путь. Велимир лежит прямо во весь рост. Ни на что не жалуется. Мужик ведет философско-религиозную речь. На все-де, мол, воля Божья. Бог дал, Бог взял и т.п.

Солнечное утро переваливает в такой же день, когда мы наконец после 4-х часов пути прибываем в Крестцы.

Велимира на носилках вносят в палату. Раздевают и дают больничное белье. Ждем врача. Я начинаю спрашивать всех больничных нянек, где врачи или, наконец, фельдшера? Они уже все ушли и будут только завтла.

Велимир в тяжелом положении. Дремлет. Рядом с Велимиром лежит рыжебородый тощий мужичонка — словоохотливый сангвиник. У него тоже отнялись ноги. Жена на тачке привезла его в больницу. Он полусидя лежит и бойко действует руками. Резко критикует всех и все порядки больницы.

Палату обслуживали две деревенские девушки — сытого вида и сильные. Им перенести больного было не трудно. Рано утром они производили мойку пола больницы. Пол крашеный, чистый. В девять часов появляются врачи и фельдшера. Приступают к осмотру больного. Женщина-врач и фельдшер. Я рассказываю весь ход болезни и что



Петр Митурич. Велимир Хлебников. «Последнее слово "Да". 27/VI. 1922 г., 12 ч., 28/VI».

# 

# ΚΟΡΟΤΚΟ Ο ΚΗИΓΑΧ

Роман Якобсон. Избранные работы. Переводы с английского, офранцузского языков. Составление и общая редакция В.А.Звегинцева. Предисловие Вяч. Вс. Иванова. В серии: «Языковеды мира». Москва, «Прогресс», 1985, 456 с., 6900 экз.

Московское издание сборника языковедческих работ Романа Осиповича Якобсона — знаменательное и любопытнейшее событие. До сих пор мы читали труды этого замечательного автора — несомненно, одного из виднейших ученых нашего времени, — главным образом, в иноязычной печати. Иногда, но реже, чем хотелось бы, доводилось слушать его устные выступления по-русски, во времена его наездов в Советский Союз. Теперь к его статьям, вышедшим на русском языке между 1958 и 1983 годами (всего около тридцати), прибавилось еще двадцать две работы, составляющих этот сборник.

О Якобсоне, родившемся в 1896 году в Москве и умершем в июле 1982 года в Кембридже, в Америке, писали много. Еще при жизни несколько поколений языковедов, литературоведов, в последние пятнадцать-двадцать лет и специалистов по возродившейся именно в эти годы семиотике, считали его классиком. Его известность, объясняющаяся феноменальной компетенцией в самых разных областях этих наук, что нельзя отнести только за счет его

неутомимости в передаче знаний и опыта письменно и устно, в докладах, в частной переписке или в критических выступлениях. Выход сборника представляется мне

событием по нескольким причинам. Якобсон, по собственному признанию, чувствовал себя дома только в Москве. Теперь, после восемнадцати лет ожидания (сборник стали готовить еще в 1967 году, что видно из приписки самого Якобсона на стр. 6-7), он как бы снова в Москве, на сей раз окончательно и официально посвященный в русские авторы. Это не только было необходимостью, это не только трогательно, это еще и редкий случай, когда изгнанник - и то гонимый, то принятый с объятьями ученый — своими оставленными нам в наследство трудами вдруг займет должное место среди уже читанных, но с пользой перечитываемых исследователей русской и общей грамматики и жизни языка.

Несмотря на разнообразие и несметое число о<mark>ригинальнейших ученых, ра-</mark> ботавших и работающих в этих областях, Якобсон создал собственную языковедческую и даже семиотическую доктрину, которую надлежит связывать только с его именем. Немногим от последователей младограмматиков в языкознании до структуралистов и постструктуралистов в поэтике — так основательно удалось пересмотреть важнейшие теоретические проблемы и обогатить науку о языке, общую и славянскую поэтику. Новаторские, только теперь, в пору всеобщего распространения информации, как бы само собой разумеющиеся мысли о фонеме и ее различительных признаках, о соотношении истории языка и его наблюдаемой структуры, о связи звуковой и смысловой стороны в языке, неожиданный пересмотр казавшегося — по крайней мере в Москве, менее тридцати лет тому назад — последней смелостью учения о языке Ф. де Соссюра, исследования по теории поэтического языка и поразительные открытия в исследовании творчества отдельных поэтов — это только неполный список обновленных и даже попросту внезапно внесенных в языкознание идей, которые разработал Якобсон.

Вехи жизненного пути Якобсона накрепко связаны с этапами развития языкознания за последние пятьдесят-шестьдесят лет; это, вероятно, рекорд деятельного присутствия ученого в науке.

Якобсон был среди основателей Московского лингвистического кружка, ОПОЯЗа, Пражского лингвистического кружка, одним из вдохновителей работы Копенгагенского лингвистического кружка и других лингвистических сообществ. Две цифры знаменательно венчают эту редкую по своему размаху и плодотворности работу: Якобсон был пожалован степенью почетного доктора 26-ти университетов и был избран почетным членом 30-ти ученых обществ.

Можно бы пространно говорить о месте русской науки среди ее сестер: позволю себе только сослаться на мемуарное замечание одного американского ученого. В начале 40-х годов, студентом Чикагского университета, он оказался без наставников в языкознании, как вдруг ему довелось познакомиться с трудами Пражского лингвистического кружка и услышать, какую «отчетливо русскую ноту привнесли [в науку] уже покойный Трубецкой и очень живой Якобсон». Этим сказано и подразумевается немало. Можно предполагать, что эта нота сообщалась изучением таких, казалось бы, частных вопросов, как природа языка, раскрытая через противопоставления способов и места производства речевых звуков (идти дальше Соссюра и Трубецкого), отчетливым пониманием того, что

язык существует в истории, но обладает собственной имманентной структурой, ясным утверждением только намеченного в те годы тезиса о том, что (снова вслед за Потебней, Соссюром и Блумфильдом, но дальше, смелее) по этический язык основывается на максимальном выявлении и талантливом использовании возможностей, данных в структурной организации конкретных

Эта специфика лингвистической мысли того времени, мало известная вне славянского мира до Якобсона, благодарно утвердившего память о своих предшественниках и сподвижниках (поляках Бодуэне де Куртенэ и Крушевском, А.А.Шахматове, Н.С.Трубецком и др.), еще раз напомнит о себе открыиями после приезда Якобсона в Нью-Йорк. Тогда в Америке и в Европе (как и в России) в 50-х — 60-х годах возникнут целые школы и направления, обязанные своими началами В.Я.Проппу - в то время полузабытому преподавателю Ленинградского университета, – работы которого воскреснут благодаря Якобсону; тогда же антропология и лингвистика обретут новую общую проблематику и пересмотрят старую, что позже объяснят встречей Якобсона и Леви-Стросса, сведенных преврат-

ностями войны в Нью-Йорке. В этом сборнике читатель найдет и представительное разнообразие пионерских работ Якобсона, ставших уже классическими; самая ранняя из них, «Принципы исторической фонологии», увидела свет в 1931 году, а самая поздняя. «Ускользающее начало», -1982-м (эта краткая заметка оказалась вообще последней прижизненной печатной работой Якобсона). Темы собранных большей частью в переводах статей (две-три работы были написаны по-русски) те же, излюбленные Якобсоном на протяжении всей его мыслительной деятельности: звук и

значение, русская грамматика, теория стиха, история языкознания, место его среди других наук, «Слово о полку Игореве», но и темы, обновившие языкознание сравнительно недавно: изучение речевых нарушений и роль бессознательного в языковой деятельности. Напомено, что сам Якобсон, талантливый и в остром словце (и начинавший когда-то поэтом), говорил о себе: «Я лингвист, и ничто лингвистическое мне не чуждо», что идлюстрируется его живым интересом и вкладом в изучение связей лингвистики с теорией передачи сообщений, с теорией перевода, математикой, психоанализом и т.і

Другая важная часть этих «Избранных работ», вышедших «под редакцией» известного своими скучными лекциями по общему языкознанию В.А.Звегинцева, — это предваряющая их статья другого русского лингвиста, увлеченного общегуманитарной проблематикой, ее связями с прикладными науками да и с наукой в целом. Во вступительной статье Вяч.Вс.Иванова ощутимы те же, я бы сказал, универсалистские ноты, которые так очевидны для всякого, кто знакомится с разными областями знания, разработанными в русской научной традиции. Она написана с таким волнением и с таким проникновенным вниманием ко всей эволюции научной мысли Якобсона, лингвистики и смежных наук XX столетия, что ее стоит прочесть всякому ЮНОМУ ИЛИ НАЧИНАЮЩЕМУ СКУЧАТЬ ЛИНГвисту. Вероятно, одна из особенностей, сближающих, как где-то сказано, «романтиков» Якобсона и Иванова, состоит в этом редком даре не только открывать новое, но и усматривать новое и оригинальное в старом и как будто известном.

БОРИС ПАРИТАКИН

нами предпринималось. Врач стала исследовать его чувствительность. Колет ноги булавкой во многих местах. Велимир на это не реагирует. «Вы хлопочите об устройстве вашего больного в клинику».

Пока я свяжусь с Москвой или Петроградом и там раскачаются друзья, пройдет 2-3 недели, и это время нам нужно продержаться здесь. Путь трудный, нужны помощники и действия наверняка, без проволочек. Велимир согласился. Чувствовал себя слабо

Я спрашиваю Велимира, что бы он хотел теперь. «Я бы хотел поскорее умереть...» Я утешаю его, говорю, что теперь дело пойдет на лад. Теперь надо победить малярию. Оставляю каравай хлеба и отправляюсь домой, так как мои продовольственные ресурсы истощились и нужно вскоре сюда принести хлеб и молоко. До некоторой степени с успокоенным сердцем отправляюсь домой с надеждой, что еще удастся выкарабкаться, только изнутри не было бы еще какогонибудь поражения. Прошу Велимира написать кому-нибудь хоть несколько строк, при этом прошу меня не упоминать, чтобы приятели меньше рассчитывали на меня. Он сначала никому писать не хочет. Потом на клочке бумаги пишет в Москву своему знакомому доктору.

В городе я приспособился ходить на деревянных подошвах. Для длительного пути при быстрой ходьбе они никуда не годились, и пришлось их оставить. Босиком лучше всего. Но от непривычки у меня быстро стиралась кожа на ногах. Конец пути вследствие этого был весьма болезненным.

Хлестал дождь, и последние пять километров пути особенно были трудны. Но остался невредим и дома оправился. Пишу письма в Москву и Петроград, как упоминал выше, и особым письмом посылаю письмо Велимира к врачу.

Нагруженный хлебом, бидоном с молоком и узлом с творогом и клюквой, я отправляюсь в Крестцы. Наскреб весь остаток сахара. Прихожу в больницу. Велимир на том же месте. Ухудшения не заметно, у него более подвижные глаза. С удовольствием ест клюкву. Пьет молоко. Хлеба не ест: «Этот хлеб мне тяжел, он с картофелем».

Я просил няню сохранять молоко на леднике и приносить больному понемногу, сколько нужно, чтобы оно дольше продержалось. Отдаю ей каравай хлеба, чтобы она его ела и давала бы небольшие куски Велимиру, если он захочет. Но он почти не ел хлеба. Температура повышенная. Посмотрел под одеялом на ноги. Они еще больше опухли. Если пальцем нажать на кожу, то остается ямка. Начинается водянка. Велимир много пьет, просит кислого.

много пьет, просит кислого.
Фельдшер говорит, что положение больного ухудшается, это клинический больной; здесь его нечем лечить, нужно везти его в какую-нибудь клинику. Я говорю, что это непременно будет, что я написал в Москву и Петроград, но ни сегодня, ни завтра сделать этого нельзя, что нужно продержаться неделю.

«Вы завезли меня в малярийное место», — бросил мне упрек Велимир. Меня удручало раздраженное состояние больного. При уходе своем я спрашиваю, что бы он хотел, чтобы я ему принес? «Кумыс или березовый сок». Высказал опять желание умереть.

На этот раз я с особенно тяжелым сердцем возвращаюсь домой. Велимир не был доволен обстановкой. В своем письме к доктору он назвал больницу Коростецкой больницей, заменив производное слово «крестцы» словом «короста». В этом корне слова «короста» звучала характеристика края и его учреждений. Но ничего реального и более удовлетворительного не видно было на горизонте и он подсказать не мог

Между прочим, Велимир просил принести водку. Водки очищенной не было, но самогон можно было достать. Однако я не решился ему давать, так как пользы, наверно, никакой, а осложнение вызвать может в такой опасный период болезни.

Велимир говорит, что вообще здесь нечего делать и надо ехать отсюда. Я говорю, что теперь это очень трудно. Обстоятельства усложнились, наши проездные билеты по железной дороге не действительны, необходимо дождаться кого-нибудь из Москвы или Петрограда.

Я не застал врача в больнице и пошел к ней на дом. Говорю ей о печальных переменах, которые вижу у своего больного.

«Видели врача?» — спрашивает наутро Велимир. — «Да». — «Что он говорит?» — «Говорит, что ничем в данный момент не может помочь нам». — «Да, это верно. Нужен кумыс...»

Когда Велимира побуждают к какому-либо движению или просто беспокоят для того, чтобы перевернуть подушку, он протестует, говоря, что ему больше всего нужен покой. Но продолжает думать о поездке. Раздражается меньше. Слабость усиливается. Велимир тает, угасает.

Отправляюсь домой. Дорога трудная. Дождь. Прихожу поздно. Сам ослабел в связи с подавленным состоянием и ухудшившимся питанием. Уходя из города Крестцы, захожу к одной женщине, у которой есть корова, и прошу ее снести на послезавтра кринку молока Велимиру, твердо наказав ей выполнить это для тяжелобольного. Она сочувственно обещает это сделать. Но на деле оказалось, что она не выполнила своего обещания. Болеть невозможно, нужно от-

правляться к Велимиру.

Застаю его уже в новой палате. — «Почему так долго не были? Я голодаю». — Я его спрашиваю, приносила ли женщина молоко. — «Нет». — Аккуратно ли ему дают обед и ужин? — «Да, безупречно». — Я ему ставлю творог, молоко, хлеб, клюкву. Ему и больница давала клюкву. Ест клюкву жадно и только спустя долгое время ест творог, пьет молоко, при этом сам управляется. Лихорадочное состояние уже не покидает Велимира. На дворе жарко, но у него закрыто окно и даже форточку просит закрыть. Ему холодно.

лодно.
Вдруг Велимир указывает на стену.
«Смотрите, Сергей Городецкий — крыса».
Высоко на стене, где подновлялась штукатурка, образовалось пятно. Силуэт пятна давал фигуру, в которой Велимир усмотрел яркую карикатуру на С.Городецкого. Голова крысы с длинным носом и маленькими глазками и шевелюра волос. Образчик нерукотворного велимировского творчества. Рисунок был так удачен, что его хотелось сохранить, но я не располагал фотоаппаратом.

нить, но я не располагал фотоаппаратом. По обстановке было ясно, что все ждут скорой смерти Велимира.

Я предлагаю Велимиру предпринять перезд в Санталово, а там уже дальше. Он согласен. Я ему говорю, что положу его в пред-

баннике бани, там его не будут беспокоить ни люди, ни тараканы. Он согласен.

Я заручился уже согласием мужика, который сюда привез Велимира, перевезти его обратно. Он назначил 23-е число.

Едем тихо, стараясь не трясти больного. Велимир просит пить. Доезжаем до родника, и я набираю воды.

Вечером проезжаем мимо деревни. Все высыпали и с любопытством смотрят на Велимира, и он смотрит на всех живыми глазами. Его все молча провожали.

Велимир с помощью молодых санталовских парней укладывается на приготовленное ложе в предбаннике.

Белье, простыни, цветы на подоконнике и чистота скрашивали последний приют поэта. Велимир очень ослаб и скоро задремал.

Вася приносит букет васильков. Велимир с удовольствием смотрит на них. В букете он узнает знакомые лица. Речь тихая и трудно разборчивая. Я говорю ему, что получил письмо от Пунина. — «Что пишет?» — Пишет, что приготовлено место в больнице для него и продовольственный паек. Посылает деньги. Велимир решает ехать.

Наутро Велимир смотрел бодрее, но речь еще более затруднена. Едва разбираю, что он говорит: «Мне снились папаша и мамаша. Мы были в Астрахани... Приехали домой к двери, но ключа не оказалось».

Когда я предложил ему настойку, у него радостно засветились глаза и он жадно выпил. «Очень вкусно...», — произнес благодарно. Он заметил после испития вина: «Я знал, что у меня дольше всего продержится ум и сердце». В этой фразе я слышал полную ясность сознания, сознания своего кон-

Рано утром его навещала Фопка и будто бы спросила: «Трудно тебе умирать?» (она всем говорила «ты»), и будто бы он ответил

Когда утром я пришел к нему, то Велимир уже потерял сознание. Я взял бумагу и тушь и сделал рисунок с него, желая хоть что-нибудь запечатлеть. Правая рука у него непрерывно трепетала, тогда как левая была парализована.

Ровное короткое дыхание с тихим стоном и через большие промежутки времени полный вздох. Сердце выдерживало дольше сознания

В таком состоянии Велимир находился сутки и наутро в 9 часов перестал дышать. Фопка, как положено, пришла обмывать мертвого. Когда мы открыли тело Велимира, то она в ужасе всплеснула руками: «Бедный страдалец!» Потом, приподнимая тело для переодевания в чистое белье, она произнесла заклятие: «Не пугай меня, не пугай ночами!»

«Обрядив», мы понесли труп Велимира в школу. Он так был тяжел, что я едва мог передвигать ноги. Там мы положили его на одр, покрытый соломой, и прикрыли простыней. Я сделал еще рисунок с уже мертвого учителя.

В деревне прознали, что Велимир скончался, и запрашивали, как будут его хоронить — с попом или без попа? Я отвечаю, что, конечно, без попа. Никто из деревенских не пришел проститься с уходящим Велимиром.

Сговорились с мужиком, опять с тем же, который отвез и привез Велимира из больницы, чтобы он сделал гроб. Кое-как он сма-

Jonpan & F - 8 rac 27 [ na bonjoe acidenie tamokoboii:, mpipus su any nompensie.

Deman:; , ga " a bekepe nomene repidureaka Bodowan nysoko.

Demanie z ceptye nomenemuo ocialebano u & I. 28 [! npekpamaros.

Dep Rui Tipercedamone.

Dep, Capimanolo

Onymen & nomen !! apunia anytimos na karotune & Jyraka Hobrop. 145, Kparta yana Timusopeebekori bar, & reban 3 adnem !

yung y canon orpadu mendy eroso u coenen.

Петр Митурич. Запись о смерти Хлебникова, 1922.

стерил из сосновых досок короб, мало похожий на гроб, и принес его на утро следующего дня. На крышке гроба внутри я голубой масляной краской нарисовал земной шар, а под ним написат: «Первый Председатель Земного Шара Велимир Хлебников». Сбоку на гробе с обеих сторон сделал крупную голубую надпись: «Председатель Земного Шара».

Пришли еще двое молодых парней, которые согласились свезти Велимира на кладбище и там вырыть могилу. Я пошел вперед оформить смерть и погребение.

Был ненастный день. Дождь то моросил, то лил. Когда я пришел в деревню Ручьи, где был погост и церковь, за 12-13 верст от Санталова, и обратился к священнику с этим делом, то он, узнав, что похороны намерены совершать без церковного обряда, сказал, что не допустит покойника на православное кладбище.

Тогда я отправился в Барок, в сельсовет за 3-4 версты. Там мне говорят, запинаясь, что-де тоже не знают, как поступить, у них первый случай, когда хоронят «гражданским браком». И это была не оговорка случайная, а все присутствовавшие там мужики принимали участие в обсуждении вопроса и не однажды употребляли выражение «гражданским браком». Очевидно, оно у них имело универсальный смысл действия вне церковных обрядов, чего бы вопрос ни касался.

Я им заявил, что с большой охотой похороню своего товарища в лесу, пусть только председатель сельсовета укажет, где это можно сделать, и даст свое письменное разрешение. Тогда он сдался и решил, что нужно похоронить тело на кладбище в Ручьях, и пишет резолюцию. Когда я обратно являюсь к священнику — привезли Велимира и ждут меня. Я показываю письменное разрешение. Священник соглашается на похороны, но ни за что не позволяет пронести гроб через ворота погоста. Вокруг погоста каменная ограда. Священник указывает, что с задней стороны ограда низкая и можно легко перенести гроб через нее.

Tr. Mungyun.

Там гроб переносится, и тут же у задней стены ограды с левой стороны роется могила. За рытьем могилы я рассказываю парням о некоторых больших идеях Велимира, заключенных в его сочинениях, чтобы они лучше знали, кого они хоронят.

Вырыли небольшую могилу (глубже был

Вырыли небольшую могилу (глубже был гроб) между елью и сосной. Опустили гроб и засыпали.

Сделав засечку на ели, обнажив древесину ее, я сделал надпись о покойнике. На песчаный холмик воткнул большую ветку сирени. Как говорили потом, эта ветка прижилась и пошла в рост.

ПЕТР МИТУРИЧ

# Jean-Claude Lanne. Velimir Khlebnikov — poète futurien. (2

ves, 1983, 472 p.

Книга «Велимир Хлебников, поэтбудетлянин» имеет основной задачей исследование взаимодействия поэзии и теории внутри хлебниковской литературной системы, понятой как двойная работа, сочетающая само поэтическое

творчество с размышлением над усло-

виями и абсолютным значением этого

vol.) Paris, Institut d'Études Sla-

творчества. Первый том состоит из двух частей. В первой из них («На подступах к Хлебникову»), после краткого биографического очерка, вписывающего поэтическую работу Хлебникова в литературный ландшафт начала века, две основные оси хлебниковского мышления время и язык — рассматриваются в свете как теории самого поэта, так и современной науки и критики. Весь этот анализ проникнут стремлением авторя выявить необходимость у Хлебниковя теоретического размышления для создания поэтической речи. Наконец, анализ отношений между поэзией Хлебникова и революцией приводит к переоценке этого последнего понятия: оно определяется как художественное слово, освобожденное от подчинения ка-

кой бы то ни было внешней тематике. Вторая часть посвящена описанию поэтической системы Хлебникова с точки зрения ее функционирования, ее вырабатывания и, наконец, ее противоречий. Функционирование поэтической системы подвергается, как и она сама, двойному движению: от поэзии х теории и от теории к поэзии. Законченным выражением этой системы является театральность хлебниковской

поэтической речи, театральность, в полную силу проявившаяся в большой сценической поэме «Зангези». Анализ этой поэмы позволяет читателю наблюдать взаимодействие двух компонентов системы, а филологический комментарий к прологу оперы «Победа над солнцем» дополняет этот анализ. Глава под названием «Построение системы» определяет общую ориентацию поэтического творчества Хлебникова, которое постепенно вырабатывалось в 1908-12 годах на основе символизма. Но завоевание Хлебниковым поэтической автономии осуществилось преимущественно именно в борьбе с этим течением, впавшим около 1910 года в состояние острого кризиса, и анализ трех образцов драматического творчества Хлебникова позволяет нам проследить за этой постепенной переработкой символизма и построением того, что автор называет «будетлянством», - то есть нового искусства, целью которого стала победа над вре-

менем.
Перечень противоречий, присущих этим исканиям формы, способной разрешить противоречие между временем и речью, делает явным глубокое единство хлебниковского замысла. В заключение набрасывается будетлянская Атренейса, утверждающая новаторский, антириторический характер автономного слова, причем последним последствием этого «освобождения слова» является для Хлебникова взаимное отождествление поэзии и мира, сливающихся в одну и ту же смыслотворящую деятельность.

Во втором томе разбираются многочисленные пункты исторической критики (проблемы подражания, влияния, литературной школы, преемственности литературных течений и т.д.), непосредственно связанные с основным текстом работы и составляющие необходимое методологическое дополнение

поэтической речи, театральность, в | к анализу поэтической системы Хлеб-

Перед нами литературная критика самого высокого уровня. Книга Ланна суммирует поэтический мир Хлебникова и, по моему мнению, является решающим этапом в литературе о нем. Многие из примечаний, помещенных во втором томе, содержат новые и оригинальные обобщающие суждения оразных аспектах русской литературы XIX века, — например, о наследии символизма, о футуризме, о понятии «ренессанса» в русской литературе.

жан бонамур

Париж

Перевод с французского Б.Б.

Велимир Хлебников. Творения. Общая редакция и вступительная статья М.Я.Полякова. Составление, подготовка текста и комментарии В.П.Григорьева и А.Е.Парниса. Москва, «Советский писатель», 1986, 736 стр., 200 000 экз.

Юбилей Велимира Хлебникова вызвал и в Советском Союзе, и за его пределами симпозиумы, встречи, выставки, часто весьма интересные как по своим материалам, так и по тем путям, которые они открыли для дальнейших исследований (см., например, отчеты в «Русской мысли», №№ 3587, 3630). В контрасте с этими пылкими начинаниями публикации хлебниковских текстов находятся в плачевном состоянии.

Хлебников, как известно, мало заботился о своих писаниях, часто отдавал их в печать непросмотренными или доверял их друзьям, которые, истолковывая на свой лад футуристический принцип коллективной собственности на литературный текст, вносили в него исправления и сокращения, создавая порой заумные слова там, где их и не было.

Ленинградское пятитомное издание 1928-33 годов («Собрание произведений») под редакцией Н.Л.Степанова и Ю.Н.Тынянова в числе своих многих то што б браны и упорядочены тексты, разбросанные по редким изданиям, провинциальным журналам и частным архивам в годы неблагоприятные для филологических исследований авангардизма. Однако этому собранию можно поставить в вину то, что в него попали и, более того, были закреплены ошибки, искажения, публикации произвольных текстов. В двух последуюших изданиях Хлебникова («Избранные стихотворения», «Стихотворения») Н.Л.Степанов пытался исправить наиболее грубые промахи. В 1940 году Т.С.Гриц и Н.И.Харджиев подготовили образцовое издание неизвестных текстов Хлебникова («Неизданные произведения»), но, к сожалению, оно относилось лишь к малой части хлебниковского творчества. В лальнейшем Н.И.Харлжиев продолжил свою работу над новым изданием Хлебникова, которое, когда оно выйдет в свет, несомненно явится важным этапом в изучении творчества этого поэта.

Тем временем, самые последние месяцы принесли нам неоценимый дар: собрание сочинений Хлебникова, предназначенное для широкой публики, однако изданное со всей научной строгостью и знанием дела. Том, названный «Творения», подготовили к

печати два известных ученых: В.П.Григорьев, автор важных исследований о языковом творчестве Хлебникова, и А.Е.Парнис, новооткрыватель хлебниковских текстов. Вступительная статья М.Я.Полякова содержит, в частности, несколько интересных гипотез о соотношениях между идеями Хлебникова и религиозного мыслителя Н.Ф.Федорова.

Том «Творений» представляет собой обширный выбор из произведений Хлебникова, что соответствует примерно двум третям пятитомника. книжки, заметки, но еще и весьма важные тексты («Разин», «Разложение слова» и т.д.). Исключения частично восполняются публикацией нескольких новых текстов. Кроме того, произведения расположены в ином порядке и порой представлены под новым названием (так, «Труба Гульмуллы» стала «Тираном без Тэ» и т.п.). Том обильно снабжен рисунками и фотографиями. Жаль только, что иной раз они сильно отретушированы.

Ценность этого издания состоит главным образом в текстологической работе. Тексты были сверены с рукописями или с корректурами, исправленными в свое время самим автором. По завершении этой тшательной работы выбирался «лучший текст» и снабжался примечаниями, в которых обсуждаются спорные слова, оправлывается выбор варианта, дается информация о темных местах.

Будем надеяться, что эта работа, серьезная и важная, явится первым шагом к полному и окончательному изданию творений Хлебникова со всеми вариантами текстов,

МАРЦИО МАРЦАДУРИ

Болонья

В декабре 1985 года в Париже прошло несколько представлений спектакля «Хлебников<sup>3</sup>, или Велимир І, король времени». Они состоялись в мастерской художника Вильяма Бруя, расположенной под самой крышей одного из новых домов около Центра Помпиду. Вильям Бруй, ленинградец, уже более 15 лет живет и работает в Париже. Он постановщик, оформитель и вдохновитель спектак-ля, поставленного по стихам Хлебникова во французском переводе. В тройной роли Хлебникова были заняты молодые актеры Тьерри Кюриаль, Пьер-Юг Вютей и Лоран Шу. Отзыв Киры Сап-гир на спектакль был напечатан в «Русской мысли» № 3602. Мы публикуем здесь фотоснимки сцен из этой постановки.



Стой! ЗдесьСтрашный Суд!..

# «Велимир I, король времени» под парижской крышей

# Фотографии Вильяма Бруя



Эй, девчоночки неважные, Покупные, запродажные, Врывайтесь в особняк, Скачите перед зеркалом! Каблучки-дурачки! Эй мила, ай мила! Ведь буря богатеев след бегства замела. Ах вы губки, мои губки, Да ночные покупки! Ах вы ножки, мои ножки, Хорошие какие!



Птица, стремясь в высь, Летит к небу.



Я, написавший столько песен, Что их хватит на мост до серебряного месяца. Нет! Нет!.. Я ж негодую на то, что слова нет у меня, Чтобы воспеть мне изменившую избранницу сердца. Ныне в плену я у старцев злобных, Хотя я лишь кролик пугливый и дикий, А не король государства времен, Как зовут меня люди.

# КОРОТКО О КНИГАХ

В.П.Григорьев. Словотворчество и смежные проблемы языка поэта. Москва, «Наука», 1986, 256 стр., 5900 экз.

Новая книга В.П.Григорьева является продолжением «Грамматики идиостиля» того же автора. Обе книги посвящены творчеству великого «будетлянина» Велимира Хлебникова, обе они обогащают и расширяют поле «велимироведения». На этот раз русский ученый выбрал главной темой своих исследований одну сторону творчества поэта, а именно пресловутое хлебниковское «словотворчество». Несмотря на то, что американский литературовед Рональд Вроог уже блестяще проанализировал эту проблему, опираясь больше всего на лирические стихотворения Хлебникова (в кн.: «Velimir Xlebnikov's Shorter Poems: A Key to the Coinages»), B cBoем труде В.П.Григорьев не повторяет просто-напросто заключения американца: он вель изучает целое творчество поэта и доводит до сведения читателей значительную часть до сих пор неизвестного рукописного материала, проливающего свет на закулисную лабораторию словопроизводст-

Как и в своей первой книге, В.П.Григорьев соединяет строгий, объективный жанр научного исследования и ярко выраженный стиль острой полемики, направленной против той — до сих пор в советской России, увы, не вполне изжитой — критики догматического толка, которая, по инерции «упорствуя в своем бытии», игнорирует всю сложность литературной (а еще шире — художественной) проблематики и оперирует грубыми категориями идеологического порядка. В этом отношении апология Хлебникова нужна, целебна для мо-

рального климата критики в современной России, но для западного читателя это, наверное, не самый интересный аспект работы В.П.Григорьева. Порой даже кажется, что автор, в резонном желании подогнать своего опекаемого под нормы допустимого для гг. цензоров, уж как-то перегибает палку: что общего, например, между Хлебниковым и злосчастным «соцреализмом»? Но когда исследователь, оставляя полемику в стороне, подходит к рассмотрению словотворчества поэта, тогда его метод неоспорим, представляясь образцовым по широте охвата и по обоснованности принципов в классификации изучаемых фактов.

Лингвист-хлебниковед исследует практику словотворчества по двум осям диахронии и синхронии, что позволяет читателю охватить единым **УМСТВЕННЫМ ВЗОДОМ ДЯЗВИТИЕ ВЗГЛЯ**дов и приемов поэта в этой деятельности, и одновременно «инварианты», константы в изумительной работе над словом. Во-вторых, В.П.Григорьев всегда стремится к тому, чтобы лать точный контекст появления того или иного неологизма, а это немаловажная и полезная процедура, ибо она соответствует самим принципам поэта (всякое новое слово должно быть прозрачным в смысловом отношении для читателя, и если чаще всего оно не до конца понятно, то по крайней мере его формообразующие элементы должны быть четко и ясно узнаваемы, различаемы). В-третьих, а это, наверное, самое интересное и самое плодотворное в монографии, исследователь подходит к явлению словотворчества не только с позиций лингвистики, но и эстетики, и в этом отношении В.П.Григорьев прав, когда он связывает эстетику словотворчества Хлебникова и мифологию, стихийно возникающую из самой словесной работы, из самих экспериментов над словом. В.П.Григорьев, наконец, вполне основательно сближает практику поэта и его же суждения о собственном творчестве (то, что автор монографии называет «метавысказываниями»). Отсюда следует впечатляющая классификация начал словотворчества (их автор насчитывает двадцать одно!).

Можно лишь сожалеть о том, что В.П.Григорьев не обратил большего внимания на философию словотворчества и на вопрос о том, почему же так равномерно вспыхивают в истории всемирной литературы периоды интенсивной словотворческой деятельности (см., например, позднелатинских писателей, поэтов Плеяды во Франции или же архаистов-шишковистов в России начала XIX века). По правде говоря, ученый затрагивает, но как бы вскользь и мимоходом, эту серьезную проблему, оставляя вопрос открытым для других исследователей (или, быть может, и для себя самого в будущей книге?). В.П.Григорьев, во всяком случае, открывает много перспектив и с щедростью, свойственной большому знатоку своего дела, предлагает всем хлебниковедам в России и вне России много тем для дальнейших исследований, а эта черта безусловно придает его труду высокую стимулирующую ценность.

жан-клод ланн

Лион

Dada russo. L'avanguardia fuori della Rivoluzione. A cura di Marzio Marzaduri. [Bologna], «Il cavaliere azzurro», [1984], 260 p.

В последнее время в Италии наблюдается огромное оживление в области исследований футуризма (как итальянского, так и других стран), вызванное подготовкой к выставке «Футуризм и Футуризмы», открывшейся недавно в Венеции и уже в течение нескольких месяцев широко рекламируемой прессой и телевидением как «важнейшее культурное событие года». Но здесь речь

пойдет об одной книге, задуманной, написанной и опубликованной независимо от веяний моды и занимающей видное место среди серьезных исследований по русскому футуризму, благодаря принятому в ней критическому методу и полученным глубоким выводам.

Книга называется «Русский дадаизм. Авангард вне революции». Ее автор, Марцио Марцадури, оставил проторенную дорогу изучения русского авангардизма, проложенную трудами В.Маркова, Н.Харджиева, А.-М.Рипеллино и т.д., и пустился по проселкам, отходящим от этой магистрали; другими словами, занялся изучением деятельности тех авангардистов, которые, будучи рассеяны Октябрьской революцией, одни оказались в Берлине и Париже, а другие в Тифлисе и Баку, — продолжали, как и ранее в Петербурге или Москве, эксцентрично выступать против господствующего вкуса.

Подкрепляя свои наблюдения значительным количеством переводов оригинальных текстов, М.Марцадури прелпочитает ограничиться рассмотрением авангардистов, которые стоят ближе к программам западных дадаистов, пытаясь по-своему показать существование, так сказать, некоего «интернационала» русских далаистов, некоего словесного потока, направленного против «грамматического конформизмя, синтаксической инерции, логической последовательности» и достигающего автоматизма писания как побелы нал тралицией. Таким образом, автор стремится доказать, что работа над словом, выполненная, например, тифлисскими заумниками (по этой теме М.Марцадури уже опубликовал одну работу в коллективном труде: «L'avanguardia a Tiflis». Quaderni del Seminario di Iranistica [...], 13, Venezia, 1982), существенно не отличается от словесного творчества русских дадаистов в Париже. Предлагаемые автором сближения достаточно любопытны. Как, действительно, не заинтересовать-СЯ «ИСТІРАВЛЕНИЯМИ» КЛАССИЧЕСКИХ ТЕКСтов, выполненных русскими дадаиста-

ми путем введения синофонов-

синонимов (и ляпсусов) или неприличных каламбуров?

М.Марцадури не ограничивается рассмотрением пореволюционного творчества дадаистов, а бросая взгляд назад, отыскивает начатки дадаизма даже в «Победе над солнцем», которую Крученых, Малевич и Матюшин поставили в Петербурге в декабре 1913 года. В провоцировании зрителей, осмеянии искусства, нелогичности текстов, языке, сведенном к чисто фонетической игре, уже заключались, по сути, все мотивы постфутуризма, в которых наблюдалось последующее развитие дадаизма; не говоря уже об абстрактности группы «41°», возникшей в Тифлисе и ставшей в 1918-19 годах материалистическим и плебейским соответствием цюрихскому далаизму

Книга является также захватывающим и любопытным рассказом о разнообразных человеческих судьбах участников русского движении дадаистов, разбросанных по всем широтам. Приведенные в конце образцы поэтического творчества представителей этой разномастной группы складываются в некую мозаику, которая, несмотря на свою очевидную пестроту, достаточно убедительно подтверждает существование того русского дадаизма, поисками которого автор был занят в своей книге.

Исследование, выполненное — в основном — по письмам, свидетельствам, неизданным документам, имеет ту огромную заслугу, что воскрешает обстоятельства и лики авангарда сегодня вовсе неизвестные или давно забытые. Эту книгу можно также рассматривать как приглашение к переоценке истории русского авангарла. который в своем постфутуристическом развитии должен отождествляться не только с узким и определенным направлением журнала «Леф», но и с алогичными экспериментами, ставшими плодотворной почвой для творчества.

КАРЛО БОНФАНТИНИ

Триест

Тамара Буковская

# ИЗ НОВЫХ СТИХОВ

Поэтам начала века

Полжно быть, начиналось так в белесом незакатном небе заря, подобная «Ich liebe...», почти «Cor ardens» — за пятак. Дешевка лубочных страстей, начало века, упованье на близость душ, родство идей, мистическая полутень с дешевой книжкой на диване. Литература и любовь божественные откровенья, тяжелой нависает сенью зари запекшаяся кровь. В тоске невысказанных слов, томящихся как льды в запруде, язык пророчеств вял и труден и недостоин вещих снов. Кощунственная власть стихов, как душный аромат герани, едва доступен стал гортани, тебя пленяет без оков. Поэт-вещун, куда же ты на ощупь крадешься в тумане? Пропойца в ваточном кафтане, певец стихий или тщеты? И «шумом внутренней тревоги» смущен, отравлен, оглушен как тот безумец, дай Бог ноги, бежишь, не видя, что смешон. И торопливыми стихами. как бы неровными шагами пятнаешь ночи полусон.

От редакции. Тамара Буковская — ленинградская поэтесса, уже многие годы плодотворно ведущая литературную работу. Принадлежала к школе «конкретной поэзии», возникшей в Ленинграде в 1967 году (см. обзор Александра Каломирова в № 2 «Литературного приложения», 27.12.1985). Обширные подборки ее стихотворений были опубликованы в нескольких номерах журнала «Нева», в № 124 «Вестника РХД» и в одном из томов «Антологии Голубой лагуны» К.Кузьминского. Профессионально занимается также литературно-музейной работой.

С болью и счастьем, какая ни есть, а твоя жизнь - даровая, простая. простецкая штука. Как не расплакаться по двору мечется сука, кишки свои за собой по земле волоча.

Поколение тайной свободы шептуны, вертуны, колоброды, отщепенцы, изгои, уроды нынче вышли, похоже, из моды. Разбрелись по углам умирать.

Что толку тягаться с судьбой не лучше ль смешаться с толпой и в темном ее колыханьи с тяжелым простудным дыханьем хрипеть: «я ведь тоже такой».

В быстрых сумерках театральных, в долгих сумерках погребальных день заходится не шутя, между слякотью ноября, оспой лютого декабря (хоть срифмуй это все на «бля»), а, любя или не любя, жив — тверди себе, что не зря.

Когда-нибудь и где-нибудь, быть может, точнее так — нигде и никогда мы не увидимся, и время не поможет, свернет в бараний рог, сдерет живую кожу? Все это, видишь ли, слова, слова, слова... Но в суете, беспамятстве, разброде, чужого, бесприютного жилья не шорохи, не запахи и звуки останутся, а тонкая шлея— полоска света. Поминай со скуки в рассеяньи, в разброде и в разлуке. Когда-нибудь. Нигде и никогда...

Что честолюбие поэту? Меня уже почти что нету не слышен голос, и слова пооблетели, как листва под ветром осенью дождливой. Ну что же - я была счастливой, я этот воздух так пила, что закружилась голова не окликай меня, мой милый.

Блекловатый Петербург на раскрашенной гравюре, где два всадника в аллюре и гулянье на лугу. Вид почтенной старины все и чинно и пристойно, только облака странны безотчетностью покроя. Только эти облака обещают нечто вроде облегчения в погоде дождь и ветер, но слегка. Бестревожный колорит, акварельная раскраска, европейская закваска, но перед грозой парит. Все бездвижно — дерева, неколеблемые травы, молчаливы, вялы, плавны горожане у пруда. С лишком век тому назад загулявший иностранец европейский лоск и глянец наводил на наш фасад. И в нордической тоске полумертвого пейзажа машет дерево плюмажем, гаснут волны на песке.

Ну что? Ты загнана в капкан, ощеривайся, огрызайся. Но тот, кто целил, в цель попал, уязвлена? Смирись, признайся... Что жизнь напрасно прожита, в руках пустые погремушки, любовь и дружество - игрушки, ну, тешься ими, как старушка дагерротипами теней. Как тихо. Пусто. Ни друзей, Ни собеседника, ни даже той тени, о которой скажешь, что бестелесней и белей листа бумаги. Прежде к ней поэт дерзнул бы обратиться. Но «не хотится ей пройтиться». Она капризна. Будь умней. У Музы множество затей, и не спешит она явиться.

Грязь придорожную смоет дождем, хоть однова, да нескушно

живем. Брошены под ноги на перегной сквиталась эпоха с тобой

и со мной. Эники-беники, скисли вареники.

В тоске несказанной любови, для окружающих нелеп, из плоти, и души, и крови поэт вымешивает хлеб. Ненасытимыми глазами ищи, читатель, между строк обласкан был поэт друзьями, был счастлив или одинок. Обманешься и ошибешься и не узнаешь ничего. Никак ты надо мной смеешься и водишь за нос? Кто кого...

Ну что ж, когда-нибудь потом мы перемолвимся, быть может, с тобою словом. Бог поможет, Бог даст, когда-нибудь, потом. Ну да, когда-нибудь, Бог даст, увидимся и удивимся еще мы живы, но годимся для мемуаров о «Былом». Бог даст, когда-нибудь, потом. Всего ж верней, не дай Господь, услышим в чьем-то пересказе оборванный на полуфразе наш разговор — сухой ломоть, когда-то бывший черным

хлебом,

но в изложении нелепом он, как отторженная плоть, убог, не приведи Господь.

не считая теченье свое ни судьбой, ни работой, разве только тогда тебя мог обмануть небосвод, свод небес, все сводящий на нет в том пейзаже возле стен крепостных, где плескание вод по песку не торжественно, а мизерабельно даже. да широкой воде. что текла и поныне течет. подтверждая ученье о трех (и не более!) штилях. Только в детстве, любя это небо до слез, ты вглядеться старался до белого трепета крыльев в твердь небесную, где покружил и исчез белый голубь и белые перья уплыли.

Ничего-ничегошеньки нет,

Ирина Семенко. Поэтика позднего Мандельштама (От черновых редакций к окончательному тексту). «Eurasiatica», 1. Roma, Carucci editore, 1986,

этих циклов.

В обработке главнейшего рокового стиха «За гремучую доблесть» угадывается мучительный путь к окончательной редакции. Отметим приводиза мною другие придут», «И во мне человек не умрет», — и лишь к концу 1935 года сложился окончательный и потрясающий конец стихотворения «И меня только равный убьет».

Ценность книги И.Семенко и в том. ков и закон парусного лавирования». Значение черновиков Мандельштама для окончательных вариантов его стихов до сих пор трудно было оценить. Нам почти ничего не было известно об этих переходных ступенях. Важные части архива пропали. Что содержит наследство, хранящееся в архиве Принстонского университета. знают пока лишь немногие. стихи из цикла «Армения». Ирина Семенко в маленьком томи-

Значительна и интересна глава о рарки». И.Семенко уже раньше пока-1970, № 10).

кое критическое замечание о первой фразе И.Семенко в разбираемой книге: «Существует представление, что Мандельштам часто сочинял стихи на ходу, устно». По-моему, это не «представление», а иная сторона правды. Известные фразы из «Четвертой прозы»: «У меня нет рукописей, нет записных книжек, нет архивов. У меня нет почерка, потому что я никогда не пишу. Я один в России работаю с голосу...», — не просто попытка сотво-

тарий, также как поэтологические высказывания в «Восьмистишиях»: «И вдруг дуговая растяжка / звучит в бормотаньях моих». Творчество Мандельштама соединяет вдохновенного, прислушивающегося к внутреннему голосу, свободно и «устно» творящего Моцарта и расчетливого «пишущего» ремесленника Сальери. «Моцарт и Сальери — это два этапа созидательного труда, но они не разделены во времени и непрерывно соприсутствуют и дополняют друг друга. У них общий и единый путь», — сформулировала Надежда Мандельштам. В согласованности этих дополняющих друг друга элементов, в их гармонии чудится нам тайна «поэтики Мандель-

умаляет заслуги серьезной научной работы Ирины Семенко, давшей специалистам и читателям возможность «взгляда через плечо» в лабораторию великого поэта.

РАЛЬФ ДУТЛИ

P.S. Нам стало известно, что автор книги просит принять во внимание несколько опечаток в книге:

стр. 14 — строка 17 сверху: вместо «тенью» — «теплой»;

стр. 14 — строка 4 снизу: «дуб» — «зуб»;

ной» — «основой»;

стр. 99 — строка 14 сверху: «И» «A»:

стр. 99 — строка 19 сверху: «топокрылатом» — «толпокрылатом»: бятник» — «Голубятни».

Валерий Перелешин. Два поіустанка [Russian Poetry and Literary Life in Harbin and Shanghai, 1930-1950. The Memoirs of Valerij Perelesin. Edited in Russian and with an introduction by Jan Paul Hinrichs. Amsterdam, «Rodopi», 1987, 160 p.]

До сих пор о русской дальневосточной литературной школе широкому читателю было известно весьма немного. Даже в одном из наиболее фундаментальных источников — недавно переизданном обзоре Глеба Струве «Русская литература в изгнании» — раздел «Дальневосточные поэты» занимает всего лишь полстраницы, а про самого талантливого из них, Валерия Перелешина, сказано, что «судьба его неизвестна». Сложившаяся ситуация счастливым образом меняется с изданием, наконец-то, написанных еще в 1975 году воспоминаний этого поэта, переводчика и критика, родившегося в 1913 году в Иркутске и живущего ныне в Бразилии.

Написанные живым слогом, без всякой назидательности или высокопарности, эти мемуары вводят в оборот десятки имен участников литературной жизни дальневосточного русжестве печальных или же трагикомических ситуаций. Прослеживаются судьбы некоторых литераторов, вымировой войны из Харбина и Шанхая в другие страны, - в основном, в Америку. Вносятся интересные штрихи и в портреты лиц, уже известных по другим источникам, - например, советской (в дальнейшем) писательницы Натальи Ильиной, или советского дипломата Николая Федоренко (ныне главного редактора журнала «Иностранная литература»), с которым В.Перелешин не раз общался, или же многострадальной Марии Лазаревны Шапиро, депортированной из Шанхая в мордовские концлагеря (ее воспоминания публиковались недавно в историческом сборнике «Память» и затем более полно — в номерах ньюйоркского «Нового журнала»).

Автор приводит любопытные свилетельства, так или иначе касающиеся и таких мастеров, как Анна Ахматова или Николай Рерих.

Книга содержит ценный альбом фотографий и сопровождена обширной библиографией, аккуратно составленным указателем имен и содержательным предисловием. Вся эта научная работа, проведенная тщательно и с очевидной любовью к предмету, проделана лейденским славистом Яном-Паулом Хинриксом, издателем многочисленных книг (в том числе двуязычных) Николая Бестужева. Анны Ахматовой, Николая Гумилева, Владислава Ходасевича, Арсения Тарковского — и недавно впервые подарившим голландскому читателю Василия Розанова. Рецензируемое издание — в каком-то смысле также двуязычное: вступительная статья и весь справочный аппарат напечатаны поанглийски, а текст воспоминаний Валерия Перелешина публикуется в русском оригинале.

**KEPK CTPAAT** 

Амстердам

Только в давнем фланелевом детстве, когда разбухали от снега тяжелые черные боты, и вода, пробиваясь под снегом, текла неизвестно куда, Только в детстве и веришь, когда же, мой милый, еще, крепостным ли твердыням, да жаркому золоту шпиля,

Кроме нежности, грязи и грусти — Кто во злобе глядит тебе вслед — Тех не трогай — озлоблены: пусть их! Стает снег, обнажится земля, Станет голой и нищей, как прежде. Что ж ты плачешь, родная моя? Безнадежность рождает надежды.

«Черновики никогда не уничтожа-

ются», — замечает Осип Мандель-

штам в «Разговоре о Данте», и чуть

подальше, в той же 5-й главе: «Итак,

сохранность черновика — закон со-

хранения энергетики произведения.

Для того, чтобы прийти к цели, нуж-

но принять и учесть ветер, дующий в

несколько иную сторону. Именно та-

ке, открывающем серию «Eurasiatica»

Венецианского университета, освеща-

ет и исследует путь поэта к оконча-

тельной редакции некоторых стихов.

Работа была начата с согласия и по-

ощрения Н.Я.Мандельштам в то вре-

МЯ, КОГЛА АДХИВ ПОЭТА НАХОЛИЛСЯ ЕЩЕ В

Москве. И.Семенко записала рабочие

варианты текстов нескольких цент-

ральных циклов позднего Мандель-

штама. Труд ее достоин удивления и

восхищения. Терпение и тшатель-

ность исследовательской работы дает

нам возможность проследить хроно-

логию отдельных вех, ход поэтиче-

ских ассоциаций, развитие характер-

При чтении строк, касающихся

«Грифельной оды» и «Стихов о неиз-

ных метафор поэта.

128 стр.

вестном солдате», возникает чувство присутствия при сложнейших археологических раскопках, результаты которых несут просветляющие объяснения материала. Хотя и остается обвораживающая нас «последняя тайна»

мые варианты последней строки: «И

что она знакомит нас с неизвестными до сих пор отрывками, отдельными стихами и четверостишиями. Пусть они были отвергнуты поэтом, но «уничтоженными» они не были, и среди них едва ли найдется слабый невдохновенный стих. Так впечатляют впервые публикуемые неизвестные

мандельштамовских «Сонетах Петзала себя выдающимся знатоком этого цикла (см. «Вопросы литературы».

Позволю себе только одно маленьрить легенду, но ценный автокомменНо маленькая эта заметка никак не

Париж

стр. 36 — строка 5 снизу: «основ-

стр. 48 — строка 16 снизу: «над строфой» — «под строфой»;

стр. 112 — строка 12 сверху: «Голу-

ского зарубежья. Рассказано о мнонужденных перебраться после Второй

# Юрий Кублановский

# юга на север

Н.Б.

Оливы Апулии ли седы и дуплисты, морские ли волны вдали, прозрачны и мглисты,

э камни вразнос. Свисти — не услышит бегущий по берегу пёс и кисть не оближет

под мшистой с торца и дремлющей дико скалою с чертами лица царя Фредерико.

...Глухого свободного пса, по милям песчаных промоин бегущего, смежив глаза, не всякий из встречных достоин.

В запасе на заднем дворе съестные объедки. Цветущий покров на горе. И звезды возникшие редки.

О чем еще небо просить? Ветшая, оливы одни шелестят, может быть: спасибо, что живы.

31.5.86

### С ЮГА НА СЕВЕР

Снега забытых деревень, Неволей выжженные степи.

1.

Даром во мне говорящий проснулся скворец, словно в окне, за которое смотрит слепец,

снова оледна квадратура горы голубой и вплетена ночью роза в калитку домой.

Вспомни опять, как валун гробовой отвали, каждую пядь из-под ног уходившей земли мерой с версту, где когда-то бровастый дебил, с кашей во рту не справляясь, последних споил.

Цинговым ртом заглотнуть бы волну ковыля. С крымским хребтом перебитым родная земля до Соловок с их железною данью камням, и на совок ты уже не расщедришься нам.

2.

В раковины заложена памятная музыка волн, шелестящих в крошеве яшмы и сердолика, хоры и песнопения гарпий, сирен, эриний, майского шелест тления и соболиных пиний.

А в роговицы вкраплены росы и брызги с весел, гнавших волну к ослабленным остовам скрипких сосен. Огненная на северо--западе головешка. Где ни шмеля ни клевера. там и моя ночлежка.

Ныне планида ровная, музыка безусловная, ежели не рехнешься,

выйдя в пространство тесное, новое, нежно-пресное, в нем и самосожжешься.



Серый мираж одного из открытых миров: крашеных барж и комичных напряг катеров. Маленький галл на подносе принес, например, с красным бокал на виду у клыкастых химер.

Что ж... Помянуть не мешает не эдак, дак так ветер по грудь, над которым алмазный наждак, валенок гниль и кровавый лишайник в пазу. Как там ковыль

шёлков, к морю гонимый в грозу?

Гадко сладка была жизнь, как и должно

родной. издалека призываемой дудкой немой. Но не ропщу, ибо — счастлив и словом зачат. Но не пущу, если понову в дверь постучат.

март 86

И.Бродскому

Систола — сжатие полунапрасное гонит из красного красное в красное. ...Словно шинель на шелку, льнет, простужая, имперское — к женскому около Спаса, что к Преображенскому так и приписан полку.

Мы ль предадим наши ночи болотные, склепы гранитные, гульбища ротные. плацы, где сякнут ветра. понову копоть вдыхая угарную, мы ль не помянем сухую столярную стружку владыки Петра?

Мы ль... Но забудь эту присказку мыльную. Ты ль позабудешь про сторону тыльную дерева, где воронье? Нам умирать на Васильевской линии! отогревая тряпицами в инее певчее зево свое.

Ведь не тобою ли прямо обещаны были асфальта сетчатые трещины, переведенные с карт? Но воевавший за слово сипатое вновь подниму я лицо бородатое на посрамленный штандарт.

Белое — это полоски под кольцами, это когда пацаны добровольцами, это когда никого нет пред открытыми Богу божницами, ибо все белые с белыми лицами за спину стали Его.

Синее — это когда пригнетаются беженцы к берегу, бредят и маются у византийских камней, годных еще на могильник в Галлиполи, синее - наше, а птицы мы, рыбы ли это не важно, ей-ей.

Друг, я спрошу тебя самое главное: ежели прежнее все - неисправное, что же нас ждет впереди? Скажешь, мол, дело известное, ясное. Красное — это из красного в красное в стынущей честно груди.

17.2.86

# КОРОТКО О КНИГАХ

Сергей Клычков. Стихотворения. Составление, подготовка текстов, вступительная статья Н.Банникова. Москва, «Художественная литература», 1985, 256 стр., 25 000 экз.

Сергей Клычков. В гостях у журавлей. Стихотворения. Составление, вступительная статья и подготовка текста Н.В.Банникова. Москва, «Современник», 1985, 256 стр., 10 000 экз.

После полувекового перерыва, в двух советских издательствах, благодаря предприкмчивости составителя, одноіно вышли в свет почти илентич ные сборники стихотворений Сергея Клычкова; это незаурядное событие. Клычковская поэзия, от акварельной пейзажной лирики 10-х голов до антирапповской гражданственности конца 20-х годов, помимо исторического значения ценна и сама по себе. В ней звучит исповедь романтической души, завороженной природой, но раненной несчастной любовью и нетерпимостью критики.

Оба сборника подготовил Н.Банников, энтузиазм которого по отношению к русской поззии не всегда сочетался с литературной этикой (см. «Записки» Лидии Чуковской). Занимались этими сборниками разные редакторы отсюда, видимо, некоторая разница в составе разделов и в тексте предисловия: сравнивая обе книги, можно более или менее восстановить «пратекст» предисловия. Оно доброжелательно написано и относительно полное.

Впервые советский читатель получил биографические данные о Клычкове без кривотолков, почерпнутые частично из неизданных воспоминаний брата Клычкова (отрывки из них опубликованы Г.Маквеем в 1984 году в «Oxford Slavonic Papers») и проиллюстрированные оценками современников -— например, Вяч. Полонского, Горького (цитируется его письмо к Клычкову) или переводчика Рабле Н.Любимова. Похвала роману «Чертухинский балакирь» должна бы напомнить издательству «Советская Россия», что оно объявило еще в 1983 году о намеченном переиздании этого романа. Клычков, тем не менее, показан в этом предисловии больше на лоне природы, чем в горниле литературных и политических боев 10-30-х годов, как своего рода *област*нический поэт. Характерно, что участие Клычкова вместе с С.Коненковым в революции 1905 года не упоминает-

В отличие от большинства советских изданий «Избранных стихотворений», где прижизненные сборники обычно расформированы, в новых томиках Клычкова распределение стихов по книгам сохранено. Но при внимательном рассмотрении оказывается, что проделана ненужная перетасовка стихотворений (из одного сборника в дру-

Начнем с того, что первый сборник Клычкова «Песни» (фактически 1910) отсутствует, но что восемь стихотворений из этого сборника вошли в первый раздел рецензируемых книг («Потаенный сад», по названию второго сборника Клычкова, 1913) по варианту 1919 года... За «Потаенным садом» идет «Кольцо Лады» (1913): такого сборника 1913 года у Клычкова нет: это просто раздел «Потаенного сада». Цикл целиком воспроизведен, и к нему добавлены два стихотворения из одноименного (но не идентичного) сборника 1919 года и одно — из «Песен». Следующий сборник, «Дубравна», датирован в издании «Современника» 1919 годом вместо 1918-го и воспроизведен целиком за исключением (в том же издании) лвух основных стихотворений «Грежу я всю жизнь о рае» и «Предчувствие» (1914). В раздел «Домашние песни» вошло большинство стихотворений одноименного сборника 1923 года (но без пацифистского стихотворения «У моего окна такая высь и ширь», 1915), плюс 15 стихотворений из «Талисмана» 1927 года (но без «Иванушки», в котором уже появляются темы, впоследствии развитые в романе «Князь мира»). Послед-

ний раздел — «В гостях у журавлей» содержит три четверти стихотворений из последнего сборника Клычкова 1930 года (немного меньше в книге, изданной «Художественной литературой»), и в него вставлено «явочным порядком» одно любопытное неизданное стихотворение («Помело»), нагисанное не ранее 1932 года. Книга, вышедшая в издательстве «Художественная литература», более изящна, чем книжка «Современника»; завершается она переизданием переводов марийских народных песен из сборника «Сараспан» 1936 года.

Все эти операции над авторскими сборниками (ни разу не оговоренные) не искажают сути клычковской поэзии (и могут даже иметь свой внутренний смысл), но они деляют издания Н.Банникова непригодными для литературоведческого использования: определить, к какому сборнику и к какому времени относится то или иное стихотворение Клычкова, по этим книгам невозмож но. Тем самым остается открытым поле для нового, академического издания (например, в «Библиотеке поэта»)...

Добавим, что в конце книги, вышедшей в «Современнике», перечислены все сборники Клычкова и даже сверх того: «Бова» — это никем еще не найденная книга, «Откровенная лира» принадлежит перу Петра Орешина, а «Янгал-Маа» — вогульская поэма М.Плотникова, которую Клычков вольно обработал пол названием «Малур Ваза победитель» (1933).

Любимым писателем Клычкова был Гоголь: не от него ли идет вся эта фантастика?

**МИШЕЛЬ НИКЁ** 

Кан (Нормандия)

Joseph Brodsky. Less than One. Selected Essays. New York, Farrar, Strauss & Giroux, 1986, 501 D.

«Я был тогда молод, и элегия как жанр особенно интересовала меня, хо-

тя посвящать элегии мне было некому: никто из моих близких не умирал», пишет Иосиф Бродский в своем эссе об Уистене Одене, английском поэте и, по мнению Бродского, величайшем уме ХХ века.

С тех пор, как двадцать с лишним лет тому назад Бродский впервые прочел Одена, умер сам Оден; умерла Анна Ахматова, передавшая молодому поэту эстафету русского классического стиха: умерла Надежда Мандельштам. через годы «догуттенберговской эпохи» донесшая до поколения Бродского стихи Осипа Мандельштама; умер Карл Проффер, американский профессор, чья короткая жизнь была полвигом во славу русской словесности: умерли в России, не дождавшись встреи с единственным сыном, родители Бродского.

Теперь поэту есть кому посвящать элегии, но он написал в память о своих близких английскую прозу. «Да будет англииский язык приоежищем мо им покойным», - говорит он в эссе «Полторы комнаты», реквиеме по родителям. А в статье о Марине Цветаевой «Поэт и проза» он пищет: «Повествование, в котором больше трех действующих лиц, сопротивляется почти любой поэтической форме, кроме эпо-

Последняя книга Иосифа Бродского - одновременно и первая книга его прозы на английском. В нее вошли статьи, печатавшиеся в американских журналах, предисловия к сборникам стихов Ахматовой, Мандельштама и Дерека Уолкотта, лекции, прочитанные поэтом в Уильямсовском колледже, Колумбийском университете и в Музее Гуттенхейма. Книга, таким образом, не была задумана и написана как единое целое, и если, тем не менее, она такое впечатление производит, то это благодаря качеству прозы, тому, что сам Бродский называет «энергией монолога». Пишет ли автор о своих любимых поэтах: Осипе Мандельштаме, Марине Цветаевой, Константине Кавафи, Уистене Одене, о Петербурге-Ленинграде, о тирании или о судьбах русской прозы, его эссе — это, прежде всего, проза поэта с ее, по определению Бродского. «лингвистической и метафорической плотностью».

Есть еще одна причина, по которой книга не распадается на составные элементы: это общие темы, объединяющие его эссе и, очевидно, постоянно занимающие Бродского, — темы просодии и времени, стихов и прозы, языка

и поэзии Тот факт, что все эссе в сборнике, за исключением одного, переведенного с русского, написаны по-английски, придает прозе Бродского особое значение. понятное до конца, пожалуй, лишь тому, кто сам, подобно автору, живет на стыке двух культур. В статье о Мандельштаме «Дитя цивилизации» большое место занимают размышления о непереводимости одной поэтической системы в другую, потому что поэзия - это не просто слова, а «вершина всего языка», «искусство ассоциаций, аллюзий, лингвистических и метафорических параллелей», которые для каждого национального сознания свои. Бродский пишет, что перевод требует «стиистической, если не психологической, конгениальности», добавляя при этом, что если найдется человек, ею обладающий, то он предпочтет писать собственные стихи. Однако, он тут же приводит свой перевод на английский мандельштамовской «Tristia», совершенно изумительный по необычайной точности и близости к оригиналу и одновременно музыкальности и свободе течения стиха.

И этот перевод, и рассуждения о возможностях русского языка говорят о степени вживания поэта в стихию английского, которая позволяет ему посмотреть на свой родной язык со стороны. Интересно, что при этом единственной причиной, побудившей его начать писать по-английски, Бродский называет желание быть как можно ближе к своему кумиру Уистену Одену.

Жаль, что эта замечательная книга пока недоступна русскому читателю. В уже цитировавшемся эссе об Одене Бродский пишет: «Я родился в России и с русским языком, который я никогда не покину, и который, я надеюсь, не покинет меня». Остается ждать пере-

МАРИНА СРОГОВИЧ

Миннеаполис (Миннесота)

Публикуется х впервые

# Михаил Кузмин

# Два стихотворения

Один другому говорит: «У вас сегодня странный вид: Горит щека, губа дрожит, и солнце по лицу бежит. Я словно вижу в первый раз таким давно знакомым вас, и если вспомнить до конца, то из-под вашего лица увижу...» — вдруг и сам

дрожит, и солнце по лицу бежит, льет золото на розу губ... Где мой шатер?

Мамврийский дуб? Я третьего не рассмотрел, чтоб возгордиться

не посмел... Коль гостя третьего найдешь, так с Авраамом будешь

схож.

[1923]

белилось.

Не губернаторща сидела с офицером, Не государыня внимала ординарцу, На золоченом, закрученном Сидела Богородица и шила. А перед ней стоял Михал-Архангел. О шпору шпора золотом звенела, У палисада конь стучал копытом,

Архангелу Владычица

А на пригорке полотно

сказала: — Уж, право, я, Михайлушка, не знаю. Что и подумать. Неудобно Ненареченной быть страна не может.

Одними литерами не спастися. Прожить нельзя без веры

и надежды, И без царя, ниспосланного

Я женщина. Жалею и злодея. Но этих за людей я не считаю.

Ведь сами от себя они отверглись, И от души бессмертной отказались. тере предам их. Деиствуи

справедливо.

Умолкла, от шитья не отрываясь. Но слезы не блеснули на ресницах, И сумрачен стоял Михал-Архангел, А на броне пожаром солнце «Ну, с Богом!» -

Богородица сказала, Потом в окошко тихо посмотрела

И молвила: «Пройдет еще неделя, И станет полотно белее

снега».

[1932-33]

Публикация Геннадия Шмакова (Нью-Йорк)

Впрочем, не всё ли равно, вспомнят или не вспомнят. Не хочу звучать с поиторной своьезностью, но со стихами-то не сладить... Они написаны и, видимо, залог и оправда-

М.А.Кузмин — А.Д.Радловой 14 апреля 1933

Его называли «северным Оскар Уайльдом с солнечной стороны Невского проспекта», старообрядцем в визитке петербургского Брёммеля, новым Калиостро и даже русским Петронием. Его стихи сравнивали с малыми формами французского классицизма, стилизационными опытами русского рококо, с преждевременной старостью русской поэзии. Его обвиняли в легкомыслии, в забвении учительных традиций русской литературы, иронизировали над его доктриной «лучшая проба талантливости — писать ни о чем», над его программным и несколько кокетливо исповедуемым эстетизмом или столь же ретиво отстаиваемым им манифестом «эмоционализма» в 20-е годы. Сегодня эти ярлычки и наклейки принадлежат истории литературы и докторским диссертациям, «на всё проливающим свет». Кузмин не верил в теорию литерату-

ры, считая, что она от лукавого, что живая практика искусства отменяет теоретические предпосылки, которые потому заведомо ложные. Он любил говорить, что если сложить вместе рассуждения писателей о самих себе и выкладки критиков, то получится самое удивительное собрание вздора. «Вот Гофман восхищался музыкой Моцарта, а в своих музыкальных сочинениях оказался ближе к Бетховену... И так в искусстве во всем», - говаривал, проигрывая на своем слегка расстроенном рояле (чтобы звучал, как клавикорды) пассажи из любимой с юности «Ундины». Он сердился, когда его считали только эстетом и стилизатором. Строго говоря, в эстетизме Кузмин разочаровался где-то к 1910 году и на опыты ранних акмеистов поглядывал косо, а в дальнейшем выказывал откровенную неприязнь к «фарфоровым поделкам» раннего Георгия Иванова, к парнасскому реквизиту Гумилева (которого он считал поэтом «тупой ясности»), ко всему тому, что он условно называл «боскеты, лорнеты и оделетты» и чему сам отдал щедрую дань в «Сетях» и «Осенних озерах». Сегодня этот Кузмин мирискусник и маньерист, - чьи стихи кажутся парафразами картин его друзей Сомова, Бенуа или Лансере, менее всего интересен, как Цветаева до «Верст» или Блок до «Страшного «BONM

Лучший Кузмин — кларист, весь растущий, подобно Ходасевичу, из пушкинской поэтики, из «школы гармонической точности», из преодоления классических средств русского стиха и их преображения; Кузмин, влюбленный в жизнь и предметы простого мира, в простые вещи, поэт исключительно простых средств («лучше нельзя, проще нельзя», — говорила о нем Цветаева), прямой лирической доверительнос-

ти и редкостной языковой элегантности. В этом секрет кузминской любовной лирики при всем своеобычии ее лирического адресата — она словно доказывает, что поэзия, как, впрочем, и культура в целом, не имеет пола:

> Я тихо от тебя иду, А ты остался на балконе «Коль славен наш Господь в Сионе» Тоубят в Тавоическом саду. Я вижу бледную звезду На теплом светлом небосклоне, И лучших слов я не найду, Когдая от тебя иду, Как «славен наш Господь в Сионе»

Или строки, восхищавшие Марину Цве

Вы так близки мне, так родны Что кажетесь уж нелюбимы. Наверно, так же холодны В раю друг к другу сервфимы

В своих статьях об искусстве (во многом замечательных и вошедших в сборник «Условности» только частично) он не боялся трюизмов, твердя, что «эмоциональность — основа искусства», что искусство обращено на предметный мир, с которым человек срастается духовно и душевно, что претворенная поэтически реальность мертва, если не обращена непосредственно к чувствам и не вызывает «сердечных перебоев» В начале 30-х годов, прочитав последние тома Пруста, в частности, «Обретенное время», Кузмин радуется подтверждению своих мыслей: «Пруст прав — описать предмет и всё, что нас с ним связывает, значит выовать его из забвения, спасти нас самих от смерти. ибо настоящее - смерть. В метафизическом смысле, разумеется» (запись в «Дневнике», 1934, без точной даты).

Поэтому он так любил по-детски играть с предметами мира, с его вещностью, составляя свои единственные в своем роде каталоги и поэтические

Яблочные сады, шубка, луга, Пчельник, серые широкие глаза, Оттепель, санки, отцовский дом, Березовые рощи да покосы кругом

Только у Кузмина и Пастернака предметы, поставленные в ряд, обмениваются токами тончайшей поэтической напряженности. В лирике Кузмина вообще преломилось такое редкое для русского сознания серафически-умильное, францисканское отношение к жизни (не случайно святой Франциск с его «сестрицей-водой» и «братцем-месяцем» частый гость в стихах Кузмина и парадигма жизненного пути) - в них отозвалось не пастернаковское «рыдание над жизнью», как говорила Ахматова о книге «Сестра - моя жизнь», а именно детская умиленность и радость от своей причастности к миру (Пастернаку эти францисканские мотивы тоже, как известно, не были чужды):

Геннадий Шмаков

Михаил Кузмин, 50 лет спустя

Я умиляюсь и полем взрытым, ьем дороги в тени берез, И путником дальним,

шлагбаумом открытым вхом ржи, что ветер прин Еще я верю весенним разли люблю левкои и красную мадь, еще мне скучно быть

великодушьем хочу гореть.

Детскость в искусстве стареет меньше всего — оттого не меркнет обаяние итальянских примитивов и не тускне-

Декабрь морозит в небе розовом нетопленный чернеет дом, и мы, как Меншиков в Березове, читаем Библию и ждем.

И ждем чего? Самим известно ли? Какой спасительной руки? Уж вспухнувшие пальцы треснули и развалились башмаки.

Уже не говорят о Врангеле, гупые протекают дни. На златокованном архангеле уж млеют сладостно огни.

Пошли нам долгое терпение, и легкий дух, и крепкий сон, и милых книг святое чтение и неизменный небосклон.

Но если ангел скорбно склонится, заплакав: «Это навсегда», пусть упадет, как беззе . ВДЕВЯЕ ВВШВИДОВ ВНО

Нет, только в ссылке, только в ссылке мы

О, бедная моя любовь Лучами нежными, не пылкими. родная согревает коовь.

окрашивает губы розовым, не холоден минутный дом. И мы, как Меншиков в Березове читаем Библию и ждем.

[1920]

ют со временем лучшие стихи из «Вожатого» или «Нездешних вечеров»

Поразительна эволюция Кузмина от кларизма к герметизму, усложненному культурными ассоциациями и реалия ми стилю его поэзии в 20-х годах. Куз-

восхищался немецким экспрессионизмом и в особенности его экспериментами в кинематографе; и опыт поэтического киномонтажа, примененный в книге «Форель разбивает лед», уникален в русской поэзии. Его манил к себе европейский модернизм, но он искал новых путей не на поприще «формального модничанья», словотворче-

мин был отзывчив на западные новации

ства, морфологических или синтаксических новаций русского футуризма или постсимволизма, хотя восхищался дерзостью Маяковского и гениальной заумью Хлебникова. Как многие выда--синовлом отохойелооле истеоп военизма и как Мандельштам в России, Кузмин экспериментировал в границах не столько классической традиции, сколько классического языка, и на пути от «кларизма к герметизму» оказался вровень с Т.С.Элиотом, Уоллесом Стивенсом, Кавафи и поздним Йейтсом (вот благодатная почва для раскопок компаративистов!): кузминская «Лесенка» аукается с «Пустошью», многие стихи из «Парабол» и «Форели» — с Йейтсом (которого Кузмин переводил и любил)

Он умер 1 марта 1936 года, и его хо-

ронили, как Моцарта, в снежную бурю. - умер от грудной жабы и воспаления легких, 64-х лет от роду. Перед смертью он был уверен, что в «ненареченной стране без Бога и царя» его забудут. Он плохо представлял себе будущего читателя — в начале 30-х годов, еще до всплеска террора и последующего кровавого кошмара, ему казалось, что из жизни ушло игровое начало, радость, свободное дыхание (без которого искусство обречено на медленное издыхание) — ушло все то, что он так чудесно воплощал в себе. Кузмина не забыли — хотя судьба старается его держать в догуттенберговом состоянии: в России его читают в списках, фотокопиях, американских репринтах наравне с Мандельштамом, Цветаевой и Ходасевичем и читают больше, чем, скажем, десять -- пятнадцать лет тому назад (когда автор этих строк подготовил к изданию в Большой серии «Библиотеки поэта» том Кузмина, который был выброшен из издательских планов после учиненного властями разгрома редакции в 1968 году). Превосходное полное издание кузминских стихотворений и поэм в 3-х томах, осуществленное на Западе Владимиром Марковым и Джоном Малмстедом, — библиографическая редкость, с трудом покидающая библиотечные полки. Даже избранный Кузмин, спустя пятьдесят лет после смерти поэта, все еще не допущен в России к читателю. Он ждет свой

Нью-Йорк

и Кавафи.

# ΚΟΡΟΤΚΟ Ο ΚΗИΓΑΧ

Анна Саакянц. Марина Цвегаева. Страницы жизни и творчества (1910-1922). Москва, «Советский писатель», 1986, 352 стр. 50 000 экз.

Simon Karlinsky. Marina Tsvetaeva. The Woman, her World and her Poetry. Cambridge University Press, 1985, 289 p.

Цветаевское «возрождение» последних трех десятилетий было отмечено недавно двумя важными событиями: с интервалом примерно в полгода в свет вышли две солидные работы о Марине Цветаевой. Поскольку и Анна Саакянц, и Саймон Карлинский принадлежат к числу крупнейших (соответственно, в России и на Западе) цветаеведов, эти книги можно смело назвать «последним словом цветаевской науки».

Книги написаны в разных масштабах: А.Саакянц ограничивает рассматриваемый период 12 годами, от выхода первой книги Цветаевой («Вечерний альбом») осенью 1910 года до ее отъезда за границу в мае 1922 года. Из краткого предисловия следует, что это — первый том из залуманного обширного труда. Книга С.Карлинского, обращенная к менее осведомленной запалной (в первую очередь - английской и американской) аудитории, помимо биографии и глубокого анализа творчества Цветаевой, содержит обширные культурно-исторические сведения, помещая поэта, таким образом, в контекст литературы первой половины ХХ века.

В обеих работах широко использованы стихи, проза и письма самой Цветаевой, а также переписка и воспоминания других лиц, так или иначе ее касающиеся, и материалы русской, советской и эмигрантской печати.

В каком-то смысле А.Саакяни находится в преимущественном положении: ей не нужно объяснять читателю, кто такие София Парнок, Хлебников или Андрей Белый, и доказывать, опираясь часто на подстрочные переводы, что речь идет о великом русском поэте. С другой стороны, написанная для советского издательства, эта книга по необходимости содержит некоторые, пусть и не очень сущест-

Внимательный анализ первых юношеских книг Цветаевой («Вечерний альбом» и «Волшебный фонарь») выявляет многие темы, которые прохоіят через все цветаевское творчество: олиночество, желание любви, романтическое воспевание героев прошлого, осознание несовместимости двух начал — женственного, материнского и мужественного, деятельного, творческого. — равно выраженных в характере поэта. На материале цветаевских стихов — от «Вечернего альбома» до «Ремесла» А.Саакянц доказывает справедливость цветаевских слов об органическом, непрерывном развитии ее пара.

Помня о том, что мифотворчество одна из основных черт цветаевской личности, А.Саакянц, комментируя ее строки и высказывания, тщательно выверяет их по другим источникам, разграничивая «поэзию и правду».

Цветаева всегда утверждала, что не испытывала литературных влияний; не вступая с нею в спор, А.Саакянц обнаруживает в ее стихах 1914-1918 голов показательные созвучия не только, скажем, со строками Софии Парнок (об этом подробно писала

Софья Полякова), но и Чурилина и что более неожиданно — Хлебникова.

Впервые в советском литературоведении А.Саакянц отказывается от принятых штампов, говоря об отношении Цветаевой к революции и гражданской войне; справедливо отмечая что Пветаева никогла не была «политиком», она объясняет ее «контрреволюционность» романтической преданностью прошлому и вполне реальной верностью мужу — Сергею Эфрону, тогда — офицеру Добровольческой армии.

Огромная ценность книги — во множестве неизвестных цветаевских стихов, публикующихся впервые Вот, в частности, стихотворение, написанное в конце 1919 года, после поездки к дочери Але в красноармейский госпиталь.

> В темных вагонах На шатких, страшных Подножках, смертью перегруженных,

Межу рабов вчерашних Я все думаю о тебе, мой сын, Принц с головою обритой!... Принц мой приютский! Можешь ли ты улыбнуться? Слишком уж много снегу В этом году! Много снегу и мало хлеба. Шатки подножки.

Книга С.Карлинского значительно шире по охвату событий, как хронологически, так и тематически. Разумеется, в ней содержится подробный рассказ о жизни и творчестве Цветаевой, из которого даже специалисты почерпнут для себя немало нового. Так, в частности, С.Карлинский без присущего российским литературоведам инфантильного целомудрия анализирует интимную жизнь поэта, порой приближаясь к психоанализу и тем самым создавая более объемный

и правдоподобный портрет личности, чем кто-либо до него. Но помимо свелений, непосредственно относящихся к Цветаевой, С.Карлинский попутно, кратко, четко и убедительно демистифицирует имеющие хождение на Западе мифы о России и русской эмиграции, основанные лишь на невежестве. Он напоминает, что новое искусство родилось в России не в связи с революцией 1917 года, а на переломе веков, и что крепостное право было отменено в 1861-м, а не в 1917 году. В свете этого выразительна приводимая им цитата из уважаемого американского критика и историка Эдмунда Уилсона, посетившего Ленинград в на улицах выглядят оборванными и мрачными, поскольку они еще не забыли, как были крепостными до революции».

С.Карлинский подробно, в историческом контексте, говорит об эволюции Сергея Эфрона, в наиболее крайней форме отразившей путь многих послереволюционных эмигрантов: от Добровольческой армии, через евразийство, к роли советского агентаубийцы. Вряд ли стоит напоминать, что эти метания Эфрона сыграли роковую роль в жизни Цветаевой.

В отличие от книги А.Саакяни, монография С.Карлинского снабжена подробным библиографическим справочником и, разумеется, именным указателем.

Взятые вместе, две новые книги о Цветаевой подводят итог сделанному в цветаеведении и составляют ценнейший, в особенности в ситуации, когда архив Цветаевой в Москве закрыт до 2000 года, фундамент для дальнейших литературных и биографических исследований.

АЛЕКСАНДР СУМЕРКИН

Нью-Йорк

# Юрий Колкер

# Прошлое, никогда не бывшее настоящим

Книгу эту ждали давно. Она вышла в самом конце 1985 года, но ее макет был готов еще в 1981-м, когда из писателей почти непечатающихся (и, по предположению, находящихся в нравственной оппозиции к режиму) составился в Ленинграде известный Клуб-81, задуманный как некий буфер между Союзом писателей и Самиздатом: литературное объединение разрешенное, надзираемое и не рекламируемое. Тогда, в 1981 году, правлением клуба было составлено четыре коллективных сборника — вышел один, и издательская аннотация к нему обещает дальнейшие публикации молодых авторов в серии «Мастерская». Открывает сборник заметка Юрия Андреева, приставленного к клубу от Пушкинского Дома и... КГБ. В ней отмечено стремление участников «к поиску, к эксперименту, ассоциативно-метафорическое мышление, преобладание усложненной литературной фор-Составители альманаха, Б.И.Иванов и Ю.В.Новиков, были в числе основателей клуба. Первый из них в сборнике не представлен, хотя он пишет и художественную прозу, и стихи; второй, обычно выступающий как искусствовед, а также знаток неподцензурной живописи, написал для «Круга» вводную заметку к фотографиям Бориса Смелова, приложенным в конце книги, - выразительным, но несколько расхожим петербургским пейзажам (мосты через Мойку, Екатерининский канал и Зимнюю канавку, под снегом и дождем). Отдел критики планировался в «Круге», но был им утрачен при очередном просеивании; в качестве компенсации в сборник включили несколько малоизвестных и вовсе неизвестных авторов. Оформил книгу Юрий Дышленко, также член клуба, куда входят некоторые художники и музыканты.

Мои заметки касаются, в основном. стихов. Стихи эти написаны едва ли не в полуподполье, во всяком случае — в обстановке болезненной, искажающей литературную жизнь и работу. Необходимо помнить, что «Круг», изданный в СССР типографским способом, представляет все же «вторую литературу», Самиздат, своеобразную установившуюся среду, со своими авторитетами, но и со своей игрой честолюбий. Из участников альманаха наиболее известны как поэты Елена Игнатова, Сергей Стратановский, Елена Шварц, Виктор Кривулин, Олег Охапкин, Борис Куприянов, Александр Миронов. Все они уже давно печатаются - в незначительной степени и в СССР (исключая последних двоих), и на Западе (где у Игнатовой и Кривулина вышли сборники). По обе стороны границы печатались также Эдуард Шнейдерман, Владимир Нестеровский и Виктор Ширали (даже выпустивший книгу стихов в СССР). Ольга Бешенковская печатается в СССР со школьной скамьи; у нее тоже ожидается (а быть может, уже и вышла) книга стихов в издательстве «Советский писатель». Отдельные публикации на Западе были у Петра Чейгина и Аркадия Драгомощенко, кажется, и у Алексея Шельваха и Владимира Шенкмана. Владимир Шалыт известен в ленинградских литературных кругах с начала 70-х годов и тоже где-то публиковался. Сергей Магид, С.Востокова и Валерий Слуцкий обратили на себя внимание уже в 1980-х; они, по-видимому, публикуются впервые. Александр Горнон, Аркадии Илин, Владимир Кучерявкин, Олег Павловский и Татьяна Шекотова имена новые, я думаю, не только для меня.

Исключив этих пятерых, я подсчитал средний возраст участников «Круга»: он оказался в точнос ти равен сорока. Старше всех Э.Шнейдерман, ему в этом году ис полняется 50; но и младший, В.Слуцкий, уже пережил Лермонтова. Стихотворения в альманахе не датированы, их возраст — тоже фигура умолчания. Я нашел в нем вещи О.Охапкина — 1968 и 1972 годов, Е.Игнатовой и Е.Шварц — начала и середины 1970-х. Включение текстов столь старых поднимает целый ряд вопросов. Вряд ли оно соответствовало авторской воле. ведь «Круг» — не антология, а ско-

«Круг». Литературно-художественный сборник. Составители Б.И.Иванов и Ю.В.Новиков. Ленинград, «Советский писатель», 1985, 312 с.

рее представление неизвестных широкому читателю авторов (молодых, как отмечено в аннотации; а между тем, с полюжины из них пишут уже четвертое десятилетие). И вот оказывается, что лирическое стихотворение может целых 18 лет ожидать часа своей публикации... Грустное наблюдение!

Не лучше обстоит дело и с художественным впечатлением от сборника. Читателей, ждавших от «второй литературы» слишком многого, он может разочаровать. Среди 108 страниц стихотворных текстов вы отыщете замечательные строки, куски и целые стихотворения — но не они задают тон книге. Основная нота — унылое (хотя, по временам, и умелое) версификаторство, пустота и самонадеянность. Свобода от цензурных ограничений (ибо стихи эти, в своем большинстве, писаны без оглядки на советскую цензуру) обернулась у многих авторов свободой от ответственности перед совестью и родной культурой, самоутверждением ради самоутверждения. Все это уж очень не ново. Не новы и приемы, которыми хотят нас прельстить: отказ от прописных букв и знаков препинания (что было разрешено, как и магазин «Березка», прежде в СССР лишь иностранцам), надоевшая лесенка, беспомощные, беспозвоночные верлибры, разнузданность и одновременно расслабленность в выборе тропов. На фоне советской поэзии это, пожалуй, и ново — но лишь для нетребовательного, невоспитанного вкуса, для советской буржуазии, любящей, чтобы ее эпатировали. Стихи в «Круге» часто темны — и видно, что не только для читателя, но и для авторов, уяснивших, какой простор для спекуляций несет в себе присущая всякому поэту приверженность к тайне. Закрывая книгу, вы невольно сохраняете в памяти нечто очень надуманное и претенциозное. Дальше всех, по-моему, в этом направлении идет Борис Куприянов:

Сшене до свете огульных вершин Чтит шевеленья в губех сердобольных. Даже! ... и только тогде ... порошин Пороха всхода течений продёльных.

### Досыта в тоню наято седьшин, Захребетавших ветвей и плетений.

И т.д., и т.п. Это похоже на раннего Пастернака, с той разницей, что его зашифрованность сменяется здесь полным освобождением от смысла — в лукавой уверенности, что истолкователь найдется.

Задавшись вопросом о преемственности, мы обнаружим, что основными наставниками авторов «Круга» были акмеисты, в первую очередь — О.Мандельштам; затем М.Кузмин, а также обэриуты, и лишь в самой незначительной степени - москвичи: Б.Пастернак. М. Цветаева и футуристы. Наследие акмеистов осмысляется очень по-разному. Если Елена Игнатова, отталкиваясь от него, создала свой собственный, неповторимый и запоминающийся стиль, то Виктор Кривулин до обидного, до текстуальных повторов зависит от О.Мандельштама. Вовсе не затронут влиянием Серебряного Века лишь один Олег Охапкин: он тяготеет к эпосу, его стихи приводят мне на ум баллады Майкова и Полонского. Другой автор с чертами эпического дарования — Елена Шварц, опирающаяся, однако, на футуристов: та же грубоватая резкость, тот же скачущий ритм и равнодушие к отделке. Тяжеловесный и тоже резкий, со взлетами и провалами, но уверенный стих Ольги Бешенковской — восходит к М.Цветаевой. Очень своеобразен Сергей Стратановский, однако и его родословная угадывается: это обэриуты и О.Мандельштам. И лишь один, притом самый молодой, участник «Круга», Валерий Слуцкий, кажется мне поэтом, вполне усвоившим не только позитивные, но и негативные уроки Серебряного Века, всерьез и до конца принадлежащим эпохе постмодернизма. Стих его необычайно прост — и столь же грациозен и гибок, в нем явственно слышится природный аристократизм возрождаемой пушкинской речи.

Проза, по известному замечанию Баратынского, всегда с некоторым опозданием разворачивает эстетические идеи поэзии. В «Круге» проза представлена очень отрывочно и судить о ней непросто. Нет, однако, сомнения в ее внутреннем родстве со стихами из этого сборника:

та же авангардистская расслабленность, то же неуклюжее оригинальничание. Есть и удачные страницы. Но в целом культура обращения со словом — едва ли выше среднестатистической советской. «В дрожащей улыбке таилась трагическая белизна зубов, в больших глазах под высокими бровями вопрошающая жертвенная святость...» (Игорь Адамацкий)... Между прочим, в «Круге» дебютировал как прозаик новый Василий Аксенов, молодой человек, родом из сибирской деревни. Написать свое имя полностью он не захотел (или ему не позволили), и над его рассказом значится: В.Аксенов.

На обороте титульного листа

«Круга» имеется многозначительная пометка: «Без объявл.». Тираж книги 10 000 экземпляров; но неяс но, в какой мере она доступна читателям; за границу попали считанные экземпляры. Ни одной рецензии в советской прессе до сих пор не опубликовано. Словом, книга выпущена с опаской, с оглядкой. Советская власть побаивается пи сателя, не понимает его, как вообще не понимает человека, руководствующегося не исключительно корыстью. Идеалист кажется ей пригворщиком или идиотом. Эксперты з штатском совершенно искренне че знают художественного значения «Круга» и масштабов включенных туда авторов. Если бы знали книга вышла бы полумиллионным тиражом и всюду бы рекламировалась. Ибо авангард — тень, просящая крови, и лишь то чисто родственное ожесточение, с которым он преследуется большевизмом, до ставляет ему подобие жизни и сочувственный отклик в народе. Считается, что авангард несет в себе нравственный протест против тоталитаризма. Между тем, нет заблуждения более расхожего. Явления эти — отражение одной и той же фигуры в двух зеркалах: в политике и в эстетике. Как и большевизм, авангард нетерпим, гонит все слишком человеческое, притесняет духовное в человеке, бредит земным, чувственным раем. Как и большевизм, он тоталитарен: претендует на всего человека, замахивается на всё человечество. Противостояние этих двух нежитей конкурентное, недаром они десятилетиями развивались в тесном сотрудничестве. И советская власть одним махом покончила бы со своим тоталитарным кузеном, предоставив ему свободу самовыраже ния. Вместе со вкусом запретного плода авангард утратил бы и всякую привлекательность. Обольщенные вспомнили бы, что он всегда был кунсткамерой русской литературы, что в самую эпоху модернизма все крупные писатели преодолевали его или вовсе проходили стороной.

Спросим теперь, что же дал «Круг» его участникам-стихотворцам? Не только ли то, что почти два десятка малоодаренных авторов поставили свои фамилии рядом с именами нескольких настоящих поэтов, потеснив и частично заслонив их? Но этих немногих, исключая В.Слуцкого и интересную поэтессу С.Востокову, внимательный читатель знал и без «Круга», по зарубежным и отчасти даже советским публикациям, - остальные же могли бы только укрепить его сочувственном скептицизме к Самиздату. И начинает казаться. что эксперты в штатском, за их долгим опытом, начали все же кое о чем догадываться — потому и выпустили эту книжку. Что, в самом деле, может противопоставить «Круг» подцензурной и гнетомой русско-советской поэзии, в которой, однако, рядом с подонками и недоумками, одновременно живут и пишут Александр Кушнер, Арсений Тарковский, Владимир Соколов, Юнна Мориц... — «Огульные вершины» Б.Куприянова?

### 11 марта 1986 Иерусалим

От редакции. До сих пор продолжают появляться отклики на вышедший пологора года тому назад сборник «Круг» (так, очень дельную рецензию опубликовал в № 1 журнала «Октябрь» за этот год Вик Ерофеев). Напомним, что первое упоминание в печати о «Круге» было сделано в редакционных материалах № 2 нашего «Литературного приложения». А первым серьезным разбором этого сборника является, видимо, публикуемая выше статья Юрия Колкера, впервые увидевшая свет вскоре после указанной подней даты в предварительном, тогда ограниченном тираже нашего издания («Ли-

# Людмила Вайль

# СКАЖИ КИШМИШ

Василий Аксенов написал новый ромай — о московских «фотографических бунтарях», решивших сделать альбом «Скажи изюм», где можно будет показать свои циклы фотографий, которые не берет ни один подцензурный журнал. Однако, на самом деле под героями романа подразумеваются писатели, выпустившие около 10-ти лет тому назад литературный альманах «Метрополь».

Применив этот прием откровенно липового камуфляжа, автор как бы предлагает читателю поиграть, подставляя вместо «фотогазета» --- «литгазета», вместо «первый секретарь Союза советских фотографов Российской федерации Фотий Феклович Клезмецов» — «первый секретарь Московского отделения Союза писателей РСФСР Феликс Феодосьевич Кузнецов» и т.д. Он и сам неустанно обыгрывает фототерминологию, радуя нас «чуткими линзами», «объективами Партии», «молодым мужским зенитом». Вообще, читателя чуть ли не на каждой странице ждут авторские микроудачи типа «демон грязи — самосвал», «на плечах рисовались галактики перхоти», «любимая незаживающая ранка с корочкой», «взгляд, проникнутый доброжелательным гебизмом». Удачны и «внутренние железы» или просто «железы» — то, что до сих пор называлось «органами».

## БЛЕСТЯЩИЕ СТРАНИЦЫ

Итак, роман о «Метрополе» — хроника событий (они описываются вначале не по дням, а почти по часам), разворачивающихся вокруг создания альманаха, передачи его на Запад, гонений на его участников. В этой уверенности пребываешь, однако, только до четверга, после которого, для удобства автора, начинается унк-энд. Потом булет и не такое: находясь в 1979 году, мы станем свидетелями пленума правления Союза фотографов СССР, посвященного «новым задачам, стоящим перед советскими фотографами в свете исторических решений ХХХ (Ха-Ха-Ха!) съезда КПСС». А один из героев будет слушать по «Маяку» «концерт народной немецкой музыки в честь столетия ГДР». Но к этому мы уже подготовлены, а вот выпавшая пятница шелкает по носу доверчивого читателя. Нет, это не хроника «Метрополя», — начинаешь понимать, — это лишь фантазия на тему «Метрополя». Компонируя, автор то очень точно повторяет глав ную мелодию, то уходит от нее. И читатель совсем не знает, «чем это обернется — молитвой или буйством» («Ожог»).

Все блестящие страницы романа об антигероях. Что бы ни было написано в биографиях и автобиографиях Феликса Кузнецова, он войдет теперь в историю русской литературы таким, какой он на этих страницах. Но что поразительно: рисуя, так сказать, с натуры, автор, вроде бы и не задаваясь этим, создает тип тех писателей, которым страшно потерять «благоволение сектора отдела культуры ЦК КПСС», но и «на задворках эпохи оказаться» не хочется. И более того, становится видна природа подлости, она - от «жестокой тетки Степаниды Властьевны», ставящей человека «на распутье добра и зла» (А.Жигулин) и недвусмысленно указующей, на каком пути — найдешь, на каком — потеряешь. После этих страниц о Клезмецове лучше понимаешь, как могут Евтушенко и Вознесенские то слать те граммы протеста, то писать оды на день восшествия на престол нового Генсека.

Страницы о капитане «идеологической охранки» Сканщине тоже читаещь медленно-медленно, наслаждаясь и поражаясь: как это, оставаясь в граница чистейшего реализма, ничуть не «деформируя действительность» воображением, автору удается создавать гротескные ситуации. Вообще хочется сказать: образы всяких «кураторов», этих «политических врачей» эпохи зрелого социализма, — наиболее сильная сторона таланта Аксенова.

# В ЧЕМ ВИНОВАТЫ «ГОСПОЛА»?

Что вызывает сожаление? Прежде всего, то, как показан «кризис диалектики» главного героя: мочеиспускание в Берлине, выворачивание желудка в Париже, спермоизвержение в Нью-Йорке, понос над Атлантикой. (Единственно благородное истечение — сле-

Василий Аксенов. Скажи изюм (Роман в московских традициях). Анн-Арбор, «Ардис», 1985, 372 стр.

зами — произойдет на родине, в Москве.) Эти сцены настолько детально выписаны, что читателя тоже на рвоту тянет. Но ключевые слова, объясняющие смысл этих сцен, оказываются утоплеными в изверженных мерзостях, так что испытания отрицательных эмоций, которым подвергается читатель, кажутся мне неоправданными.

Навоняв на Западе, герой думает: «Ничего-ничего, господа, сами виноваты, пеняйте на себя!». Это что, всерьез? В чем Запад виноват: что Маркс родился на его территории? или что не несет на штыках свободу в Россию?

Очень разочаровывает и то, что автор использует недозволенные приемы в борьбе со своим личным недругом...

Герои нового романа Аксенова кажутся нам знакомыми: это все та же «богемная компания», занимающаяся «артистической дурью», несущая «несусветную крамолу и похабщину», денно и нощно пьющая, пребывающая в какой-то вечной эйфории. Читатель несколько устал от них, писатель, кажется, тоже. Уже и раньше звучала тема «свалочки». Здесь тоже, устами младшего поколения, произносится приговор: «На свалочку вам всем пора, а вы дрыгаетесь». И писатель решается: он уводит героев — нет, не на свалку, а к Богу (что, может быть, с точки зрения младшего поколения, одно и то же?). Читателю вначале непривычно видеть падающих на колени и осеняющих себя крестом героев, вчерашних «ироников и фрондеров». Но таков промысел авторский.

В «Золотой нашей Железке» автору мешал вести повествование дьявол Мемозов. Здесь, напротив, автору помогает строить сюжет некий Вадим Раскладушкин, юноша-блондин с «европейско-русским лицом» и дружелюбной улыбкой. Это он умиротворяет героев и обращает злодеев. Одной только чудной своей улыбкой и короткой фразой «лгать дурно!» он вызывает в них раскаяние в содеянном и готовность «закрыть дело фотоальбома "Скажи изюм"» и «поставить перед очередной сессией Верховного Совета вопрос об отделении искусства от государства».

Не скоро дело делается, но скоро сказка сказывается. Освободив нашу землю от зла, вселив надежду в разуверившихся, этот ангел исполняет последнее деяние, прежде чем покинуте нас: он назначает «сбор населения Советского Союза на Красной площади», чтобы сделать общий снимок преображенной нашей страны.

### НЕ ОСТАЛОСЬ НИКАКИХ «ЕЩЕ»...

В традиции автора — делать портреты страны в разные периоды ее истории. Этот роман — портрет конца 70-х: «Еще трепали эзоповскими языками, еще и заграницу иногда удавалось с возвратом, еще и «протаскивали» иногля кое-какие снимочки на страницы печати, еще и выставчонку какую-нибудь «пробивали», с усмешкой еще смотрели на отъезжающих в заокеанские и библейские дали товарищей, еще бодрили себя идеей упорного пребывания на родной территории России, еще и волку по-прежнему пили, но уже и вшивались кое-где под творческую кожу пресловутые «торпеды», уже климактерическая тоска растекалась по Москве, уже едва ли не треть друзей была «за бугром», фотографы, художники, писатели, уже места их с оживленным хрюканьем занимались новым и самый последний человеческий мусор пошел в ход, а творческие союзы уже становились простыми придатками «фишек» и «лишек», уже очевидно было, что не осталось никаких "еще"».

И вот теперь автор вместе с ангельским Раскладушкиным хотят сделать портрет будущей, завтрашней Страны Советов. На площади собрались все: большие и малые народы, заключеные и ссыльные, даже «национально активные эмигранты». «Скажите изюмі» — просит Вадим, и вспыхивает магний. Ангел улетает, романфантазия окончен.

Не берусь судить о других чудесах, сотворенных Раскладушкиным. Но к фотографированию он отнесся формально, не творчески. Почему не попросить было публику: «Скажите кишмиш!» И мы бы все улыбнулись — у нас ведь теперь есть основания быть оптимистами, и гнилья, которое надо было скрывать за «губки бантиком», в нас не осталось. А то чем же мы будем отличаться от той ранее сделанной фотки, где Степанида Властьевна «снялась всеми пятнадцатью своими неподвижными лицами во фронтальной позиции»?

Konenzazen

# «Со мной говорил Гумилев...»

# Беседу с Дмитрием Бушеном ведет Сергей Дедюлин

Художник Дмитрий Бушен, родившийся в 1893 году, провел детство и юность в Петербурге. После революции работал в Эрмитаже. В 1925 году вместе со своим другом, известным искусствоведом Сергеем Эрнстом, выехал во Францию. Приобрел известность, в первую очередь, театрально-декорационными работами. Его портреты писали Борис Кустодиев, Зинаида Серебрякова и многие иностранные художники. Статьи о его творчестве принадлежат перу А.Н. Бенуа, Ж. Жироду и др. Д.Д. Бушен был близко знаком со многими деятелями русской и мировой культуры. В нашей беседе речь шла о Николае Гумилеве.

### Дмитрий Дмитриевич, расскажите, пожалуйста, хотя бы коротко о Вашей семье.

Бушены — древний французский род, который в 1685 году, после отмены Нантского эдикта, покинул Францию. После многолетних скитаний по Европе, в конце царствования Екатерины II мои предки обосновались в России. Мой отец был военным. Из-за нездоровья моя мать была вынуждена жить на Лазурном берегу. Так получилось, что я родился в Сен-Тропезе. Моим первым языком был французский. Мать я совсем не помню, она умерла в Петербурге, когда мне было два го-

Сначала прошу Вас сказать о Ваших

родных, об обстановке, в которой Вы

росли, и кем Вы приходитесь одному из

самых известных представителей Ваше го рода — П.Б.Струве?

Петра Бернгардовича (следующий после старшего, Глеба Петровича), но он

никогда не выступал в печати, поэтому его имя мало известно. Отец был книго

торговцем-библиофилом. Скажем, пло-хим книготорговцем и хорошим библи-

офилом. Он помогал многим в литера

турной работе: и писать книги, и изда-

журналисты. Но одновременно отец прививал мне и французскую культуру:

систематически водил в «Комеди Фран-сез», например. Так что в юности у ме-

ня была возможность разного выбора и

даже некоторое отталкивание от семей

ной среды, что естественно в этом возрасте. Я учился всегда во французской школе, затем в Сорбонне и в Школе вос-

точных языков. Сначала пробовал разные отрасли: и философию, и древние

языки, и арабский... Но потом довольно скоро перешел на русский факультет,

где тогда очень ярко преподавал Пьер Паскаль, который меня увлек; и для ме-

ня это показалось единственной возможностью соединить профессиональ-

ные занятия с каким-то внутренним рас-

положением, и тем самым установить

единство между воспитанием и актив-

Среди ученых известны Ваши трудь

о Мандельштаме. Однако советский По-литиздат в многочисленных брошюрах усиленно рекламирует Вас как автора книги «Христиане в СССР». Расскажите о том, как Вы занялись этой темой.

Готовясь к академическому конкурсу,

вначале я работал во Французском госу

дарственном центре документации, где

мне поручили составить большой отчет о положении христиан в советской Рос-

сии. Я увлекся этой работой, открыл

для себя через нее всю трагичность, но

одновременно и глубину, героизм рус-

ского духа в советские годы, и эта ано-

нимная служебная работа потом выли-

лась в первый мой труд «Христиане в СССР» (1963). Я писал это исследование

во время особых гонений на Церковь при Хрущеве, и поэтому оно имело боль-

ший резонанс, чем, может быть, заслу

жило бы в другое время. Так я превра-

тился в одного из немногих тогда специалистов по проблемам русской Церк

ви XX столетия, каким и пробыл лет де

сять, довольно часто выступая со ста-

тьями, докладами и дополнительными публикациями.

ной самостоятельной жизнью.

К нам приходили писатели, поэты,

вать тексты.

Мой отец — один из пяти сыновей

да. Потом отец был военным комендантом Варшавы и женился второй раз, а я примерно с 1905 года жил у его сестры, Екатерины Дмитриевны Кузьминой-Караваевой. Через эту семью я и являюсь родственником Николая Гумилева. Их имение. Борисково, находилось неподалеку от Слепнева, имения Анны Ивановны Гумилевой, матери Николая Степановича. В Борискове мы обычно проводили лето, там я его и встретил.

Вы видели Гумилева всегда в большой компании, или же разговаривали с ним и наедине?

Когда я подрос, он заинтересовался моими занятиями в Обществе поощрения художеств, рассказывал мне о Париже, о художниках (например, о Пикассо), просил показать ему мои рисунки.

Николай Степанович был статный, высокий, но лицом некрасивый. Однако очень интересный. Когда он говорил, все было так интересно, что вы забывали о том, как он выглядит.

Гумилев был абсолютно бесстрашный. Ездил верхом плохо, то есть неграмотно (я мог судить, потому что знал, как надо ездить). Но зато он вскакивал на седло и. стоя на лошади, мог так ехать верхом.

Помню, 15 июля 1911 года в Борискове его попросили читать стихи - он повернулся к Анне Андреевне и сказал: «Аня, ты позволяещь?» Она сказала: «Да». И он прочел:

> Из логова змиева, Из города Киева,

Я взял не жену, а колдунью...

Прочел полуиронически, полупочтигельно. Впрочем, он относился к Анне Ахматовой всегда очень почтительно. Надо сказать, что позднее его несомненно раздражало, что она слишком быстро стала знаменитой. Это было время, когда она была в него особенно влюблена; но и в нее все влюблялись, и вначале были такие между ними «стычки». Но потом больше

весомой работе издательства ИМКА

Всё же мне бы хотелось коснуться од-

ной книжной серии, в которой Вы уча-

ствуете не только как издатель, но и как

редактор. Я имею в виду серию «Лите-

ратурное наследство русской эмигра-ции», первый выпуск которой вышел в

свет два с половиной года тому назад

Каковы перспективы этой серии

Да, вообще диапазон нашего издательства довольно широк — философия, религия, проза, поэзия и научная литература... Целый ряд серий, которые

начаты, но которые за недостатком ра

ботников и средств не всегда продол-

жены с должной быстротой. Одно из

крупных предприятий — это серия, ко

торую мы основали совместно с амери-

канскими коллегами (известный исто-

рик Марк Раев и Ольга Раевская-Хьюз

а также Лазарь Флейшман, теперь тоже постоянно живущий в США), — посвя-

щенная литературному наследству рус-ской эмиграции. Пока что в конце 1983

года вышел лишь первый большой том о «Русском Берлине» 1921-23 годов, со-

ставленный по материалам архива Бориса Николаевского в Гуверовском инс-

титуте (то есть на основе архива журна-лов «Русская книга» и «Новая русская

Но готовятся и другие сборники, ко-

торые выйдут в ближайшие годы; подготовка таких объемных научных работ

требует большой тщательности, а тем самым и времени. Готовится ряд выпусков о «Русском Париже». Готовятся

акже и более «узкие» архивные публи-

кации, сконцентрированные вокруг

Тоже в этой серии. Например, я подготавливаю том, посвященный молодо-

му критику, попавшему в эмиграцию и

затем очень быстро погибшему по воз-



виноват оказался Гумилев — ведь первым

Как вплелась в мои темные косы Серебристая белая прядь. Только ты, соловей безголосый, Эту муку сумеешь понять..

доеевна мне сказада, что написада эти Она его любила. В сущности, и он ее любил, по-своему. Но он хотел свободы, помогла пройти мимо, чтобы он ее не пожелал. Такой Дон Жуан, ничего не поделаешь. И он ей дал полную свободу, делай что хочешь. Было это уже после рождения Левы.

# Петербурге?

# встречались?

задолго до его гибели. Он был тогда уже женат второй раз, на Анне Энгельгардт.

И он мне сказал тогда невероятно странную вещь: «Ну, большевики скоро кончатся. Я знаю, они будут только пять лет». А я ему ответил: «Николай Степанович, ну, хорошо, пять лет. А когда пять лет пройдут, что будет? Кто же будет править Россией? Ведь никого нет». Знаете, что он мне ответил? - «Патриарх».

# шуткой?

век. Гумилев не проходил мимо ни одной церкви, не сняв шапки, не перекрестившись.

Нет, никогда.

# А над портретами Анны Ахматовой Вы

в 1965 году в Париж, то она говорила мне. что якобы я делал на нее «карикатуры». Но я этого абсолютно не помню. Да тогда я и не смел себе позволить рисовать Анну Андреевну! Вот Зинаиду Серебрякову мы вместе с Сергеем Эрнстом, когда все жили в одной квартире после революции, ее мы уговорили сделать портрет Ахматовой. Этот портрет был готов в один севно! Он сейчас находится в Париже.

Дмитрий Дмитриевич, вот вполне солидное издание - блоковский том «Литературного наследства», вышедший в 1982 году в Москве. Здесь воспроизведен портрет Ахматовой, рисунок, под которым напечатано Ваше имя; датирован он 1916 годом

кого отношения, это не мой рисунок. Возможно, это рука Делла-Вос-Кардовской, не знаю. Они могут писать всё что угодно! Мне все равно. Но этого я никогда не рисовал.

ланной в июле 1911 года в Слепневе. Этот групповой снимок уже встречался мне в разных коллекциях, фрагмент его воспроизведен в отличной книге «Николай Гумилев. Неизданное и несобранное», изданной в Париже к столетию поэта, - но с ненадежной атрибуцией. Расскажите, пожалуйста, об этом снимке

Его сделала в слепневском огороде Ольга Александровна Кузьмина-Караваева, позднее, в замужестве, кн.Оболенская (она скончалась в этом году в Париже). Крайняя слева сидит ее сестра Мария (та самая «Машенька, я никогда не думал, // Что можно так любить и грустить» из «Заблудившегося трамвая»), которая вскоре умерла. В белой русской рубашке — это я, рядом сидит Митя Пиленко, брат Елизаветы Юрьевны Кузьминой-Караваевой (будущей матери Марии); она стоит прямо позади меня. Справа от нее - это, конечно, Анна Ахматова. Сбоку от нее Маруся Сверчкова, сестра «Коли маленького», племянника Николая Степановича, с которым он вместе путешествовал в 1913 году в Сомали. Рядом с Елизаветой Юрьевной улыбается Борис Владимирович Кузьмин-Караваев, слева от него его брат и сестра Михаил и Екатерина — это дети моей тетушки, у которой я и жил после 1905 года. Именно в те дни, накануне, Николай Степанович представил всем свою молодую жену.

# Были ли Вы на панихиде по Гумилеву

Я был на тайной панихиде в Казанском

# Кроме коллег по Эрмитажу. Вы не ви-

Нет, ни Ахматовой (она была, кажется, смутно, дорогой, понимаете, больше, чем

рессказ. Надеюсь, что о Вашей изменчи вой судьбе мы еще поговорим.

# Я вижу у Вас оригинал фотографии, сда-

# А почему же его нет на этом снимке?

Как раз в это время они с Дмитрием Владимировичем Кузьминым-Караваевым (мужем Елизаветы Юрьевны, перешедшим потом в католичество) куда-то пошли прогуляться и так остались несфотогра-Фированными.

## после его гибели? Кажется, в Петрограде тогда отслужили несколько панихид.

соборе — весь Эрмитаж пришел. Мы были все потрясены. В числе расстрелянных было много известных людей - например, скульптор Ухтомский, барон Ропп.

# дели на панихиде других знакомых?

в Бежецке), ни Георгия Иванова даже. Впрочем, я не помню, это для меня все шестьдесят лет прошло. И какой жизни! «В моей изменчивой судьбе», как писал Пушкин.

Спасибо, Дмитрий Дмитриевич, за Ваш



Потом, когда она была уже давно разведена и мы с ней были дружны, Анна Анстихи, когда поняла, что он ей изменяет. нимаете. Ни одна красивая женщина не

# Встречались ли Вы с Гумилевым в

Я бывал у них в Царском Селе, где я познакомился со многими литераторами и художниками, видел Гумилева и в «Бродячей собаке», где он читал свои стихи.

# А после революции Вы с ним не

Виделся, но редко, был у Гумилева не-

# Это не могло быть с его стороны

Нет. Он был очень религиозный чело-

# Рисовали ли Вы когда-нибудь Гумилева?

# работали?

Нет, ни разу. Но когда она приезжала

# В советской прессе упоминаются обычно французское или английское издание этой книги. Не было ли изданий на других языках? Она была переведена и на другие основные языки — на испанский, не-мецкий, итальянский, греческий и даже на русский, но для внутреннего употребления в Московской Патриархии. Почему это исследование не стало те-

# мой Вашей диссертации?

В то время были более строгие правила. Эта книга не была признана французским академическим миром, хотя она вполне могла бы стать докторской диссертацией. Тогда я, будучи уже помощником профессора (сначала Паска-ля, затем Стремоухова, потом С.Г.Лаффит), засел за диссертацию, сначала по Гоголю, а впоследствии перешел на нетронутую тогда тему — о Мандельшта-

Судя по тексту Вашего интервью с Анной Ахматовой, Вы как бы получили ее благословение на эту работу. А состояли ли Вы тогда уже в переписке с На-деждой Яковлевной Мандельштам?

Да; и я многим обязан Надежде Яковлевне, которая была очень щедрый человек. Благодаря ей я как раз и встретил Анну Ахматову, по ее рекомендации. Наша переписка с Н.Мандельштам

# Никита Алексеевич Струве (родился в 1931 году в Париже), профессор Па-

Рассказывает Никита Струве

рижского университета (Нантер) и ответственный редактор журнала «Вестник Русского Христианского Движения», генеральный директор русского издательства «YMCA-Press», дал интервью «Литературному приложению» к «Русской мысли» летом 1986 года.

началась в 1964 году, а встреча с Ахматовой произошла в Париже в июне 1965го. Знаете, есть поговорка: «Увидеть Неаполь и умереть». Так то же самое: увидеть Ахматову и умереть, — это было для меня событием, граничащим с фан-тастикой. Тут всплывала, как бы сказать, вся слава Ахматовой: в детстве я знал — мои родители молодыми увлекались стихами Ахматовой, а позднее я сам читал о ней лекции в Сорбонне. Но то было далекое прошлое, история русской литературы. А тут она вдруг предстала живой и вблизи. Эти восемь часов общения с ней для меня, конечно, и незабываемы, и явились большим ободрением для продолжения моих занятий русской поэзией.

### И Ваши многолетние занятия поэзией, чем они увенчались?

Писать о поэзии очень трудно, всегда кажется, что ей изменяешь. Обычно говорят о переводчиках, что они «изменники»; но я бы сказал, что и комментаторы, и литературоведы, а особенно те, кто пишет о поэзии, всегда находятся как бы в иной плоскости — более низкой, чем сам поэт. Ахматова как раз была иного мнения, она считала, что криочень существенное дело, ч это тоже творчество... Мои занятия это тоже творчество... мои занятия увенчались обычным образом — док-торской диссертацией о Мандельшта-ме, которую я защитил в 1979 году и ко-торая была издана Институтом славяноведения по-французски.

# Выйдет ли эта книга на других язы-

Как раз сейчас я заканчиваю ее перевод на русский язык по просьбе од ного издательства. Выражаясь языком Ахматовой, это *«обмерзительнейшая* работа». Она говорила так о своих переводах одной болгарской поэтессы, которая ей самой подражала.

# Когда планируется выход русского

Я надеюсь закончить перевод этой осенью, а выход книги зависит уже не

### Не приходилось ли Вам заниматься переводом не себя самого, а других ав-

Да, в 1970 году в Париже вышла двуязычная антология русской поэзии XX века, где не только выбор стихов и предисловие мои, но и все переводы на французский были сделаны мной. Вот как раз это был для меня довольно увлекательный труд, несмотря на полную невозможность дать хоть сколько-нибудь достойный перевод. Но тем не менее, эта антология дала мне много, я бы сказал, приятных часов. Перевод — глубокое общение с поэтическим текстом. Между прочим, эта книга была отмечена почти сочувственно в «Литературной

### По-моему, это была довольно резкая критика, скорее даже окрик.

Она была резкой по отношению к выбору стихов, конечно; штампованным языком там говорилось, что ведь «мы хозяева XX века», а по антологии выходит, что хозяева XX века — это Гумилев, Ахматова, Мандельштам, а не Маяковский и более близкие, скажем, к власти поэты. Но тем не менее, я счел, что для советской прессы рецензия была скорее мягкая.

В рамках сегодняшнего интервью не удастся затронуть вопросы о важной и

### вращении в советскую Россию в 1922 го-ду, Юрию Никольскому. Ольга Раевская-Хьюз готовит том по материалам архива, оставленного Ивановым-Разум

Именно в этой серии?

ником. Так что видите, тут действительно непочатый край научно-издательтыре-пять человек. Позволяет ли Вам Ваша занятость участвовать в международных симпозиумах по русской литературе? Осенью 1985 года я принял участие в

международной конференции слави-стов в Вашингтоне, где читал доклад о Ходасевиче-критике. Недавно я участвовал в одном политико-общественном симпозиуме в Милане (это уже по «старой линии»), где сделал сообщение о предстоящем крупнейшем юбилее, тысячелетии Крещения Руси, которое я считаю основоположным во всех смыслах и, в частности, для русской литературы. Только что я был на симпозиуме, посвященном более скромному юбилею -100-летию труда французского писателя де Вогюэ «Le roman russe». Эта книга открыла Франции русскую литературу и осталась до сих пор актуальной. Этим летом, тоже в Париже, состоится большой симпозиум о постсимволистской поэзии, где я буду читать о Ходасевиче и Набокове. Наконец, в Шотландии, в Глазго, в начале июля пройдет симпозиум, посвященный исключительно Гуми леву, в связи с его 100-летним юбилеем. В программе стоит мой доклад о Гумилеве. «опьяненном смертью»

Вопросы задавал



Стоят (слева направо): М.В., Е.В. и Б.В.Кузьмины-Караваевы, Е.Ю.Кузьмина-Караваева (в будущем мать Мария), Анна Ахматова, М.Сверчкова. Сидят: М.А.Кузьмина-Караваева, Д.Ю.Пиленко, Д.Д.Бушен. (Фото О.А.Кузьминой-Караваевой. Слепнево, июль 1911).

# «Итальянское письмо» Сергея Клычкова М.И. Чайковскому

Сергей Клычков попал в Италию каким-то чудом: «От несчастной любви вздумал я было наложить на себя руки, а попал за границу и излал сборничек стихов — тоже встретился удивительный человек, Модест Ильич Чайковский, брат композитора, память о котором храню, как святыню...»1

История «несчастной любви», художественно переосмыслена и трансформирована, ляжет в основу центральной части романа «Сахарный немец» (1925) 2. А с М.И. Чайковским (1850-1916), автором пьес, оперных либретто, переводов из Шекспира, С.Клычков познакомился еще будучи реалистом: «При помощи Чайковского Модеста Ильича брат смог окончить реальное училище Ив.Ив.Фидлера, в гор. Москве», – пишет брат С.Клычкова в своих воспоминаниях3

Первые свои литературные шаги (два стихотворения и один рассказ) Сергей Антонович Клычков ІЛешенкові (1889-1940) сделал в 1907 году в альманахе «Белый камень», в котором печатался и М.И.Чайковский. В начале 1908 года С.Клыч-

ков едет в Италию вместе с М.И. Чайковским и на его средства. По дороге он «попал в австрийскую крепость» 4. О пребывании С.Клычкова в Италии у нас, кроме нижепубликуемого письма, свидетельств нет. Брат С.Клычкова пишет, что поэт «был на даче Максима Горького, который подарил Сергею свое фото с надписью». Там же, на Капри, С.Клычков, по рассказу его первой жены, познакомился с А.В.Луначарским, который в 1921 году достанет ему пару сапог... 5 Одна неапольская газета якобы отметила, во время карнавала, высокую богатырскую фигуру С.Клычкова.

Италия не оставила заметного следа в творчестве этого писателя. Море упоминается в некоторых стихотворениях первого сборника «Песни» (конец 1910 года) и быстро сливается со сказочным синим Хвалынским морем: Италия питает «миф о рае», который проходит через все творчество С.Клычкова. Но счастье – не удел поэта: он выбирает, как в сказке, третий путь. путь неведомый, путь испытаний:

Образ Троеручицы В горнице небесной В светлой ризе лучится Силою чудесной

Три руки у Богородицы В синий шелк одеты Три пути от них расходятся По белому свету..

К морю синему - к веселию Первый путь в начале..

В лес да к темным елям в келию – Путь второй к печали.

Третий путь — нехоженный, Взглянешь и растает, Кем куда проложенный То никто не знает.

Судя по неопубликованному письму С.Клычкова М.И.Чайковскому (1910), Модест Ильич собирался сам издать первый поэтический сборник своего спутника; но С.Клычков, посещавший кружок К.Крахта, сумел договориться с А.Кожебаткиным, владельцем символистского издательства «Альциона», в котором выйдут и «Песни» (1911), и «Потаенный сад» (1913).

М.И. Чайковский сыграл решаю щую роль в жизни С.Клычкова, спасая его от отчаяния, помогая материально и морально, приобщая его к высокой культуре. Он был для молодого крестьянского поэта не только меценатом, но и как бы родным отцом, или скорее добрым дедушкой. Весной 1912 года С.Клычков пишет ему на открытке с видом Неаполя: «(Пожалуйста на ты). Христос Воскресе! Целую Вас трижды, дорогой дедушка. Я охотничаю в лесу день и ночь! Что за благодать Бог придумал: весна. Пришлю Вам в презент птичьих хвостов (у тетерева хвост похож на древнюю лиру!), а в Клин приведу глухарей! Напишите, когда сниметесь в Клин! Ваш Сережа» (публикуется впервые).

Письма С.Клычкова М.И.Чайковскому хранятся в Государственном Доме-музее П.И. Чайковского в Клину, где и были переписаны коллегами по нашей просьбе. «Итальянское письмо» С.Клычкова можно датировать февралем-мартом 1908 года. М.И. Чайковский, по-видимому, остался где-то в Италии (на Капри?), пока С.Клычков разъезжал по стране

Дорогой Модест Ильич!

3 дня лил дождь без остановки. Теперь только прояснилось и мы съездили уже в Помпеи и теперь собираемся на Капри! Все

А теперь только я хочу Вам сообщить пренеприятнейшую новость. У меня в дождик размокли сапоги до такой степени, что я разорился и купил новые. Здоровенные.

Так вот 2 дня вычеркнуты в Неаполе!

А здесь так хорошо! А море!

Поэтому и умоляю Вас прислать мне на дорогу. У меня оста-

лось после Помпеи 45 р. Пришлите, Модест Ильич, пожалуйста! И непременно до вос-

требования на Александра Николаевича, ибо у него есть паспорт, а я не захватил с собой! Покамест до свидания.





# Примечания

 Сергей Клычков. Автобиография. В его кн.: Серый барин. Харьков, 1926, стр. 17.

2 См. приложения к переизданию романа «Сахарный немец» (Париж, YMCA-Press, 1983), стр. 402-403 и 431-432.

<sup>3</sup> Извлечения из них опубликованы Г. Маквеем в «Oxford Slavonic Papers», XVII, 1984, ctp. 93-99.

4 П.А. Журов. Две встречи с молодым Клычковым. - «Русская литература», 1971, № 2, стр. 149. У И.Старцев. Мои встречи с Есени-

ным. - В кн.: С.А.Есенин. Воспоми-

нания. Под ред. И.В.Евдокимова. М.-Л., 1926, стр. 64-65.

 <sup>6</sup> С.Клычков. «Образ Троеручицы».
 — В его кн.: Песни. М., 1911, стр. 20 и в кн.: С.Клычков. Избранная поэзия. Париж, YMCA-Press, 1985, стр.

7 О ком идет речь, установить не удалось

Вступление, публикация и комментарий Мишеля Никё (Кан, Нормандия)

> Рисунки Владимира Кара-Иванова (Париж)

# КОРОТКО О КНИГАХ

Vyacheslav Ivanov: Poet, Criic and Philosopher. Ed. by R.L.Jackson and L.Nelson, Jr. Yale Russian and East European Publications, № 8. New Haven, Yale Center for International and Area Studies, 1986, 474 p.

«Что заново становится живым, так это поэзия Вяч. Иванова с присушим ей кровным ощущением всечеловеческой культурной памяти, "анамнезиса", борюшегося с забвением», пишет один из участников сборника грудов 1-го международного ивановского симпозиума, состоявшегося в 1981 году в Йеле. Появление этой книги, как и прошедние за минувние шесть лет еще три ивановские научные конференции -- важные вехи в освобождении от гого тусклого беспамятства, которое сковывало наши представления об интеллектуальном и духовном прошлом русской культу-

Книга состоит из грех разделов: «Поэт», «Критик», «Исследователь античности и философ». Их предваряют вводные статьи. Роберт Джексон знакомит читателя с главными событиями бьографии и интеллектуальной жизни поэта; Виктор Эрлих сопоставляет его поэзию с творчеством А.Белого и Блока, останавливаясь, в частности, на их различном отношении к наследию Вл.Содовьева.

В первой статье раздела «Поэт» -«Поэзия Вяч.Иванова», — приналлежашей проникновенному толкователю античной и раннехристианской культуры С.С.Аверинцеву, — развиваются важные теоретические мысли, и на них хочется остановиться.

Поэзия Вяч. Иванова — поэзия символическая в простейшем и первичном смысле, что в истории русского и европейского символизма скорее исключение, чем норма, пишет С.С.Аверинцев. По его мнению, Вяч. Иванов, пожалуй, один из главных колификаторов символистского канона. Его обширные и тонкие эстетические этюды не полностью объясняют и в принципе не могут достаточно адекватно объяснить его поэтическую систему... Исследуя ее, быть может, правильнее исходить в первую очередь только из Чита тель соглашается с Ивановым

примерно так, как путешественник принимает католический смысл собора Notre Dame — «просто в силу своего нахождения под этими сводами» (Мандельштам). С.С.Аверинцев прололжает: «Система символов Вяч. Иванова и задумана, как своды, смыкающиеся, сходящиеся с разных сторон и над поэтом, и над его читателем». Эта система замкнута, поэтому «архитектуру символов Вяч.Иванова, как архитектуру куполов Надіа Sophia, может адекватно воспринять только взгляд изнутри, не извне». Система эта, далее, стабильна и онтологична, символы поэта имеют онтологический статус -- в отличие от символики Бальмонта («Только мимолетности я влагаю в стих»), Брюсова («Хочу, чтоб всюду плавала Свободная лалья»), а также Блока и А.Белого. Выбор образа-символа у А.Белого определяется в первую очередь фонетикой и метрикой, «злесь много "таинственности", но нет, собственно говоря, настоящих тайн», в то время как у Вяч. Иванова «традицион-

ные символы, получая смысл не только новый, но и весьма личный, не забывают о своем конкретно историческом прошлом». Принципиально отлична и поэтическая система Блока. где значение постоянных образовсимволов переосмысливается в каждом новом этапе творчества поэта. Центральный образ Блока — путь, звижение без оглядки и без возврата. дорога, ведущая вдаль, к чему-то, что скрыто туманом, уволящая от того, что вчера было домом. У Вяч. Иванова ему противостоят метафоры «ис-TOKA» — «BO3BDATA» — «3ATBODA», «B полноте истока все дано изначально, движение идет от истока, но также, что еще важнее, еще сокровеннее, к "истоку", и это "возврат"»; «бегству из дому» и «бегству из города» (от культуры, то есть исторической памяти) Блока противостоит вера в культуру как «воскрешение мертвых» (аналог этого спора о культуре мы находим в «Переписке из двух углов»).

Отличен подход Владимира Маркова в статье «Вяч.Иванов — поэт»; ученый оспаривает традиционное представление о «непонятности» и «зашифрованности» поэзии Вяч. Иванова. Он рассказывает, что лет двадцать тому назад, повстречавшись с Ольгой Шор, другом поэта и издательницей его сочинений, он отважился сказать ей, что просто любит поэзию мэтра русского символизма, не размышляя много о Ницше, Дионисе, мистическом анархизме, теургии или соборноети. «Это именно то, чего хотел Вячеслав Иванович», — услышал он в ответ. Нет сомнения, что так ответил был В.Маркову и сам Вяч. Иванов, однако, следует ли удовлетворяться голько живописным, изобразительным уровнем символического образа. когда испытующему взору читателя

могут представать и его тайные, возвышенные или изначально-бытийные смыслы?

Тема статьи покойного Дж. Хольтхузена — «"Cor ardens" и эстетика символизма»; ученый рассматривает крайне сложную композицию этой в каком-то смысле центральной поэтической книги поэта (опять напрашивается желание уподобить ее средневековому собору), как своего рода конструирование и кодификацию символизма, раскрывает генеалогию и смысл ряда ее образов-символов и показывает, как они воспринимались и переосмысливались в творчестве Ф.Сологуба, Брюсова, Блока и других

Томас Венцлова предпринял монографическое исследование стихотворения «Язык». — пожалуй, наиболее важного поэтического текста для понимания философии языка и теории поэтического слова Вяч.Иванова; в первых вариантах неслучайно оно имело евангельский эпиграф «И Слово плоть бысть». К сожалению, основное внимание в этом талантливом исследовании ученого уделено вертикально-горизонтальному фонемному препарированию микроанализа, хотя и почтенному в глазах маститой академической публики, и в ущерб собственно толкованию мыслей и образов стихотворения. Также хотелось бы больше узнать о смысле и истории образа угля-алмаза, — параллели ему находятся как в поэме Вяч. Иванова «Человек», так и восточной поэтической традиции.

Второй раздел книги, посвященной литературным концепциям поэта, открывается статьей Памелы Дэвидсон «Вяч.Иванов и Данте». Тема эта необыкновенно интересна, не без причины, как напоминает П.Дэвидсон, о. Сергий Булгаков в 1915 году отметил некую внутреннюю близость между русским и флорентийским поэтом. Вяч. Иванов во все периоды своей жизни обращался к формам интеллектуального выражения мистической духовной реальности автора «Божественной комедии», и Данте был одной из «кормчих звезд» для русского поэта.

В том же разделе Джон Малмстед рассматривает поэтический диалог Вяч. Иванова и Мандельштама в «Аполлоне», и Кэрол Аншюц — воз действие образа эллинистической культуры Вяч.Иванова на «Петербург» А.Белого: ряд аспектов романа «Петербург», как утверждает К.Аншюц, делаются понятными только через призму идей хозяина петербургской «башни».

На высоком уровне представлен и последний раздел сборника. Здесь мы находим специальные исследования - «Вяч.Иванов и классическая античность» Василия Рудича, «Миф о страдающем боге и рождение греческой трагедии в теории драмы Вяч. Иванова» Фаусто Мальковати, «Вяч.Иванов и Ницше» Генриха Штаммлера, «Теория познания Вяч. Иванова: Кант и неокантианство» Джеймса Уэста, а также статьи Виктора Терраса, Роберта Джексона, о. Кирилла Фотиева и Д.В.Иванова — из них каждая заслуживает особого рассмотрения. Завершают сборник фрагменты воспоминаний Лилии Вячеславовны Ивановой. переведенные на английский язык Ириной Прэн, и краткая летопись жизни и творчества поэта, составленная Валерием Блиновым.

БОРИС СОЛОВЕЦКИЙ

# Из литературного наследия Вадима Гарднера

Литературная судьба Вадима Даниловича Гарднера (Выборг, 1.7.1880— Хельсин-ки, 20.5.1956) интересна и в определенном смысле достаточно типична. В начале века мы застаем его состоятельным молодым человеком, пережившим положенный временем «джентльменский набор» ситуаций. Изгнание из Санкт-Петербургского университета за революционность, публикация двух стихотворных книг в благородном, отстающем от моды на толику духе, вождение дружб среди литературной элиты, участие в «Гиперборее». О нем печатно обмолвились Блок, Гумилев, Городецкий, Лозинский. Патриотический бум побудил его в 1916 году просить о российском гражданстве (по отцу он — американец). Военная служба в лондонской союзнической миссии. Революция. Возвращение в Петербург, где он учительствовал до 1921 года, и — окончательный переезд в Финляндию, в которой он родился и где его семье принадлежала кое какая недвижимость

Впоследствии он постепенно утрачивал литературные связи, читающую публику, живое ощущение литературной действи-тельности, мало печатаясь, интровертируясь, уходя в себя. Тяготы финского провинциального быта (он учил английскому) или язвящая неудовлетворенность собой или окружающая глухота были тому причиной?

Трудно, впрочем, избежать впечатления, что в этом непрактичном, рассеянном, тонком, рафинированном, догадывающемся о никчемности своего главного дела и, быть может, о несоответственности собственных достижений человеке - постепенно теряющем все, кроме поэтического жара, — не проявляется некий культурный феномен под названием «русская литература».

Этот феномен, содержащий в себе иррациональную, самодовлеющую духовную напряженность, преломился в личности Вадима Гарднера страстью всеми средствами отстаивать высоту поэзии; средствами горнего пафоса, чеканными умозрительнориторическими оборотами, надмирной вечностью тем. То есть служением и порядком. Он перебирает жанровые формы в поисках наиболее строгих. Он пишет консервативным, аристократическим, хорошим русским

Абстрактные стихи — являются вообще острием поэзии (припомним, например, такую, как «гений чистой красоты»). Тем бопее остро видится со стороны неудача, тем более требуется присутствие духа. Листая сборники и архивные материалы Вадима Гарднера, нельзя не почувствовать стойкости и верности своей присяге этого мужественного солдата русской словесности.

Публикуемые впервые стихотворения любезно предоставлены нам Марией Францевной Гарднер, вдовой поэта.

МИХАИЛ БАРАШ

### я простоте учился...

Я простоте учился у Омира, У Пушкина, отчасти у других. Но и превыспренность моя вместила, И декадентствовал подчас мой стих. Теперь перехожу вновь постепенно К былой неотразимой простоте. Она сопутствует мне неизменно, И при порывах к дальней высоте Она не кажется банальной мне и пресной. Душе моей претит надутый слог. Объем поэзии моей не тесный Все новых достижений — мне залог. И самое обычное ввожу я В созвучный круг. Не страшен мне зоил. Лишь на неискренность и лживость негодуя Творю, тружусь я в меру сил.

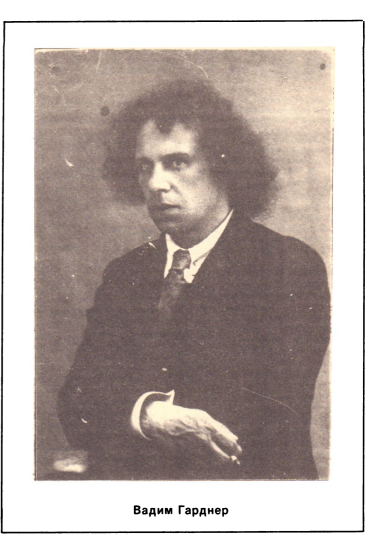
### нюландский сонет

О. Гельсингфорс, излюбленный ветрами, Ты мало, горделивец, мне знаком. По стогнам я твоим бродил пешком. Но ты с двумя своими языками Не близок мне; стеной они меж нами. К твоей красе холодной не влеком, Незваным и ненужным чудаком С тебе чужими мыслями, мечтами Себя я чувствовал; хоть скал гранит Здесь, там в столице и меня бывало Пленял, но ныне больше не манит. С тех пор, как сердце холод злой познало Враждебного нам племени людей, Суровое безмолвие камней Сочувствия в душе не вызывает. Сердец закрытых символ отвращает.

## РОНДЕЛЬ

Вертящихся листов балет, Мне мил размер твой прихотливый: Дождь хлещет ли из туч тоскливый, Сияет ли на небе свет. Люблю, задумчивый поэт, Твой пляс бездумный и игривый, Вертящихся листов балет, Мне мил размер твой прихотливый, Когда ветров осенних бред Гудит в дубраве сиротливой, Нарядный вихрь твой шаловливый Отраден и на склоне лет, Вертящихся листов балет.

1942



# ИЗВЕСТЬ РАЗБРОСАНА ПО ПОЛЮ...

Известь разбросана по полю там. Вижу на запашню везут удобренье, Вешняя всюду работа в селеньи, Я же графитом вожу по строкам. Синяя дымка окутала лес. Солнце сияет меж туч сизоватых, Вот за завесой и светоч исчез. Тянутся к западу звенья горбатых, Белых и разных других облаков -Смутных и резко-очертанных снов. На гору вверх я взобрался: с собой Стул захватил я удобный, складной... Между деревьями блеск паутины. Пенья и скал молчаливых седины Передо мною: властительный свет Снова дарит с высоты свой привет.

7.5.1943

Публикация Михаила Бараша и Бена Хеллмана (Хельсинки)

# МАТЕРИАЛЫ К БИБЛИОГРАФИИ В.Д.ГАРДНЕРА

- □ Стихотворения. С. Петербург,
- □ От жизни к жизни. Москва,
- ☐ Под далекими звездами. Париж, 1929

□ «О гордецы, когда бы знали вы...». — «Черна река. На небе черном...». — «Ночи лунные, холодные...» («Гиперборей», С.-Петербург, 1913, № 6)

- □ Солнце рондо («Русская мысль», Москва, 1913, № 2)
- □ Петербургская зима («Русская мысль», 1913, № 10)
- Завируха (Якорь. Антология

# 

Владимир Набоков. Переписка с сестрой. Ann Arbor, «Агdis», [1985], 125 p.

Письма великих писателей редко не разочаровывают, и зрелище сюсюкающего Чехова с Книппер или Пруста, застывшего в подобострастной и фальшивой позе перед графиней де Ноай, «пока не требует поэта...» в данном случае не утещает: по какой-то свирепой логике мы требуем, чтобы эпистолярные изделия литературных гигантов были на уровне их шедевров или, по крайней мере, отвечали бы мораль ному кодексу наших представлений о писателях.

В этом отношении элегантно изданная «Ардисом» переписка Владимира Набокова с сестрой — счастливое исключение. Более того, для почитателей лрагоценного таланта Набокова эта книга - подарок, потому что некоторые пассажи невольно приводят на память бессмертные абзацы из «Дара», «Подвига» или «Пнина». И снова улыбаещься от удовольствия, пробегая глазами «хрустальный мир микроскопа. где царствует тишина, ограниченная собственным горизонтом», или «глядящие исподлобья девьи сочинения» о Достоевском или замечательное описание Центрального Парка в Нью-Йорке — «гобеленевые купы деревьев, а с боков, оттененные сиреневой гуашью, таинственные небоскребы под пуссеновским небом».

Если о чем-то и жалеешь, то о том, что в книге всего лишь 125 страниц (включая замечательные письма Набокова к брату Кириллу Владимировичу, чудесно дополняющие наши представления о набоковской Ars Poetica), а не влюе или даже втрое больше. Жалеешь потому, что письма брата и сестры (Елены Владимировны Сикорской, ныне живущей в Женеве) погружают читателя в редкую атмосферу взаимной дружественности, трепетного отношения друг к другу, избирательстного сродства, общих литературных пристрастий и какой-то высокой интеллигентности, почти не представимой на Елены Сикорской замечательны посвоему — нельзя не восхититься ее высокой духовностью, которая помогла ей выжить, пройдя сквозь годы постоянных лишений и материальных нехваток — по-настоящему они ее не забо-ТЯТ, ОНИ ПОПРОСТУ МЕШЯЮТ ЖИТЬ ПОЛноценно, и горазло большей белой ей видится то, что «здесь (речь идет о Швейцарии) абсолютно нет никого, кто бы имел малейшее понятие о том, что мы любим, о поэзии, которую люблю больше всего на свете». И это — путеводная нить переписки, тот внутренний вет, который исходит от этой книги. И трогательно читать слова Набокова о том, что «Россия должна будет поклониться мне в ножки (когда-нибудь) за всё, что я сделал по отношению к ее небольшой по объему, но замечательной по качеству словесности».

Что ж, читающая Россия сделала это уже давно, и ныне опубликованная переписка приближает к ней Набокова человека, взятого в интимно-семейном ракурсе, который посрамляет его миф чопорного мэтра, уединенного и сноби рующего всех и вся.

Нью-Йорк

Михаил Чехов. Литературное наследие в двух томах. Том 1: Воспоминания. Письма. 464 стр. Том 2: Об искусстве актера. 560 стр. Общая научная редак-- М.О.Кнебель. Редактор Н.А.Крымова. Москва, «Искусство», 1986, 25 000 экз.

Кто не слышал о гениальной игре русского актера Михаила Чехова (1892-1955), племянника Антона Павловича, любимца Станиславского, творца образа Гамлета в 1924 году и Аблеухова в «Петербурге» по Андрею Белому — в 1925-м, а потом светила в театре Рейнгардта в Берлине, учителя Г.Пека и Ю.Бриннера в Голливуде?

Дружба М. Чехова с А. Белым началась с их встречи на репетициях «Гамлета», укрепилась в работе над «Петербургом» и переросла во взаимное завораживание, в мистическую общность. Актриса М.О.Кнебель, участница чеховской театральной студии, в своем предисловии к недавно появившемуся «Литературному наследию» М. Чехова пытается объяснить нынешней публике легенду о великом артисте, Этот двухтомник — настоящее событие и для советского читателя, и для нас, ибо где было найти тексты Михаила Чехова? Здесь собраны его письма (не все, и с купюрами) — самые интересные обращены к «учителю», к Станиславскому, самые пламенные — к «ненаглядному» А.Белому. Собраны также различные его статьи и выступления — о «Ревизоре» Мейерхольда, об «Иване Грозном» Эйзенштейна, или же до сих пор не изданные его тексты, такие как «Дневник о Кихоте» (со следующей записью: «26/1-28. Видел сон: крыша, на ней два Кихота. Один из них я и в то же время не я — я в стороне»). Воспроизведена его книга 1928 года, тогда же вышедшая в издательстве «Academia» под названием «Путь актера». И его книга 1946 года, появившаяся в Америке: «О технике актера».

Из многих литературных портретов выделяются зарисовки о Добужинском — из художников, Рахмани нове — из композиторов, Гейроте из коллег-актеров. Двухтомник не полностью, но весьма живо воскрешает образ пламенного, гениального актера, который выстрадал свои роли до полного «умаления себя» (по выраже-

В своей книге «Ветер с Кавказа» (1928) А.Белый писал о М.Чехове: «Ла, горы Кавказа и Чехов! Сперва подается сознание звука неслышного; после, как эхо ритмический жест; или очерк зигзага; после же стабилизации образа, голосовой аппарат; эти граниты и эти пирриты».

Жаль, что в двухтомник не включено письмо Чехова Луначарскому, где изложены причины его отъезда за границу в 1928 году. Но нервность его была столь велика, что уже в декабре 1917 года, после политических потрясений, он оказался неспособным даже выйти на улицу и на полгода прервал работу в МХТ.

Встреча с А.Белым была для них обоих откровением. Они узнали друг в друге братьев по духу. Мистические эксперименты А.Белого над ритмом, над глоссолалией, его болезненное ощущение подземных потрясений, его «подгляды» в подсознательное, так

же как и его увлечение антропософией Р.Штейнера не только совпали с поисками актера-мистика, но и нашли в нем театральный «перевод». Некоторые абзацы из М. Чехова кажутся квинтэссенцией «беловского» бреда... «Русский человек, едва коснувшийся самого себя, теряется, расплывается в "а", ища слияния с миром, с космическим своим окружением».

Виртуозность Чехова-актера во владении собственным телом доводила его порои до галлюцин учился «умиранию», чтобы играть Иоанна Грозного. А посмотрев фильм Эйзенштейна, Чехов осуждал «анатомизирование» фразы, потерю «живой связи». В одном месте он описывает, как он присутствовал при хирургической операции и остался завороженным ритмом движения скальпе-

Полным ходом идет сейчас в советской России «репатриация» эмигрантской культуры. Больше не пишут, что «эмиграция погубно отразилась на актерском творчестве Чехова» (см. «Театральную энциклопедию».

Его блестящая карьера у Рейнгардта, в независимых Латвии и Литве, в Германии и Англии, в Нью-Йорке и Калифорнии — ныне признаны. В 1935 году Чехов писал Мейерхольду: «Почему Вы упоминаете об особых хлопотах, связанных с моим возврашением. Разве я предан анафеме?»

Вернись Чехов тогда на родину, он был бы предан не анафеме, а ГУЛагу. как и сам Мейерхольд. И половины этого замечательного двухтомника не

жорж нива

Женева

свет «Улисса».

глупцы объединяются в заговоре про-

тив такого человека». Так писал Джо-

натан Свифт за 200 лет до выхода в

В любом спортивном справочнике

или ежегоднике множество страниц по-

свящается травле зайцев и лисиц, но ни-

чего не говорится о травле интеллекту-

алов. Между тем именно это занятие,

в большей степени, чем другие, явля-

ется характерным британским спор-

том: богатые и бедные наслаждаются

им круглый год, забывая о классовой

солидарности или политической дояль-

ности. Ибо левые относятся к «интел-

лектуалам», то есть к писателям, экс-

периментирующим с техникой, ничуть

не более дружественно, чем правые.

Слово «интеллектуал» служит для

«Daily worker» почти таким же руга-

тельством, как и для «Punch», а объ-

ектами для нападок марксистские док-

тринеры выбирают именно тех писате-

лей, чьи произведения оригинальны и

обладают неслабеющей со временем

популярностью. Я могу привести мно-

го примеров, но мне хотелось бы вы-

делить Джойса, Йейтса, Лоренса и Эли-

ота. Особенно достается Элиоту, кото-

рого левая пресса поносит так же неу-

станно и неубедительно, как и Киплинга

(и это делают те критики, которые еще

несколько лет тому назад восторгались

# Две статьи Джорджа Орвелла

От редакции. Блестящая публицистика Дж.Орвелла доступна русскому читателю хотя и написаны более сорока лет тому назад. В чем-то предвидение не обмануло писате

Но ничуть не менее насущной — и для обитателей окостеневшего тоталитарного мира, и для жителей находящейся в динамичном равновесии свободной части Земли — оста-ется мысль, которой Дж. Орвелл заканчивает одну из этих статей: «Всякий, кому дорога литература, должен осознать жизненную необходимость сопротивления т му, угрожает он нам извне или изнутри». Да, укрыться от этой угрозы на нашей планете никому, увы, не удастся

Сам русский текст обеих статей — свидетельство того, что голос писателя оказался услышан, и как раз там, в СССР. Переводы перепечатываются нами (с самой незначительной стилистической правкой) из самиздатского журнала «37» (№ 20, 1980). Безымянным ленинградским редакторам, переводчикам, коллегам мы выражаем искреннюю признательность и шлем сердечный привет.

# **ЛИТЕРАТУРА** и тоталитаризм\*

В начале своего первого выступлея сказал, что наша эпоха не является критической. Это эпоха торжества партийности над беспристрастностью, время, когда особенно трудно признать художественные достоинства книги, с идеями которой вы не согласны. Политика (в самом общем смысле этого слова) завладела литературой в большей степени, чем это обычно бывает; благодаря этому стала воочию видна борьба, которая всегда идет между личностью и обществом. Именно в тот момент, когда представляещь, как трудно быть честным, непредубежденным критиком в эпоху, подобную ны нешней, начинаешь понимать, что угрожает всей литературе в наше время.

Мы живем в эпоху, когда независимая личность перестает существовать, – или, может быть, следует сказать, когда личность расстается с иллюзией своей независимости. А во всех наших суждениях о литературе и, прежде всего, о критике независимая личность присутствует как данное. Вся современная европейская литература (я говорю о литературе последних четырех столетий) строится на представлении об интеллектуальной честности или, говоря другими словами, на шекспировском «быть верным самому себе». От писателя мы в первую очередь ожидаем искренности: он должен писать то, что он действительно думает и чувствует. Самое плохое, что можно сказать о произведении искусства, это заявить, что оно неискренне. Сказанное, пожалуй, больше относится к критике, чем к художественной литературе, в которой

• Текст выступления Дж.Орвелла по Би-Би-Си; впервые был напечатан в журнале «Listener» (19 июня 1941).

 Дж.Орвелл имеет в виду свое первое выступление по радио, которое состоялось 30 апреля 1941.

некоторая поза и манерность, даже фальшь не играют особой роли до тех пор, пока писатель искренен в главном. Современная литература индивидуалистична по самой своей сути: любое произведение либо является правдивым выражением того, что думает и чувствует его автор, либо лишено какой бы то ни было ценности.

Как я уже сказал, такое представление для нас — нечто само собой разумеющееся, но стоит только выразить его словами, как становится ясно, какая опасность угрожает литературе. Ведь наша эпоха породила тоталитарное государство, которое не предоставляет и, по-видимому, не может предоставить личности свободу. При упоминании тоталитаризма сразу же вспоминают Германию, Италию, Россию, но я считаю, что должна учитываться возможность распространения этого явления на весь мир. Период свободного капитализма, несомненно, подходит к концу; государства, одно за другим, вводят у себя централизованную экономику, которую одни предпочитают называть социалистической, другие - государственно-капиталистической. В СВЯЗИ С ЭТИМ ИСЧЕЗВЕТ ЭКОНОМИЧЕСКВЯ свобода личности и, в значительной мере, свобода человека делать то, что он хочет, выбирать для себя работу, беспрепятственно переезжать с одного места на другое. Но до сегодняшнего дня никто не предвидел последствий этого процесса. Никто не осознавал, что исчезновение экономической свободы как-то повлияет на свободу мысли. Социализм обычно представляли как некий облагороженный либерализм: государство возьмет на себя заботу о материальной жизни людей, избавит их от нищеты, безработицы и т.д., но не будет вмешиваться в их духовный мир. Искусство будет процветать так же, как оно процветало в либерально-капиталистическую эпоху, даже сильнее, потому что будет покончено с экономической зависимостью художника.

Теперь, когда факты налицо, приходится признать, что эти представления были совершенно неверны. Тоталита-

ризм довел уничтожение свободы мысли до степени, которую нельзя себе представить ни в какой из предшествующих эпох. Причем важно понимать, что контроль над мыслыю носит не только негативный, но и позитивный характер. Тоталитаризм не только запрещает нам говорить, даже думать об определенных вещах — он прямо предписывает, что вы должны думать, он навязывает вам идеологию, он пытается управлять вашими чувствами и создает для вас модель поведения. И, насколько это возможно, он изолирует вас от внешнего мира, запирая в искусственном пространстве, где нет возможности для сравнения. Тоталитарное государство стремится контролировать мысли и чувства людей в не меньшей степени, чем их поступки.

Вопоос, который важен для нас. заключается в следующем: может ли литература выжить в таком обществе? Мне кажется, ответ будет краток: нет, не может. Если тоталитаризм победит в мисовом масштаба, то литеоатура умрет. И нельзя будет отделаться верными, на первый взгляд, словами, что закончила свое существование лишь послеренессансная европейская лите-

Существует несколько серьезных различий между тоталитаризмом и идеологиями прошлого, как западными, так и восточными. Наиболее существенное заключается в том, что идеологии прошлого не изменялись или, по крайней мере, не изменялись быстро. В средневековой Европе церковь предписывала вам, во что вы должны верить, но она позволяла вам иметь одни и те же убеждения от рождения до смерти. Вас не заставляли в понедельник думать так, а во вторник — иначе. Это справедливо и сегодня по отношению к традиционным идеологиям. Круг мыслей правоверного христианина, буддиста, мусульманина или индуса ограничен, но постоянен, а в область его чувств оелигия не вмешивается.

Относительно тоталитаризма справедливо обратное. Особенность тоталитарного государства состоит в том, что, осуществляя контроль над мыслями. оно не задает их раз и навсегда. Тоталитарное государство вырабатывает догмы, сомневаться в которых нельзя. но оно же меняет их время от времени. Догмы необходимы, так как необходимо абсолютное повиновение массы, но смены их избежать нельзя — она диктуется нуждами политики. Тоталитарное государство, объявляя себя непогрешимым, в то же время отрицвет самое представление об объективной истине. Например, каждый немец до сентября 1939 года должен был относиться к русскому большевизму со страхом и отвращением, а после - с восхищением и симпатией. Если Россия и Германия начнут войну, что они вполне могут сделать в течение ближайших нескольких лет, то должна будет произойти не менее радикальная перемена. Таким образом, предполага-

**ӨТСЯ, ЧТО ЧУВСТВА НЕМЦА, ЕГО СИМПАТИИ** и антипатии изменяются мгновенно, если это необходимо. Едва ли я должен пояснять, каково влияние такого манипулирования сознанием на литературу. Ведь творчество в значительной степени определеляется чувствами, которые не всегда можно контролировать извне-Конечно. легко писать то, что требуется для данной идеологии, но настоящее творчество возможно только тогда, когда человек чувствует правдивость того, что он пишет; одного творческого импульса, без такого ощущения, недостаточно. Все факты говорят за то, что внезапные эмоциональные перемены, которых тоталитаризм требует от людей, психологически невозможны. И это - главная причина, заставляющая меня думать, что в случае победы тоталитаризма во всем мире то, что что мы называем литературой, исчезнет. И на практике тоталитаризм, кажется, успел достичь таких результатов. Итальянская литература находится в глубоком упадке, а в Германии она почти прекратила свое существование. Сожжение книг — самая показательная сторона в деятельности нацистов. И даже в России не произошел тот расцвет литературы, которого некогда ждали, и боль-**ШИНСТВО ТВЛВНТЛИВЫХ ОУССКИХ ПИСАТЕ**лей кончает жизнь самоубийством или

исчезает в тюрьмах. Я уже сказал, что эпоха свободного капитализма, несомненно, подходит к концу, и поэтому можно понять, что я считаю свободу мысли также обреченной. Но я так не думаю и в заключение просто скажу: я верю в то, что литература не прекратит своего существования. Эта надежда основывается на сушествовании немилитаристских стран, в которых либерализм пустил глубокие корни, таких как Западная Европа, Америка, Индия, Китай. Я верю, - может быть, это не более чем надежда верующего, — что хотя будущее неизбежно за обобществленной экономикой, эти страны сумеют создать нетоталитарный социализм, при котором, несмотоя на исчезновение экономического индивидуализма, останется свобода мысли. Во всяком случае, только на это могут надеяться те, кто любит литературу. Всякий, кому она дорога, всякий, кто понимает, какую роль она сыграла в человеческой истории, должен также осознать жизненную необходимость сопротивления тоталитаризму, угрожает ли он нам извне или изнутри.

1941

# **ЛЕВЫЕ И ЛИТЕРАТУРА\***

«Существует безошибочный признак, по которому можно заключить, что в мире появился подлинный гений: все

• Впервые напечатано в еженедельнико «Tribune» 4 июня 1943.

уже забытыми шедеврами Клуба левой Если споосить «верного члена партии» (это относится почти ко всем левым партиям), почему он отвергает Элиота, то ответ будет в конечном счете сводиться к следующему. Элиот реакционер (он, по собственному признанию, роялист, католик и т.д.) и «буржуазный интеллигент», оторванный от народных масс, - поэтому он плохой поэт. В основе утверждений такого рода лежит наполовину бессознательное смешение двух различных областей, пагубно отражающееся почти на всей литературной критике, так или иначе связанной с политикой. Одно дело — быть противником по-

литических взглядов данного писателя; не любить его потому, что он вам не нравится, — совсем другое, хотя это и не обязательно несовместимо с первым. Но как только кто-нибудь начинает говорит о «хороших» и «плохих» писателях, он тем самым обращается к литературной традиции и, таким образом, привлекает совершенно иную ценностную систему. Ибо что такое «хороший» писатель? Был ли Шекспир «хорошим» писателем? Большинство ответит на этот вопрос утвердительно. Тем не менее, Шекспир является и, возможно, был даже по меркам того времени реакционным в своих устремлениях; к тому же, он трудный автор, едва ли доступный для простых людей. Как же быть в таком случае с утверждением, что Элиот — плохой писатель. поскольку он католик, роялист и любит

латинские цитаты?

Придерживающиеся левых взглядов литературные критики не ошибаются, когда они подчеркивают важное значение содержания. Учитывая характер нашей эпохи, возможно даже счесть законным требование, чтобы литература была в первую очередь пропагандой. Ошибочность их позиции в том, что они делают по видимости литературные высказывания в политических целях. Например, ни один коммунист не осмелится публично заявить, что Троцкий. как писатель, лучше, чем Сталин (хотя это неоспоримый факт). Высказывания типа: «X — талантливый писатель, но он мой политический противник, и я сделаю все, чтобы заставить его замолчать», - не так уж опасны. Даже если вы в конце концов заткнете ему рот с помощью автомата, это еще не будет преступлением против разума. Смертельную опасность представляют другие высказывания, типа: «X — мой политический противник; следовательно, он плохой писатель». И если кто-нибудь станет утверждать, что в действительности никто так не подходит к литературе, я отвечу просто: просмотрите посвященные литературной критике страницы левой прессы, начиная от «News Chronicle» и до «Labour Monthly».

Трудно определить, как много потеряло социалистическое движение, оттолкнув от себя литературную интеллигенцию. Но оно действительно оттолкнуло ее от себя тем, что не умело проводить различие между политическими брошюрами и произведениями литературы, а также потому, что в нем не оказалось места для гуманистической культуры. Писатель может голосовать за лейбористов, как и всякий другой человек, но как писателю ему очень трудно участвовать в социалистическом движении. И книжник-доктринер, и политик-практик будут презирать его как «буржуазного интеллигента», обзывая его так при всяком удобном случае. А к его творчеству они будут относиться так же, как играющий в гольф биржевой маклер. Невежественность полити-

# 

# КОРОТКО О КНИГАХ

Vladimir Nabokov. Intransigeances. Traduit de l'anglais par Vladimir Sikorsky. Paris, Julliard, [1985], 352 p.

«Твердые мнения» («Strong opinions») Владимира Набокова — книга интервью (с приложением нескольких статей и писем в редакции), вышедшая при жизни писателя в английском оригинале (1973) и теперь переведенная на французский. Хронологически она вся относится к тому времени, когда Набоков стал, казалось бы, чисто американским писателем. (Правда, к этому же перихи.) Но в целом «на русский глаз» поражает настойчивое присутствие русской тематики, русских мотивов, которые далеко не второстепенны. Этого не объяснить любовью интервьюеров к «русским вопросам»: Набоков импровизированных интервью не любил, всегда требовал письменных вопросов и давал на них письменные ответы (даже для телевидения пользовался написанным текстом; дело писателя, считал он, писать, а не говорить на любую предложенную тему). Тем не менее, на вопросы о России, о своей России, он отвечает охотно.

В 1962 году корреспондент Би-Би-Си спросил его: «Вернетесь ли вы когданибудь в Россию?»

- Я туд**а никогда не вернусь,** — отвечал Набоков, — по той простой причине, что Россия, в которой я нуждаюсь, не оставляет меня ни на мгновение: литература, язык и мое собственное русское детство. Я никогда туда не вернусь. Я никогла не капитулирую. А гротескная тень полицейского государства не рассеется раньше моей смерти. И не думаю, что кто-то там знает мои книги, — ну, может быть, есть у меня несколько читателей в рядах специализирующейся по литературе тайной полиции, но не забудем, что Россия стаЛЯ ЧУДОВИЩНО ПООВИНЦИЯЛЬНОЙ ЗА ЭТИ сорок лет, не говоря уж о том, что там читают и думают то, что велено читать и думать.

Но проходит всего семь лет, и, отвечая на вопрос корреспондента «Нью-Йорк таймс» о «действительно важных моментах своего существования», Владимир Набоков говорит: «Практически любой момент. — но затем, для примера, добавляет с несомненным выбором: — Письмо, полученное вчера от читателя в России: неизвестная ранее бабочка, которую я поймал в прошлом году; первый урок езды на велосипеде в 1909-м». Кто помнит, что означает для энтомолога Набокова неизвестная бабочка, что значит для автора «Лара» катящийся сквозь юношеские стихи велосипел, оценит этого «читателя в Рос сии», не только в потомстве и не из тайной полиции, читателя, который читает и думает не то, что ему велено. Читателя, который действительно появился у Набокова в России в 60-е годы.

Это, разумеется, ни в чем не изменило отношения писателя к советской системе. «Я ненавижу и презираю диктатуру», — так определяет Набоков свое «неприятие сегоднящиней России» в том же 1969 году. Ум его был слишком ясен, чтобы затуманиться ностальгией и забыть, что сделали с его Россией. Большевистская революция, столь романтизированная на Западе, для Набокова попросту банальна. Почему именно и в первую очередь банальна? «Потому что она воспроизводила банальную историческую схему кровопролитий, лжи и гнета, потому что она предала мечту о демократии и потому что всё, что она может обещать советским гражданам, — это материальные блага, поношенные мещанские ценности, подражания западной технике и еде, ну и, конечно, икру для увешанных орденами генералов»

Говоря о советской литературе. Набоков не надевает белых перчаток: «Примитивные и банальные установки политики, навязанной силой, — как, впрочем, и всякой политики — могут

породить только такое же примитивное и банальное искусство». Заправилы этого, с позволения сказать, искусства — для Набокова «павианы в сапогах», которые «мало-помалу уничтожили действительно талантливых писателей, людей из ряда вон выходящих, хрупких гениев».

Высший пример «хрупкого гения» в глазах Набокова — это Мандельштам: «Стихи, которые он продолжал героически писать (...) — это достойные восторга образцы человеческого духа в его самых глубоких и самых возвышенных проявлениях. Чтение этих стихов разжигает то спасительное презрение, которое следует испытывать по отношению к советскому зверству. Тираны и пыточных дел мастера никогда не скроют свою комическую косоля пость за своей космической акробатикой. Презрительный смех — это прекрасно; но он приносит всего лишь ничтожное моральное удовлетворение. Когда я читаю стихи Мандельштама, написанные при проклятом режиме его палачей, я испытываю чувство беспомощного стыда при виде себя самого, пользующегося свободой жить, думать, писать и говорить в свободной части нашего мира. Это единственные моменты, когда свобода горька».

И куда девается, как дым разлетается легенда об олимпийце Набокове, о холодном Набокове, примеряющем маски, о мастере чистой игры слов, сюжетов и ситуаций. Впрочем, выдумать такую легенду можно, только не прочитав ни «Подвига», ни «Арлекинов», ни — ни всего остального. Читав, да не прочитяв.

«Я действительно чувствую себя русским, — говорит Владимир Набоков в 1962 году, — и думаю, что мои русские книги: романы, стихи и рассказы своеобразная дань восхищения России. Я мог бы определить их как волны и воронки, возникшие над пошедшей ко дну Россией моего детства». Эта «дань восхищения» и в том, что, составляя книгу исключительно из текстов конца 50-х — начала 70-х годов, Набоков

включил в нее довоенную, нагысанную по-русски статью о Ходасевиче. Эта — он сам говорит это — в его работах о Пушкине и над Пушкиным, над переводом «Онегина». Яростные, полные издевок над американскими переводчиками-полузнайками, основанные на дотошном проникновении в каждое пушкинское слово — свидетельствуют об этом помещенные в книге письма. составляющие часть полемики вокруг набоковского перевода. А на вопрос журналиста: «Откуда такая страсть к

Пушкину?» — писатель отвечает: Все началось с перевода, с дословного перевода. Я обнаружил, что это трудно, и чем это было труднее, тем больше меня это подстегивало. Я занимался этим даже не столько из-за тожно люблю, это величайший русский поэт, тут нет никакого сомнения, сколько возбужденный поисками того. как правильно передать некоторые вещи, а кроме того, пытаясь приблизиться к реальности, к пушкинской реальности, через посредство моих переводов. В самом деле, все русское меня глубоко затрагивает, и я только что закончил просмотр очень хорошего английского перевода моего романа «Дар», написанного почти тридцать лет тому назад. Из всех моих русских романов это самый длинный, на мой взгляд — самый лучший, и самый ностальгический».

О герое романа «Дар» говорится: «Пушкин входил в его кровь». Набоков просит не отождествлять молодого поэта-эмигранта Фелора Голунова-Чердынцева с автором. Но, по крайней мере, в этом их можно отождествить. Нет сомнения, что Пушкин вошел в кровь Владимира Набокова, как вошла в его кровь вся та пошедшая (пущенная) ко дну, но никогда не оставлявшая его Россия: литература, язык и его собственное русское детство.

НАТАЛЬЯ ГОРБАНЕВСКАЯ

ков является характерной чертой нашей эпохи; как пишет Дж.М.Тревельян, «в XVII веке члены парламента цитировали Библию, в XVIII и XIX веках — клас-сиков, а в XX веке — ничего». Результат этого — бессилие писателей в том, что касается политики. Первые годы после окончания последней войны лучшие английские писатели были реакционерами по своим взглядам, хотя в большинстве своем они не принимали непосредственного участия в политике Затем, около 1930 года, в литературу пришло новое поколение писателей приложивших все усилия, чтобы стать полезными и деятельными участника ми левого движения. Многие из них вступили в коммунистическую партию и встретили там тот же самый прием, который ждал бы их у консерваторов: сначала к ним относились подозрительно и покровительственно, а затем, когда обнаружилось, что они не могут или не хотят превращаться в граммофонные пластинки, их вышвырнули вон. Большинство из них ушло в индивидуализм. Без сомнения, они до сих пор голосуют за лейбористов, но их таланты потеряны для движения; более зловещим признаком является то, что после них в литературу пришло еще одно поколение писателей, не лишенных интереса к политике, но с самого начала находящихся вне социалистического движения. Среди самых молодых писателей, которые сейчас начинают свою деятельность, наиболее талантливые - пацифисты, причем некоторые из последних даже склоняются к фашизму. Вряд ли в их среде найдется кто-то, для кого социалистическое движение обладало бы хоть какой-нибудь притягательной силой. Десятилетняя борьба против фашизма кажется им бессмысленной и неинтересной, и они прямо говорят об этом. Такое положение можно объяснять по-разному, но одной из причин наверняка является презрительное отношение левых к «буржуазной интеллигенции».

Гилберт Меррей рассказывает где-то, как он однажды прочитал лекцию о Шекспире в дискуссионном клубе социалистов. Закончив ее, он, как обычно, предложил слушателям задавать вопросы, но получил только один: «Был ли Шекспир капиталистом?» Самое печальное то, что в этом рассказе нет ничего неправдоподобного. Вдумайтесь в смысл этого происшествия, и, возможно, вам станет понятнее, почему Селин написал «Меа сиlpa», в Оден занимается в Америке рассматриванием своего пупка.

ДЖОРДЖ ОРВЕЛЛ

1943

Перевод с английского

Кристиан Фейгельсон

# ПОСЛЕДНИЙ ПУТЬ ФИЛОСОФА

От редакции. Три года тому назад, 25 июня 1984 года, в Париже скончался крупнейший французский философ Мишель Фуко (в прошлом году ему могло бы исполниться 60 лет). Все мало-мальски серьезные газеты и журналы свободного мира, даже далекие от утонченных проблем мышления или иных специальных вопросов человеческого бытия, известили тогда миллионы своих читателей об этом печальном уходе. На русском языке, по нашим сведениям, появился лишь один отклик на кончину философа — стапъя Кирилла Померанцева «Мишель Фуко, или Предельный релятивизм» («Русская мысль», № 3542, 8 ноябля 1984).

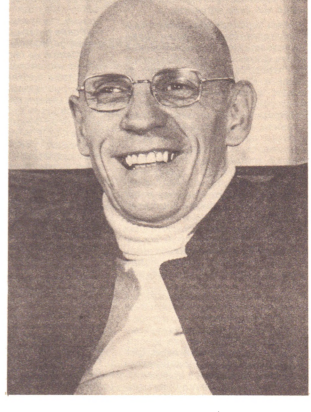
Широко известный во Франции и в других цивилизованных государствах своими научными трудами и общественной деятельностью, Мишель Фуко, к сожалению, почти не доступен русскому читателю. В СССР около десяти лет тому назад вышла лишь одна из его книг (Слова и вещи. Археология гуманитарных наук. Москва, 1977). В вольной русской печати имя его по существу тоже, увы, не появлялось — в том числе и по досадной случайности, когда Фуко, чувствуя себя нездоровым, просил не публиковать его выступление на «Круглом столе» журнала «Континент» (см. № 14, 1977), посвященном личной ответственности как общей проблеме Востока и Запада. Не удивительно поэтому, что о нем раньше не слыхали даже такие наши соотечественники, как, скажем, известный ленинградский историк, арестованный в 1981 году за свою профессиональную деятельность, в связи с чем Мишель Фуко в числе нескольких десятков гуманитариев Франции выступил тогда в его защиту.

Ниже печатаются два отклика на трехлетие со дня его кончины. Кристиан Фейгельсон, парижский социолог культуры и журналист, лично участвовавший в семинарах ученого в Коллеж де Франс, с благодарностью пишет о научных заслугах философа. А в рецензии на своеобразный «геденкшрифт» Мишелю Фуко, русско-французская писательница Любовь Юргенсон более скептически отзывается, в первую очередь, об общественных аспектах прижизненного и посмертного влияния этого крупнейшего ученого на умы современников.

Фуко был так дорог нам, что трудно представить себе воцарившееся после его кончины безмолвие. От него веет одиночеством, проглядывавшим в том вызове, который Фуко бросал публике; в его голосе, звучавшем в переполненной аудитории Коллеж де Франс, одиночеством, на котором зиждутся поиски вечно вопрошающей философии в разрыве с традиционным университетским позитивизмом. Мысли Фуко не укладывались ни в какие рамки. Писать - для него означало отказаться от собственного лица. Несмотря на скромность и желание остаться незамеченным, путь его отмечен строгостью и требовательностью к самому

Мишель Фуко никогда не пытался донести до нас сиюминутную истину. Наоборот. История под его пером обращается в вечно новый путь к генеалогии в ницшеанском смысле. На первом месте у него стоят поиски истинного слова, но серьезность не исключает смеха над самим собой, не исключает попытки обратить в шутку свое нежелание быть ментором, учителем мысли. Стремление к «радостному познанию» воплотилось у Фуко в отказе от общепринятых истин, от готовых идей.

Его внешне канонический путь французского интеллектуала (от Эколь нормаль» до докторской диссертации) не предвещал такого парадоксального творчества. Фуко бороздил воды неизведанного, а контуры, нанесенные им на карту знания, отличаются бесконечным разнообразием: на его счету преподавание в университетах трех континентов, переводы из Канта, Шпитцера и Бисвангера, предисловия к изданиям Руссо. Флобера. Ницше, Батайа и Арто, литератур ная и художественная критика (книги о Раймоне Русселе и Рене Магритте)... За точку отсчета можно принять 1961 год, когда была опубликована его работа «Безумие и неразумие. История безумия в классический век» (переизданная в 1972 году Галлимаром в составе многотомного собрания сочинений ученого). В исторических штудиях Фуко намечаются линии раздела, определенные медициной XIX века черта между разумом и безумием, — и по сей день остающиеся в силе в западном обществе



**Мишель Фуко.** (Фото Жака

Робера).

В 1963 году выходит книга «Рождение клиники», в которой раскрывается подлинная археология медицины. Фуко интересует не сумастиема болезни. Лишь досконально анализируя материальные элементы, можно познать явления во всей их глубине. В работе над конкретной историей структур вычерчиваются контуры всех основных взаимосвязей, возникающих между познанием и властью.

Однако лишь появившийся в 1966 году труд «Слова и вещи. Археология гуманитарных наук» — единственное произведение, отрывок из которого был опубликован в СССР в 1977 году, — и последовавшая за ним книга «Археология знания» дают истинное представление о методах Фуко.

В 1971 году в своей вступительной лекции в Коллеж де Франс, озаглавленной «Порядок речи» и далекой как от марксизма, так и от структурализма, утверждается конец «философии субъекта». Фуко обращается к недавнему прошлому человеческой мысли, не только с тем, чтобы обнажить скрытые в нем истинно философские вопро-

сы, но и с тем, чтобы вернуть настоящему его подлинность. Он был слишком внимателен к сегодняшнему дню, чтобы не задумываться о том, какими будут, например, сумасшествие или тюрьмы у нас завтра. Невозможно определить это многослойное исследование, не прибегнув к предельному упрощению, но следует отметить, что оно далеко от классической историографии. В книге «Я — Пьер Ривьер, задушивший мать, сестру и брата» (1973) — истории матереубийства, происшедшего в XIX веке, в труде «Надзор и наказание. Рождение тюрьмы» (1975) Фуко дает глубокий ход дальнейшим размышлениям о природе власти, лежащим в основе труда «Безумие и неразумие». В отличие от ученых, примыкающих к школе парижского журнала «Анналы», Мишель Фуко не восстанавливает прошлого, не дает причинного объяснения истории. Не пытается он и придать ей смысл и направленность, как это делают марксисты. Ему претят шаблонные места, общие понятия. Страсть «археолога» влечет его к самой природе феноменов. Например, у Фуко исчезли постулаты власти — власть прослеживается повсюду, через

# ΚΟΡΟΤΚΟ Ο ΚΗИΓΑΧ

Michel Foucault: Une histoire de la vérité. Conception graphique — Jean-Claude Hug. Paris, «Syros», [1985], 128 p.

Во Франции во все времена деятели культуры удостаивались милости властей. Вслед за Вольтером, Руссо, Виктором Гюго взошел на пъедестал и недавно скончавшийся философ Мишель Фуко. Он принадлежал к поколению Барта и Делёза, выступавшему против всякого конформизма, за свободу политики, культуры, секса. Влиятельный социалистический профсоюз ВДКТ продемонстрировал свое желание поднять на щит идеи 1968 года, выпустив. по случаю состоявшейся в Париже мемориальной выставки, богато иллюстрированный сборник статей в честь Фуко, в котором отражены все аспекты его общественной деятельности.

Здесь не только восторженные свидетельства современников — из числа левой интеллигенции, — но и взгляд Фуко на самого себя как на воплощение вечной непомизянности. Блелиый. с голым черепом, с саркастической улыбкой, Фуко будто бы олицетворяет аномалию. Извращенец от философии, он отрищает само понятие истины. Гомосексуализм для него — жизненная позиция: он тем усерднее отстаивает права «сексуальных меньшинств», чем терпимее становится общество. Но, хотя «тяжкие» времена Андре Жида миновали, подготовленный Мишелем Фуко к печати сборник «Три миллиарда извращенцев» так и не увидел света: он был запрещен.

Французская интеллигенция всегда чувствовала себя недостаточно связанной с политической действительностью. В 1971 году вспыхнул бунт заключенных во французских тюрьма. Фуко возглавил тогда Группу информации по проблемам заключенных, которая не только боролась за улучшение их содержания, но ставила под вопрос

саму этику судопроизводства. На короткое время мечта совпала с реальностью. Но в последующие годы политическая трезвость несколько изменила Фуко. Он поддержал так называемую «Иранскую революцию» и хотя быстро разочаровался в ней, с тех пор его слава пошла под уклон. Протест против переворота генерала Ярузельского, поездка в Польшу с поездом лекарств уже не смогли вернуть ему былое доверие публики.

Начиная с XIX века традиция историзма взяла верх во Франции над ост<mark>альными науками. К историческ</mark>ой школе мыслителей принадлежит и Фуко, но он облек их наследие в систематический релятивизм. Своей популярностью ученый обязан трилогии «Маркс-Фрейд-Ницше», опубликованной в середине 60-х годов, когда Сартр уже пробудил интерес к Марксу и Фрейду, но еще не существовало политического подхода к Нишие. Успех приходит к нему после выхода в свет «Истории безумия в классический век», где психиатрические категории. применяемые к сумасшествию, рассматриваются как результат исторического соотношения сил. Настоящую же славу приносит ему книга «Слова и вещи», в которой подвергается критике классический гуманизм. Каждой эпохе соответствует своя организация знания. Понятие человека принадлежит отмирающей системе. На смену ему приходит понятие субъекта желания, а такие общественные учреждения, как тюрьма, армия, университет, суть лишь институты подавления желания и наслаждения. В книге «Налзор и наказание» Фуко предлагает оригинальную трактовку «Паноптикума» Бергмана и его плана идеальной тюрьмы, в которой заключенный постоянно находится в поле зрения тюремшика.

Влияние Фуко на историков было глубоким и продолжительным, ибо многие из них искали выхода из тупиков марксизма и структурализма за счет возврата к романтическому восприятию истории, при котором исторический процесс являет собой генеалогию человеческих желаний и их подавления.

Под конец жизни, разочаровавшись в левых идеях, Фуко обратился к истории философии и посвятил себя изучению сексуальности в Древней Греции. У него возник план гигантского труди филологом, он не имел доступа к источникам, а знал Грецию из вторых рук, что лишало его возможности давать совершенно самостоятельную трактовку фактов. Это сказалось на реультате: хотя вышли в свет только три тома, но и по этим обломкам одиссеи извращения видно, как мне кажется, что провал столь же велик, сколь и

Конец больших философов, как правило, трагичен. Фуко, от которого отвернулись и сотоварищи по «сексуальному меньшинству», и заключенные, обвинявшие его в отказе от анархических принципов, ожидало одиночество. Новое поколение философов отошло от релятивизма, ощутив его саморазрушительную природу. Политическая же философия Фуко оказалась бессодержательной. Отныне лишь социалисты — те самые, которые предали Польшу, — берут на вооружение его устаревающие и уже, пожалуй, бесплодные идеи.

ЛЮБОВЬ ЮРГЕНСОН

Париж

Роберт Музиль. Человек без свойств. Роман в 2-х книгах. Перевод с немецкого. Предисловие Д.Затонского. Москва, «Художественная литература», 1984, 752 + 504 стр., 50 000 экз.

В начале этого года впервые была присуждена недавно учрежденная Государственная премия за выдающийся перевод из австрийской литературы — и первым ее лауреатом стал Соломон Апт. В мае премия была вручена в Вене этому московскому переводчику за то, что он открыл русскому читателю доступ к «Человеку без свойств» Роберта Музиля — столь «невозможному»,

крупнейшему и очень австрийскому роману XX века. Еще и самым «неизвестным» произведением назвала уже после смерти Музиля в 1942 году этот роман лондонская «Таймс».

Действительно, должно было пройти 20 лет после первого, скромного издания книги и 10 лет после почти никем не замеченной смерти автора, пока в связи с выходом полного текста (незавершенного) романа, дополненного не вошедшими в советское издание архивными материалами, на него не обратили внимание сперва критики и литературоведы, а за ними и читающая публика. Причем определение «широкая» — неуместно и поныне: роман трудный. Затем последовали переводы, и вот, наконец, еще через тридцать с

лишним лет — перевод и на русский. Трудно догадаться, почему так долго не было советского издания. Неужело не было советского издания. Неужели мешала эротика, усиленная инцестной ситуацией? Или отсутствие лучезарных прогнозов на светлый ХХ век? Подоэрения в декадентности, которую Музиль сам решительно за собой отрицал? Или же редакторам мерещилось, что сатира на умирающую от дряхлости Австро-Венгрию может быть понята и как сатира на любую государственность и любую бюрократию, костяк этой государственности? Или просто сочли ее «недоступной массам»?

Как бы то ни было, книга вышла на русском языке, и заслуга Соломона Апта не только в том, что он совершил этот геркулесов труд: перевести 1200 с лишним печатных страниц необычайно стушенного текста, но и в том, как блестяще он справился с казалось бы неразрешимой задачей. Ибо более даже, чем для Томаса Манна, язык для Музиля не просто художественный материал, но и самодовлеющий художественный образ: образ «зыбкости», «раздвоенности» и всех событий, и всех чувствований и персонажей, которые предстают «частицами, безропотно растворенными в безличности происходящего». А кроме того, это еще и очень австрийский язык — немецкий, конечно, не диалектный, но очень особенный, в котором четкие на вид грамматические структуры погружают читателя в призрачный мир плюсквамперфектов, конъюнктивов и модальностей.

Дело не в том, что фабульным стержнем романа является «великая патриотическая акция» для устройства 70-го юбилея правления отца народов Франца-Иосифа, местом действия — имперский город Вена, а действующилы» этой империи: и эрудированный бюрократ Туцци, и сладкоречивый вельможа Лейнсдорф, и старый вояка, миролюбивый толстяк генерал

Штумм... Дело в том, что все это мнимое, и сам Кайзер «неизвестно еще, существует ли вообще», и сама «параллельная акция» — мнимая деятельность, ибо «все движется», но вертится впустую. Дело в ситуации, «у которой нет направления». 70-й юбилей выпал бы на 1918 год. Роман, аттестованный специалистами как «эпическая сатира», обходится без сатирических ситуаций или явно сатирических, смещенных с уровня действительности типов; сам язык этой империи, ее ведомств и ее салонов с первой строки задает иронический, более того — сатирический тон. Это поистине «многоголосый» роман, в котором, чтобы привести пример, вторжение канцеляризмов в описание любовной сцены уже создает неожиданную фривольность и неадекватность.

Все это я пишу, чтобы дать читателю русского издания представление о той действительно гигантской работе, которую проделял переводчик. Ибо странным образом этот прослывший тяжеловесным немецкий язык — у Музиля легок. Передать эту ироническую легкость — вот, как мне кажется, основная трудность для переводчика. И Соломону Апту опять-таки удалось совершить несовершимое: перенести с одного берега на другой (эта метафора кроется в немецком слове Uebersetzung — перевод) великое художественное произведение (и вновь по-немецки лучше, точнее: ein sprachliches Kunstwerk).

ЭЛИЗАБЕТ МАРКШТАЙН

Вена

# ПЕРЕВОДЫ

сложную цепь перемен, парадоксов, расколов. Власть — это прежде всего взаимоотношения, комплексный механизм, приводящий в движение все тело общества.

Новые перспективы открылись и в преппринятом Мишелем Фуко анализе нравов. Генеалогическая работа философа заключалась в том, чтобы отделить истинное от ложного. Фуко проследил историческую возможность появления некоторых рассуждений и продемонстрировал их абсолютный релятивизм, например, в книге «Разрушение семьи» (1982). Все наши познания относительны. Но в этих тезисах нашло отражение конкретное стремление к освобождению, пределы которого ученый нащупывает в работе «Невозможная тюрьма» (1980), а также в начатом в 1976 году многотомном исследовании «История сексуальности», оставшемся незаконченным (из намеченных книг вышли в свет лишь «Воля к знанию», «Пользование удовольствиями» и «Самоозабоченность»).

Фуко отвергает общепринятые модели не из духа сомнения, а в силу своих убеждений. В его историографии сексуальности раскрывается все своеобразие его мысли, разрабатывается новая этика жизни и стушевывается традиционная связь сексуальности с подавлением или запретами. Фуко показывает, каким образом уже в Древней Греции сформировалась западная половая мораль. Анализ истории сумасшедших домов в эпоху классицизма и тюрьмы в новое время помогает философу связать внешние явления в организованную систему исторических обычаев. В своем труде «История сексуальности», взвешивая отличия нашего мышления от принятого в Греции, он задается вопросом о том, каким образом мы все еще находимся в плену у античности и как управлять в настоящее время самим собою. Штудии о сумасшествии, тюрьме, сексуальности вылились в глубокие размышления о власти и о всей западной цивилизации.

Несмотря на скромность ученого, сквозь его многолетний философский труд проглядывает его личность, проявившая себя в защите изгоев, отверженных, угнетенных. Фуко целиком отдавал себя заключенным во Франции, инакомыслящим в СССР, помощи вьетнамским беженцам, участникам польской «Солидарности». Его требовательность к себе оборачивалась вниманием к другим. В 1978 году он пригласил Татьяну Ходорович прочитать в Коллеж де Франс цикл лекций о положении гуманитарных наук в СССР. Его сочувствие к людям не знало географических границ: главным для него было дойти до сути явлений, отбрасывая общепринятые истины.

Он не был ни просто историком, ни просто философом: и мы не чувствуем, что он просто исчез.

Тайна Фуко, над которой он сам приподнимает завесу в предисловии к «Археологии знания», в своеобразной эстетике существования: «Нет. я не там, где вы меня поджидаете, а здесь, откуда я смотрю на вас, смеясь. Не я один, наверное, ищу в творчестве ухода от самого себя. Не спрашивайте меня, ибо я такой. Не требуйте от меня, чтобы я оставался тем же...з

### КРИСТИАН ФЕЙГЕЛЬСОН

Перевод с французского Елены Силиной и Любови Юргенсон (Париж)



Симона Синьоре и Мишель Фуко на встрече представителей французской интеллигенции и синдикалистов ВДКТ, посвященной положению в Польше. (Фото Фредерика Пичала, январь 1982).

# Окончание. Начало см. стр. II

ука», 1985) содержится немало материалов о футуристах вообще и о Хлебникове в том числе. Впервые была, наконец, издана написанная еще в 1942-46 годах статья одного из крупнейших ленинградских литературоведов Н.Берковского «Велимир Хлебников» (см. его кн.: «О русской литературе». Л., «Художественная литература», 1985): для этого понадобилось, чтобы после смерти ученого прошло 13 лет... Интересная публикация текстов Хлебникова осуществлена Р.В.Дугановым в альманаже «День поэзии 1985», вышедшем, правда, с опозданием чуть ли не на год (М., «Сов. писатель», 1986). Его же статьи появились и в журналах — см., например, «Литературная учеба» (1985, № 4). Замечательное биографически-библиографическое эссе напечатал Александр Парнис в ежегоднике «Памятные книжные даты» (М., «Книга», 1985). Он же поместил ценную публикацию хлебниковских материалов в «Литературной газете» (13 11 1985)

Слависты во всем мире продолжают публикацию исследований творчества Хлебникова вне связи с какими-либо датами, но ими не был пропущен и этот юбилей. Упомянем здесь лишь некоторые факты. В Италии Карлой Соливетти был подготовлен выпуск римского журнала «Carte Segrete» (№ 3/4, 1985), целиком посвященный Хлебникову. В нем помешены переводы «Зангези» и статей Хлебникова о языке, а также обширная статья о поэте самой К.Соливетти и ее предисловие к «Зангези». Несколько солидных статей о Хлебникове опубликовали в шпальянской прессе Луиджи Магаротто и Витторио Страда

В Японии, в Университете Киото стараниями И.Камэямы в ноябре 1985 года была устроена выставка хлебниковских портретов, рукописей и различных документов (в фотокопиях). Тогда же в Университете Саппоро юбилей Хлебникова был отмечен двойной лекцией <mark>И.Ка</mark>мэямы и академического гостя из Франции Ж.-К.Ланна.

Множество публикаций о Хлебникове появилось в Югославии. Из них назовем чуть ли не целиком посвященные Хлебникову выпуски журналов «Книжевне новине» (1.11.1985), «Книжевна реч» (10.11.1985), «Градина» (№ 12, 1985).

В конце 1986 года в Нью-Йорке вышел мкий сборник под редакцией С.Блох и В.Ройтмана: Велимир Хлебников. Стихи. Поэмы. Проза (638 стр.).

Гарвардский университет издал том переводов из *Хлебникова под названием* «The King of Time». Эта книга представляет собой первый выпуск многотомного американского Со<mark>брания сочинений Хлебнико</mark>в английском языке; переводы осуществлены Шарлоттой Дуглас и Полом Шмидтом.

Хлебниковскому юбилею было посвящено несколько международных научных симпозиумов. Первый из них состоялся в апреле 1985 года в финском городе Ювяскюля (см. отчеты в «Литературной газете». . 24.4.1985 и в югославской «Книжевне новине», 1.6.1985). Большинство участников составляли члены делегации СП СССР; в рамках научных заседаний выступали даже поэты, — например, И.Шкляревский, говоривший исключительно о своих стихах. Самый большой хлебниковский симпозиум состоялся в сентябре в Амстердаме (см. наш отчет в «Русской мысли», 20.9.1985). К сожалению, ни один советский хлебниковед на него не смог приехать. На этом симпозиуме была основана Международная Хлебниковская ассоциация, которая тут же начала издание серии хлебниковских репринтов.

В октябре в Вашингтоне, накануне открытия всемирного форума славистов и советологов, на специальный симпозиум собрались американские хлебниковеды. В нем приняли участие Г.Баран, Р.Вроон, В.Марков, С.Руди; в конце был показан своеобразный спектакль из отрывков из «Зангези». Кстати, в декабре было дано несколько представлений оригинального спектакля по Хлебникову и в Париже.

Немало симпозиумов прошло в Совет ском Союзе. «Хлебниковские чтения» в Астрахани теперь будут проводиться каждые два года. В московском ЦДЛ состоялся юбилейный вечер (силами актеров из Белоруссии был представлен «Ночный обыск»). В Доме ученых в Москве Вяч.Вс. Ивановым был прочитан доклад, после чего последовали выступления философов. Прошла также научная конференция в Пушкинском Доме в Ленинграде; состоялись памятные вечера в библиотеке Музея Маяковского в Москве, а также в Ростове и Херсо-

Важнейшим симпозиумом оказался — последний по счету, увенчавший собой Хлебниковскую выставку в Ленинграде (см. отчет на стр. II настоящего номера). Добавим лишь, что на нем в специальном выступлении Владимира Эрля прозвучало напоминание о 100-летнем юбилее А.Е.Крученых, который прошел совершенно незамеченным в СССР. Однако он не остался забытым славистами мира: в рамких большого симпозиума о постсимволистской русской поэзии, который проходил с 23 по 26 июня 1986 года в Париже, на специальном заседании, посвященном юбилею Крученых, прозвучали пять сообшений -«Хлебников и Крученых».

СЕРГЕЙ ДЕДЮЛИН

ΚΟΡΟΤΚΟ Ο ΚΗИΓΑΧ

Зарубежная поэзия в переводах В.А.Жуковского. В 2-х томах. Составитель А.А.Гугнин. Москва, «Радуга», 1985, 608 + 640 стр.

Перед нами избранные переводы Жуковского с параллельными текстами в оригинале, с подробными комментариин, с многочисленными иллюстрациями, с рядом вводных и критических статей — два толстых тома по 600 с лишним страниц каждый, в изящных суперобложках (цветные акватинты), воспроизводящих мирные сельские и городские виды Швейцарии и Германии.

Издание это тем более радует глаз и ум, что Жуковскому, из-за его политической, а еще более религиознофилософской неблагонадежности, в советское время не повезло. Более 80 лет прошло с последнего сколько-нибудь полного собрания сочинений; общирное и интереснейшее эпистолярное наслелие все еще не систематизировано и очень не полно издано; не использованы еще все архивы. Лишь совсем недавно было впервые обращено должное внимание на эстетико-литературные статьи Жуковского (В.А.Жуковский. Эстетика и критика. Москва, «Искусство», 1985, 432 стр.). Теперь появляется двухтомник с переводами. Хотелось бы надеяться, что оба эти издания — подступы к давно назревшему, бранию всего, написанного Жуковским. Пора пришла для полного «возвращения в литературу» того, чье «значение необъятно велико» (Белинский).

Увы, двухтомник явно издан — как и самый первый сборник переводов Жуковского в 1818 году — «Für Wenige, для немногих». В нем не найти ни цены на переплете, ни указаний на типографию, ни сведений о тираже — верный признак того, что мы имеем дело с полузакрытым изданием, не предназначенным к свободному распространению.

Но по внутренним качествам двухтомник следует признать образцовым. Переводческая работа Жуковского представлена во всей ее широте, во всем ее разнообразии: от Гомера и Вергилия до английских и немецких романтиков, не минуя и гораздо менее известные переводы с французского и испанского. В основной вводной статье И.Семенко не обходит болевых для советской цензуры мест о службе Жуковского при дворе, о его политическом консерватизме, а главное, о его религиозности как основе всех его убежде-

Жуковский-переводчик — явление особое, уникальное, пожалуй, во всей

европейской литературе. Как сам он говорил: «У меня почти всё или чужое или по поводу чужого, и всё, однако, моё». Академик Веселовский шел дальше: «Жуковский, — утверждал он, давал в чужом не только свое, но и всего себя». Первым заговорил о загадке Жуковского Гоголь: «Каким образом сквозь личность всех поэтов пронеслясь ка, но она так и видится всем».

В ряде статей в приложениях, как ранее уже печатавшихся (В.Жирмунского, М.Цветаевой, Г.Гуковского, Б.Реизова), так и специально написанных для сборника (С.Аверинцева), по-разному делаются попытки ответить на эту загадку. Наиболее обобщающее и разветвленное разрешение дает С.Аверинцев, известный знаток византийской мысли, в последние годы все чаще выступающий по вопросам русской литературы. Не со всеми его тезисами можно согласиться: так, Аверинцев считает, что у Жуковского, как у композиторов, авторов романсов, наибольшие удачи выступают там, где оригинал не слишком силен, и в качестве примера приводит «Ночной смотр» многословного Цедлица, превращенный Жуковским в шедевр, или водянистый «Зимний путь» В.Мюллера, послуживший гениальному вокальному циклу Шуберта. Но как быть с переводом у одного, с переложением у другого на музыку гетевского «Лесного царя»? Гениальная мощь оригинала сохранилась и в русском переложении, и в шубертовской песни.

Помимо интересных историколитературных сопоставлений, Аверинцев проводит ряд тончайших сравнительных анализов, выделяя и истолковывая изменения, которым подверглись оригиналы в переводах Жуковского.

Так, сравнивая шиллеровское:

Ritter, treue Schwesterliebe Widmet Euch dies Herz: Fordert keine andre Liebe, Denn es macht mir Schmerz.

с переложением Жуковского:

Сладко мне твоей сестрою. Милый рыцарь, быть: Но любовию иною Не могу любить

Аверинцев в ходе блестящего разбора отмечает: «Интонация заметно теплеem». Не содержит ли выделенное нами слово разгадку (хотя бы частичную) переводческого своеобразия Жуковского. как и своеобразия всей его личности? Если Пушкин самый лучезарный из русских поэтов, если Баратынский самый острый, Лермонтов — самый певуче-мистический, Фет — самый зыб-кий и т.д., то Жуковский, без сомнения, самый теплый. Русская поэзия была им раз и навсегда согрета внутренним теплом, домашностью. С тех пор домашность ее не покидает, даже там, где она васается восмических тайн. Тютчев в безднах Космоса чувствует себя, как дома. А Бальмонта, Брюсова, даже Вячеслава Иванова, возродивших русский стих в начале XX века, русская поэзия

чуждается, как слишком холодно- и высокостильных.

Под пером Жуковского «Одиссея» стала сплошь домашней русской поэмой. И немецкие романтики в его переводах сощли с готического пьедестала. Позволю себе выдвинуть гипотезу о менее удачных переводах Жуковского, в частности, «высоких» стихов Гете: слишком уж горний холодный воздух! Или басен Лафонтена: их изящество трудно поддается отеплению...

«Холод и мрак» наших дней согрет и освещен Жуковским. Оттого он, казалось бы далекий, — такой сегодня насущный.

**НИКИТА СТРУВЕ** 

Франсуа Мориак. Избранные произведения. Перевод с французского. Составитель М.Ваксмахер. Предисловие Л.Андреева «Чистилище Франсуа Мориака» (перепечатанное, как и весь том, с издания 1971 года — издво «Прогресс»). В серии: «Мастера современной прозы». Москва, «Радуга», 1985, 448 стр., 100 000 экз.

Бывают предисловия — встречный ветер. Против каждого слова возражаешь, кипятишься, дочитываешь через силу. Тут совсем не то. Предисловие Л.Андреева — 12 страниц мелким шрифтом — умно, тонко, увлекательно. Ветер обязательной марксистской идеологии дует как-то слабо, сбоку, и читатель дрейфует, сам того не заме-

Автор любит Мориака, подчеркивает его актуальность и принимает всерьез его непоколебимую веру в Бога. Хорошо полобранных цитат и верных определений много. На 5-й странице мы читаем: «Мориак созданному его фантазией миру поручил особую роль. Эта роль — исцеление душ, их очищение. Мир Мориака — чистилище, предназначенное для его современников. для людей XX века». И на 11-й: «"Бог есть любовь", — писал Мориак. (...) Именно любви поручает писатель спасение душ. С того момента, как в его мире появляется любовь, земной ад и превращается в чистилище, в предлверие неземного рая». Можно, конечно, педантично заметить, что формула «Бог есть любовь» взята Мориаком у апостола Иоанна, но нельзя не признать, что, в общем, лучше не скажешь. Мориак предстает перед нами во весь рост, с его верой в способность любого человека, даже самого преступного, вырваться из ада земного и с приклеенностью его искусства к провинциальному миру его детства: «Никакая драма не может начать свою жизнь в моем воображении, если я не помещу ее в тех местах, где я жил всегда» (стр. 6), и «Мое творчество точно приклеено к прошлому» (стр. 5).

Но, вместе с тем, на протяжении всей стятьи основное застилается второстепенным, суть подменяется оболочкой, исцелитель человеческих душ выдается за простого разоблачителя буржувзного мира. И заключительный абзац благодушно укладывает Мориака в неки: «За их [героев] страданиями, за их попытками выбраться из буржувзного ада мы проследим с сочувствием, открывая том лучших произведений Франсуа Мориака». Так вырождается прекрасно начатое предисловие, кладя основу под вульгарный текст издательской аннотации: «Рисуя современное буржуваное общество, исследуя основную его клетку — буржуваную семью, писатель показывает, что здесь утрачены сами нравственные основы, что в этом мире царят алчность, ненависть, деспотизм».

Тем же замыслом — обезвредить Мориака, прикрепив его к «критическому реализму», — объясняется и полбор произведений, включенных в этот том. Перед нами классический, канонический, так сказать, советский Мориак. (Ведь книга печаталась уже три раза, если к названным выше изланиям прибавить сборник, выпущенный в Кишиневе в 1984 году с тем же предисловием и содержащий, кроме «Терезы Дескейру», «Фарисейки», «Мартышки» и «Подростка былых времен», роман «Клубок змей».) Он, конечно, предельно мрачен, и не удивительно, что «Тереза Дескейру» дается без «Конца ночи» и «Фарисейка» - без «Агнца». В этих двух романахразвязках лействие благодати, должно быть, слишком ощутимо.

Переводы очень хороши. Замеченные погрешности вызывают у меня желае не зуооскалить, а попл ные мы русские и французские переводчики! Почему нам нельзя постоянно советоваться друг с другом и обмениваться рукописями? Сколько досадных ошибок мы исправляли бы один у другого! Будь у нас нормальные отношения, Р.Линцер не перевела бы в «Подростке былых времен» латинское «recto tono» (ровным голосом) русским «напрямию» и не назвала бы le Séminaire des Carmes (Духовная Академия, занимающая здание бывшего монастыря) «кармелитской семинарией». А Н.Немчиновой мы объяснили бы значение настоящего времени в небольшом авторском предисловии к «Терезе Дескейру». Мориак обращается к своей героине, выражая надежду, что она «не одинока» («j'espère que tu n'es pas seule»). Смысл ясен: даже убийца в своем страшном одиночестве может рассчитывать на Божью помощь. Переводчица же поддалась (по всей вероятности, бессознательно) действию материалистического бокового ветра: она приземлила фразу и, написав, «что ты не будешь одинока», выразила надежду не 👌 том числе доклад Оге Ханзен-Лёве из Вены на Бога, а на встречу с мужчиной.

женевьева жоанне  $\Diamond$ 

Париж