




Николаи Бердяевъ

О РДБСТВЪ И СВОБОДЪ 
ЧЕЛОВЪКД

(Опытъ персоналистической философіи)

YMCA-PRESS 
PARIS

1939



Николаб Бердяевъ

О РАБСТВЪ И СВОБОДЪ
ЧЕЛОВѢКА

YMCA-PRESS
11, rue de la Montagne-Ste-Geneviève 

Paris 5e



© YMCA-PRESS, Paris, 1972



« La mode est aujourd’hui d’accueillir la liberté d’un 
rire sardonique, de la regarder comme la vieillerie tombée 
en désuétude avec l’honneur. Je ne suis point à la mode, 
je pense que sans liberté il n’y a rien dans le monde; elle 
donne du prix à la vie; dussé-je rester le dernier à la 
défendre, je ne cesserai de proclamer ses droits. »

Châteaubriand. « Mémoires d’Outre-Tombe »





ОГЛАВЛЕНІЕ:Вмѣсто предисловія. О противорѣчіяхъ въ моей мысли.I.1) Личность.2) Господинъ, рабъ и свободный.II.1) Бытіе и свобода. Рабство человѣка у бытія.2) Богъ и свобода. Рабство человѣка у Бога.3) Природа и свобода. Космическое прельщеніе и рабство человѣка у природы.4) Общество и свобода. Соціальное прельщеніе и рабство человѣка у общества.5) Цивилизація и свобода. Рабство человѣка у цивилизаціи и прельщеніе культурныхъ цѣнностей.6) Рабство человѣка у самого себя и прельщеніе индиви­дуализма. III.1) а) Прельщеніе и рабство царства. Двойной образъ госу­дарства. Ь) Прельщеніе войны. Рабство человѣка у вой­ны. с) Прельщеніе и рабство націонализма. Нація и на­родъ. d) Прельщеніе и рабство аристократизма. Двойной образъ аристократизма. (?) Прельщеніе буржуазности. Раб­ство у собственности и денегъ.2) а) Прельщеніе и рабство революціи. Двойной образъ ре­волюціи. Ь) Прельщеніе и рабство коллективизма. Со­блазнъ утопій. Двойной образъ соціализма.3) а) Прельщеніе и рабство эротическое. Полъ, личность и свобода. Ь) Прельщеніе и рабство эстетическое. Красота, искусство и природа. IV.1) Духовное освобожденіе человѣка. Побѣда надъ страхомъ и смертью.2) Прельщеніе и рабство исторіи. Три времени. Двойственное пониманіе конца исторіи. Активно-творческій эсхатоло- гизмъ.
7





ВМЪСТО ПРЕДИСЛОВІЯ.

О противорѣчіяхъ въ моей мысли.Начавъ писать эту книгу, я бросилъ взглядъ назадъ и у меня явилась потребность объяснить себѣ и другимъ мой ум­ственный и духовный путь, понять кажущуюся противорѣчи­вость моей мысли во времени. Книга написана о рабствѣ и освобожденіи человѣка и она во многихъ частяхъ своихъ от­носится къ соціальной ¡философіи, но въ нее вложено мое цѣлостное философское міросозерцаніе, въ основаніе ея по­ложена философія персонализма. Это есть плодъ долгаго фи­лософскаго пути исканія истины, долгой борьбы за переоцѣн­ку цѣнностей. Въ моемъ философскомъ существованіи у меня не было желанія лишь познать міръ, но желаніе познанія всегда сопровождалось желаніемъ измѣнить міръ. Не толь­ко мыслью, но и чувствомъ всегда отрицалъ я, что эта мі­ровая данность есть прочная и послѣдняя реальность. Въ ка­кой мѣрѣ мысль этой книги вѣрна всей моей мысли, выра­женной въ прежнихъ моихъ книгахъ? Въ какомъ смыслѣ су­ществуетъ развитіе мысли мыслителя? И есть ли это развитіе непрерывный процессъ или въ немъ есть прерывность и оно проходитъ черезъ кризисы и самоотрицаніе? Въ какомъ смы­слѣ существуетъ развитіе моей мысли и какъ происходили въ ней измѣненія? Есть философы, которые изначально прихо­дятъ къ системѣ, которой остаются вѣрны всю жизнь. Есть философы, которые отражаютъ въ своей философіи боренія духа и въ мысли которыхъ можно обнаружить разные этапы. Въ бурныя историческія эпохи, эпохи духовныхъ переломовъ философъ, который не остается кабинетнымъ, книжнымъ че­ловѣкомъ, не можетъ не участвовать въ духовной борьбѣ. Я никогда не былъ философомъ академическаго типа и никогда не хотѣлъ, чтобы философія была отвлеченной и далекой отъ жизни. Хотя я всегда много читалъ, но источникъ моей мысли не книжный, я даже никогда не могъ понять какой-либо кни­ги иначе, какъ приведя ее въ связь съ своимъ пережитымъ опытомъ. Впрочемъ я думаю, что подлинная философія всегда 9



была борьбой. Таковой была и философія Платона, Плотина, Декарта, Спинозы, Канта, Фихте, Гегеля. Моя мысль всегда принадлежала къ типу философіи экзистенціальной. Противо­рѣчія, которыя можно найти въ моей мысли, — противорѣчія духовной борьбы, противорѣчія въ самомъ существованіи, ко­торыя не могутъ быть прикрыты кажущимся логическимъ единствомъ. Подлинное единство мысли, связанное съ един­ствомъ личности, есть единство экзистенціальное, а не логи­ческое. Экзистенціальность же противорѣчива. Личность есть неизмѣнность въ измѣненіи. Это одно изъ существенныхъ опредѣленій личности. Измѣненія происходятъ въ одномъ и томъ же субъектѣ. Если субъектъ подмѣняется другимъ субъ­ектомъ, то нѣтъ въ настоящемъ смыслѣ и измѣненія. Измѣ­неніе разрушаетъ личность, когда оно превращается въ измѣ­ну. Философъ совершаетъ измѣну, если мѣняются основ­ныя темы его философствованія, основные мотивы его мышле­нія, основоположная установка цѣнностей. Можетъ мѣняться взглядъ на то, гдѣ и какъ осуществляется свобода духа. Но если любовь къ свободѣ замѣняется любовью къ рабству и насилію, то происходитъ измѣна. Измѣненіе взглядовъ мо­жетъ быть дѣйствительнымъ, но можетъ быть и кажущимся вслѣдствіе того, что ихъ видятъ въ невѣрной перспективѣ, Я думаю, что человѣкъ вообще есть существо противорѣчивое и поляризованное. Противорѣчива и поляризована и мысль философа, если она не отвлечена совершенно отъ первичной жизни и сохраняетъ съ ней связь. Философская мысль есть сложное образованіе и даже въ наиболѣе логическихъ и при­глаженныхъ философскихъ системахъ можно открыть совмѣ­щеніе противорѣчивыхъ элементовъ. И это не плохо, это какъ разъ хорошо. Окончательный монизмъ мысли неосуществимъ, и было бы плохо, если бы онъ осуществился. Я мало вѣрю въ возможность и желательностью философскихъ системъ. Но и осуществленная философская/ система никогда не бываетъ окончательной и завершенной. Основное противорѣчіе фило­софіи Гегеля заключается въ томъ, что въ ней динамика и діа­лектика мысли принимаютъ форму законченной системы, т.-е. какъ бы прекращается діалектическое развитіе. Окончаніе ди­намики духа и его все вновь возникающихъ противорѣчій мо­жетъ быть лишь концомъ міра. До конца міра противорѣчіе не можетъ быть снято. Поэтому мысль неотвратимо упирается въ эсхатологическую перспективу. Эсхатологическая перспек­тива бросаетъ обратный свѣтъ на мысль и порождаетъ проти­ворѣчивость и парадоксальность внутри міровой жизни. Обра­щаясь къ себѣ, я хотѣлъ бы опредѣлить основныя темы, основ­ныя установки цѣнностей всей моей жизни и мысли. Тогда только можно понять внутреннюю связанность мысли, вѣр­ность неизмѣнному въ измѣненіяхъ. Основное противорѣчіе моего мышленія о соціальной жизни связано съ совмѣщеніемъ 10



во мнѣ двухъ элементовъ — аристократическаго пониманія личности, свободы и творчества и соціалистическаго требо­ванія утвержденія достоинства каждаго человѣка, самаго по­слѣдняго изъ людей и обезпеченія его права на жизнь. Это есть также столкновенія влюбленности въ высшій міръ, въ вы­соту и жалости къ низинному міру, къ міру страдающему. Это противорѣчіе вѣчное. Мнѣ одинаково близки Ницше и Левъ Толстой. Я очень цѣню К. Маркса, но также Ж. де Местра и К. Леонтьева. Мнѣ близокъ и мною любимъ Я. Беме, но такъ же близокъ Кантъ. Когда уравнительная тиранія оскорбляетъ мое пониманіе достоинства личности!, мою любовь къ свобо­дѣ и творчеству, я возстаю противъ нея и готовъ въ крайней формѣ выразить свое возстаніе. Но когда защитники соціаль­наго неравенства безстыдно защищаютъ свои привилегіи, ко­гда капитализмъ угнетаетъ трудящіяся массы, превращая чело­вѣка въ вещь, я также возстаю. Въ обоихъ случаяхъ я отрицаю основы современнаго міра.Объяснить внутреннія пружины сложившагося философ­скаго міровоззрѣнія можно только обратившись къ первич­ному міроощущенію философа, къ его изначальному видѣнію міра. Въ основаніи философскаго познанія лежитъ конкрет­ный опытъ, оно не можетъ опредѣляться отвлеченнымъ сцѣ­пленіемъ понятій, дискурсивной мыслью, которая есть лишь инструментъ. Обращаясь къ самопознанію, которое есть одно изъ главныхъ источниковъ философскаго познанія, я откры­ваю въ себѣ изначальное, исходное: противленіе міровой дан­ности, непріятіе всякой объектности, какъ рабства человѣ­ка, противоположеніе свободы духа необходимости міра, на­силію и конформизму. Говорю объ этомъ не какъ о фактѣ ав­тобіографіи, а какъ о фактѣ философскаго познанія, фило­софскаго пути. Такъ изначально опредѣлились внутренніе дви­гатели философіи: приматъ свободы надъ бытіемъ, духа надъ природой, субъекта надъ объектомъ, личности надъ универ­сально-общимъ, творчества надъ эволюціей, дуализма надъ монизмомъ, любви надъ закономъ. Признаніе верховенства личности означаетъ метафизическое неравенство, различеніе, несогласіе на смѣшеніе, утвержденіе качества противъ власти количества. Но это метафизическое качественное неравенство совсѣмъ не означаетъ соціальнаго, классоваго неравенства. Свобода, не знающая жалости, становится демонической. Че­ловѣкъ долженъ не только восходить, но и нисходить. Въ ре­зультатѣ долгаго духовнаго и умственнаго пути я съ особен­ной остротой созналъ, что всякая человѣческая личность, лич­ность послѣдняго изъ людей, несущая въ себѣ образъ высшаго бытія, не можетъ быть средствомъ ни для чего, въ* себѣ имѣ­етъ экзистенціальный центръ и имѣетъ право не только на жизнь, отрицаемое современной цивилизаціей, но и на облада­ніе универсальнымъ содержаніемъ жизни. Это истина еван- 11



гельская, хотя и недостаточно раскрытая. Качественно различ­ные, неравные личности не только въ глубинномъ смыслѣ рав­ны передъ Богомъ, но равны передъ обществомъ, которому не принадлежитъ права различать личности на основаніи при­вилегій, т.-е. на основаніи различія соціальнаго положенія. Смыслъ соціальнаго уравненія въ направленіи безклассовой структуры общества какъ разъ и долженъ заключаться въ вы­явленіи личнаго неравенства людей, качественнаго различенія, не по положенію, а по существу. Такъ прихожу я къ антиіерар­хическому персонализму. Личность не можетъ быть частью какого-либо іерархическаго цѣлаго, она есть микрокосмъ въ потенціальномъ состояніи. Такимъ образомъ соединились въ моемъ сознаніи начала, которыя и въ мірѣ и во мнѣ самомъ могутъ находиться въ антагонизмѣ и борьбѣ — начало лич­ности и свободы и начало жалости, состраданія и справедли­вости. Начало же равенства само по себѣ не имѣетъ само­стоятельнаго значенія, оно подчинено свободѣ и достоинству личности, Я никогда не видѣлъ затрудненія въ томъ, чтобы пожертвовать соціальными традиціями, предразсудками и ин­тересами дворянско-аристократическаго общества, изъ кото­раго я вышелъ, я изъ свободы исходилъ въ своемъ пути. Со­вершенно также сложившіяся, кристаллизовавшіяся и окосте­нѣвшія идеи и чувства русской интеллигенціи меня никогда не связывали. Я совсѣмъ не чувствовалъ себя принадлежащимъ къ этому міру, какъ и ни къ какому міру. Къ этому присоеди­нялось отвращеніе къ буржуазности, нелюбовь къ государ­ству, анархическая тенденція, хотя и особаго рода. Не нужно исходить изъ любви къ міру, нужно исходить изъ противо­положенія свободы духа міру. Но исходить изъ свободы духа не значитъ исходить изъ пустого мѣста, изъ ничто. Есть ду­ховное содержаніе міра идей, о которомъ нужно сказать, что­бы понять путь ¡философа. Прежде всего о мірѣ идей фило­софскихъ.Первооснову моего философскаго міросозерцанія и прежде всего центральную для меня идею объективаціи, про­тивополагаемой существованію и свободѣ, нельзя понять, если стать на точку зрѣнія ' платонизма или философіи Гегеля и Шеллинга. Платонъ и Плотинъ, Гегель и Шеллингъ имѣли огромное значеніе для русской религіозной философіи. Но мои истоки иные. Мою мысль легче понять изъ Канта и Шо- пенгауера, чѣмъ изъ Гегеля и Шеллинга. И дѣйствительно Кантъ и Шопенгауеръ имѣли большое значеніе въ самомъ на­чалѣ моего пути. Я не школьный философъ и ни къ какой школѣ не принадлежалъ и не принадлежу. Шопенгауеръ былъ первый философъ, котораго я глубоко воспринялъ. Философ­скія книги я читалъ еще мальчикомъ. Хотя въ молодые го­ды я былъ близокъ къ кантіанству, но никогда не раздѣлялъ философіи Канта, какъ и Шопенгауера, сколько-нибудь цѣло- 12



стно. Съ Кантомъ я даже боролся. Но есть опредѣляющія идеи, которыя въ той или иной формѣ присутствовали на протяженіи всего моего философскаго пути. Мнѣ особенно близокъ дуализмъ Канта, кантовское различеніе' царства сво­боды и царства природы, кантовское ученіе о свободѣ умо­постигаемаго характера и кантовские волюнтаризмъ, взглядъ на міръ явленій, какъ отличный отъ того подлиннаго міра, который онъ неудачно назвалъ міромъ вещей въ себѣ. Мнѣ остается близкимъ и шопенгауеровское различеніе воли и представленія, шопенгауеровское ученіе объ объективаціи во­ли въ природномъ мірѣ, создающей не подлинный міръ, шо- пенгауеровскій ирраціонализмъ. Дальше идутъ различія. Кантъ закрылъ путь познанія подлиннаго міра существованія, отлич­наго отъ міра явленій, въ его философіи почти совершенно отсутствуетъ категорія духа. Мнѣ также чуждъ и враждебенъ шопенгауеровскій антиперсонализмъ. Но мнѣ совершенно чуждъ монизмъ, эволюціонизмъ и оптимизмъ Фихте, Шеллин­га и Гегеля, ихъ пониманіе объективаціи духа, универсальна­го Я, разума въ міровомъ и историческомъ процессѣ, особен­но гегелевское ученіе о самораскрытіи духа и развитіи къ сво­бодѣ въ міровомъ процессѣ, о становленіи Божества. Дуализмъ Канта, пессимизмъ Шопенгауера ближе къ истинѣ. Это нужно сказать о чисто философскихъ идеяхъ. Еще можетъ быть важнѣе понять, откуда я получилъ первоначальные толчки въ моемъ отношеніи къ окружающей соціальной дѣйствительно­сти, въ моихъ моральныхъ оцѣнкахъ окружающаго міра. Тутъ въ очень ранніе годы наступающей юности, еще' почти маль­чикомъ я очень многое получилъ отъ Л. Толстого, многому отъ него научился. Мое очень раннее убѣжденіе въ томъ, что въ основѣ цивилизаціи лежитъ неправда, что въ исторіи есть первородный грѣхъ, что все окружающее общество построено на лжи и несправедливости, связано съ Л. Толстымъ. Я ни­когда не былъ адептомъ толстовскаго ученія и даже не очень любилъ толстовцевъ, но толстовское возстаніе противъ лож­наго величія и ложныхъ святынь исторіи, противъ лжи всѣхъ соціальныхъ отношеній людей проникло въ мое существо. Я и сейчасъ послѣ долгаго пути узнаю въ себѣ эти первона­чальныя оцѣнки исторической !и соціальной дѣйствительно­сти, эту свободу отъ навязанныхъ соціальныхъ традицій, отъ моральныхъ предразсудковъ благомыслящихъ людей, это от­вращеніе къ насилію, «правому» и «лѣвому». Это я сознаю въ себѣ, какъ духовную революціонность, которая можетъ по­рождать разныя реакціи на окружающую среду. Позже, въ студенческіе годы, въ моемъ отношеніи къ соціальной дѣй­ствительности я испыталъ вліяніе Маркса. При этомъ отноше­ніе къ соціальнымъ проблемамъ очень конкретизировалось. Я никогда не могъ быть сторонникомъ какой-либо «ортодоксіи» и всегда противъ «ортодоксіи» боролся. Никогда не былъ я и 13



«ортодоксальнымъ марксистомъ», никогда не былъ матеріа­листомъ, и въ марксистскій періодъ я былъ идеалистомъ въ философіи. Я пытался соединить свою идеалистическую фи­лософію съ марксизмомъ въ вопросахъ соціальныхъ. Свой со­ціализмъ я въ сущности обосновывалъ идеалистически, хотя признавалъ многія положенія матеріалистическаго пониманія исторіи. Низкій типъ духовной культуры большей части рево- люціонеровъ-марксистовъ меня очень мучилъ. Я не чувство­валъ эту среду себѣ родной. Это особенно остро чувствова­лось въ годы моей ссылки на сѣверъ. Мое отношеніе къ марк­сизму было двойственное, я никогда не могъ принятъ марк­сизма тоталитарнаго. И въ моихъ спорахъ съ марксистами бо­лѣе тоталитарнаго типа, которые я велъ въ марксистскихъ кружкахъ въ молодости, я сейчасъ вижу тему, которая оста­ется очень актульной и въ наше время. Я вижу эту тему въ спорахъ, которые разыгрались вокругъ А. Жида и его двухъ книгъ о СССР. Очень вспоминаю споры съ товарищемъ моей юности по марксистскимъ кружкамъ А. В. Луначарскимъ. Я уже не спорилъ съ нимъ, когда онъ сталъ народнымъ комис­саромъ просвѣщенія, я старался никогда его не встрѣчать. Въ этихъ спорахъ, — я былъ жестокимъ спорщикомъ, я отстаи­валъ существованіе истины и добра, какъ идеальныхъ цѣнно­стей, не зависящихъ отъ классовой борьбы, отъ соціальной среды, т.-е. не соглашался на окончательное подчиненіе фило­софіи и этики классовой революціонной борьбѣ. Я вѣрилъ въ существованіе истины и справедливости, которыя опредѣля­ютъ мое революціонное отношеніе къ соціальной дѣйствитель­ности, а не опредѣляется ею. Луначарскій утверждалъ, что та­кая защита безкорыстной истины, независимости интеллекта и права личнаго сужденія противорѣчатъ марксизму, который подчиняетъ пониманіе истины и справедливости революціон­ной классовой борьбѣ. Плехановъ мнѣ тоже говорилъ, что при моей независимой идеалистической философіи нельзя оста­ваться марксистомъ. Передъ той же проблемой стоятъ совре­менные intellectuels, сочувствующіе соціальной правдѣ комму­низма. А. Жиду отказываютъ въ правѣ говорить о совѣтской Россіи увидѣнную имъ истину, потому что истина не можетъ открываться индивидуальному человѣку и онъ не долженъ на­стаивать на своей истинѣ, истина есть то, что порождается ре­волюціонной пролетарской борьбой и служитъ побѣдѣ про­летаріата. Истина, связанная съ самыми несомнѣнными фак­тами, дѣлается ложью, если она вредитъ побѣдѣ пролетар­ской революціи, ложь же дѣлается необходимымъ діалекти­ческимъ моментомъ пролетарской борьбы. Я же всегда ду­малъ и продолжаю думать, что истина никому и ничему не слу­житъ, ей служатъ. Должно отстаивать истину, говорить правду, даже если это невыгодно и вредно для 'борьбы. Въ современ­14



номъ мірѣ очень далеко ушло измѣненіе въ отношеніи къ исти­нѣ. Коммунисты и фашисты одинаково утверждаютъ, что исти­ну знаютъ только коллективы и раскрывается она лишь въ кол­лективной борьбѣ. Личность не можетъ знать истины и не мо­жетъ на ней настаивать противъ коллектива. Я это наблюдалъ въ зачаточномъ видѣ еще въ годы моей, марксистской юности. Я возставалъ противъ этой стороны марксизма во имя персо­нализма, хотя продолжалъ считать справедливыми соціальныя требованія марксизма.В духовной борьбѣ, которая въ эти годы во мнѣ проис­ходила, большое значеніе имѣла встрѣча съ Ибсеномъ и Ницше. Тутъ дѣйствовали мотивы иного порядка, чѣмъ мо­тивы, связанные съ Марксомъ и Кантомъ. Въ началѣ Ибсенъ имѣлъ для меня еще большее значеніе чѣмъ Ницше. Я и сей­часъ не могу перечитывать драмъ Ибсена безъ глубокаго вол­ненія. Многія мои моральныя оцѣнки очень родственны Иб­сену, его острому противоположенію личности коллективу. Еще раньше я видѣлъ у Достоевскаго, котораго любилъ съ дѣтства, глубину проблемы личности и личной судьбы. Я не видѣлъ сознанія этой проблемы въ марксизмѣ и въ настрое­ніяхъ лѣвой русской интеллигенціи. Я читалъ Ницше, когда онъ не сталъ еще популярнымъ въ русскихъ культурныхъ кру­гахъ. Ницше былъ родственъ одному изъ полюсовъ моей при­роды, какъ другому полюсу былъ родственъ Л. Толстой. Было даже время, когда Ницше побѣдилъ во мнѣ Толстого и Маркса, но это никогда не произошло въ окончательной формѣ. Ниц- шевская переоцѣнка цѣнностей, отвращеніе къ раціонализму и морализму, очень вошла въ мою духовную борьбу и стала какъ бы подземно дѣйствующей силой. Но въ вопросѣ объ истинѣ у меня было то же столкновеніе съ Ницше, что и съ Марксомъ. Во всякомъ случаѣ мой персонализмъ все нара­сталъ и обострялся и съ нимъ связано и мое отношеніе къ хри­стіанству.Въ человѣческой жизни огромную роль играютъ психи­ческія реакціи. Человѣкъ съ трудомъ вмѣщаетъ одновремен­но полноту, онъ не въ силахъ привести къ гармоніи и всеедин­ству заключенныя въ немъ начала, которые могутъ казаться противоположными и взаимоисключающими. Для меня это, всегда было столкновеніе любви и свободы, независимости и творческаго призванія личности съ соціальнымъ процессомъ, ко­торый личность подавляетъ и разсматриваетъ, какъ средство. Конфликтъ свободы и любви, какъ и свободы и призванія, сво­боды и судьбы, — одинъ изъ самыхъ глубокихъ въ человѣческой жизни. Первая сильная реакція противъ соціальной среды была у меня, когда я въ самомъ началѣ своей жизни возсталъ про­тивъ дворянскаго общества и ушелъ въ лагерь революціон­ной интеллигенціи. Но я съ горечью увидѣлъ, что въ этомъ ла­герѣ также не было уваженія къ достоинству личности и осво­15



божденіе народа слишкомъ часто сочеталось съ порабоще­ніемъ человѣка и его совѣсти. Я очень рано увидѣлъ резуль­таты этого процесса. Революціонеры не любили свободы ду­ха, отрицали права человѣческаго творчества. У меня была внутренняя психическая и моральная реакція противъ первой маленькой революціи. Это была реакція не противъ элемен­товъ политическаго и соціальнаго освобожденія, которые въ этой революціи заключались, а противъ ея духовнаго облика, противъ ея моральныхъ результатовъ для человѣка, которые мнѣ представлялись неприглядными, я довольно хорошо зналъ эту среду. Критику традиціоннаго духовнаго типа лѣвой рево­люціонной интеллигенціи я признавалъ своей задачей. При этомъ отъ лѣвой радикальной интеллигенціи у меня было большее отталкиваніе, чѣмъ отъ интеллигенціи въ собствен­номъ смыслѣ революціонной, съ которой у меня сохранились нѣкоторыя личныя связи. Въ 1907 году я написалъ статью, въ которой предсказывалъ неотвратимость побѣды большеви­ковъ въ революціонномъ движеніи. Въ эти годы для моей ду­ховной жизни имѣло огромное значеніе проникновеніе въ Ле­генду о Великомъ Инквизиторѣ Достоевскаго. Можно было бы сказать, что, ставъ христіаниномъ, я принялъ образъ Хри­ста въ Легендѣ о Великомъ Инквизиторѣ, я къ нему обра­тился и въ самомъ христіанствѣ я былъ противъ всего того, что можетъ быть отнесено къ духу Великаго Инквизитора. Но этотъ духъ Великаго Инквизитора я видѣлъ справа и слѣва, въ авторитарной религіи и государственности и въ авторитар­номъ революціонномъ соціализмѣ. Проблема человѣка, про­блема свободы, проблема творчества сдѣлались основными проблемами моей философіи. Книга «Смыслъ Творчества» бы­ла «бурей и натискомъ» и въ ней нашло себѣ выраженіе мое самостоятельное философское міросозерцаніе. Долженъ отмѣ­тить еще значеніе, которое имѣла для меня встрѣча съ Яко­вомъ Беме, я получилъ отъ него духовную прививку. Я въ сущности стоялъ внѣ существовавшихъ религіозно-философ­скихъ и соціально-политическихъ лагерей. Я чувствовалъ вну­тренне чуждыми себѣ преобладающія теченія начала XX вѣка. Я переживалъ духовную реакцію ¡противъ среды политиче­ской, среды литературной и среды религіозно-православной. Я никуда не могъ себя вполнѣ отнести и чувствовалъ себя до­вольно одиноко. Тема объ одиночествѣ всегда была моей основной темой. Но по активности и воинственности своего характера я періодически во многое вмѣшивался и это меня мучило, вызывая разочарованія. Я пережилъ также бурную внутреннюю реакцію противъ второй большой русской рево­люціи. Я считалъ революцію неизбѣжной и справедливой,' но духовный ея обликъ мнѣ былъ непріятенъ съ самаго начала. Ея неблагородныя проявленія, ея посягательства на свободу духа противорѣчили моему аристократическому пониманію 16



личности и моему культу духовной свободы. Революцію боль­шевистскую я не принялъ не столько соціально, сколько ду­ховно. Я это выражалъ слишкомъ страстно и часто неспра­ведливо. Я видѣлъ все тоже торжество Великаго Инквизитора. При этомъ я не вѣрилъ въ возможность какихъ-либо реставра­цій и совсѣмъ не хотѣлъ ихъ. Я былъ высланъ изъ совѣтской Россіи именно за реакцію свободы духа. Но въ Западной Ев­ропѣ я вновь пережилъ психическую реакцію и притомъ двой­ную, реакцію противъ русской эмиграціи и противъ буржуаз­но-капиталистическаго общества Европы. Въ русской эмигра­ціи я увидѣлъ то же отвращеніе къ свободѣ, такое же ея отри­цаніе, какъ и въ коммунистической Россіи. Что было объясни­мо, но гораздо менѣе оправдано, чѣмъ въ коммунистической революціи. Никакія революціи никогда не любили свободы, миссія революцій иная. Въ революціяхъ поднимаются вверхъ новые соціальные слои, раньше недопущенные къ активности и угнетенные, и въ борьбѣ за свое новое положеніе въ обще­ствѣ они не могутъ проявлять свободолюбія и не могутъ бе­режно относиться къ духовнымъ цѣнностямъ. Менѣе понятна и менѣе оправдана такая нелюбовь къ свободѣ и духовному творчеству тѣхъ, которые почитаютъ себя культурнымъ сло­емъ и хранителями духовной культуры. Въ Западной же Евро­пѣ я ясно увидѣлъ, насколько анти-коммунистическій фронтъ движется интересами буржуазно-капиталистическими или но­ситъ характеръ фашистскій. Кругъ моей мысли въ соціальной философіи замкнулся. Я вернулся къ той правдѣ соціа­лизма, которую исповѣдовалъ въ юности, но на почвѣ идей и вѣрованій, выношенныхъ въ теченіе всей моей жизни. Я называю это соціализмомъ персоналистическимъ, который радикально отличается отъ преобладающей метафизики со­ціализма, основанной на приматѣ общества надъ личностью. Персоналистическій соціализмъ исходитъ изъ примата лич­ности надъ обществомъ. Это есть лишь соціальная проекція персонализма, въ которомъ я все болѣе и болѣе укрѣплялся.За послѣднее десятилѣтіе я окончательно изжилъ послѣд­ніе остатки историческаго романтизма, связаннаго съ эстети­зирующимъ отношеніемъ къ религіи и политикѣ, съ идеализа­ціей историческаго величія и силы. Этотъ историческій ро­мантизмъ никогда не былъ во мнѣ глубокъ, никогда не былъ оригинально моимъ. Я опять почувствовалъ изначальную правду толстовскаго отношенія къ ложной романтикѣ истори­ческихъ цѣнностей. Цѣнность человѣка, человѣческой лично­сти выше историческихъ цѣнностей могущественнаго государ­ства и національности, цвѣтущей цивилизаціи и пр., и пр. Какъ Герценъ, какъ К. Леонтьевъ у насъ, какъ Ницше, какъ Леонъ Блуа на Западѣ я очень чувствую грядущее царство мѣщанства, буржуазность не только капиталистической, но и соціалистиче­ской цивилизаціи. Но обычный романтическій аргументъ о на­17



ступающемъ царствѣ мѣщанства мнѣ представляется сейчасъ фальшивымъ. Я понялъ до глубины, что всякая объективація духа въ мірѣ есть царство мѣщанства. Нельзя защищать соці­альную несправедливость на томъ основаніи, что соціальная справедливость оборачивается мѣщанствомъ. Это аргументъ К. Леонтьева. Нельзя отказаться рѣшать проблему хлѣба для трудящихся массъ на томъ основаніи, что при неразрѣшенно- сти этой проблемы и при угнетенности массъ культура была красива. Это особенно невозможно для христіанъ. Мнѣ столь же противна идеализація «органическаго» въ исторіи. Еще въ «Смыслѣ творчества» я критиковалъ органическую точку зрѣ­нія. Мнѣ представляется также ложной идеализація культурной элиты. Самодовольство и самопревозношеніе культурной эли­ты есть эгоизмъ, брезгливая изоляція себя, отсутствіе созна­нія своей призванности къ служенію. Я вѣрю въ подлинный аристократизмъ личности, въ существованіе геніевъ и вели­кихъ людей, которые всегда сознаютъ долгъ служенія, чувст­вуютъ потребность не только въ восхожденіи, но и въ нисхож­деніи. Но я не вѣрю въ аристократизмъ групповой, въ аристо­кратизмъ, основанный на соціальномъ подборѣ. Нѣтъ ничего противнѣе презрѣнія къ народнымъ массамъ почитающихъ себя элитой. Элита можетъ даже оказаться «чернью» въ мета­физическомъ смыслѣ слова, это особенно нужно сказать про элиту буржуазную. Необходимо разоблачать несоединимость христіанской идеи Царства Божія, христіанскаго эсхатологи­ческаго сознанія съ идолопоклонствомъ передъ исторически­ми святынями, консервативно-традиціонными, авторитарными, монархическими, національными, семейно-собственническими, какъ и передъ святынями революціонными, демократическими, соціалистическими. Недостаточно утверждать правду апофати- ческой, отрицательной теологіи, нужно также утверждать прав­ду апофатической, отрицательной соціологіи. Катафатическая соціологія, да еще религіозно-обоснованная, есть источникъ раб­ства человѣка. Книга же эта посвящена борьбѣ противъ рабства человѣка. Философія этой книги сознательно личная, въ ней говорится о человѣкѣ, о мірѣ, о Богѣ лишь то, что я увидѣлъ и пережилъ, въ ней философствуетъ конкретный человѣкъ, а не міровой разумъ или міровой духъ. Для объясненія моего умственнаго пути долженъ еще сказать, что міръ представля­ется мнѣ вѣчно новымъ, я воспринимаю его какъ бы въ пер­вичной интуиціи, хотя бы это была давно узнанная мною исти­на. Невѣрно поняли бы мою книгу тѣ, которые захотѣли бы увидѣть въ ней практическую программу и конкретное рѣше­ніе соціальныхъ вопросовъ. Это книга философская и она предполагаетъ, прежде всего, духовную реформу.Парижъ-Кламаръ, 1939 г.
18



I.1) личность.«Sagt nicht Ich, aber that Ich».
Nietzsche «Also sprach Zarathustra». «Sollt ihr schaffende Sein».
Nietzsche «Also sprach Zarathustra».§•Человѣкъ есть загадка въ мірѣ и величайшая, можетъ быть, загадка. Человѣкъ есть загадка не какъ животное и не какъ существо соціальное, не какъ часть природы и общества, а какъ личность, именно, какъ личность. Весь міръ ничто по сравненію съ человѣческой личностью, съ единственнымъ ли­цомъ человѣка, съ единственной его судьбой. Человѣкъ пере­живаетъ агонію и онъ хочетъ знать, кто онъ, откуда онъ при­шелъ и куда онъ идетъ. Еще въ Греціи человѣкъ хотѣлъ по­знать самого себя и въ этомъ видѣлъ разгадку бытія, источникъ философскаго познанія. Человѣкъ можетъ познавать себя сверху и снизу, изъ своего свѣта, изъ божественнаго въ себѣ начала и познавать изъ своей тьмы, изъ стихійно-подсозна­тельнаго и демоническаго въ себѣ начала. И онъ можетъ это дѣлать потому, что онъ двойственное и противорѣчивое су­щество, существо въ высшей степени поляризованное, богопо­добное и звѣроподобное, высокое и низкое, свободное и ра­бье, способное къ подъему и паденію, къ великой любви и жерт­вѣ и къ великой жестокости и безпредѣльному эгоизму. До­стоевскій, Киркегардтъ, Ницше увидѣли съ особенной остро­той въ человѣкѣ трагическое начало и противорѣчивость его природы. Раньше Паскаль лучше всѣхъ выразилъ эту двойст­венность человѣка. Другіе смотрѣли на человѣка снизу и от­крывали въ немъ низшія стихійныя начала, печать его падше- сти. Какъ падшее существо, детерминированное стихійными силами, онъ казался движущимся исключительно экономиче­скими интересами, подсознательными сексуальными влеченія­ми, заботой. Но потребность въ страданіи и мучительствѣ у Достоевскаго, ужасъ и отчаяніе у Киркегардта, воля къ мо- 19



существу и жестокость у Ницше тоже свидѣтельствуютъ о томъ, что человѣкъ есть существо падшее, но мучающееся этой пад- шестью и желающее ее преодолѣть. Именно сознаніе личности въ человѣкѣ говоритъ о его высшей природѣ и высшемъ при­званіи. Если бы человѣкъ не былъ личностью, хотя бы не вы­явленной или задавленной, хотя бы пораженной болѣзнью, хо­тя бы существующей лишь въ потенціи или возможности, то онъ былъ бы подобенъ другимъ вещамъ міра и въ немъ не было бы ничего необычайнаго. Но личность въ человѣкѣ свидѣ­тельствуетъ о томъ, что міръ не самодостаточенъ, что онъ мо­жетъ быть преодоленъ и превзойденъ. Личность ни на что другое въ мірѣ не походитъ, ни съ чѣмъ не можетъ быть со­поставляема и сравниваема. Когда личность вступаетъ въ міръ, единственная и неповторимая личность, то міровой процессъ прерывается и принужденъ измѣнить свой ходъ, хотя бы внѣ­шне это не было замѣтно. Личность не вмѣщается! въ непре­рывный, сплошной процессъ міровой жизни, она не можетъ быть моментомъ или элементомъ эволюціи міра. Существо­ваніе личности предполагаетъ прерывность, не объяснимо ни­какой непрерывностью. Человѣкъ, котораго только и знаетъ біологія и соціологія, человѣкъ, какъ существо природное и соціальное, есть порожденіе міра и происходящихъ въ мірѣ процессовъ. Но личность, человѣкъ, какъ личность, не есть дитя міра, онъ иного происхожденія. И это дѣлаетъ человѣка загадкой. Личность есть прорывъ, разрывъ въ этомъ мірѣ, внесеніе новизны. Личность не есть природа, она не принадле­житъ къ объективной, природной іерархіи, какъ соподчинен­ная ея часть. И потому, какъ мы увидимъ, ложенъ персона­лизмъ іерархическій. Человѣкъ есть личность не по природѣ, а по духу. По природѣ онъ лишь индивидуумъ. Личность не есть монада, входящая въ іерархію монадъ и ей соподчиненная. Личность есть микрокосмъ, цѣлый универсумъ. Только лич­ность и можетъ вмѣщать универсальное содержаніе, быть по­тенціальной вселенной въ индивидуальной формѣ. Это универ­сальное содержаніе не доступно никакимъ другимъ реально­стямъ природнаго или историческаго міра, всегда характери­зуемымъ, какъ часть. Личность не есть часть, и не можетъ бытъ частью въ отношеніи къ ка­кому-либо цѣлому, хотя бы къ огромному цѣлому, всему міру. Это есть существенный прин­ципъ личности, ея тайна. Поскольку эмпирическій человѣкъ входитъ, какъ часть, въ какое-либо соціальное или природ­ное цѣлое, онъ это дѣлаетъ не какъ личность и личность его остается внѣ этого подчиненія части цѣлому. У Лейбница, какъ и у Ренувье, монада есть простая субстанція, входящая въ сложное образованіе. Монада замкнута, закрыта, не имѣетъ оконъ и дверей. Для личности же раскрывается безконечность, она входитъ въ безконечность и впускаетъ въ себя безконеч- 20



ность, въ своемъ самораскрытіи она устремлена къ безконеч­ному содержанію. И вмѣстѣ съ тѣмъ личность предполагаетъ форму и границу, она не смѣшивается съ окружающимъ мі­ромъ и не растворяется въ немъ. Личность есть универсумъ въ индивидуально неповторимой формѣ. Она есть соединеніе уни­версально-безконечнаго и индивидуально-особаго. Въ этомъ кажущаяся противорѣчивость существованія личности. Лич­ное въ человѣкѣ есть какъ-разъ то, что въ немъ не общее съ другими, но въ этомъ не общемъ заключена потенція универ­сальнаго. Пониманіе человѣческой личности, какъ микрокос­ма, противоположно пониманію органически-іерархическому, которое превращаетъ человѣка въ подчиненную часть цѣлаго, общаго, универсальнаго. Но личность не есть часть универсу­ма, универсумъ есть часть личности, ея качество. Таковъ па­радоксъ персонализма. Личность нельзя мыслить, какъ суб­станцію, это было бы натуралистическое мышленіе о личности. Личность не можетъ познаваться какъ объектъ, какъ одинъ изъ объектовъ въ рядѣ другихъ объектовъ міра, какъ часть міра. Такъ хотятъ познавать человѣка антропологическія на­уки, біологія, психологія, соціологія. Такъ познается человѣкъ частично, но не тайна человѣка, какъ личности, какъ экзистен­ціальнаго центра міра. Личность познается лишь какъ субъ­ектъ, въ безконечной субъективности, въ которой скрыта тай­на существованія.Личность есть неизмѣнное въ измѣненіи, единство въ мно­гообразіи. Насъ одинаково непріятно поражаетъ, если есть не­измѣнное въ человѣкѣ и нѣтъ измѣненія и если есть измѣненіе и нѣтъ неизмѣннаго, если есть единство и нѣтъ многообразія и если есть многообразіе, но нѣтъ единства. И въ томъ и въ другомъ случаѣ нарушается существенное качествованіе лич­ности. Личность не есть застывшее состояніе, она разворачи­вается, развивается, обогащается, но она есть развитіе одного и того же пребывающего субъекта, вотъ этого имя-рекъ. Са­мое измѣненіе происходитъ для сохраненія этого неизмѣннаго, пребывающаго, какъ вѣрно говоритъ Пуленъ. Личность ни въ коемъ случаѣ не есть готовая данность, она есть заданіе, иде­алъ человѣка. Совершенное единство, цѣлостность личности есть идеалъ человѣка. Личность самосозидается. Ни одинъ че­ловѣкъ не можетъ про себя сказать, что онъ вполнѣ личность. Личность есть категорія аксіологическая, оцѣночная. Тутъ мы встрѣчаемся съ основнымъ парадоксомъ существованія лич­ности. Личность должна себя созидать, обогащать, наполнять универсальнымъ содержаніемъ, достигать единства въ цѣльно­сти на протяженіи всей своей жизни. Но для этого она должна уже быть. Долженъ изначально быть тотъ субъектъ, который призванъ себя созидать. Личность въ началѣ пути и она лишь въ концѣ пути. Личность не составляется изъ частей, не есть агрегатъ, не есть слагаемое, она есть первичная цѣлость. Воз- 21



растаніе личности, реализація личности совсѣмъ не означаетъ образованія цѣлаго изъ частей, но означаетъ творческіе акты личности, какъ цѣлаго ни изъ чего не выводимаго и ни изъ чего не слагаемаго. Образъ личности цѣлостный, онъ цѣло­стно присутствуетъ во всѣхъ актахъ личности. Личность имѣ­етъ единственный, неповторимый образъ, Gestalt. Такъ назы­ваемая Gestaltpsychologie, которая видитъ первичныя качест­венныя цѣлости, формы, болѣе благопріятна для персонализ­ма, чѣмъ другія направленія психологіи. Самое разложеніе об­раза личности не означаетъ ея окончательнаго исчезновенія. Личность неистребима. Личность себя творитъ и осуществля­етъ свою судьбу, находя источникъ силъ въ бытіи ее превы­шающемъ. Личность есть потенціально универсальное, но не­премѣнно различающееся, неповторимое, незамѣнимое суще­ство съ образомъ единственнымъ. Личность есть исключеніе, а не правило. Тайна существованія личности въ ея абсолютной незамѣнимости, въ ея однократности и единичности, въ ея не­сравнимости. Все индивидуальное незамѣнимо. Есть низость въ замѣнѣ индивидуальнаго существа, которое вы любили, навѣ­ки опознавъ въ немъ образъ личности, другимъ существомъ. Это незамѣнимость есть не только въ отношеніи къ людямъ, но и животнымъ. Одна личность можетъ имѣть черты сход­ства съ другими личностями, которыя позволяютъ дѣлать сра­вненіе. Но эти черты сходства не затрагиваютъ того существа личности, которое и дѣлаетъ ее личностью, не личностью во­обще, а этой личностью. Въ каждой человѣческой личности есть общее, универсальное, не внутренне универсальное, какъ творческое пріобрѣтеніе качественнаго содержанія жизни, а внѣшнее, навязанное универсальное. Но личность, эта конкрет­ная личность существуетъ своимъ не общимъ выраженіемъ, не тѣмъ, что у нея два глаза, какъ у всѣхъ людей, а не общимъ выраженіемъ этихъ глазъ. Въ человѣческой личности есть мно­го родового, принадлежащаго человѣческому роду, много историческаго, традиціоннаго, соціальнаго, классоваго, семей­наго, много наслѣдственнаго и подражательнаго, много «об­щаго». Но это именно и есть не «личное» въ личности. «Лич­ное» оригинально, связано съ первоисточникомъ, подлинно. Личность должна совершать самобытные, оригинальные, твор­ческіе акты и это только и дѣлаетъ ее личностью, составляетъ ея единственную цѣнность. Личность должна быть исключе­ніемъ, никакой законъ не примѣнимъ къ ней. Все родовое и на­слѣдственное есть лишь матеріалъ для творческой активности личности. Вся тяжесть, наложенная на человѣка природой и обществомъ, исторіей и требованіями цивилизаціи есть по­ставленное передъ нами затрудненіе, требующее сопротивле­нія и творческаго претворенія въ личное, единственно личное. Групповые, сословные, профессіональные типы людей могутъ быть яркими индивидуальностями, но не яркими личностями.22



Личность въ человѣкѣ есть побѣда надъ детерминаціей со­ціальной группы. Личность есть не субстанція, а актъ, твор­ческій актъ. Всякій актъ есть творческій актъ, не творческій актъ есть пассивность. Личность есть активность, сопротивле­ніе, побѣда надъ тяжестью міра, торжество свободы надъ раб­ствомъ міра. Боязнь усилія враждебна реализаціи личности. Личность есть усиліе и борьба, овладѣніе собой и міромъ, по­бѣда надъ рабствомъ, освобожденіе. Личность есть существо разумное, но она не опредѣляется разумомъ, и ее нельзя опре­дѣлить, какъ носителя разума. Разумъ самъ по себѣ не лич­ный, а универсальный, общій, безличный разумъ. Нравствен­но-разумная природа человѣка у Канта есть безличная, об­щая природа. Греческое пониманіе человѣка, какъ разумнаго существа, не подходитъ для персоналистической философіи. Личность есть не только существо разумное, но и существо свободное. Личность есть мое цѣлостное мышленіе, мое цѣ­лостное воленіе, мое цѣлостное чувствованіе, мои цѣлостные творческіе акты. Разумъ греческой философіи, разумъ нѣмец­каго идеализма есть разумъ безличный, разумъ всеобщій. Но есть и мой личный разумъ и въ особенности моя личная воля. Персонализмъ не можетъ быть основанъ на идеализмѣ (плато­новскомъ или нѣмецкомъ) и не можетъ быть основанъ на на­турализмѣ, на философіи эволюціонной или философіи жиз­ни, которая растворяетъ личность въ безличномъ, космиче­скомъ витальномъ процессѣ. М. Шелеръ вѣрно устанавливаетъ различіе между личностью и организмомъ, между духовнымъ существомъ и жизненнымъ существомъ.§.Личность не есть біологическая или психологическая ка­тегорія, но категорія этическая и духовная. Она не мо­жетъ быть отождествляема съ душой. Личность имѣетъ сти­хійно-безсознательную основу. Человѣкъ въ подсознательномъ погруженъ въ бушующій океанъ первожизни и раціонализо­ванъ лишь частично. Необходимо различать въ человѣкѣ глу­бинное и поверхностное «я». Слишкомъ часто человѣкъ обра­щенъ къ другимъ людямъ, къ обществу и цивилизаціи своимъ поверхностнымъ «я», которое способно къ сообщеніямъ,но не способно къ общенію. Это отлично понималъ Л. Толстой, ко­торый всегда изображаетъ двойную жизнь человѣка, внѣшне­условную, исполненную лжи, не подлинную жизнь, которой че­ловѣкъ обращенъ къ обществу, государству, цивилизаціи, и внутреннюю подлинную жизнь, въ которой человѣкъ стоитъ передъ первореальностями, передъ глубиной жизни. Когда князь Андрей смотритъ на звѣздное небо, это болѣе подлин­ная жизнь, чѣмъ когда онъ разговариваетъ въ петербургскомъ салонѣ. Поверхностное «я» человѣка, очень соціализирован- 23



ное, раціонализированное, цивилизованное, не есть личность въ человѣкѣ, оно можетъ быть даже искаженіемъ образа че­ловѣка, закрытіемъ его личности. Личность человѣка можетъ быть раздавлена, человѣкъ можетъ имѣть много ликовъ и его образъ можетъ быть неуловимъ. Человѣкъ часто играетъ роль въ жизни и можетъ играть не свою роль. Раздвоеніе личности наиболѣе поражаетъ въ первобытномъ человѣкѣ и въ психи­чески больномъ. Въ средне-нормальномъ цивилизованномъ че­ловѣкѣ оно пріобрѣтаетъ другой характеръ, двойственность пріобрѣтаетъ нормативный характеръ приспособленія къ усло­віямъ цивилизаціи и вызывается небходимостью лжи, какъ са­мозащиты. Соціальная муштровка и цивилизованіе человѣка- варвара можетъ имѣть положительное значеніе, но не означа­етъ оформленія личности. Вполнѣ соціализированный и ци­вилизованный человѣкъ можетъ быть совершенно безлич­нымъ, можетъ быть рабомъ, не замѣчая этого. Личность не есть часть общества, какъ не есть часть рода. Проблема чело­вѣка, т.-е. проблема личности, первичнѣе проблемы общества. Ошибочны всѣ соціологическія ученія о человѣкѣ, они знаютъ лишь поверхностный объективированный слой въ человѣкѣ. Лишь извнѣ съ соціологической точки зрѣнія личность представ­ляется подчиненной частью общества и при томъ очень малой частью по сравненію съ массивностью общества. Но подлинное ученіе о человѣкѣ-личности можетъ построить лишь экзистен­ціальная философія, а не философія соціологическая, какъ и не философія біологическая. Личность есть субъектъ, а не объ­ектъ среди объектовъ, и она вкоренена во внутреннемъ планѣ существованія, т.-е. въ мірѣ духовномъ, въ мірѣ свободы. Об­щество же есть объектъ. Съ экзистенціальной точки зрѣнія общество есть часть личности, ея соціальная сторона, какъ и космосъ есть часть личности, ея космическая сторона. Лич­ность не объектъ среди объектовъ и не вещь среди вещей. Она субъектъ среди субъектовъ и превращеніе ея въ объектъ и вещь означаетъ смерть. Объектъ всегда злой, добрымъ можетъ быть лишь субъектъ. Можно было бы сказать, что общество и природа даютъ матерію для активной формы личности. Но личность есть независимость отъ природы, независимость отъ общества и государства. Она противится всякой детерминаціи извнѣ, она есть детерминація изнутри. Личность не можетъ быть детерминирована изнутри и Богомъ. Отношеніе между личностью и Богомъ не есть каузальное отношеніе, оно нахо­дится внѣ царства детерминаціи, оно внутри царства свободы. Богъ не объектъ для личности, онъ субъектъ, съ которымъ су­ществуютъ экзистенціальныя отношенія. Личность есть абсо­лютный экзистенціальный центръ. Личность опредѣляетъ себя изнутри, внѣ всякой объективности, и только опредѣляемость изнутри, изъ свободы и есть личность. Все опредѣляемое из­внѣ, все детерминированное, все основанное на власти объек- 
24



тивности есть не личное, безличное въ человѣкѣ. Все детерми­нированное въ человѣческомъ «я» есть прошлое, ставшее без­личнымъ. Но личность есть становленіе будущаго, творческіе акты. Объективація есть безличность, выброшенность чело­вѣка въ детерминированный міръ. Существованіе личности предполагаетъ свободу. Тайна свободы есть тайна личности. И свобода эта не есть свобода воли въ школьномъ смыслѣ, свобода выбора, которая предполагаетъ раціонализацію. До­стоинство человѣка есть личность въ немъ. Только личность имѣетъ человѣческое достоинство. Человѣческое достоинство есть освобожденіе отъ рабства, освобожденіе и отъ рабьяго пониманія религіозной жизни и отношеній между человѣкомъ и Богомъ. Богъ и есть гарантія свободы личности отъ порабо­щенія власти природы и общества, царства кесаря, міра объ­емности. Это происходитъ въ царствѣ духа, а не въ царствѣ объектнаго міра. И никакія категоріи объектнаго міра не пе­реносимы на эти внутреннія экзистенціальныя отношенія. Ни­что въ объектномъ мірѣ не является подлиннымъ экзистенці­альнымъ центромъ.Личность, какъ экзистенціальный центръ, предполагаетъ чувствилище къ страданіямъ и радостямъ. Ничто въ объект­номъ мірѣ, ни нація, ни государство, ни общество, ни соціаль­ный институтъ, ни церковь, этимъ чувствилищемъ не облада­ютъ. О страданіяхъ народа говорятъ въ иносказательномъ смыслѣ. Никакія общности въ объектномъ мірѣ не могутъ быть признаны личностью. Коллективные реальности — ре­альныя цѣнности, а не реальныя личности, ихъ экзистенціаль- ность относится къ реальностямъ личностей. Можно допу­стить существованіе коллективныхъ душъ, но не коллектив­ныхъ личностей. Понятіе коллективной или «симфонической» личности есть понятіе противорѣчивое. Мы къ этому еще вер­немся. Правда, мы гипостазируемъ все, что любимъ, все, что жалѣемъ, неодушевленные предметы и отвлеченныя идеи. Это есть миѳотворческій процессъ, безъ котораго нѣтъ напряжен­ности жизни, но онъ не означаетъ реальную данность лично­стей. Личность не только способна испытывать боль, ' но въ извѣстномъ смыслѣ личность есть боль. Борьба за личность, утвержденіе личности болѣзненны. Самоосуществленіе лично­сти предполагаетъ сопротивленіе, требуетъ борьбы противъ порабощающей власти міра, несогласія на конформизмъ съ мі­ромъ. Отказъ отъ личности, согласіе на раствореніе въ окру­жающемъ мірѣ можетъ уменьшить боль и человѣкъ легко идетъ на это. Согласіе на рабство уменьшаетъ боль, несогла­сіе увеличиваетъ боль. Боль въ человѣческомъ мірѣ есть по­рожденіе личности, ея борьбы за свой образъ. Уже индиви­дуальность въ животномъ мірѣ болитъ. Свобода порождаетъ страданіе. Можно уменьшить страданіе, отказавшись отъ сво­боды. Достоинство человѣка, т.-е. личности, т.-е. свободы, 25



предполагаетъ согласіе на боль, способность пережить боль. Униженіе моего народа или моей вѣры вызываетъ боль во мнѣ, а не въ народѣ и не въ религіозномъ коллективѣ, кото­рые не обладаютъ экзистенціальнымъ центромъ и слѣдователь­но чувствилищемъ къ боли. Способность испытывать боль присуща каждому живому существу, прежде всего человѣку, также животному, можетъ быть по иному и растенію, но не коллективнымъ реальностямъ и не идеальнымъ цѣнностямъ. Это вопросъ капитальный, имъ опредѣляется персоналистиче- ская этика. Человѣкъ, человѣческая личность есть верховная цѣнность, а не общности, не коллективныя реальности, при­надлежащія міру объектному, какъ общество, нація, государ­ство, цивилизація, церковь. Это есть персоналистическая уста­новка цѣнностей. Это еще много разъ мы будемъ повторять. Личность связана съ памятью и вѣрностью, она связана съ единствомъ судьбы и единствомъ біографіи. И потому суще­ствованіе личности болѣзненно. Въ христіанствѣ всегда было двойственное отношеніе къ человѣку. Съ одной стороны хри­стіанство какъ будто унижало человѣка, признавало его суще­ствомъ грѣховнымъ и падшимъ, призваннымъ къ смиренію и послушанію. И это и есть то, чего не могутъ простить хри­стіанству. Но съ другой стороны христіанство необычайно воз­вышаетъ человѣка, признаетъ его образомъ и подобіемъ Бо­жіимъ, признаетъ въ немъ духовное начало, возвышающее его надъ природнымъ и соціальнымъ міромъ, признаетъ въ немъ духовную свободу, независимую отъ царства кесаря, вѣритъ, что самъ Богъ сталъ человѣкомъ и этимъ возвысилъ человѣ­ка до небесъ. И только на этомъ христіанскомъ базисѣ мо­жетъ быть построено ученіе о личности и произведена персо­налистическая переоцѣнка цѣнностей. Персоналистическая фи­лософія должна признать, что духъ не генерализируетъ, а ин­дивидуализируетъ, онъ создаетъ не міръ идеальныхъ цѣнно­стей, внѣчеловѣческихъ и общихъ, а міръ личностей съ ихъ качественнымъ содержаніемъ, формируетъ личности. Торже­ство духовнаго начала означаетъ не подчиненіе человѣка уни­версуму, а раскрытіе универсума въ личности. Если предста­вить себя надѣленнымъ высшими универсальными качества­ми ума, генія, красоты, благостности, святости, но при смѣ­щеніи экзистенціальнаго центра, съ перенесеніемъ центра тя­жести «я» въ универсальныя качественныя начала, то это все равно какъ если бы я надѣляло этими качествами другое су­щество, другого видѣло такимъ. Единство субъекта и біогра­фіи исчезаетъ, память не сохраняетъ личности. Въ этомъ ложь идеалистической философіи цѣнностей и идеальнаго бытія.§•Человѣкъ есть существо себя преодолѣвающее, транс- цендирующее. Реализація личности въ человѣкѣ есть это по- 26



стоянное трансцендированіе. Человѣкъ хочетъ выйти изъ зам­кнутой субъективности и это происходитъ всегда въ двухъ разныхъ, даже противоположныхъ направленіяхъ. Выходъ изъ субъективности происходитъ путемъ объективаціи. Это путь выхода въ общество съ его общеобязательными формами, это путь общеобязательной науки. На этомъ пути происходитъ отчужденіе человѣческой природы, выбрасываніе ея въ объ­ектный міръ, личность не находитъ себя. Другой путь есть вы­ходъ изъ субъективности черезъ трансцендированіе. Транс­цендированіе есть переходъ къ транссубъективному, а не къ объективному. Этотъ путь лежитъ въ глубинѣ суще­ствованія, на этомъ пути происходятъ экзистенціальныя встрѣ­чи съ Богомъ, съ другимъ человѣкомъ, съ внутреннимъ суще­ствованіемъ міра, это путь не объективныхъ сообщеній, а эк­зистенціальныхъ общеній. Личность вполнѣ реализуетъ себя только на этомъ пути. Это чрезвычайно важно понять для по­ниманія отношеній между личностью и сверхличными цѣнно­стями, о чемъ рѣчь впереди. Отношеніе личности къ сверхлич­нымъ цѣнностямъ можетъ совершаться или въ царствѣ объек­тиваціи и тогда легко порождается рабство человѣка или въ царствѣ экзистенціальномъ, въ трансцендированіи и тогда по­рождается жизнь въ свободѣ. Объективація никогда не есть трансцендированіе, ошибочно думать, что тутъ происходитъ трансцендированіе. Въ объективаціи человѣкъ находится во власти детерминаціи, въ царствѣ безличности, въ трансценди­рованіи человѣкъ находится въ царствѣ свободы и встрѣча человѣка съ тѣмъ, что его превосходитъ, носитъ личный ха­рактеръ, сверхличное не подавляетъ личности. Это основопо­ложное различеніе. Для личности характерно, что она не мо­жетъ быть самодовлѣющей и самодостаточной, для ея суще­ствованія необходимо другое, высшее, равное и низшее, безъ этого невозможно сознаніе различенія. Но повторяю уже ска­занное, отношеніе личности къ другому, самому высшему ни­когда не означаетъ отношенія части къ цѣлому. Личность оста­ется цѣлымъ, ни во что не входитъ и при ея отношеніи къ вы­сочайшему другому. Отношеніе части къ цѣлому есть отноше­ніе математическое, какъ отношеніе органа къ орагнизму есть отношеніе біологическое. Это принадлежитъ міру объектива­ціи, въ которомъ человѣкъ превращается въ часть и органъ.. Но экзистенціальное отношеніе личности къ другому, и само­му высочайшему, ничего общаго не имѣетъ съ такимъ отно­шеніемъ. Трансцендированіе не означаетъ, что личность подчи­няется какому-либо цѣлому, входитъ какъ составная часть въ какую-либо коллективную реальность, относится къ высшему другому, къ высшему существу, какъ къ господину. Трансцен­дированіе есть активный, динамическій процессъ, есть имма­нентный опытъ человѣка, въ которомъ человѣкъ переживаетъ катастрофы, переносится черезъ бездны, испытываетъ прерыв- 27



ность въ своемъ существованіи, но не экстеріоризируется, а интеріоризируется. Лишь ложная объективація трансцендиро- ванія, выбрасываніе его во внѣ создаетъ иллюзію трансцен­дентнаго, подавляющаго личность и господствующаго надъ ней. Трансцендированіе въ экзистенціальномъ смыслѣ есть сво­бода и предполагаетъ свободу, есть освобожденіе человѣка отъ плѣна у самаго себя. Но свобода тутъ не легкость, а труд­ность, она проходитъ черезъ трагическое противорѣчіе.Проблема личности есть проблема совсѣмъ иного поряд­ка, чѣмъ школьная проблема отношенія души и тѣла. Личность совсѣмъ не есть душа въ отличіе отъ тѣла, связывающаго че­ловѣка съ жизнью природы. Личность есть цѣлостный образъ человѣка, въ которомъ духовное начало овладѣваетъ всѣми душевными и тѣлесными силами человѣка. Единство личности создается духомъ. Но тѣло принадлежитъ образу человѣка. Старый дуализм духа и тѣла, идущій отъ Декарта, совершен­но ложенъ и устарѣлъ. Такого дуализма не существуетъ. Ду­шевная жизнь проникаетъ всю жизнь тѣла, какъ и тѣлесная жизнь воздѣйствуетъ на жизнь души. Есть витальное единство души и тѣла въ человѣкѣ. Дуализмъ существуетъ не между душой и тѣломъ, а между духомъ и природой, свободой и не­обходимостью. Личность есть побѣда духа надъ природой, сво­боды надъ необходимостью. Форма человѣческаго тѣла есть уже побѣда духа надъ природнымъ хаосомъ. Психологъ и ан­тропологъ! романтической эпохи Карусъ былъ болѣе правъ, чѣмъ многія школьныя ученія, почитающіяся научными. Онъ говоритъ, что душа находится не въ мозгу, а въ формѣ. За нимъ слѣдуетъ Клагесъ. Форма тѣла совсѣмъ не есть матерія, совсѣмъ не есть явленіе физическаго міра, форма тѣла не толь­ко душевна, но и духовна. Лицо человѣка есть вершина косми­ческаго процесса, величайшее его порожденіе, но оно не мо­жетъ быть порожденіемъ лишь космическихъ силъ, оно пред­полагаетъ дѣйствіе духовной силы, превышающей кругово­ротъ природныхъ силъ. Лицо человѣческое есть самое изуми­тельное въ міровой жизни, черезъ него просвѣчиваетъ иной міръ. Это есть вступленіе личности въ міровой процессъ съ ея единственностью, однократностью, неповторимостью. Черезъ лицо мы воспринимаемъ не тѣлесную, а душевную жизнь че­ловѣка. И мы лучше знаемъ душевную жизнь, чѣмъ жизнь тѣ­лесную. Форма тѣла — духовно-душевная. Въ этомъ цѣлост­ность личности. Въ сознаніи людей XIX вѣка форма тѣла бы-= ла въ небреженіи. Бьїла физіологія тѣла, но не форма тѣла, которую хотѣли оставлять скрытой. Въ этом все еще сказы­валось христіанское аскетическое отношеніе къ тѣлу, но очень непослѣдовательное, такъ какъ функціи тѣла совсѣмъ не от­рицались. Но въ то время, какъ функціи тѣла ¡физіологичны и связаны съ человѣкомъ, какъ съ существомъ принадлежа­щимъ къ животному біологическому міру, форма' тѣла связа- 28



на съ эстетикой. Форму тѣла, какъ явленіе эстетическое зна­ла Греція, и это входило во всю ея культуру. Сейчасъ проис­ходитъ частичный возвратъ къ греческому отношенію къ тѣ­лу и форма тѣла вступаетъ въ свои права. Это предполагаетъ измѣненіе христіанскаго сознанія и преодолѣніе отвлеченнаго спиритуализма, противополагающаго духъ тѣлу и видящаго въ тѣлѣ враждебное духу начало. Духъ включаетъ въ себя и тѣло, онъ одухотворяетъ тѣло, сообщаетъ ему иное качество. Тѣло перестаютъ понимать, какъ матеріальное, физическое явленіе. Но это предполагаетъ также преодолѣніе механисти­ческаго міровоззрѣнія, обездушивающаго тѣло и враждебнаго формѣ тѣла. Для матеріализма форма тѣла непонятна и не­объяснима. Духъ сообщаетъ форму душѣ и тѣлу и приводитъ ихъ къ единству, а не подавляетъ и не уничтожаетъ. Это и зна­читъ, что духъ формируетъ личность, ея цѣлостность, въ ко­торую входитъ и тѣло, входитъ лицо человѣка. Личность ду- ховно-душевно-тѣлесна и возвышается надъ детерминизмомъ природнаго міра. Она не подчинена никакому механизму. Фор­ма человѣка, воспринимаемая чувственнымъ взоромъ, не зави­ситъ отъ матеріи, она означаетъ побѣду надъ матеріей, про­тиводѣйствуетъ ея обезличивающимъ детерминаціямъ. Персо­нализмъ долженъ признать и достоинство человѣческаго тѣла, недопустимость дурного съ нимъ обращенія, права тѣла на истинно человѣческое существованіе. Поэтому и проблема хлѣба дѣлается духовной проблемой. Права человѣческаго тѣ­ла потому уже связаны съ достоинствомъ личности, что самыя возмущающія посягательства на личность прежде всего быва­ютъ посягательствами на тѣло. Морятъ голодомъ, бьютъ и убиваютъ прежде всего человѣческое тѣло и черезъ тѣло рас­пространяется это и на всего человѣка. Духа самого по себѣ нельзя ни бить, ни убивать. §•Въ греческой философіи не было сколько-нибудь ясной идеи личности. Проблески ея появляются у стоиковъ. Это со­здавало большія затрудненія для отцовъ Церкви въ раскрытіи догматовъ. Они должны были дѣлать очень субтильное раз­личіе Между итгбсттасгі«; И <pôaiç. Въ Богѣ ОДНа Природа И Три ипостаси. Въ Христѣ одна личность и двѣ природы. Мышле­ніе отцовъ церкви цѣликомъ вращалось въ категоріяхъ и по­нятіяхъ греческой мысли. Между тѣмъ какъ приходилось вы­разить что-то совсѣмъ новое, новый духовный опытъ, невѣдо­мый Платону, Аристотелю, Плотину. Съ точки зрѣнія міровой исторіи мысли, занятой проблемой личности, огромное значе­ніе имѣло ученіе объ ипостасяхъ Св. Троицы. Можно было бы сказать, что сознаніе Бога, какъ личности, предшествовало со­знанію человѣка, какъ личности. Поэтому совершенно непо­29



нятно, что, напримѣръ Карсавинъ отрицаетъ существованіе че­ловѣческой личности и признаетъ лишь существованіе Боже­ственной личности (ипостаси). Онъ строитъ ученіе о симфони­ческой личности, осуществляющей божественное тріединство. Ученіе о симфонической личности глубоко противоположно персонализму и означаетъ метафизическое обоснованіе рабства человѣка. Вопросъ этотъ не можетъ рѣшаться діалектикой по­нятій, онъ рѣшается духовнымъ и нравственнымъ опытомъ. Карсавинъ не можетъ примирить личность со всеединствомъ. Это только свидѣтельствуетъ о томъ, что персонализмъ не можетъ быть обоснованъ на монистической, метафизикѣ. Гре­ческое слово бябсттаоі? , означающее подстановку, и латинское слово persona, означающее маску, связанную съ театральной ролью, очень несовершенно выражаютъ личность въ смыслѣ данномъ ей христіанствомъ и новой философіей. Слово persona очень трансформировалось на протяженіи вѣковъ и потеряло театральный смыслъ. Слово persona получено черезъ схоласти­ку отъ Боэція, который уже опредѣлялъ личность, какъ разум­ное, индивидуальное существо. Проблема личности была труд­на для схоластической философіи. Томизмъ связывалъ инди­видуальность съ матеріей: матерія, а не форма, индивидуали­зируетъ, форма универсальна. Но томистическая философія дѣлаетъ уже важное различеніе между личностью и индиви- думомъ. Для Лейбница сущность личности есть сознаніе само­го себя, т.-е. образъ личности связанъ съ сознаніемъ. Кантъ вноситъ важное измѣненіе въ пониманіе личности, онъ пере­ходитъ отъ интеллектуалистическаго пониманія личности къ этическому. Личность связана съ свободой отъ детерминизма природы, она независима отъ механизма природы. Поэтому личность не есть феноменъ среди феноменовъ. Личность есть цѣль въ себѣ, а не средство, она существуетъ черезъ себя. Но у Канта ученіе о личности не есть все-таки подлинный персо­нализмъ, потому что цѣнность личности опредѣляется нрав­ственно-разумной природой, которая универсально-общая. У Макса Штирнера, несмотря на ложность его философіи, есть извращенная истина персонализма. Въ немъ обнаруживается діалектика самоутвержденія «я». «Единственный» не есть лич­ность, такъ какъ личность исчезаетъ въ безпредѣльности са­моутвержденія, въ нежеланіи знать другого и трансцендиро- вать къ высшему. Но въ «Единственномъ» есть доля истины, ибо личность есть универсумъ, микрокосмъ и въ извѣстномъ смыслѣ весь міръ есть ея собственность, ей принадлежитъ, личность не есть частичное, частное, подчиненное цѣлому и общему. М. Шелеръ опредѣляетъ личность, какъ единство пе­реживаній и какъ бытійственное единство разнообразныхъ ак­товъ. Тутъ важна связь личности съ актомъ. Но въ противо­положность М. Шелеру нужно признать, что личность пред­полагаетъ существованіе другихъ личностей и выхода къ нимъ.30



У Несмѣлова были замѣчательныя мысли о человѣкѣ. Для не­го въ мірѣ есть только одно противорѣчіе и загадка, связан­ныя съ человѣческой личностью. Въ личности отображается образъ безусловнаго бытія и вмѣстѣ съ тѣмъ личность постав­лена въ условія ограниченнаго бытія. Есть противорѣчіе меж­ду тѣмъ, чѣмъ должна быть человѣческая личность, и условія­ми ея существованія на землѣ. Несмѣловъ такъ выражаетъ противорѣчіе существованія человѣка: человѣкъ есть вещь физическаго міра, несущая въ себѣ образъ Бога. Но личность въ человѣкѣ не есть вещь физическаго міра. Виталистическая философія, которая играетъ не малую роль въ современной мысли и которая имѣетъ свое ученіе о человѣкѣ, неблагопріят­на для принципа личности, она антиперсоналистична. Какъ уже было сказано, философія жизни ведетъ къ растворенію чело­вѣческой личности въ космическомъ и соціальномъ процессѣ. Антиперсоналистичны діонисизмъ, натуралистическая пантеи­стическая мистика, теософія, антропософія, коммунизмъ, фа­шизмъ, такъ же какъ и либерализмъ, связанный съ капитали­стическимъ строемъ. §.Для пониманія того, что такое личность, очень важно установить раличіе между личностью и индивидуумомъ. На этомъ различеніи справедливо настаиваютъ французскіе то­мисты, хотя они стоятъ на иной философской почвѣ, чѣмъ я. Индивидуумъ есть категорія натуралистическая, біологическая, соціологическая.Индивидуумъ есть недѣлимое въ отношеніи къ какому-то цѣлому, атомъ. Онъ не только можетъ быть частью рода или общества, какъ и космоса въ цѣломъ, но онъ непре­мѣнно мыслится, какъ часть цѣлаго, и внѣ этого цѣлаго не можетъ быть названъ индивидуумомъ.Индивидуумъ  одинаково характеризуется и какъ подчиненная часть цѣлаго и какъ часть эгоистически самоутверждающаяся. Поэтому индивидуализмъ, производный отъ слова индивидуумъ,совсѣмъ не означаетъ не­зависимости по отношенію къ цѣлому, къ процессу космиче­скому, біологическому и соціальному, а означаетъ лишь изо­ляцію подчиненной части и безсильное возстаніе ея противъ цѣлаго. Индивидуумътѣснымъ образомъ связанъ съ матері­альнымъ міромъ, онъ порождается родовымъ процессомъ. Индивидуумърождается отъ отца и матери, имѣетъ біологиче­ское происхожденіе, детерминированъ родовой наслѣдствен­ностью, а также наслѣдственностью соціальной. Нѣтъ индиви- дума безъ рода и нѣтъ рода безъ индивидуумаИндивидуумъ цѣ­ликомъ находится въ категоріяхъ различающихъ родовое и индивидуальное, индивидуумъ ведетъ борьбу за существованіе въ родовомъ біологическомъ и соціальномъ процессѣ. Чело­вѣкъ есть и индивидуумъ,но онъ не только индивидуумъ.Инди- 31



видумъ связанъ съ матеріальнымъ міромъ и питается изъ не­го, но онъ не универсаленъ, какъ таковой, не имѣетъ универ­сальнаго содержанія. Человѣкъ есть микрокосмъ, универсумъ не въ качествѣ индивидуума.Человѣкъ есть также личность и съ личностью связана идея человѣка, его призваніе въ мірѣ. И тутъ все мѣняется. Личность есть не натуралистическая, а ду­ховная категорія. Личность не есть недѣлимое или атомъ въ отношеніи къ какому-либо цѣлому,' космическому, родовому или соціальному. Личность есть свобода и независимость че­ловѣка въ отношеніи къ природѣ, къ обществу, къ государ­ству, но она не только не есть эгоистическое самоутвержденіе, а какъ разъ наоборотъ. Персонализмъ не означаетъ подобно индивидуализму эгоцентрической изоляціи. Личность въ чело­вѣкѣ есть его независимость по отношенію къ матеріальному міру, который есть матеріалъ для работы духа. И вмѣстѣ съ тѣмъ личность есть универсумъ, она наполняется универсаль­нымъ содержаніемъ. Личность не порождается родовымъ кос­мическимъ процессомъ, не рождается отъ отца и матери, она происходитъ отъ Бога, является изъ другого міра; она свидѣ­тельствуетъ о томъ, что человѣкъ есть точка пересѣченія двухъ міровъ, что въ немъ происходитъ борьба духа и при­роды, свободы и необходимости, независимости и зависимо­сти. Эспинасъ говоритъ, что настоящій индивидуумъесть клѣт­ка. Но личность совсѣмъ не есть клѣтка и не входитъ въ орга­низмъ, какъ часть въ цѣлое. Она есть изначальная цѣлость и единство, она характеризуется отношеніемъ къ другому и дру­гимъ, къ міру, къ обществу, къ людямъ, какъ отношеніемъ творчества, свободы и любви, а не детерминаціи. Личность на­ходится внѣ соотношенія индивидуально-частнаго и обще-ро­дового, внѣ соотношенія частей и цѣлаго, органовъ и орга­низма. Личность не есть животная особь. Личность въ человѣ­кѣ не детерминирована наслѣдственностью, біологической и соціальной, она есть свобода въ человѣкѣ, возможность по­бѣды надъ детерминаціей міра. Все личное въ человѣкѣ про­тивоположно всякому автоматизму, который играетъ такую роль въ человѣческой жизни, автоматизму психическому и со­ціальному. Не разные два человѣка, а одинъ и тотъ же чело­вѣкъ есть индивидуумъи личность. Это не два разные суще­ства, а два качествованія, двѣ разныя силы въ человѣкѣ. Ш. Пеги говоритъ, что индивидуумъесть собственный буржуа въ каждомъ человѣкѣ, котораго онъ призванъ побѣдить. Че­ловѣкъ-индивидуумъ переживаетъ изоляцію, эгоцентрически поглощенъ собой и призванъ вести мучительную борьбу за жизнь, защищаясь отъ подстерегающихъ опасностей. Онъ вы­ходитъ изъ затрудненія черезъ конформизмъ, черезъ приспо­собленіе. Человѣкъ-личность, тотъ же человѣкъ, преодолѣва­етъ свою эгоцентрическую замкнутость, раскрываетъ въ себѣ универсумъ, но отстаиваетъ свою независимость и свое досто-32



инство по отношенію къ окружающему міру. Но всегда нуж­но помнить, что языкъ насъ очень запутываетъ, мы постоян­но употребляемъ слова не въ томъ смыслѣ, какой въ нихъ вкладывается. Индивидуальное, индивидуальность означаетъ единственное въ своемъ родѣ, оригинальное, отличающееся отъ другого и другихъ. Въ этомъ смыслѣ индивидуальное при­суще именно личности. Личность болѣе индивидуальна, чѣмъ индивидуумъ. Индивидуальное часто также означаетъ ирра­ціональное, противоположное общему, общеобязательному, разумному, нормативному. Въ этомъ смыслѣ личность ирра­ціональна, индивидуумъ же гораздо больше подчиненъ обще­обязательному закону, такъ какъ болѣе детерминированъ. Ин­тересно для исторіи сознанія личности отмѣтить, что индиви­дуальность у романтиковъ отличается отъ личности въ нашемъ смыслѣ слова. У самихъ романтиковъ была яркая индивиду­альность, но часто очень слабо выраженная личность. Индиви­дуальность имѣетъ скорѣе витальный, чѣмъ духовный харак­теръ, и не означаетъ еще побѣду духа и свободы. Отраженіе глубокой дезинтеграціи, диссоціаціи личности мы видимъ въ современномъ романѣ, напримѣръ, у Пруста, у насъ у Андрея Бѣлаго. Внутреннее единство и цѣлостность присущи лично­сти, индивидуумъ же можетъ быть растерзанъ силами міра. Личность не можетъ быть вполнѣ гражданиномъ міра и госу­дарства, она гражданинъ Царства Божьяго. Поэтому личность есть элементъ революціонный въ глубокомъ смыслѣ слова. Это связано съ тѣмъ, что человѣкъ есть существо принадлежащее не къ одному, а къ двумъ мірамъ. Персонализмъ есть филосо­фія дуалистическая, а не монистическая.§•Существованіе личности предполагаетъ существованіе сверхличныхъ цѣнностей. Личности человѣка нѣтъ, если нѣтъ бытія выше ея стоящаго, если нѣтъ того горняго міра, къ ко­торому она должна восходить. Личности нѣтъ, если нѣтъ сверхличныхъ цѣнностей, и личности нѣтъ, если она лишь средство сверхличныхъ цѣнностей. Отношеніе личности къ универсальному совсѣмъ нё есть отношеніе къ родовому, об­щему. Тутъ мы подходимъ къ самой трудной проблемѣ персо- налистической философіи и трудность тутъ связана съ навы­ками мысли, порожденными ложной постановкой проблемы но­минализма и реализма. Каково отношеніе личности къ общно- ностямъ и къ объектному міру? Вѣрно, что universalia нахо­дятся не ante rem (платоновскій реализмъ, онъ же идеализмъ) и не post rem (эмпирическій номинализмъ), а in rebus. Для ин­тересующей насъ проблемы это значитъ, что универсальное находится въ индивидуальномъ, т.-е. въ личности, не какъ про­изводное отъ количественнаго опыта, а какъ изначальное ка- 33



чество. Универсальное находится не въ идеальной сверхлич­ной сферѣ, а въ личности, принадлежащей къ экзистенціаль­ному плану. Универсальное и такъ называемыя сверхличныя цѣнности принадлежатъ не къ міру объектности, а къ міру субъектности. Объективація универсальныхъ цѣнностей и по­рождаетъ рабство человѣка. Поэтому, напримѣръ, нужно ска­зать, что космосъ, человѣчество, общество находятся въ лич­ности, а не наоборотъ. Человѣкъ, т.-е. индивидуальное и по другой терминологіи сингулярное, экзистенціальнѣе человѣ­чества, человѣчество есть лишь цѣнность всечеловѣческаго единства въ человѣческомъ мірѣ, качество человѣческаго братства, которое не есть реальность, стоящая надъ человѣ­комъ. Универсальное не есть общее, универсальное не аб­страктное, а конкретное, т.-е. есть полнота. Универсальное и тѣмъ менѣе общее не есть самостоятельное существо, оно на­ходится въ единичныхъ существахъ, in rebus по старой тер­минологіи. Индивидуальное совсѣмъ не есть часть универсаль­наго. Неправильно противоположеніе универсальнаго и син­гулярнаго. Личность совсѣмъ не есть частное, не есть частич­ное противополагаемое универсальному. Съ большимъ пра­вомъ можно сказать, что личность есть универсальное. Самый сингуляризмъ индивидуальнаго проникнутъ внутренне не ин­дивидуальнымъ, универсальнымъ. Вся старая терминологія очень сбивчива и связана съ объективированной философіей понятій, а не съ философіей экзистенціальной. Лейбницъ уже пытался преодолѣть споръ реалистовъ и номиналистовъ. Уни­версальное, воплощенное въ индивидуальномъ, преодолѣва­етъ противоположность между универсальнымъ и индивиду­альнымъ. Универсальное есть опытъ въ субъектѣ, а не реаль­ность въ объектѣ. Не существуетъ объективнаго міра идей. Но это совсѣмъ не значитъ, что универсальное, что универ­сальныя идеи и цѣнности, лишь субъективны въ старомъ смы­слѣ слова. Объективированіе и гипостазированіе универсаль­ныхъ идей есть ложный путь преодолѣній субъективности, не есть трансцендированіе въ подлинномъ смыслѣ слова. Непре­одолимыя противорѣчія связаны съ понятіемъ Бога, съ идеей Бога, образованной путемъ объективаціи. Одинаково невѣрно было бы сказать, что Богъ есть универсальное и что Богъ есть сингулярное, индивидуальное. Различіе между универсальнымъ и сингулярнымъ находится въ планѣ объективаціи, но Богъ не находится въ планѣ объективаціи, онъ находится въ пла­нѣ экзистенціальномъ, въ опытѣ трансцендированія. Отноше­ніе между человѣкомъ и Богомъ не есть ни отношеніе каузаль­ное, ни отношеніе частнаго и общаго, ни отношеніе средства и цѣли, ни отношеніе раба и господина, оно не походитъ ни на что, взятое изъ объектнаго міра, природнаго и соціальнаго, это отношеніе ничему не аналогично въ этомъ мірѣ. Богъ не существуетъ, какъ находящаяся надо мною объектная реаль- 34



ность, какъ объективація универсальной идеи, Онъ существу­етъ, какъ экзистенціальная встрѣча, какъ трансцендированіе, и въ этой встрѣчѣ Богъ есть личность. Поэтому совершенно ина­че рѣшается и вопросъ объ отношеніи личности и сверхлич­ныхъ цѣнностей.Нельзя сказать, что сверхличное, высшее, чѣмъ человѣкъ, Богъ есть цѣль, личность же есть средство для этой цѣли. Личность-человѣкъ не можетъ быть средствомъ для Личности- Бога. Унижаетъ человѣка и унижаетъ Бога та теологическая доктрина, которая утверждаетъ, что Богъ сотворилъ человѣка для самопрославленія. Поразительно, что всякое ученіе, уни­жающее человѣка, унижаетъ и Бога. Отношеніе личности къ личности, хотя бы высочайшей личности Бога, не можетъ быть отношеніемъ средства и цѣли, всякая личность есть са­моцѣль. Отношеніе между средствомъ и цѣлью существуетъ лишь въ мірѣ объективаціи, т.-е. выброшенности существова­нія во внѣ. Личность не можетъ восходить, реализовать себя, осуществлять полноту своей жизни, если нѣтъ сверхличныхъ цѣнностей, нѣтъ Бога и божественной высоты жизни. Чело­вѣческая мысль о томъ, что человѣческая личность есть вы­сочайшее послѣднее, что Бога нѣтъ и что человѣкъ самъ есть богъ, есть мысль плоская, принижающая, а не возвышающая человѣка и мысль кошмарная. Но человѣческая личность не есть средство для какой-либо сверхличной цѣнности, не есть орудіе божественной силы. Когда сверхличныя цѣнности пре­вращаютъ человѣческую личность въ средство, то это зна­читъ, что человѣкъ впалъ въ идолопоклонство. Личность есть парадоксъ для раціональной мысли, она парадоксально совмѣ­щаетъ личное и сверхличное, конечное и безконечное, пребы- вающеее и меняющееся, свободу и судьбу. Личность не часть міра, она соотносительна міру, соотносительна и Богу. Лич­ность допускаетъ лишь соотношеніе, какъ встрѣчу и общеніе. И Богъ-личность хочетъ не человѣка, надъ которымъ Онъ гос­подствуетъ и который долженъ Его прославлять, а человѣка- личности, которая отвѣчаетъ на Его призывъ и съ которой возможно общеніе любви. Каждая личность имѣетъ свой міръ. Человѣческая личность есть потенціальное все, вся міровая исторія. Все въ мірѣ со мной произошло. Но эта личность лишь частично актуализирована, очень многое остается въ дремотномъ, скрытномъ состояніи. Въ глубинѣ скрытой отъ моего сознанія я погруженъ въ океанъ міровой жизни. И акту­ализируя, раскрывая въ себѣ универсальное содержаніе, че­резъ познаніе и черезъ любовь, интеллектуально и эмоціональ­но, я никогда не превращаюсь въ средство этого универсаль­наго содержанія. И существуетъ сложное и противорѣчивое отношеніе между моимъ сознаніемъ и моей личностью, моей индивидуальностью. Личность изъ глубины созидаетъ свое со­знаніе, какъ укрѣпленіе, какъ границу, препятствующую смѣ­35



шенію и растворенію, но сознаніе можетъ препятствовать на­полненію моей личности универсальнымъ содержаніемъ, мѣ­шать общенію съ космическимъ цѣлымъ. И вмѣстѣ съ тѣмъ въ сознаніи есть сверхиндивидуальное, сознаніе никогда не остается замкнуто индивидуальнымъ. Сознаніе возникаетъ въ отношеніяхъ «я» и «не-я», оно означаетъ выходъ изъ «я», но оно вмѣстѣ съ тѣмъ можетъ быть препятствіемъ для выхода «я» къ «ты», какъ внутренняго общенія. Оно объективируетъ и можетъ мѣшать трансцендированію. Сознаніе есть «несчаст­ное сознаніе». Сознаніе подчинено закону, который знаетъ об­щее и не знаетъ индивидуальнаго. Поэтому легко впасть въ иллюзію, невѣрно понимая отношеніе между личнымъ и сверх­личнымъ. Самая структура сознанія легко создаетъ рабство. Но всегда нужно имѣть въ виду двойную роль сознанія, оно и замыкаетъ и размыкаетъ.Іерархическій персонализмъ, который защищается многи­ми философами (Лейбницъ, Штернъ, Лосскій, отчасти М. Ше- леръ) заключаетъ въ себѣ внутреннее противорѣчіе, которое дѣлаетъ его антиперсонализмомъ. Согласно этому ученію мі- ровое цѣлое, организованное іерархически, состоитъ изъ лич­ностей разныхъ іерархическихъ ступеней, при чемъ каждая личность подчинена высшей ступени, входитъ въ нее, какъ подчиненная часть или органъ. Человѣческая личность при­надлежитъ лишь одной іерархической ступени, въ которую входятъ личности низшихъ ступеней. Но нація, человѣчество, космосъ также могутъ быть разсматриваемы какъ личности высшей ступени. Общности, коллективы, цѣлости признаются личностями, всякое реальное единство можетъ оказаться лич­ностью. Послѣдовательный персонализмъ долженъ признать это противорѣчащимъ самому существу личности. Іерархиче­ская концепція принуждена признать человѣческую личность частью въ отношеніи къ іерархическому цѣлому, она оказы­вается цѣнностью лишь въ отношеніи къ этому цѣлому и отъ этого цѣлаго получаетъ свою цѣнность. Іерархическое цѣлое, которому личность соподчинена, считается большей цѣнно­стью, чѣмъ личность, въ этомъ цѣломъ нужно искать универ­сальности, единства, тоталитарности. Но подлинный персона­лизмъ не можетъ этого признать. Он не можетъ признать лич­ностью цѣлость, коллективное единство, въ которомъ нѣтъ экзистенціальнаго центра, нѣтъ чувствилища къ радости и страданію, нѣтъ личной судьбы. Внѣ личности нѣтъ въ мірѣ абсолютнаго единства и тоталитарности, которымъ личность была бы подчинена, внѣ личности все частично, частичекъ и самый міръ. Все объективированное, все объектное можетъ бытъ лишь частично. Таковъ весь объективированный міръ, все объективированное общество со своими объективирован­ными тѣлами. Этотъ объективированный міръ отличается мас­сивностью, которая можетъ давить личность, но не цѣлостно- 36



стью и не тоталитарностью. Экзистенціальный центръ, стра­дальческая судьба находится въ субъективности, а не въ объ­ективности. Но всѣ высшія іерархическія ступени, которымъ подчиняютъ личность, принадлежатъ міру объективаціи. .Объ­ективація же всегда антиперсоналистична, враждебна лично­сти, означаетъ отчужденіе личности. И все то, что экзистен­ціально въ объективированныхъ ступеняхъ міра, въ націи, че­ловѣчествѣ, космосѣ и т. д., принадлежитъ внутреннему суще­ству личности, не подчиненной никакому іерархическому цент­ру. Космосъ, человѣчество, нація и пр. находятся въ человѣ­ческой личности, какъ въ индивидуализированномъ универсу­мѣ или микрокосмѣ, и выпаденіе, выбрасываніе ихъ во внѣш­нія реальности, въ объекты, есть результатъ падшести чело­вѣка, подчиненія его безличной реальности, экстеріоризаціи, отчужденію. Солнце экзистенціально находится не въ цен­трѣ космоса, а въ центрѣ человѣческой личности и оно эксте- ріоризировано лишь въ падшемъ состояніи человѣка. Реали­зація личности, концентрація и актуализація ея силы прини­маетъ солнце внутрь, принимаетъ внутрь весь космосъ, всю исторію, все человѣчество. Личности коллективныя, личности сверхдичныя въ отношеніи къ личности человѣческой суть лишь иллюзіи, порожденія экстеріоризаціи и объективизаціи. Объективныхъ личностей нѣтъ, есть лишь субъективныя лич­ности. И въ какомъ-то смыслѣ собака и кошка болѣе лично­сти, болѣе наслѣдуютъ вѣчную жизнь, чѣмъ нація, общество, государство, міровое цѣлое. Таковъ антиіерархическій персо­нализмъ, который и есть единственный послѣдовательный пер­сонализмъ. Никакой цѣлостности, тоталитарности, универсаль­ности внѣ личности нѣтъ, есть лишь въ личности, внѣ ея есть лишь частичный, объективированный міръ. Къ этому мы бу­демъ постоянно возвращаться.§•Персонализмъ переноситъ центръ тяжести личности изъ цѣнности объективныхъ общностей — общества, націи, госу­дарства, коллектива на цѣнность личности. Но личность онъ понимаетъ въ глубокой противоположности къ эгоцентризму. Эгоцентризмъ разрушаетъ личность. Эгоцентрическая само­замкнутость и сосредоточенность на себѣ, невозможность выйти изъ себя и есть первородный грѣхъ, мѣшающій реали­зовать полноту жизни личности, актуализировать ея силы. Истерическая женщина есть яркій образецъ эгоцентричности, помѣшательства на себѣ и отнесенія всего къ себѣ. Но она же и наиболѣе противоположна личности, въ ней личность раз­бита, хотя можетъ быть яркая индивидуальность. Личность предполагаетъ выходъ изъ себя къ другому и другимъ, она не имѣетъ воздуха и задыхается, оставаясь замкнутой въ се­37



бѣ. Персонализмъ можетъ быть лишь коммюнотарнымъ. При этомъ выходъ личности изъ себя къ другому не означаетъ не­премѣнно экстеріоризацію и объективацію. Личность есть я и ты, другое я. Но ты, къ которому выходитъ я и входитъ въ общеніе, не есть объектъ, есть другое я, личность. Съ объек­томъ же невозможно общеніе, не можетъ быть никакой общ­ности, можетъ быть лишь общеобязательность. Личное нуж­дается въ другомъ, но другое не есть внѣшнее, отчужденное, отношеніе къ нему не есть непремѣнно экстеріоризація. Лич­ность находится въ сообщеніяхъ, коммуникаціяхъ съ другими людьми и въ общеніяхъ, коммуніонѣ съ ними. Сообщенія озна­чаютъ объективацію, общенія же экзистенціальны. Сообще­нія въ мірѣ объективаціи находятся подъ знакомъ детермина­ціи и потому не освобождаютъ человѣка отъ рабства. Обще­нія же въ мірѣ экзистенціальномъ, не знающемъ объектовъ, принадлежатъ царству свободы, означаютъ освобожденность отъ рабства. Эгоцентризмъ означаетъ двойное рабство чело­вѣка — рабство у самого себя, у своей затвердѣлой самости и рабство у міра, превращеннаго исключительно въ объектъ из­внѣ принуждающій. Эгоцентрикъ есть рабъ, его отношеніе ко всему, что не-я, есть рабье отношеніе. Онъ знаетъ лишь не-я, но не знаетъ другого я, не знаетъ ты, не знаетъ свободы въ выходѣ изъ я. Эгоцентрикъ обыкновенно не персоналистиче- ски опредѣляетъ свое отношеніе къ міру и людямъ, онъ имен­но легко становится на точку зрѣнія объектной установки цѣн­ностей. Эгоцентрику не хватаетъ человѣчности. Онъ любитъ абстракціи, питающія его эгоцентризмъ, не любитъ живыхъ конкретныхъ людей. Любая идеологія, даже христіанская, мо­жетъ быть обращена на службу эгоцентризму. Персоналисти- ческая этика какъ разъ и обозначаетъ тотъ выходъ изъ «об­щаго», который Киркегардтъ и Шестовъ считаютъ разрывомъ съ этикой, отождествляя ее съ общеобязательными нормами. Персоналистическая переоцѣнка цѣнностей признаетъ без­нравственнымъ все, что опредѣляется исключительно отноше­ніемъ къ «общему», къ обществу, націи, государству, отвле­ченной идеѣ, отвл'еченному добру, моральному и логическому закону, а не къ конкретному человѣку и его существованію. Выпавшіе изъ закона «общаго» и суть подлинно нравствен­ные люди, подчиненные же закону «общаго», детерминирован­ные соціальной обыденностью, суть безнравственные люди. Та- kìq люди, какъ Киркегардтъ, являются жертвой старой анти- персоналистической этики и антиперсоналистической религіи, религіи соціальной обыденности. Но пережитая такими людь­ми трагедія имѣетъ огромное значеніе для происходящей пе­реоцѣнки цѣнностей. Очень важно для пониманія личности всегда помнить, что личность прежде всего опредѣляется не по отношенію къ обществу и космосу, не по отношенію къ мі­ру, порабощенному объективаціей, а по отношенію къ Богу и 38



въ этомъ сокровенномъ внутреннемъ отношеніи она черпаетъ силы для свободнаго отношенія къ міру и человѣку. Эгоцен­трическій индивидуумъ воображаетъ,'что онъ свободенъ въ сво­емъ отношеніи къ міру, который для него есть не-я. Но въ дѣйствительности онъ рабски опредѣляется міромъ не-я, ко­торый и замыкаетъ его въ себѣ. Эгоцентризмъ есть видъ де­терминаціи міромъ, эгоцентрическая воля есть внушеніе извнѣ, ибо міръ находится въ эгоцентрическомъ состояніи. Изъ эго­центризма «я» и эгоцентризма «не-я» всегда сильнѣе второе. Человѣческая личность есть универсумъ лишь подъ условіемъ не эгоцентрическаго отношенія къ міру. Универсальность лич­ности, вбирающей въ себя весь давящій объектный міръ, есть не эгоцентрическое самоутвержденіе, а размыканіе въ любви.Гуманизмъ есть діалектическій моментъ въ раскрытіи че­ловѣческой личности. Ошибка гуманизма была совсѣмъ не въ томъ, что онъ слишкомъ утверждалъ человѣка, что онъ тол­калъ на путь человѣкобожества, какъ часто утверждалось въ русской религіозной мысли, а въ томъ, что онъ недостаточно, не до конца утверждалъ человѣка, что онъ не могъ гаранти­ровать независимость человѣка отъ міра и заключалъ въ се­бѣ опасность порабощенія человѣка обществу и природѣ. Об­разъ человѣческой личности есть не только образъ человѣче­скій, но и образъ Божій. Въ этомъ скрыты всѣ загадки и тай­ны человѣка. Это есть тайна богочеловѣчности, которая есть парадоксъ, раціонально невыразимый. Личность тогда только есть личность человѣческая, когда она есть личность богоче­ловѣческая. Свобода и независимость человѣческой личности отъ объектнаго міра и есть ея богочеловѣчность. Это зна­читъ, что личность 'формируется не объектнымъ міромъ, а субъективностью, въ которой скрыта сила образа Божія. Че­ловѣческая личность есть существо теоандрическое. Теологи будутъ возражать съ испугомъ, что только Іисусъ Христосъ былъ Богочеловѣкомъ, человѣкъ же есть тварное существо, и не можетъ быть бого-человѣкомъ. Но эта аргументація оста­ется въ предѣлахъ теологическаго раціонализма. Пусть чело­вѣкъ не есть богочеловѣкъ въ томъ смыслѣ, въ которомъ Христосъ — Богочеловѣкъ, Единственный. Но въ человѣкѣ есть божественный элементъ, въ немъ есть какъ-бы двѣ при­роды, въ немъ есть пересѣченіе двухъ міровъ, онъ несетъ въ себѣ образъ, который есть1 и образъ человѣческій и образъ Божій и есть образъ человѣческій въ мѣру того, какъ осуще­ствляется образъ Божій. Эта истина о человѣкѣ находится по ту сторону догматическихъ формулъ и ими не покрывается вполнѣ. Эта истина экзистенціальнаго духовнаго опыта, кото­рый можетъ быть выраженъ лишь въ символахъ, а не въ по­нятіяхъ. Что человѣкъ несетъ въ себѣ образъ Бога и черезъ это дѣлается человѣкомъ, это есть символъ, понятія объ этомъ нельзя выработать, богочеловѣчность есть противорѣ­39



чіе для мысли, которая склоняется къ монизму или дуализму. До пониманія парадоксальной истины о богочеловѣчествѣ ни­когда не поднималась гуманистическая философія. Философія же теологическая старалась раціонализировать эту истину. Всѣ теологическія доктрины о благодати означали лишь фор­мулировки истины о богочеловѣчности человѣка, о внутрен­немъ дѣйствіи божественнаго на человѣческое. Но совершен­но невозможно понять эту тайну богочеловѣчности въ свѣтѣ философіи тождества, монизма, имманентизма. Выраженіе этой тайны предполагаетъ дуалистическій моментъ, опытъ трансцендированія, переживаніе пропасти и преодолѣніе про­пасти. Божественное трансцендентно человѣку и божественное таинственно соединено съ человѣческимъ въ богочеловѣче­скомъ образѣ. Только потому возможно въ мірѣ явленіе лич­ности не рабствующей міру. Личность человѣчна и она превы­шаетъ человѣческое, зависящее отъ міра. Человѣкъ есть мно­госоставное существо, онъ несетъ въ себѣ образъ міра, но онъ не только образъ міра, онъ также образъ Божій. Въ немъ про­исходитъ борьба міра и Бога, онъ есть существо зависимое и свободное. Образъ Божій есть символическое выраженіе и превращаясь въ понятіе встрѣчаетъ непреодолимыя затруд­ненія. Человѣкъ есть символъ, ибо въ немъ есть знакъ иного и онъ есть знакъ иного. Съ этимъ только и связана возмож­ность освобожденія человѣка отъ рабства. Это религіозная основа ученія о личности, не теологическая, а религіозная основа, т.-е. духовно-опытная, экзистенціальная. Истина о бо­гочеловѣчности есть не догматическая формула, не теологи­ческая доктрина, а истина опытная, выраженіе духовна­го опыта.Та же истина о двойной природѣ человѣка, двойной и въ тоже время цѣлостной, находитъ себѣ отраженіе и въ отно­шеніи человѣческой личности къ обществу и къ исторіи, но тутъ она какъ бы опрокинута. Личность независима отъ детер­минацій общества, она имѣетъ свой міръ, она есть исключе­ніе, она своеобразна и неповторима. И вмѣстѣ съ тѣмъ лич­ность соціальна, въ ней есть наслѣдіе коллективнаго безсо­знательнаго, она есть выходъ человѣка изъ изоляціи, она исто­рична, она реализуетъ себя въ обществѣ и въ исторіи. Лич­ность коммюнотарна, предполагаетъ общеніе съ другими и общность съ другими. Глубокія противорѣчія и трудности че­ловѣческой жизни связанЬі съ этой коммюнотарностью. На пу­тяхъ своей реализаціи человѣка подстерегаетъ рабство. И че­ловѣкъ постоянно долженъ возвращаться къ своему богоче­ловѣческому образу. Человѣкъ подвергается насильственной соціализаціи, въ то время какъ личность человѣческая должна быть въ свободномъ общеніи, въ свободной общности, въ коммюнотарности t основанной на свободѣ и любви. И вели­чайшая опасность, которой подвергается человѣкъ на путяхъ 40



объективаціи, есть опасность механизаціи, опасность автома­тизма. Все механическое, автоматическое въ человѣкѣ — не личное, безличное, противоположное образу личности. Стал­киваются образъ Бога и образъ механизма, автомата. Или бо- го-человѣчество или автомато-человѣчество, машино-человѣ­чество. Трудность человѣка коренится въ томъ, что нѣтъ со­отвѣтствія и тождества между внутреннимъ и внѣшнимъ, нѣтъ прямого и адекватнаго выраженія одного въ другомъ. Это и есть проблема объективаціи. Этой объективаціи подвержена и религіозная жизнь человѣчества. Въ извѣстномъ смыслѣ мож­но сказать, что религія вообще соціальна, есть соціальная связь. Но этотъ соціальный характеръ религіи искажаетъ духъ, подчиняетъ безконечное конечному, абсолютизируетъ относительное, отводитъ отъ истоковъ откровенія, отъ жи­вого духовнаго опыта. Во внутреннемъ личность обрѣтаетъ свой образъ черезъ образъ Божій, черезъ проникновеніе чело­вѣческаго божественнымъ, во внѣшнемъ осуществленіе правды означаетъ подчиненіе міра, общества, исторіи образу лично­сти, проникновеніе личностью. Это и есть персонализмъ. Вну­тренно личность получаетъ силу и освобождается черезъ бо­гочеловѣчность, внѣшне весь міръ, все общество и вся исто­рія преображается и освобождается черезъ человѣчность, че­резъ верховенство личности. Коммюпотарность идетъ изнутри во внѣ и движеніе это не есть объективація,не подчиняетъ лич­ность объектности. Личность должна быть богочеловѣческой, общество же должно быть человѣческимъ. Источникъ лжи и рабства есть объективація богочеловѣчества въ обществѣ, въ путяхъ исторіи. Это и создало ложный объективный іерар- хизмъ, противорѣчащій достоинству и свободѣ человѣческой личности. Съ этимъ связана ложная сакрализація. Мы это уви­димъ во всѣхъ формахъ человѣческаго рабства.§.Личность связана съ характеромъ. Сильная личность есть выраженный характеръ. Характеръ есть побѣда духовнаго нача­ла въ человѣкѣ, но побѣда въ конкретно-индивидуальной формѣ, связанной съ душевно-тѣлеснымъ составомъ человѣ­ка. Характеръ есть овладѣніе собой, побѣда надъ рабствомъ самому себѣ, которая дѣлаетъ возможнымъ и побѣду надъ рабствомъ окружающему міру. Характеръ обнаруживается прежде всего въ отношеніи къ окружающей средѣ. Темпера­ментъ есть природная данность, характеръ есть завоеваніе и достиженіе, онъ предполагаетъ свободу. Очень приблизитель­ны и искусственны всѣ классификаціи характеровъ и темпера­ментовъ. Тайна личности не поддается классификаціи. Харак­теръ личности, который всегда означаетъ независимость, есть ея сосредоточенность и ея обрѣтенная форма свободы. Лич­41



ность, характеръ личности означаетъ, что человѣкъ сдѣлалъ выборъ, совершилъ различеніе, что онъ не безразличенъ, не смѣшиваетъ. Эта свобода не есть свобода воли, какъ свобода безразличія, не есть свобода воли въ школьномъ смыслѣ, она глубже, связана съ цѣлостнымъ существованіемъ человѣка, она есть свобода духа, творческая духовная энергія. Психиче­ская жизнь человѣка заключаетъ въ себѣ активное творческое начало, синтезирующее личность, это есть активность духа въ человѣкѣ, пронизывающая не только душевную, но и тѣлес­ную жизнь. Духъ создаетъ форму личности, характеръ чело­вѣка. Безъ этой синтезирующей активности духа личность Диссоціируется, человѣкъ распадается на части, душа теряетъ свою цѣлостность, свою способность къ активнымъ реакціямъ. Свобода личности совсѣмъ не есть _ея право, это поверхно­стный взглядъ. Свобода личности есть долгъ, исполненіе при­званія, реализація Божіей идеи о человѣкѣ, отвѣтъ на Божій призывъ. Человѣкъ долженъ быть свободенъ, не смѣетъ быть рабомъ, ибо долженъ быть человѣкомъ. Такова воля Бога. Человѣкъ любитъ быть рабомъ и предъявляетъ право на раб­ство, мѣняющее свои формы. Именно рабство есть требуемое человѣкомъ право. Свобода не должна быть деклараціей правъ человѣка, она должна быть деклараціей обязанности человѣ­ка, долга человѣка быть личностью, проявить силу характе­ра личности. Нельзя отказаться отъ личности, отказаться можно отъ жизни и иногда должно отказаться отъ нея, но не отъ личности, не отъ достоинства человѣка, не отъ свободы, съ которой связано это достоинство. Личность связана съ со­знаніемъ призванія. Каждый человѣкъ долженъ сознать это призваніе, независимо отъ размѣра дарованій. Это есть при­званіе въ индивидуально неповторимой формѣ дать отвѣтъ на Божій призывъ и творчески использовать свои дары. Сознав­шая себя личность слушаетъ внутренній голосъ и повинуется лишь ему, она не покорствуетъ внѣшнимъ голосамъ. Вели­чайшіе изъ людей всегда слушали исключительно внутренній голосъ, отказываясь отъ конформизма въ отношеніи къ міру. Личность связана также съ аскезой и предполагаетъ аскезу, т.-е. духовное упражненіе, концентрацію внутреннихъ силъ, вы­боръ, несогласіе на смѣшеніе съ безличными силами и внутри человѣка и въ окружающемъ мірѣ. Это совсѣмъ не должно означать принятія всѣхъ традиціонныхъ формъ аскезы исто­рическаго христіанства, въ которомъ было много совсѣмъ не христіанскаго и даже враждебнаго личности. Аскеза въ сущ­ности должна Означать активное выявленіе и охраненіе формъ личности, ея образа, активное сопротивленіе власти міра, же­лающаго растерзать личность, поработить ее. Аскеза есть борьба личности противъ рабства и только въ этомъ смыслѣ она допустима. Когда аскеза превращается въ рабство, что такъ часто бывало въ ея историческихъ формахъ, она должна 42



быть отвергнута и противъ нея должна быть объявлена борь­ба, борьба требующая истинной аскезы. Аскеза совсѣмъ не есть покорность и послушаніе, она есть непокорность и непо­слушаніе личности, исполненіе своего призванія, отвѣтъ на. призывъ Бога. Личность по существу своему непокорна и не­послушна, она есть сопротивленіе, непрерывный творческій актъ. Истинная аскеза, связанная съ личностью, есть героиче­ское начало въ человѣкѣ. Рабья аскеза есть мерзость. Харак­теръ предполагаетъ аскезу, способную къ выбору и сопротив­ленію. Но характеръ означаетъ несогласіе на рабство, отказъ отъ порабощающихъ веленій міра.Личность есть соединеніе єдиного и многого. Платонов­скій «Парменидъ» заключаетъ въ себѣ самую субтильную діа­лектику для рѣшенія проблемы единаго и многого. Это вмѣстѣ съ тѣмъ есть діалектика понятія бытія. Абсолютный монизмъ самого Парменида не могъ разрѣшить проблемы многого. Въ немъ данъ прототипъ ложнаго онтологизма, рабства у идеи абсолютнаго бытія, изъ котораго нѣтъ выхода. Проблема еди­наго и многого мучила греческую мысль, она центральна у Пло­тина. Какъ перейти отъ единаго къ множеству, какъ для мно­жества достижимо единое? Есть ли для единаго другое? Еди­ное, какъ абсолютное, не допускаетъ существованія другого. Въ этомъ ложность самой идеи абсолютнаго, отрицающей от­ношеніе, выходъ къ другому, къ множественному. Эта про­блема раціонально не разрѣшима, она связана съ парадоксомъ. И это глубочайшимъ образомъ связано съ проблемой лично­сти. Тайна Христа, не поддающаяся раціонализаціи, есть тай­на парадоксальнаго соединенія единаго и множественнаго. Христосъ представляетъ все человѣчество, Онъ универсаль­ный человѣкъ въ пространствѣ и времени. Тайна Христа бро­саетъ свѣтъ на тайну человѣческой личности. Индивидумъ лишь партикуляристиченъ, онъ принадлежитъ множественно­му міру. Личность же связана съ Единымъ, съ образомъ Еди­наго, но въ индивидуально-партикуляристической формѣ. Именно поэтому личность и не есть часть множественнаго мі­ра, въ которомъ все партикуляристично. Человѣческая мысль и человѣческое воображеніе склонны къ гипостазированію, къ олицетворенію силъ и качествъ. Съ этимъ связанъ миѳотвор­ческій процессъ въ жизни народовъ. Миѳотворческое гипо- стазированіе часто бываетъ ложнымъ, иллюзорнымъ и закрѣ­пляющимъ рабство человѣка. Единственное истинное гипоста- зированіе есть гипостазированіе самого человѣческаго суще­ства, пониманіе его какъ личности. Гипостазированіе человѣ­ка, надѣленіе его качествами личности есть истинный, реаль­ный миѳъ о человѣкѣ. И онъ также требуетъ воображенія. Со­гласно этому миѳу человѣкъ не есть часть, не партикуляристи­ченъ, потому что онъ образъ Единаго и универсумъ. Это есть богоподобіе человѣка, но обратной стороной этого богопо­43



добія является человѣкоподобіе Бога. Это есть истинный, не ложный антропоморфизмъ. Только потому возможна встрѣча человѣка и Бога, отношеніе между человѣкомъ и Богомъ. Бо­гопознаніе есть гипостазированіе, пониманіе Бога, какъ лично­сти, и это требуетъ воображенія. Это также есть инстинное гипостазированіе, другая половина гипостазированія человѣ­ка. Человѣкъ есть личность, потому, что Богъ есть личность, и наоборотъ. Но личность предполагаетъ существованіе ея другого, она имѣетъ отношеніе не только къ Единому, но и ко многому. Какъ быть съ личностью Бога? Личность есть экзистенціальный центръ и въ ней есть чувствилище къ стра­даніямъ и радостямъ. Личности нѣтъ, если нѣтъ способности къ страданію. Школьнаяі ортодоксальная теологія отрицаетъ страданіе Бога, ей представляется это униженіемъ величія Бо­га, въ Богѣ нѣтъ движенія, Богъ есть actus purus. Но такое пониманіе Бога получено не столько отъ библейскаго откро­венія, сколько отъ философіи Аристотеля. Если Богъ есть Лич­ность, а не Абсолютное, если Онъ не только essentia, но и exitentia, если въ немъ раскрывается личное отношеніе къ дру­гому, къ многому, то Ему присуще страданіе, то въ Немъ есть трагическое начало. Иначе Богъ не есть личность, а отвлечен­ная идея или сущность, бытіе элеатовъ. Сынъ Божій страда­етъ не только какъ человѣкъ, но и как Богъ. Существуютъ бо­жественныя страсти, не только человѣческія. Богъ раздѣляетъ страданія людей. Богъ тоскуетъ по своему другому, по отвѣт­ной любви. Богъ не есть отвлеченная идея, не есть отвлечен­ное бытіе, выработанное категоріями отвлеченной мысли. Богъ есть существо, личность. Если Богу приписывается спо­собность любви, то Ему должна быть приписана и способ­ность страданія. Атеизмъ въ сущности былъ направленъ про­тивъ Бога, какъ отвлеченнаго бытія, отвлеченной идеи, отвле­ченной сущности, и въ немъ была своя правда. Теодицея не­возможна въ отношеніи къ такому Богу. Богъ постижимъ лишь черезъ Сына, который есть Богъ любви, жертвы и стра­данія. Такова личность. Личность связана со страданіями и съ трагическимъ противорѣчіемъ, потому что она есть соедине­ніе Единаго и многаго, ее мучитъ отношеніе къ другому. И это другое никогда не есть цѣлое, не есть отвлеченное единство, въ которое личность должна вступить, какъ часть, это отно­шеніе личности къ личности и къ личностямъ. Если вѣрно мо­нистическое пониманіе бытія, если такому бытію принадле­житъ приматъ, то личности нѣтъ и непонятно даже возникно­веніе сознанія о ней. Сознаніе личности возстаетъ противъ онтологическаго тоталитаризма. Мы это увидимъ въ главѣ о рабствѣ человѣка у бытія. Личность не есть бытіе и часть бы­тія, личность есть духъ, есть свобода, есть актъ. Богъ также не есть бытіе, а есть духъ, свобода, актъ. Бытіе есть объекти­вація, личность же дана въ субъективности. Отвлеченная, ра­44



ціональная, понятійная философія всегда плохо понимала лич­ность, и, когда говорила о ней, то подчиняла ее безлично-об­щему. Проблема личности была поставлена съ большой остро­той въ XIX вѣкѣ такими людьми, какъ Достоевскій, Кирке- гардтъ, Ницше, Ибсенъ, людьми возставшими противъ власти «общаго», противъ засилія раціональной философіи. Впро­чемъ Ницше, столь важный для проблематики персонализма, пришелъ къ философіи разрушающей личность, но съ друго­го конца. Мы увидимъ, что невозможно выработать единаго по­нятія о личности, она характеризуется противоположностями, она есть противорѣчіе въ мірѣ.Личности нѣтъ, если нѣтъ трансцендентнаго. Личность по­ставлена передъ трансцендентнымъ и, реализуя себя,. она транс- цендируетъ. Именно личности глубоко присуще состояніе ужа­са и тоски. Человѣкъ чувствуетъ себя существомъ висящимъ надъ бездной и именно въ человѣкѣ, какъ личности, оторвав­шемся отъ первоначальной коллективности, это чувство дости­гаетъ особенной остроты. Нужно отличать ужасъ (Angst) отъ страха (Furcht). Это дѣлаетъ Киркегардтъ, хотя есть услов­ность терминологіи каждаго языка. Страхъ имѣетъ причины, онъ связанъ съ опасностью, съ обыденнымъ эмпирическимъ міромъ. Ужасъ же испытывается не передъ эмпирической опасностью, а передъ тайной бытія и небытія, передъ транс­цендентной бездной, передъ неизвѣстностью. Смерть вызыва­етъ не только страхъ передъ событіемъ, разыгрывающимся еще въ эмпирическомъ обыденномъ мірѣ, но и ужасъ передъ трансцендентнымъ. Страхъ связанъ съ заботой, съ боязнью страданій, ударовъ. Страхъ не помнитъ о высшемъ мірѣ, онъ обращенъ внизъ, прикованъ къ эмпирическому. Ужасъ же есть состояніе пограничное съ трансцендентнымъ, ужасъ ис­пытывается передъ вѣчностью, передъ судьбой. Человѣкъ есть существо испытывающее не только страхъ и ужасъ, но и то­ску. Тоска ближе къ ужасу, чѣмъ къ страху, но имѣетъ свое качество. Тоска совсѣмъ hç есть переживаніе опасности, оно совсѣмъ не связано съ заботой и ослабляетъ заботу. Тоска устремлена вверхъ и обличаетъ высшую природу человѣка. Человѣкъ переживаетъ покинутость, одиночество и чуждость міра. Нѣтъ ничего мучительнѣе переживанія этой чуждости всего. Личность въ путяхъ своего возрастанія переживаетъ это состояніе. Въ тоскѣ есть что-то трансцендентное въ двой­номъ смыслѣ. Личность переживаетъ себя, какъ трансцендент­ное, чуждое міру, и переживаетъ бездну, отдѣляющую ее отъ высшаго міра, отъ иного міра, который долженъ ей быть род­нымъ. Острая тоска возможна въ самыя счастливыя минуты жизни. Человѣку глубоко присуща тоска по божественной жизни, по чистотѣ, по раю. И никакое счастливое мгновеніе этой жизни не соотвѣтствуетъ этой тоскѣ. Существованіе лич­ности не можетъ не сопровождаться тоской, потому что тоска 45



означаетъ разрывъ съ міровой данностью, невозможность при­способленія къ ней. Личность сдавлена въ своей безконечной субъективности между субъективнымъ и трансцендентнымъ, между объективаціей и трансцендированіемъ. Личность не мо­жетъ примириться съ обыденностью объектнаго міра, въ ко­торый она ввержена. Личность находится въ разрывѣ субъек­тивнаго и объективнаго. Личность можетъ переживать экзаль­тацію своей субъективности и вмѣстѣ съ тѣмъ не трансценди- ровать къ міру иному. Это есть стадія романтическая. Тоска всегда означаетъ ущербность и стремленіе къ полнотѣ жизни. Есть мучительная тоска пола. Полъ есть тоска. И эта тоска не можетъ быть окончательно преодолѣна въ обыденномъ объек­тивномъ мірѣ, ибо недостижима въ немъ окончательная цѣ­лостность, которую требуетъ выходъ изъ субъективности по­ла. Выходъ въ объектность означаетъ ослабленіе сознанія лич­ности и подчиненіе ея безличнымъ началамъ родовой жизни. То, что мы называемъ грѣхомъ, виной, раскаяніемъ, не въ обы­денномъ, а въ экзистенціальномъ смыслѣ, есть лишь порожде­ніе трансцендентности, стояніе передъ трансцендентнымъ при невозможности трансцендироваія. Самый большой ужасъ че­ловѣкъ испытываетъ передъ смертью. Есть тоска смерти, смертная тоска. Человѣкъ есть существо, переживающее аго­нію, агонію еще внутри самой жизни. Смерть трагична имен­но для личности, для всего безличнаго этой трагедіи не су­ществуетъ. Все смертное естественно должно умереть. Но лич­ность безсмертна, она есть единственное безсмертное, она тво­рится для вѣчности. И смерть для личности есть величайшій парадоксъ въ ея судьбѣ. Личность не можетъ быть превраще­на въ вещь и это превращеніе человѣка въ вещь, которое мы называемъ смертью, не можетъ быть распространено на лич­ность. Смерть есть переживаніе разрыва въ судьбѣ личности, прекращеніе сообщеній съ міромъ. Смерть не есть прекраще­ніе внутренняго существованія личности, а прекращеніе суще­ствованія міра, другого для личности, къ которому она выхо­дила въ своемъ пути. Нѣтъ разницы въ томъ, что я исчезаю для міра и что міръ исчезаетъ для меня. Трагедія смерти есть прежде всего трагедія разлуки. Но отношеніе къ смерти двой­ственно, оно имѣетъ и положительный смыслъ для личности. Въ этой жизни, въ этомъ объективированномъ мірѣ полнота жизни личности не реализуема, существованіе личности ущерб­но и частично. Выходъ личности къ полнотѣ вѣчности пред­полагаетъ смерть, катастрофу, прыжокъ черезъ бездну. По­этому тоска неизбѣжна въ существованіи личности и неиз­бѣженъ ужасъ передъ трансцендентной вѣчностью. Обыкно­венныя ученія о безсмертіи души, защищаемыя спиритуали­стической метафизикой, совсѣмъ не понимаютъ трагедіи смер­ти, не видятъ самой проблемы смерти. Безсмертіе можетъ быть лишь цѣлостнымъ, лишь безсмертіемъ цѣлостной личности, въ 46



которой духъ овладѣваетъ душевнымъ и тѣлеснымъ соста­вомъ человѣка. Тѣло принадлежитъ вѣчному образу личности и отдѣленіе души отъ тѣла при разложеніи тѣлеснаго соста­ва человѣка, при потерѣ формы тѣла не можетъ привести къ безсмертію личности, т.-е. цѣлостнаго человѣка. Христіанство противъ спиритуалистическаго ученія о безсмертіи души, оно вѣритъ въ воскресеніе цѣлостнаго человѣка, воскресеніе и тѣ­ла. Личность переходитъ черезъ расщепленіе и разрывы къ цѣ­лостному возстановленію. Нѣтъ естественнаго безсмертія че­ловѣка, есть лишь воскресеніе и вѣчная жизнь личности черезъ Христа, черезъ соединеніе человѣка съ Богомъ. Внѣ этого есть лишь раствореніе человѣка въ безличной природѣ. Поэтому жизнь личности постоянно сопровождается ужасомъ и тоской, но также и надеждой. Когда я связываю безсмертіе человѣка съ Христомъ, то я совсѣмъ не хочу сказать, что безсмертіе су­ществуетъ лишь для тѣхъ, которые сознательно вѣрятъ въ Христа. Проблема глубже. Христосъ существуетъ и для тѣхъ, которые въ него не вѣрятъ. §.Личность связана съ любовью. Личность есть существо любящее и существо ненавидящее, испытывающее эросъ и анти-эросъ, существо агонистическое. Личности нѣтъ безъ страсти, какъ безъ страсти нѣтъ генія. Любовь есть путь реа­лизаціи личности. И есть два типа любви — любовь восходя­щая и любовь нисходящая, любовь эротическая и любовь ага- пическая. Личности присуща и любовь восходящая и любовь нисходящая. Въ восхожденіи и нисхожденіи осуществляетъ се­бя личность. Платонъ училъ лишь о любви восходящей, кото­рая и есть эросъ. Платоновскій эросъ, рожденный отъ богат­ства и бѣдности, есть восхожденіе отъ множественнаго чув­ственнаго міра къ единому міру идей. Эросъ не есть любовь къ конкретному живому существу, существу смѣшанному (смѣсь міра идейнаго и міра чувственнаго), это есть любовь къ красотѣ, къ верховному благу, къ божественному совер­шенству. Любовь эротическая есть притяженіе высоты, дви­женіе вверхъ, восхищеніе, восполненіе существа ущербнаго, обогащеніе существа бѣднаго. Этотъ элементъ опредѣляетъ любовь мужчины и женщины, но смѣшивается съ другими элементами. Полъ есть ущербность и онъ порождаетъ тоску по восполненію, движеніе къ полнотѣ, которая никогда не до­стигается. Трагедія любви связана съ конфликтомъ любви къ конкретному существу чувственнаго міра и любви къ красо­тѣ міра идейнаго. Ни одно конкретное существо не соотвѣтст­вуетъ красотѣ идейнаго міра въ платоновскомъ смыслѣ. По­этому любовь-эросъ, любовь-восхожденіе, любовь-восхищеніе должна соединяться съ любовью-нисхожденіемъ, съ любовью 47



жалостью и состраданіемъ. Любовь-эросъ есть въ каждой изби­рающей любви, она есть въ любви-дружбѣ, въ любви къ ро­динѣ, даже въ любви къ идеальнымъ цѣнностямъ философіи и искусства, она есть и въ религіозной жизни. Любовь ка- ритативная есть нисхожденіе, она не ищетъ для себя, для своего обогащенія, она отдаетъ, жертвуетъ, она погружена въ міръ страдающій, міръ агонизирующій во тьмѣ. Любовь- эросъ требуетъ взаимности, любовь-жалость во взаимности не нуждается, въ этомъ ея сила и богатство. Любовь-эросъ ви­дитъ образъ другого, любимаго въ Богѣ, идею Бога о чело­вѣкѣ, видитъ красоту любимаго. Любовь-жалость видитъ дру­гого въ богооставленности, въ погруженности въ тьму міра, въ страданіи, уродствѣ. У М. Шелера были интересныя мысли о различіи любви христіанской и любви платонистической, лю­бви направленной на конкретную личность и любви направ­ленной на идею. Но платонизмъ глубоко вошелъ въ христіан­ство. Для платонизма и платоновскаго эроса не ставилось про­блемы личности. Христіанство ставитъ эту проблему, но хри­стіанская мысль и христіанская практика затемнила проблему личности безличнымъ пониманіемъ любви, и любви эротиче­ской и любви каритативной. Безличность платоновскаго эроса какъ бы перешла въ безличное пониманіе христіанской caritas. Но раскрытіе существа любви должно привести къ ея пони­манію, какъ движенія направленнаго отъ личности къ лично­сти. Безличный эросъ направленъ на красоту и совершенство вмѣсто конкретнаго существа, неповторимой личности, без­личная агапическая и каритативная любовь направлена на без­личнаго ближняго, страдающаго и нуждающагося въ помощи. Это есть преломленіе любви въ безличномъ высшемъ и низ­шемъ мірѣ, въ безличномъ мірѣ идей и безличномъ мірѣ стра­данія и тьмы. Но любовь,, возвышающаяся надъ міромъ «об­щаго», безличнаго, есть любовь направленная на образъ лич­ности, утвержденіе этого образа на вѣчность и утвержденіе на вѣчность своего общенія съ этимъ образомъ. И это одинаково и тогда, когда это отношеніе къ другой личности есть восхи­щеніе и движеніе вверхъ, и тогда, когда это отношеніе есть жалость и движеніе внизъ. Отношеніе къ другому человѣку не можетъ быть исключительно эротически-восходящимъ и исключительно-нисходящимъ, необходимо соединеніе одного и другого. Исключительно эротическая любовь заключа­етъ въ себѣ элементъ демоніакальный и разрушительный, исключительно каритативная, нисходящая любовь заключаетъ въ себѣ элементъ унизительный для достоинства другого чело­вѣка. Въ этомъ сложность проблемы любви въ ея отношеніи къ личности. Христіанская любовь, которая такъ легко при­нимаетъ формы риторическія и унижающія человѣка, превра­щаясь въ аскетическое упражненіе для спасенія души и въ «добрыя дѣла», въ благотворительность, христіанская лю- 48



бовь въ своей высотѣ духовна, а не виталистична. Но она не можетъ быть отвлеченно духовной, она конкретно-духовна, духовно-душевна, связана съ цѣлостной личностью. Любовь- эросъ не можетъ быть направлена на всѣхъ, къ ней нельзя се­бя принудить, она есть выборъ, любовь же жалость, любовь нисходящая можетъ быть направлена на весь страдающій міръ, въ этомъ ея преображающая сила. Къ проблемѣ любви и къ прельщенію эротическому мы еще вернемся. Но для пробле­мы личности очень важно, что она есть существо способное любить, восхищаться и жалѣть, сострадать.Проблема личности связана съ проблемой геніальности. Геніальность не слѣдуетъ отождествлять съ геніемъ. Геніаль­ность есть цѣлостная природа человѣка, ея интуитивно-творче­ское отношеніе къ жизни. Геній же есть соединеніе этой при­роды съ особеннымъ даромъ. Геніальность потенціально при­суща личности, хотя бы она и не была геніемъ, ибо личность есть цѣлостность и творческое отношеніе къ жизни. Образъ Бо­жій въ человѣкѣ геніаленъ, но эта геніальность можетъ быть закрыта, задавлена, затемнена. Ни проблема геніальности, ни проблема генія не имѣетъ никакой связи съ соціальнымъ, объ­ективированнымъ іерархизмомъ. Истинный не соціализирован­ный іерархизмъ связанъ не съ соціальнымъ положеніемъ, не съ соціальнымъ происхожденіемъ или богатствомъ, а съ раз­личіемъ даровъ или призваній, съ личными качествами. Это во­просъ о соціальной проекціи персонализма. Эта проекція не можетъ быть соціально-іерархической. Геній—одинокъ, онъ не принадлежитъ никакой соціальной группѣ, элитѣ, обладающей привилегіями, въ немъ есть профетическій элементъ. Созна­ніе личности передъ лицомъ міра глубоко связано съ суще­ствованіемъ зла. Личность укрѣпляется въ сопротивленіи вла­сти мірового зла, которое всегда имѣетъ свою соціальную кристаллизацію. Личность есть выборъ и въ этомъ ея сход­ство съ геніемъ, который есть цѣлостный характеръ и напря­женность воли, совершающей выборъ. Но выборъ есть борьба, есть сопротивленіе порабощающей и смѣшивающей власти міра. Личность формируется черезъ столкновеніе со зломъ въ себѣ и вокругъ себя. Одинъ изъ парадоксовъ личности заклю­чается въ томъ, что острое сознаніе личности предполагаетъ существованіе грѣха и вины. Полное нечувствіе къ грѣху, къ винѣ, къ злу обыкновенно есть также нечувствіе къ личности, раствореніе личности въ общемъ, космическомъ и соціаль­номъ. Связь зла съ личностью, съ грѣхомъ и виной ведетъ къ персонификаціи зла, къ созданію образа личности, какъ уни­версальнаго воплощенія зла. Но такого рода гипостазированіе зла имѣетъ обратной стороной ослабленіе личной вины и от­вѣтственности. Въ этомъ сложность проблемы. Эта же про­блема существуетъ въ отношеніи къ злу въ каждомъ отдѣль­номъ человѣкѣ. Никакой человѣкъ не можетъ быть воплоще­49



ніемъ и персонификаціей зла, зло въ немъ всегда частично. Поэтому ни о комъ не можетъ быть окончательнаго суда. Это ставитъ границы и самому принципу наказанія. Человѣкъ мо­жетъ совершить преступленіе, но человѣкъ, какъ цѣлостная личность, не можетъ быть преступникомъ, съ нимъ нельзя об- ращатся какъ съ воплощеніемъ преступленія, онъ остается личностью, въ немъ есть образъ Божій. И личность совершив­шая преступленіе не принадлежитъ цѣликомъ и окончательно государству и обществу. Личность есть гражданинъ царства Божьяго, а не царства кесаря, и сужденія и осужденія царства кесаря по отношенію къ ней частичны и не окончательны. Поэтому персонализмъ рѣшительно и радикально противъ смертной казни. Личность въ человѣкѣ не можетъ быть соціа­лизирована. Соціализація человѣка лишь частичка и не рас­пространяется на глубину личности, на ея совѣсть, на ея от­ношеніе къ источнику жизни. Соціализація распространенная на глубину существованія, на духовную жизнь есть торжество das Man, соціальной обыденности, тиранія средне-общаго надъ лично-индивидуальнымъ. Поэтому принципъ личности дол­женъ стать принципомъ соціальной организаціи, которая не будетъ допускать соціализацію внутренняго существованія че­ловѣка. Личность не можетъ быть поставлена и подъ зна­комъ служенія «общему благу». Общее благо прикрывало многія тираніи и рабства. Служеніе общему благу, т.-е. чему- то не имеющему своего существованія, есть лишь безпомощ­ное, сокращенное, отвлеченное служеніе благу ближняго, каж­даго конкретнаго существа. Это значитъ лишь, что въ объек­тивированномъ мірѣ человѣкъ поставленъ подъ знакъ мате­матическаго числа. Приматъ личности трагиченъ въ человѣкѣ, ибо человѣкъ заключаетъ въ себѣ и не личное и это не лич­ное возстаетъ въ человѣкѣ противъ того, что осуществленіе личности возможно лишь черезъ противорѣчіе и разрывы. Источникъ рабства — объектность. Объективація всегда есть образованіе господства, противорѣчащаго достоинству лично­сти. Именно въ объективаціи, экстеріоризаціи, отчужденіи че­ловѣческой природы человѣкъ попадаетъ во власть воли къ могуществу, денегъ, жажды наслажденій, славы и пр., разру­шающихъ личность. Личность реализуетъ свое существованіе и свою судьбу въ противорѣчіяхъ и сочетаніяхъ конечнаго съ безконечнымъ, относительнаго и абсолютнаго, единаго и мно­гого, свободы и необходимости, внутренняго и внѣшняго. Нѣтъ единства и тождества внутренняго и внѣшняго, субъективнаго и объективнаго, а трагическое несоотвѣтствіе и конфликты. Но достигается единство и универсальность не въ безконечной объективности, а въ безконечной субъективности, субъектив­ности трансцендирующей себя.
50



2) ГОСПОДИНЪ, РАБЪ И СВОБОДНЫЙ.§.Приходится постоянно повторять, что человѣкъ есть су­щество противорѣчивое и находится въ конфликтѣ съ самимъ собой. Человѣкъ ищетъ свободы, въ немъ есть огромный по­рывъ къ свободѣ и онъ не только легко попадаетъ въ рабство, но онъ и любитъ рабство. Человѣкъ есть царь и рабъ. У Гегеля въ «Phänomenologie des Geistes» есть замѣчательныя мысли о господинѣ и рабѣ, о Herrschaft и Knechtschaft. Рѣчь тутъ идетъ не о соціальныхъ категоріяхъ господина и раба, а о чемъ-то бо­лѣе глубокомъ. Это есть проблема структуры сознанія. Я вижу три состоянія человѣка, три структуры сознанія, которыя можно обозначить, какъ «господинъ», «рабъ» и «свободный». Госпо­динъ и рабъ коррелятивны, они не могутъ существовать другъ безъ друга. Свободный же существуетъ самъ по себѣ, онъ имѣ­етъ въ себѣ свое качество безъ коррелятивности съ противопо­ложнымъ ему. Господинъ есть для себя существующее созна­ніе, но которое черезъ другого, черезъ раба существуетъ для себя. Если сознаніе господина есть сознаніе существованія дру­гого для себя, то сознаніе раба есть существованіе себя для другого. Сознаніе же свободнаго есть сознаніе существованія каждаго для себя, но при свободномъ выходѣ изъ себя къ дру­гому и ко всѣмъ. Предѣлъ рабства есть отсутствіе его сознанія. Міръ рабства есть міръ отчужденнаго отъ себя духа. Экстеріо- ризація — источникъ рабства. Свобода же есть интеріоризація. Рабство всегда означаетъ отчужденіе, выброшенность во внѣ че­ловѣческой природы. Фейербахъ и потомъ Марксъ узнали этотъ источникъ рабства человѣка, но связали это съ матеріа­листической философіей, которая есть узаконеніе рабства чело­вѣка. Отчужденіе,экстеріоризація, выбрасываніе во внѣ духов­ной природы человѣка означаетъ рабство человѣка. Экономи­ческое рабство человѣка безспорно означаетъ отчужденіе че­ловѣческой природы и превращеніе человѣка въ вещь. Въ этомъ Марксъ правъ. Но для освобожденія человѣка его духовная природа должна ему быть возвращена, онъ долженъ сознать себя свободнымъ и духовнымъ существомъ. Если же человѣкъ остается существомъ матеріальнымъ и экономическимъ, духов­ная же его природа признается иллюзіей сознанія, обманной идеологіей, то человѣкъ остается рабомъ и рабъ по природѣ. Человѣкъ въ мірѣ объективированномъ можетъ быть только относительно, а не абсолютно свободнымъ, и свобода его пред­полагаетъ борьбу и сопротивленіе необходимости, которую онъ долженъ преодолѣвать. Но свобода предполагаетъ духов­ное начало въ человѣкѣ, сопротивляющееся порабощающей необходимости. Свобода, которая будетъ результатомъ необ­ходимости, не будетъ подлинной свободой, она есть лишь эле­51



ментъ въ діалектикѣ необходимости. Гегель въ сущности не знаетъ настоящей свободы.Сознаніе экстеріоризирующее, отчуждающее всегда есть рабье сознаніе. Богъ — господинъ, человѣкъ — рабъ; цер­ковь — господинъ, человѣкъ — рабъ; государство — госпо­динъ, человѣкъ — рабъ; общество — господинъ, человѣкъ — рабъ; семья — господинъ, человѣкъ — рабъ; природа — гос­подинъ, человѣкъ — рабъ; объектъ — господинъ, человѣкъ- субъектъ — рабъ. Источникъ рабства всегда есть объектива­ція, т.-е. экстеріоризація, отчужденіе. Это есть рабство во всемъ — въ познаніи, въ морали, въ религіи, въ искусствѣ, въ жизни политической и соціальной. Прекращеніе рабства есть прекращеніе объективаціи. И прекращеніе рабства не означа­етъ возникновенія господства, ибо господство есть обратная сторона рабства. Человѣкъ долженъ стать не господиномъ, а свободнымъ. Платонъ вѣрно говорилъ, что тиранъ самъ рабъ. Порабощеніе другого есть также порабощеніе себя. Господ­ство и порабощеніе изначально связаны съ магіей, которая не знаетъ свободы. Первобытная магія была волей къ могуще­ству. Господинъ есть лишь образъ раба, вводящаго міръ въ заблужденіе. Прометей — свободный и освобождающій, дик­таторъ же рабъ и порабощающій. Воля къ могуществу есть всегда рабья воля. Христосъ — свободный, самый свободный изъ сыновъ человѣческихъ, Онъ свободенъ отъ міра, Онъ свя­зываетъ лишь любовью. Христосъ говорилъ, какъ власть имѣ­ющій, но онъ не имѣлъ воли къ власти и не былъ господи­номъ. Цезарь, герой имперіализма, есть рабъ, рабъ міра, рабъ воли къ могуществу, рабъ человѣческой массы, безъ кото­рой онъ не можетъ осуществить воли къ могуществу. Госпо­динъ знаетъ лишь высоту, на которую его возносятъ рабы, цезарь знаетъ лишь высоту, на которую его. возносятъ массы. Но рабы, массы также низвергаютъ всѣхъ господъ и всѣхъ цезарей. Свобода есть свобода не только отъ господъ, но и отъ рабовъ. Господинъ детерминированъ извнѣ, господинъ не есть личность, какъ рабъ не есть личность, только свободный есть личность, хотя бы весь міръ хотѣлъ его поработить.Падшесть человѣка болѣе всего выражается въ томъ, что онъ тиранъ. Есть вѣчная тенденція къ тиранству. Онъ тиранъ, если не въ большомъ, то въ маломъ, если не въ государствѣ, не въ путяхъ міровой исторіи, то въ своей семьѣ, въ своей лавкѣ, въ своей конторѣ, въ бюрократическомъ учрежденіи, въ кото­ромъ онъ занимаетъ самое малое положеніе. Человѣкъ имѣ­етъ непреодолимую склонность играть роль и въ этой роли придавать себѣ особое значеніе, тиранить окружающихъ. Че­ловѣкъ тиранъ не только въ ненависти, но и въ любви. Влюблен­ный бываетъ страшнымъ тираномъ. Ревность есть проявленіе тиранства въ страдательной формѣ. Ревнующій есть поработи­тель, который живетъ въ мірѣ фикцій и галлюцинацій. Чело­52



вѣкъ есть тиранъ и самого себя и, можетъ быть, болѣе всего самого себя. Онъ тиранитъ себя, какъ существо раздвоенное, утратившее цѣльность. Онъ тиранитъ себя ложнымъ созна­ніемъ вины. Истинное сознаніе вины освободило бы человѣ­ка. Онъ тиранитъ себя ложными вѣрованіями, суевѣріями, ми­ѳами. Тиранитъ себя всевозможными страхами, болѣзненными комплексами. Тиранитъ себя завистью, самолюбіемъ, ressen­timent. Больное самолюбіе есть самая страшная тиранія. Че­ловѣкъ тиранитъ себя сознаніемъ своей слабости и своего ни­чтожества и жаждой могущества и величія. Своей порабоща­ющей волей человѣкъ порабощаетъ не только другого, но и себя. Существуетъ вѣчная тенденція къ деспотизму, жажда власти и господства. Первоначальное зло есть власть человѣ­ка надъ человѣкомъ, униженіе достоинства человѣка, насиліе и господство. Эксплоатація человѣка человѣкомъ, которую Марксъ считаетъ первичнымъ зломъ, есть зло производное, это явленіе возможно, какъ господство человѣка надъ чело­вѣкомъ. Но человѣкъ становится господиномъ другого пото­му, что по структурѣ своего сознанія онъ сталъ рабомъ воли къ господству. Таже сила, которой онъ порабощаетъ другого, порабощаетъ и его самого. Свободный ни надъ кѣмъ не хо­четъ господствовать. Несчастное сознаніе у Гегеля есть созна­ніе противоположнаго, какъ сущности, и своего ничтожества. Когда сущность человѣка переживается имъ, какъ противопо­ложная ему, то онъ можетъ испытать угнетеніе рабьяго созна­нія зависимости. Но тогда онъ часто отыгрывается, компенси­руя себя порабощеніемъ другихъ. Страшнѣе всего рабъ, став­шій господиномъ. Въ качествѣ господина все-таки наименѣе страшенъ аристократъ, сознающій свое изначальное благо­родство и достоинство, свободный отъ ressentiment. Такимъ аристократомъ никогда не бываетъ диктаторъ, человѣкъ во­ли къ могуществу. Психологія диктатора, который въ сущно­сти есть parvenu, есть извращеніе человѣка. Онъ рабъ своихъ порабощеній. Онъ глубочайшимъ образомъ противополо­женъ Прометею-освободителю. Вождь толпы находится въ та­комъ же рабствѣ, какъ и толпа, онъ не имѣетъ существованія внѣ толпы, внѣ рабства, надъ которымъ онъ господствуетъ, онъ весь выброшенъ во внѣ. Тиранъ есть созданіе массъ, испытыва­ющихъ передъ нимъ ужасъ. Воля къ могуществу, къ преобла­данію и господству есть одержимость, это не есть воля сво­бодная и воля къ свободѣ. Одержимый волей къ могуществу находится во власти рока и дѣлается роковымъ человѣкомъ. Цезарь-диктаторъ, герой имперіалистической воли, ставитъ себя подъ знакомъ фатума. Онъ не можетъ остановиться, не можетъ себя ограничить, онъ идетъ все дальше и дальше къ гибели. Это человѣкъ обреченный. Воля къ могуществу нена­сытима. Она не свидѣтельствуетъ объ избыткѣ силы, отдаю­щей себя людямъ. Имперіалическая воля создаетъ призрач- 53



ное, эфемерное царство, она порождаетъ катастрофы и войны. Имперіалистическая воля есть демоніакальное извращеніе истиннаго призванія человѣка. Въ ней есть извращеніе универ­сализма, къ которому призванъ человѣкъ. Этотъ универса­лизмъ пытаются осуществить черезъ ложную объективацію, черезъ выбрасываніе человѣческаго существованія во внѣ, че­резъ экстеріоризацію, дѣлающую человѣка рабомъ. Человѣкъ призванъ быть царемъ земли и міра, идеѣ человѣка присуща царственность. Человѣкъ призванъ къ экспансіи и овладѣнію пространствами. Онъ вовлеченъ въ великую авантюру. Но пад- шесть человѣка придаетъ этой универсальной волѣ ложное по­рабощающее направленіе. Одийокій и несчастный Ницше былъ философомъ воли къ могуществу. И какъ уродливо восполь­зовались Ницше, вульгаризировали его, какъ сдѣлали его мы­сли орудіемъ цѣлей, которыя Ницше были бы отвратительны. Ницше былъ обращенъ къ немногимъ, онъ былъ аристократи­ческимъ мыслителемъ, онъ презиралъ человѣческую массу, безъ которой нельзя реализовать имперіалистической воли. Онъ называлъ государство самымъ холоднымъ изъ чудовищъ и говорилъ, что человѣкъ начинается лишь тамъ, гдѣ конча­ется государство. Какъ при этомъ организовать имперію, ко­торая всегда есть организація массъ, средняго человѣка? Ницше былъ слабымъ, лишеннымъ всякаго могущества чело­вѣкомъ, самымъ слабымъ изъ людей этого міра. И имѣлъ онъ не волю къ могуществу, а идею воли къ могуществу. Онъ призывалъ людей быть жесткими. Но врядъ ли онъ понималъ подъ жесткостью насиліе государствъ и революцій, жесткость имперіалистической воли. Образъ Цезаря Борджіа былъ для него лишь символомъ пережитой имъ внутренней трагедіи ду­ха. Но экзальтація имперіалистической воли, воли къ могуще­ству и къ порабощенію во всякомъ случаѣ означаетъ разрывъ съ евангельской моралью. И этотъ разрывъ происходитъ въ мірѣ, его еще не было въ старомъ гуманизмѣ, не было во фран­цузской революціи. Порабощающій жестъ насилія хочетъ быть жестомъ силы, но онъ въ сущности всегда есть жестъ слабо­сти. Цезарь самый безсильный изъ людей. Всякій казнящій есть человѣкъ утерявшій силу духа, потерявшій всякое созна­ніе о ней. Мы приходимъ къ очень сложной проблемѣ насилія.§•Что воля къ могуществу, имперіалистическая воля про­тивна достоинству и свободѣ человѣка, совершенно ясно. Да и имперіалистическая философія никогда не говорила, что за­щищаетъ свободу и достоинство человѣка. Она экзальтируетъ насиліе надъ человѣкомъ, какъ высшее состояніе. Но самая проблема насилія и отношеніе къ ней очень сложно. Когда возмущаются противъ насилія, то обыкновенно имѣютъ въ ,ви- 54



ду грубыя и бросающіяся въ глаза формы насилія. Человѣка бьютъ, сажаютъ въ тюрьму, убиваютъ. Но человѣческая жизнь полна незамѣтными, болѣе утонченными формами насилія. Психологическое насиліе играетъ еще большую роль въ жиз­ни, чѣмъ насиліе физическое. Человѣкъ лишается свободы и становится рабомъ не только отъ физическаго насилія. Соці­альное внушеніе, испытываемое человѣкомъ съ дѣтства, мо­жетъ его поработить. Система воспитанія можетъ совершен­но лишать человѣка свободы, дѣлать его неспособнымъ къ свободѣ сужденія. Тяжесть, массивность исторіи насилуютъ человѣка. Насиловать человѣка можно путемъ угрозы, путемъ заразы, которая превратилась въ коллективное дѣйствіе. По­рабощеніе есть убійство. Человѣкъ всегда посылаетъ человѣ­ку токи жизни или токи смерти. И всегда ненависть есть токъ смерти посланный другому и насилующій его. Ненависть все­гда хочетъ лишить свободы. Но поразительно, что и любовь можетъ стать смертельной и послать токъ смерти. Любовь порабощаетъ не менѣе, чѣмъ ненависть. Человѣческая жизнь пронизана подпольными токами и человѣкъ попадаетъ незри­мо въ атмосферу его насилующую и порабощающую. Есть психологія насилія индивидуальнаго и есть психологія наси­лія коллективнаго, соціальнаго. Кристаллизовавшееся, за­твердѣлое общественное мнѣніе дѣлается насиліемъ надъ че­ловѣкомъ. Человѣкъ можетъ быть рабомъ общественнаго мнѣ­нія, рабомъ обычаевъ, нравовъ, соціально навязанныхъ суж­деній и мнѣній. Трудно переоцѣнить совершаемое въ наше время насиліе прессой. Средній человѣкъ нашей эпохи имѣетъ мнѣнія и сужденія той газеты, которую онъ читаетъ каждое утро, она подвергаетъ его психическому принужденію. А при лживости и подкупности прессы результаты получаются са­мые ужасные въ смыслѣ порабощенія человѣка, лишенія его свободы совѣсти и сужденія. Между тѣмъ какъ это насиліе сравнительно мало замѣтно. Оно замѣтно только въ странахъ диктатуры, гдѣ фальсификація мнѣній и сужденій людей есть государственное дѣйствіе. Есть еще болѣе глубокое насиліе, это насиліе власти денегъ. Это есть скрытая диктатура въ ка­питалистическомъ обществѣ. Человѣка не насилуютъ прямо, замѣтнымъ образомъ. Жизнь человѣка зависитъ отъ денегъ, самой безличной, самой безкачественной, на все одинаково мѣняющейся силы міра. Человѣкъ не лишается прямо, путемъ физическаго насилія, свободы совѣсти, свободы мысли, сво­боды сужденія, но онъ поставленъ въ матеріально зависимое положеніе, находится подъ угрозой голодной смерти и этимъ лишенъ свободы. Деньги даютъ независимость, отсутствіе де­негъ ставитъ въ зависимость. Но и имѣющій деньги находится въ рабствѣ, подвергается незамѣтному насилію. Въ царствѣ мамоны человѣкъ принужденъ продавать свой трудъ и трудъ его не свободенъ. Человѣкъ не зналъ настоящей свободы въ55



трудѣ. Относительно болѣе свободенъ былъ трудъ ремеслен­ника и трудъ интеллектуальный, который впрочемъ тоже под­вергался незамѣтному насилію. Но масса человѣческая про­шла черезъ трудъ рабскій, черезъ трудъ крѣпостной, черезъ новый рабскій трудъ въ капиталистическомъ мірѣ и черезъ крѣпостной трудъ въ примѣрѣ коммунистическаго общества. Человѣкъ все еще остается рабомъ. Очень интересно, что пси­хологически легче всего воспринимается, какъ свобода, от­сутствіе движенія, привычное состояніе. Движеніе есть уже нѣкоторое насиліе надъ окружающимъ міромъ, надъ окружа­ющей матеріальной средой и надъ другими людьми. Движеніе есть измѣненіе и оно не спрашиваетъ согласія у міра на тѣ перестановки, которыя являются результатомъ этого порож­деннаго движеніемъ измѣненія. Такое воспріятіе покоя, какъ отсутствія насилія, а движенія, измѣненія, какъ насилія, имѣ­етъ консервативныя послѣдствія въ соціальной жизни. При­вычное, давно утвердившееся рабство можетъ не казаться на­силіемъ, а движеніе направленное къ уничтоженію рабства можетъ казаться насиліемъ. Соціальное реформированіе обще­ства воспринимается какъ насиліе тѣми, для кого извѣстный привычный соціальный строй представляется свободой, хотя бы онъ былъ страшно несправедливъ. Всѣ реформы въ поло­женіи рабочихъ классовъ вызываютъ со стороны буржуазныхъ классовъ крики о нарушеніи свободы, о насиліи. Таковы па­радоксы свободы въ соціальной жизни. Рабоство подстерега­етъ человѣка со всѣхъ сторонъ. Борьба за свободу: предпо­лагаетъ сопротивленіе и безъ сопротивленія ея паѳосъ осла­бѣваетъ. Свобода ставшая привычной жизнью переходитъ въ незамѣтное порабощеніе человѣка, это свобода объективи­рованная, въ то время какъ свобода есть царство субъекта. Человѣкъ рабъ потому, что свобода трудна, рабство же легко.Въ рабскомъ мірѣ объектности насиліе считаютъ силой, проявленной силой. Экзальтація насилія всегда означаетъ пре­клоненіе передъ силой. Но насиліе не только не тождествен­но съ силой, оно никогда не должно быть связываемо съ си­лой. Сила въ болѣе глубокомъ смыслѣ означаетъ овладѣніе тѣмъ, на что она направлена, не господство, при которомъ всегда сохраняется внѣположность, а убѣждающее, внутренне покоряющее соединеніе. Христосъ говоритъ съ силой. Тиранъ никогда не говоритъ съ силой. Насильникъ совершенно без­силенъ надъ тѣмъ, надъ кѣмъ совершаетъ насиліе. Къ наси­лію прибѣгаютъ вслѣдствіе безсилія, вслѣдствіе того, что не имѣютъ никакой мощи надъ тѣмъ, надъ кѣмъ совершаютъ на­силіе. Господинъ не имѣетъ никакой силы надъ своимъ ра­бомъ. Онъ можетъ его истязать, но это истязаніе означаетъ лишь встрѣчу съ непреодолимымъ препятствіемъ. И когда гос­подинъ имѣлъ силу, онъ переставалъ бытъ господиномъ. Пре­дѣльное безсиліе въ отношеніи къ другому человѣку нахо- 56



дитъ себѣ выраженіе въ его убійствѣ. Безмѣрная сила обна­ружилась бы, если бы можно было воскресить человѣка. Си­ла есть преображеніе, просвѣтленіе, воскрешеніе другого. На­силіе же, истязаніе, убійство есть Слабость. Въ мірѣ объекти­вированномъ, обыденномъ, обезличенномъ, экстеріоризирован- номъ не то называютъ силой, что есть сила въ экзистен­ціальномъ смыслѣ слова. Это выражается въ столкновеніи си­лы и цѣнности. Высшія цѣнности въ мірѣ оказываются сла­бѣе, чѣмъ низшія, высшія цѣнности распинаются, низшія цѣн­ности торжествуютъ. Полицейскій и фельдфебель, банкиръ и дѣлецъ сильнѣе, чѣмъ поэтъ и философъ , чѣмъ пророкъ и святой. Въ мірѣ объективированномъ матерія сильнѣе Бога. Сынъ Божій былъ распятъ. Сократъ былъ отравленъ. Проро­ки были побиваемы камнями. Всегда-иниціаторы и творцы но­вой мысли и новой жизни были преслѣдуемы, угнетаемы и не­рѣдко казнимы. Средній человѣкъ соціальной обыденности торжествовалъ. Торжествовали только господинъ и рабъ, сво­бодныхъ же не выносили. Высшую цѣнность — человѣческую личность не хотѣли признавать, цѣнность же низшую — госу­дарство съ его насиліемъ и ложью, съ шпіонажемъ и холод­нымъ убійствомъ почитали высшей цѣнностью и рабьи покло­нялись ей. Въ мірѣ объективированномъ любятъ лишь конеч­ное, не выносятъ безконечнаго. И эта власть конечнаго всегда оказывается рабствомъ человѣка, закрываемая же безконеч­ность была бы освобожденіемъ. Силу связывали съ дурными средствами, почитаемыми необходимыми для цѣлей, которыя считались хорошими. Но вся жизнь наполнялась этими сред­ствами, а до цѣлей никогда не доходили. И человѣкъ стано­вится рабомъ средствъ, которыя якобы даютъ ему силу. Че­ловѣкъ искалъ силу на ложныхъ путяхъ, на путяхъ безсилія, проявленнаго въ актахъ насилія. Человѣкъ совершалъ акты во­ли порабощающіе и не совершалъ актовъ воли освобождаю­щихъ. У такъ называемыхъ великихъ дѣятелей исторіи, ге­роевъ имперіалистической воли всегда колоссальную роль играло убійство. И это всегда свидѣтельствовало о метафизи­ческой слабости этихъ «сильныхъ» людей, о патологической волѣ къ могуществу и господству, сопровождаемой маніей преслѣдованія. Духовная слабость, безсиліе надъ внутренней жизнью человѣка, отсутствіе силы воскрешающей къ новой жизни приводило къ тому, что легко допускались адскія му­ки въ иной жизни и казни, пытки и жестокія наказанія въ этой жизни. Правда распинается въ мірѣ, но настоящая сила въ- правдѣ, Божіей правдѣ. §.Монизмъ есть философскій источникъ рабства человѣка. Практика монизма есть практика тираническая. Персонализмъ 57



глубочайшимъ образомъ противоположенъ монизму. Монизмъ есть господство «общаго», отвлеченно-универсальнаго и от­рицаніе личности и свободы. Личность, свобода связаны съ плюрализмомъ, вѣрнѣе во внѣ принимаютъ форму плюрализ­ма, внутри же могутъ означать конкретный универсализмъ. Совѣсть не можетъ имѣть своего центра въ какомъ-либо уни­версальномъ единствѣ, она не подлежитъ отчужденію, она остается въ глубинѣ личности. Совѣсть въ глубинѣ личности совсѣмъ не означаетъ замкнутости личности въ себѣ и эгоцен­тричности, наоборотъ, она предполагаетъ размыканіе внутри, а не во внѣ, наполненіе внутри конкретнымъ универсальнымъ содержаніемъ. Но это конкретно-универсальное содержаніе личности никогда не означаетъ, что она помѣщаетъ свою со­вѣсть и свое сознаніе въ общество, въ государство, народъ, классъ, партію, церковь, какъ ^соціальный институтъ. Единст­венно пріемлемый, не рабій смыслъ слова «соборность» это пониманіе ея, какъ внутренняго конкретнаго универсализма личности, а не какъ отчужденія совѣсти въ какой-либо внѣш­ній коллективъ. Свободный лишь тотъ, кто не допускаетъ от­чужденія, выбрасыванія во внѣ своей совѣсти и своего сужде­нія, допускающій же это есть рабъ. Это допускаетъ и госпо­динъ, но онъ есть лишь другая форма раба. Терминологиче­ски неточно говорить объ автономіи личности, объ автоно­міи сознанія и совѣсти. У Канта это означаетъ подчиненіе лич­ности нравственно-разумному закону. Автономенъ при этомъ не человѣкъ, а нравственно-разумный законъ .Автономію человѣка, какъ личности, нужно называть свободой. Авторитарному и іерархическому строю въ европейской исторіи обычно проти­вополагали или разумъ или природу. Противъ авторитета воз­ставалъ разумъ или природа. Но этимъ не достигается свобо­да человѣка. Человѣкъ остается подчиненнымъ безличному разуму, суверенному обществу или просто природной необхо­димости. Авторитарному сознанію или авторитарному строю жизни нужно противополагать не разумъ, не природу и не су­веренное общество, а духъ, т.-е. свободу, духовное начало въ человѣкѣ, образующее его личность и независимое отъ объ­ективированной природы и отъ объективированнаго логическа­го міра. Это предполагаетъ измѣненіе направленія борьбы про­тивъ рабства человѣка, т.-е. персоналистическую переоцѣнку цѣнностей, которой и посвящается эта книга. Ввнутренній эк­зистенціальный универсализмъ личности нужно противопола­гать внѣшнему объективированному универсализму, создавав­шему все новыя и новыя формы рабства. Все не личное, все от­чужденное въ сферу общаго есть прельщеніе и рабство чело­вѣка. Свободный есть существо самоуправляющееся, а не управляемое, не самоуправленіе общества и народа, а само­управленіе человѣка, ставшаго личностью. Самоуправленіе об­щества и народа есть еще управленіе рабами.58



Измѣненіе направленія борьбы за свободу человѣка, за появленіе свободнаго есть прежде всего измѣненіе структуры сознанія, измѣненіе установки цѣнностей. Это процессъ глу­бокій и результаты его могутъ лишь медленно сказываться. Это внутренняя глубинная революція, совершающаяся въ экзи­стенціальномъ, а не историческомъ времени. Это измѣненіе структуры сознанія есть также измѣненіе пониманія отноше­нія между имманентностью и трансцендентностью. Имманент­ная непрерывность, ввергающая человѣка въ сплошной эволю­ціонный процессъ, есть отрицаніе личности, которая предпола­етъ прерывность и трансцензусъ. Человѣкъ тутъ подчиняется универсальному единству, которому Богъ совершенно имма­нентенъ. Но Богъ совершенно трансцендентенъ этому универ­сальному единству и происходящему въ немъ процессу. И эта трансцендентность Бога, свобода Бога отъ міровой необходи­мости, отъ всякой объектности есть источникъ свободы чело­вѣка, есть самая возможность существованія личности. Но трансцендентность тоже можетъ быть рабьи понята и можетъ означать униженіе человѣка. Трансцендентность можетъ быть понята, какъ объективація и экстеріоризація, и отношеніе къ ней не какъ внутреннее трансцендированіе въ свободѣ, а какъ отношеніе раба къ господину. Путь освобожденія лежитъ по ту сторону традиціонной имманентности и трансцендентности. Трансцендированіе въ свободѣ никогда не означаетъ подчи­ненія чужой волѣ, что и есть рабство, а подчиненіе Истинѣ, которая вмѣстѣ съ тѣмъ есть путь и жизнь. Истина всегда свя­зана со свободой и дается лишь свободѣ. Рабство всегда есть отрицаніе истины, боязнь истины. Любовь къ истинѣ есть по­бѣда надъ порабощающимъ страхомъ. Примитивный чело­вѣкъ, который все еще живетъ въ современномъ человѣкѣ, на­ходится во власти страха, онъ рабъ прошлаго, обычнаго, ду­ха предковъ. Миѳы могутъ порабощать. Свободный не нахо­дится во власти миѳовъ, онъ освобожденъ отъ ихъ власти. Но люди современной цивилизаціи, вершины цивилизаціи все еще находятся во власти миѳовъ и между прочимъ во власти ми­ѳа объ универсальныхъ реальностяхъ, о царствѣ «общаго», которому человѣкъ долженъ быть подчиненъ. Но универ­сальныхъ общихъ реальностей не существуетъ, это призраки и иллюзіи, созданныя объективаціей. Существуютъ универ­сальныя цѣнности, напримѣръ, истины, но всегда въ конкрет­ной и индивидуальной формѣ. Гипостазированіе универсаль­ныхъ цѣнностей есть ложное направленіе сознанія. Это старая метафизика, которая не можетъ быть оправдана. Внѣ лично­сти никакой универсальности не существуетъ. Универсумъ на­ходится въ личности человѣка, въ личности Бога. Персонифи­кація началъ и есть объективація, въ которой личность исчезаетъ.
59



§.Рабство есть пассивность. Побѣда надъ рабствомъ есть творческая активность. Только въ экзистенціальномъ времени и обнаруживается творческая активность. Историческая ак­тивность есть объективація, проекція совершающагося въ глу­бинѣ. И историческое время хочетъ сдѣлать человѣка своимъ рабомъ. Свободный не долженъ сгибаться ни передъ исторіей, ни передъ родомъ, ни передъ революціей, ни передъ какой объективной общностью, претендующей на универсальное зна­ченіе. Господинъ также сгибается передъ исторіей, передъ общностями, передъ лжеуниверсализмомъ, какъ и рабъ. Госпо­динъ и рабъ имѣютъ между собой больше сходства, чѣмъ ду­маютъ. Свободный не можетъ даже захотѣть быть господи­номъ, это означало бы потерю свободы. Для подготовки структуры сознанія, преодолѣвающаго рабство и господство, необходимо построить апофатическую соціологію по аналогіи съ апофатической теологіей. Катафатическая соціологія на­ходится въ категоріяхъ рабства и господства, не выходитъ къ свободѣ. Къ мышленію объ обществѣ, свободномъ отъ кате­горій господства и рабства, не примѣнимы обычныя соціоло­гическія понятія, оно предполагаетъ отрѣшенность, негатив­ность въ отношеніи ко всему, на. чемъ покоится общество въ царствѣ кесаря, т.-е. въ мірѣ объективированномъ, гдѣ чело­вѣкъ становится тоже объектомъ. Общество свободныхъ, об­щество личностей не есть ни монархія, ни теократія, ни ари­стократія, ни демократія, ни общество авторитарное, ни об­щество либеральное, ни общество буржуазное, ни общество соціалистическое, ни фашизмъ, ни коммунизмъ, даже не анар­хизмъ, поскольку въ анархизмѣ есть объективація. Это есть чистая апофатика, какъ чистая апофатика есть познаніе Бога, свободное отъ понятій, отъ всякой раціонализаціи. И это пре­жде всего означаетъ такое измѣненіе структуры сознанія, при которомъ исчезаетъ объективація, нѣтъ противоположенія субъекта и объекта, нѣтъ господина и раба, есть безконеч­ность, исполненная универсальнымъ содержаніемъ субъектив­ность, есть царство чистой экзистенціальности. Совершенно ошибочно было бы отнести апофатическую соціологію къ по­тустороннему, небесѣому, трансцендентному міру, къ «загроб­ной» жизни и успокоиться на томъ, что въ посюстороннемъ, земномъ, имманентномъ мірѣ, въ жизни до смерти все должно остаться по старому. Мы увидимъ, что это есть совершенно ложное пониманіе эсхатологіи, пониманіе конца, какъ не имѣ­ющаго никакого экзистенціальнаго значенія. Въ дѣйствитель­ности измѣненіе структуры сознанія, прекращеніе объектива­ціи, созданіе общества свободныхъ, которое мыслимо лишь для апофатической соціологіи, должно происходить еще по сю сторону.60



Человѣкъ живетъ не только въ космическомъ времени природнаго круговорота и въ разорванномъ историческомъ времени устремленномъ къ будущему, онъ живетъ также во времени экзистенціальномъ, онъ существуетъ и внѣ объекти­ваціи, которая имъ же полагается. Мы увидимъ въ послѣдней части книги, что «конецъ міра», который на философскомъ языкѣ означаетъ конецъ объективаціи, предполагаетъ твор­ческую активность человѣка и совершается не только, «по ту сторону», но и «по сю сторону». Это парадоксъ человѣческой судьбы и судьбы міра и его мыслить должно парадоксально, раціональными категоріями объ этомъ мыслить нельзя. Гос­подинъ и рабъ объ этомъ вообще мыслить не могутъ, объ этомъ мыслить можетъ лишь свободный. Господинъ и рабъ будутъ дѣлать нечеловѣческія усилія помѣшать концу объ­ективаціи, «концу міра», наступленію царства Божьяго — цар­ства свободы и свободныхъ, они будутъ создавать все новыя формы господства и рабства, будутъ совершать новыя пере­одѣванія, все новыя формы объективаціи, въ которыхъ твор­ческіе акты человѣка будутъ претерпѣвать великія неудачи, будутъ продолжаться преступленія исторіи. Но свободные должны готовить свое царство, не только «тамъ», но и «здѣсь» и прежде всего готовить себя, себя творить свободными, лич­ностями. Свободные берутъ на себя отвѣтственность. Рабы не могутъ готовить новаго царства, къ которому въ сущности и слово царство не примѣнимо, возстаніе рабовъ всегда созда­етъ новыя формы рабства. Только свободные могутъ возра­стать для этого. Господинъ же имѣетъ одну участь съ раба­ми. И необходимо прослѣдитъ, сколько разнообразныхъ и утонченныхъ формъ рабства подстерегаетъ человѣка и прель­щаетъ его.

61





II.1) БЫТІЕ И СВОБОДА. 
РАБСТВО ЧЕЛОВЪКА У БЫТІЯ.§.Метафизика всегда стремилась быть онтологіей, филосо­фіей бытія. Это очень древняя философская традиція. Парме­нидъ былъ ея главнымъ основоположникомъ, онъ онтологъ по преимуществу. Не было ничего отвлеченнѣе понятія бытія У Парменида. Платонъ не могъ примириться съ такой отвлечен­ностью и пытался усложнить и уточнить проблему бытія. Но отъ Платона также идетъ онтологическая традиція. И въ наше время представители онтологической философіи платоники. Я давно усомнился въ истинности онтологизма вообще и плато­новскаго онтологизма въ частности и выразилъ это еще въ своей книгѣ «Смыслъ творчества», гдѣ утверждалъ приматъ свободы надъ бытіемъ, хотя терминологія моя была недоста­точно отчетливой и послѣдовательно проведенной. Сейчасъ я болѣе чѣмъ когда-либо думаю, что онтологизмъ есть ошибоч­ная философія. Истинной я считаю философію экзистенціаль­ную, что есть иной типъ мысли и иное пониманіе старинной проблемы отношенія между essentia и existentia. Истинная фи­лософія должна стремиться къ конкретной реальности, къ су­ществующему. И такое теченіе сейчасъ существуетъ въ фило­софской мысли. Впрочемъ у самого Платона была и вѣчная истина, несмотря на его отвлеченный онтологизмъ.Проблема бытія есть прежде всего проблема о томъ, въ какой мѣрѣ бытіе есть уже конструкція мысли, т.-е. объекти­вація, произведенная субъектомъ, т.-е. нѣчто вторичное, а не первичное? Бытіе есть понятіе, т.-е. что-то прошедшее черезъ объективированную мысль, на немъ лежитъ печать абстракціи, и потому оно порабощаетъ человѣка, какъ и всякая объекти­вація. Въ первичной субъективности существованія совсѣмъ не дано бытія, у насъ нѣтъ опыта данности бытія. У Парменида, въ платонизмѣ, въ онтологизмѣ подлинное, идеальное бытіе есть универсально-общее, индивидуально-единичное есть или 63



производное и подчиненное или призрачное. Идеальное, идей­ное есть подлинно реальное. Реальны универсаліи. Міръ мно­жественный и индивидуальный есть міръ вторичный, отражен­ный, не вполнѣ реальный, въ немъ бытіе смѣшано съ небы­тіемъ. Такова вершина греческой философской мысли, кото­рая остается въ силѣ и въ новой и въ новѣйшей онтологиче­ской философіи. Но вѣрно обратное: именно этотъ эмпириче­скій, объективированный міръ есть царство общаго, царство закона, царство необходимости, царство принужденія универ­сальными началами всего индивидуальнаго и личнаго, иной же духовный міръ есть царство индивидуальнаго, единичнаго, лич­наго, царство свободы. «Общее», объективно принуждающее господствуетъ лишь въ этомъ эмпирическомъ мірѣ, его нѣтъ въ мірѣ духовномъ. Духъ въ противоположность распростра­ненному мнѣнію противоположенъ прежде всего «общему», онъ знаетъ лишь единичное. Проблема единаго и многаго дол­жна ставиться иначе, чѣмъ у Платона и платониковъ. Это объ­ективирующая, экстеріоризирующая человѣка мысль констру­ируетъ бытіе, какъ «общее», какъ универсальное, и потому лич­ное, «сингулярное» превращаетъ въ частное, частичное. Но эк­зистенціальная истина въ томъ, что реальное, существующее сингулярно, общее же не реально, и это совсѣмъ не въ томъ смыслѣ, въ какомъ это утверждаютъ номиналисты, которые представляютъ лишь обратный полюсъ объективирующей и абстрагирующей мысли. Про номиналистовъ говорятъ плато­ники-реалисты (С. Франкъ, Н. Лосскій), что они воображаютъ будто реальность «лошади вообще» означаетъ, что «лошадь вообще» пасется на какомъ-то лугу. Этому они противопола­гаютъ, что «лошадь вообще» существуетъ, какъ единство всѣхъ отдѣльныхъ лошадей. Но при этомъ сохраняется оши­бочность старой проблематики въ спорахъ реалистовъ и но­миналистовъ. Остается логическое противоположеніе общаго и единичнаго, универсальнаго и индивидуальнаго. Но это про­тивоположеніе есть порожденіе объективирующей мысли. Вну­три существованія единичное, индивидуальное универсально, конкретное-универсально и никакого универсальнаго, какъ об­щаго, не существуетъ. «Лошади вообще» и «человѣка вооб­ще» не существуетъ и нѣтъ единства всѣхъ отдѣльныхъ лоша­дей и людей, какъ «общаго», но въ отдѣльной лошади и въ отдѣльномъ человѣкѣ существуетъ универсальность (не общ­ность) лошадинаго и человѣческаго существованія. Единство въ реальности не походитъ на единство въ мысли. Универсаль­ность отдѣльнаго человѣка мы постигаемъ не черезъ отвлече­ніе общихъ намъ человѣческихъ свойствъ, а черезъ погруже­ніе въ его единичность. Употребляя кантовскую терминологію, можно было бы сказать, что царство природы есть царство общаго, царство же свободы есть царство единичнаго. Но цар­ство свободы есть царство духа. Философія, которая кладетъ64



въ свою основу понятіе бытія, есть натуралистическая мета­физика. Бытіе есть природа, усія, оно принадлежитъ объекти­вированному міру, порожденному раціонализаціей. Мыслить духъ, какъ бытіе, значитъ мыслить его натуралистически, какъ природу, какъ объектъ, но духъ не есть объектъ, но есть при­рода, не есть бытіе, духъ есть субъектъ, есть актъ, есть свобода. Первичный актъ не есть бытіе, бытіе есть за­стывшій актъ. Мистики вѣрно и глубоко учили, что Богъ не есть бытіе, что къ Богу не примѣнимо ограниченное понятіе бытія, Богъ есть, но не есть бытіе. «Я есмь сущій» — глав­ное удареніе на «я», а не на «сущем». «Я», личность, первич­нѣе «бытія», которое есть результатъ категоріальнаго мышле­нія. Личность первичнѣе бытія. Это есть осно­ва персонализма; Бытіе продуктъ отвлеченной мысли, а вотъ этотъ мой любимый котъ существуетъ. Бытіе не имѣетъ суще­ствованія. Понятія бытія потому уже нельзя класть въ основу философіи, что это понятіе двусмысленное. Бытіе означаетъ и субъектъ и предикатъ, и подлежащее и сказуемое. Вл. Со­ловьевъ предлагаетъ для обозначенія субъекта существованія употреблять слово сущее. Но сущее связано съ существо­ваніемъ. Онтологическое прельщеніе, прельщеніе бытія стало однимъ изъ источниковъ рабства человѣка. Человѣкъ былъ признанъ рабомъ бытія, которое его цѣликомъ детерминиру­етъ, онъ не свободенъ въ отношеніи бытія, самая его свобода порождена бытіемъ. Онтологія можетъ быть порабощеніемъ человѣка. Основная проблема есть проблема отношенія бытія и свободы, бытія и духа.Нужно выбирать между двумя философіями — филоср- фіей, признающей приматъ бытія надъ свободой, и филосо­фіей, признающей приматъ свободы насъ бытіемъ. Этотъ вы­боръ не можетъ опредѣляться однимъ,лишь мышленіемъ, онъ опредѣляется цѣлостнымъ духомъ, т.-е. и волей. Персонализмъ долженъ признать приматъ свободы надъ бытіемъ. Философія примата бытія есть философія безличности. Система онтолР- гіи, признающая абсолютный приматъ бытія, есть система де­терминизма. Всякая объективированная интеллектуалистиче- ская система есть система детерминизма. Она выводитъ свобо­ду изъ бытія, свобода оказывается детерминированной бы­тіемъ, т.-е. въ концѣ концовъ свобода есть порожденіе необхо­димости. Бытіе оказывается идеальной необходимостью, вь немъ невозможны прорывы, бытіе сплошное, абсолютное един­ство. Но свобода невыводима изъ бытія, свобода вкоренена въ ничто, въ бездонность, въ небытіе, если употреблять онтоло- рическую терминологію. Свобода безосновна, не опредѣлена и не порождена бытіемъ. Нѣтъ сплошного, непрерывнаго бытія. Есть прорывы, разрывы, бездны, парадоксы, есть трансцензу- сы. Поэтому только существуетъ свобода, существуетъ лич­ность. Приматъ свободы надъ бытіемъ есть также приматъ 65



духа надъ бытіемъ. Бытіе — статично, духъ — динамиченъ. Духъ не есть бытіе. О духѣ нельзя мыслить интеллектуально, какъ объ объектѣ, духъ есть субъектъ и субъективность, есть свобода и творческій актъ. Динамика, активность, творчество противостоятъ интеллектуалистическому пониманію бытія. Безличный, общій разумъ познаетъ безличное, общее бытіе, объектъ отчужденный отъ человѣческаго существованія. Ин- теллектуалистическая философія всегда оказывается антипер- сбналистической, какъ впрочемъ и философія виталистиче­ская. Познаніе личности и свободы связано съ личнымъ разу­момъ, съ волей и активностью. Сталкиваются двѣ точки зрѣ­нія: 1) есть неизмѣнный, вѣчный, разумный порядокъ бытія, онъ выражается и въ порядкѣ соціальномъ, который создается не людьми и которому люди должны подчиняться, и 2) осно­вы міровой и соціальной жизни, пораженной падшестью, не вѣчныя и не навязанныя сверху, онѣ мѣняются отъ человѣче­ской активности и творчества. Первая точка зрѣнія порабо­щаетъ человѣка, вторая освобождаетъ его. Онтологизмъ есть безличное познаніе, безличная истина. Не существуетъ пре­дустановленной гармоніи бытія, единства цѣлаго, какъ исти­ны, добра, справедливости. Греческая точка зрѣнія на міръ основана была на эстетическомъ созерцаніи цѣлаго. Но въ мі­рѣ есть противоборство поляризованныхъ силъ и потому есть не Только порядокъ, но и безпорядокъ, не только гармонія, но и дисгармонія. Это глубже всѣхъ понималъ Я. Беме. Міровой порядокъ, міровое единство, міровая гармонія связана съ за­конами логики, законами природы, законами государства, съ властью «общаго», съ властью необходимости. Это есть объ­ективація, порожденная падшестью. Въ иномъ мірѣ, мірѣ ду­ховности все свободно, все индивидуально, нѣтъ «общаго», нѣтъ необходимаго. Міръ есть объективированный, т.-е. от­чужденный отъ себя духъ. Можно глубже сказать: бытіе есть отчужденіе и объективація, превращеніе свободы въ необхо­димость, индивидуальнаго въ общее, личнаго въ безличное, торжество разума потерявшаго связь съ человѣческимъ суще­ствованіемъ. Но освобожденіе человѣка означаетъ возвраще­ніе духа къ себѣ, т.-е. къ свободѣ. Духъ и для Гегеля есть для себя существующее существо. Но Гегель не понималъ, что объ­ективація духа есть рабство, не понималъ личности, не пони­малъ свободы, которая не есть сознанная необходимость. Въ пониманіи объективаціи Шопенгауеръ былъ болѣе правъ, чѣмъ Гегель. Но объективація есть не только порожденіе из­вѣстной направленности воли, она есть также порожденіе не­утолимаго хотѣнія въ объективированномъ мірѣ.Платонизмъ, прошедшій черезъ новую философію, суще­ственно измѣнился и это измѣненіе было и ухудшеніемъ и улучшеніемъ. Платоновскія идеи, эйдосы — роды. Художест­венный геній Платона давалъ имъ своеобразную жизнь. Новая 66



раціоналистическая филосоіфія превратила окончательно гре­ческія родовыя идеи въ понятія. У Гегеля міръ есть діалекти­ческое самораскрытіе понятія, понятія какъ бы переживающа­го страсти. Но этимъ изобличается характеръ родового поня­тія, его зависимость отъ конструкцій мысли, отъ категоріаль­наго мышленія. Идеализмъ (= реализму въ средневѣковомъ смыслѣ) не зависѣлъ отъ понятія субъекта. Заслуга новой фи­лософіи была въ томъ, что она раскрыла активность субъекта въ конструкціи міра объективнаго. Особенно велика была за­слуга Канта, который расчистилъ почву для совершенно но­ваго пути философствованія, хотя самъ не вступилъ на этотъ путь. Бытіе, какъ объектъ, бытіе универсально-общаго есть конструкція субъекта при извѣстной направленности его ак­тивности. Бытіе оказывается перенесеніемъ существованія, т.-е. первично-реальнаго и конкретнаго, изъ глубины субъекта въ иллюзорную глубину экстеріоризированнаго объекта. Тогда общее оказывается высшимъ, индивидуальное же низшимъ. Но въ субъектѣ, въ глубинѣ существованія индивидуальное — высшее, общее же — низшее. Что самое главное, самое пер­вичное въ единичной лошади — идея лошади, общее въ ней, или индивидуально-неповторимое въ ней? Это вѣчная пробле­ма. Именно индивидуально-неповторимое въ единичной лоша­ди есть самое богатое и полное, самое главное, тоже, что мы называемъ «общимъ» въ лошади, ея лошадиностью, есть лишь качествованіе индивидуально-неповторимаго и единичнаго. Также индивидуально-неповторимый, единичный человѣкъ включаетъ въ себя универсальную человѣчность, а не входитъ въ нее какъ подчиненная часть. Также всякое конкретно-су- ществующее богаче и первичнѣе отвлеченнаго бытія. Отвле­ченное качество бытія, предикатъ бытія есть лишь внутренняя составная часть конкретно-существующаго, единичнаго; общее — бытійственное, общее — универсальное, общее — человѣ­ческое находится въ конкретной человѣческой личности, а не наоборотъ. Отвлеченное бытіе есть порожденіе конструирую­щей мысли, оно не имѣетъ никакого внутренняго существо­ванія. Бытіе не существуетъ, по средневѣковой терминологіи essentia не имѣетъ existentia. То реальное, что мы связываемъ съ бытіемъ, есть лишь внутреннее свойство, качество конкрет­ныхъ существъ и существованій, оно въ нихъ, а не они въ немъ. Достоинство конкретнаго существа, человѣческой лич­ности опредѣляется совсѣмъ не идеальнымъ универсумомъ въ ней, которому она подчинена, а именно конкретнымъ, индиви­дуально-личнымъ существованіемъ, индивидуально-личной формой раскрытія универсума внутри. Никакому «бытію» кон­кретное существо, человѣческая личность не подчинена. Эта подчиненность есть порожденіе рабьяго сознанія. Рабство у «бытія» и есть первичное рабство человѣка. Ошибочно счи­тать, что сознаніе человѣка въ своихъ общеобязательныхъ 67



элементахъ не субъективно, а объективно универсально, или, какъ говоритъ кн. С. Трубецкой, есть «соціалистическое» со­знаніе. Въ сознаніи происходитъ объективація и подчиненіе обще-универсальному, какъ экстеріоризаціи въ отношеніи къ человѣческой личности. Въ дѣйствительности сознаніе универ- салистично въ своей субъективности, въ раскрытости въ этой субъективности универсальныхъ качествъ, не экстеріоризиро- ванныхъ, а внутреннихъ. §•На почвѣ платонизма возникаетъ соціальная философія, которая видитъ въ необходимыхъ закономѣрностяхъ — иде­альныя основы общества. При этомъ происходитъ ложная аб­солютизація, почти обоготвореніе законовъ природы и зако­новъ общества. Это можно видѣть въ крайнемъ универсализмѣ Шпанна, въ смягченной формѣ у С. Франка. Философской предпосылкой всегда является приматъ бытія надъ свободой и приматъ бытія надъ духомъ. При этомъ частичное признаніе свободы означаетъ выведеніе ея изъ необходимости, изъ иде­альной, конечно, необходимости и подчиненіе ей. Но идеаль­ная необходимость нисколько не менѣе враждебна свободѣ, чѣмъ матеріальная необходимость. Нѣмецкій идеализмъ не былъ философіей свободы, какъ хотѣлъ ею быть. Ближе къ свободѣ, какъ противоположенію всякому детерминизму, былъ Кантъ, такъ какъ философія его не была монистической. Пы­тался ставить проблему свободы Шеллингъ, но философія тождества не благопріятствуетъ этому. Совершенно враждеб­на свободѣ философія Гегеля, также и Фихте, хотя лишь на­половину. Непониманіе свободы есть также непониманіе лич­ности. Теченія мысли возникшія изъ платонизма и нѣмецкаго идеализма не могутъ привести къ философіи свободы. Тече­нія французской философіи XIX вѣка, Менъ де Биранъ, Рену- вье, Равессонъ, Лекье, Лешатель, Бутру и др. болѣе благопріят­ны для философіи свободы. Но проблема должнаі быть углуб­лена. Философія свободы не есть философія онтологическая. Философія онтологическая въ концѣ концовъ должна прійти къ системѣ замкнутаго детерминизма. Бытіе, какъ его кон­струируетъ мысль, бытіе, какъ объектъ, бытіе, какъ понятіе, есть царство детерминаціи, не матеріальной, физической, но идеальной детерминаціи. Идеальная же детерминація есть са­мая безпощадная и при этомъ придающая себѣ возвышенный характеръ въ отличіе отъ детерминаціи матеріальной. Идеаль­ная детерминація экстеріоризируетъ, объективируетъ универ­сализмъ. Но этотъ универсализмъ есть смертельный врагъ сво­боды человѣка, смертельный врагъ личности. Персонализмъ есть также универсализмъ, онъ рѣшительно отличается отъ индивидуализма. Но это не универсализмъ экстеріоризирован- 68



ный въ объектный міръ, превращающій человѣка въ подчинен­ную часть, а универсализмъ интеріоризированный, субъект­ный, находящійся въ глубинѣ самой личности. Всякая система іерархическаго соціальнаго универсализма есть система уни­версализма экстеріоризированнаго, перенесенная на объект­ный міръ и потому порабощающаго себѣ человѣка. Это есть основное противоположеніе. Бытіе онтологіи есть натурали­стически мыслимая вещь, природа, сущность, но не существо, не личность, не духъ, не свобода. Іерархическій порядокъ бы­тія отъ Бога до козявки есть давящій порядокъ вещей и отвле­ченныхъ сущностей. Онъ давящій и порабощающій, и какъ порядокъ идеальный и какъ порядокъ реальный, въ немъ нѣтъ мѣста для личности. Личность внѣ бытія, она противостоитъ бытію. Все личное, подлинно экзистенціальное, дѣйствитель­но реальное имѣетъ не общее выраженіе, принципомъ его .яв­ляется несходство. Технизація, механизація устанавливаетъ сходство всего, это одинъ изъ предѣловъ обезличивающей объектйваціи.Отвлеченная идея бытія, какъ царства неизмѣннаго по­рядка, отвлеченно-общаго, есть . всегда порабощеніе свобод­наго творческаго духа человѣка. Духъ не подчиненъ порядку бытія, онъ въ него вторгается, его прерываетъ и можетъ его измѣнять. Съ этой свободой духа связано личное существо­ваніе. Оно требуетъ признанія бытія чѣмъ-то вторичнымъ. Источникъ рабства есть бытіе, какъ объектъ, бытіе экстеріо- ризированное, въ формѣ ли раціональной или формѣ виталь­ной. Бытіе, какъ субъектъ, совсѣмъ другое значитъ и должно быть иначе названо. Бытіе, какъ субъектъ, есть личное суще­ствованіе, свобода, духъ. Острое переживаніе проблемы теоди­цеи, какъ мы видимъ, напримѣръ, у Достоевскаго въ его діа­лектикѣ о слезинкѣ ребенка и о возвращеніи билета на входъ въ міровую гармонію, есть возстаніе противъ идеи бытія, какъ царства универсально-общаго, какъ міровой гармоніи, подав­ляющей личное существованіе. Это по другому было у Кир- кегардта. Въ этомъ возстаніи есть вѣчная правда, правда о томъ, что единичная личность и ея судьба есть большая цѣн­ность, чѣмъ міровой порядокъ, чѣмъ гармонія цѣлаго, чѣмъ отвлеченное бытіе. И это правда христіанская. Христіанство совсѣмъ не есть онтологизмъ въ греческомъ смыслѣ слова. Христіанство есть персонализмъ. Личность возстаетъ противъ міропорядка, противъ бытія, какъ царства общаго, и въ воз­станіи она соединяется съ Богомъ, какъ личностью, а совсѣмъ не съ всеединствомъ, не съ отвлеченнымъ бытіемъ. Богъ на сторонѣ личности, а не міропорядка и всеединства. Такъ на­зываемое онтологическое доказательство бытія Божія есть лишь игра отвлеченной мысли. Идея всеединства, міровой гар­моніи совсѣмъ не христіанская идея. Христіанство драматич­но, анти-монистично, относится къ личностямъ. Богъ никакого 69



міропорядка не сотворилъ и въ своемъ творчествѣ Онъ ника­кимъ бытіемъ не связанъ. Богъ творитъ лишь существа, тво­ритъ личности, и творитъ ихъ какъ заданія, осуществляемыя свободой. Объ этомъ будетъ рѣчь въ слѣдующей главѣ. Прав­да не на сторонѣ метафизики понятій, не на сторонѣ онтоло­гіи, имѣющей дѣло съ бытіемъ, правда на сторонѣ духовнаго познанія, имѣющаго дѣло съ конкретной духовной жизнью и выражающаго себя символами, а не понятіями. Мистика хо­тѣла быть познаніемъ не въ понятіяхъ, но она часто имѣла мо­нистическую тенденцію, враждебную личности, она можетъ быть проникнута ложной метафизикой. Правда лишь въ персо- налистической, драматической мистикѣ и философіи и на сво­ей вершинѣ она должна быть символикой жизни и духовнаго пути, а не системой понятій и идей, восходящихъ до верховной идеи бытія. Человѣкъ поставленъ въ своемъ духовномъ и въ своемъ познавательномъ пути не передъ бытіемъ, что совер­шенно не первично и означаетъ уже раціонализацію, а передъ истиной, какъ тайной существованія. И поставленъ человѣкъ не передъ отвлеченной истиной, а передъ Истиной, какъ пу­темъ, и жизнью. «Я есмь истина, путь и жизнь». Это значитъ, что истина есть конкретная личность, ея путь и жизнь, исти­на въ высшей степени динамична, она не дана въ закончен­номъ и застывшемъ видѣ. Истина не догматична. Она дана лишь въ творческомъ актѣ. Истина не есть бытіе и бытіе не есть истина. Истина есть жизнь, существованіе существующаго. Существуетъ лишь существующій. Бытіе есть лишь застывшая, затвердѣвшая часть жизни, жизнь выброшенная въ объект- ность. И проблема бытія неразрывно связана съ проблемой Бога. Тутъ подстерегаетъ человѣка другая форма рабства.
2) БОГЪ И СВОБОДА. 

РАБСТВО ЧЕЛОВЪКА У БОГА.§•Нужно дѣлать огромное различіе между Богомъ и чело­вѣческой идеей о Богѣ, между Богомъ, какъ существомъ, и Богомъ, какъ объектомъ. Между Богомъ и человѣкомъ сто­итъ человѣческое сознаніе, экстеріоризація и проекція огра­ниченнаго состоянія этого сознанія, стоитъ объективація. Объ­ективированный Богъ былъ предметомъ рабьяго поклоненія человѣка. Но парадоксъ тутъ въ томъ, что объективирован­ный Богъ есть Богъ отчужденный отъ человѣка и надъ нимъ господствующій и вмѣстѣ съ тѣмъ Богъ созданный ограни­ченностью человѣка и отражающій эту ограниченность. Че­ловѣкъ какъ бы попадаетъ въ рабство къ собственной эксте- ріоризаціи и объективаціи. Фейербахъ былъ правъ, хотя этимъ 70



совсѣмъ не рѣшался вопросъ о Богѣ. Человѣкъ творитъ Бога по своему образу и подобію и вкладываетъ въ Бога не толь­ко лучшее въ своемъ образѣ, но и худшее. На Богѣ открыва­ющемся человѣческому сознанію лежитъ печать антропомор­физма и соціоморфизма. Соціоморфизмъ человѣческой идеи о Богѣ особенно важенъ для нашей темы. На человѣческихъ иде­яхъ о Богѣ отразились соціальныя отношенія людей, отношенія рабства и господства, которыми полна человѣческая исторія. Богосознаніе требуетъ постояннаго очищенія, очищенія прежде всего отъ рабьяго соціоморфизма. На отношенія между Бо­гомъ и человѣкомъ перенесены были отношенія между госпо­диномъ и рабомъ, взятыя изъ соціальной жизни. Когда гово­рили, что Богъ есть господинъ, а человѣкъ есть рабъ, то мыс­лили соціоморфично. Но въ Богѣ и въ Его отношеніи къ че­ловѣку и міру нѣтъ ничего похожаго на соціальныя отноше­нія людей, къ Богу не примѣнима низменная человѣческая ка­тегорія господства. Богъ не господинъ и не господствуетъ. Бо­гу не присуща никакая власть, Ему не свойственна воля къ могуществу, Онъ не требуетъ рабьяго поклоненія невольника. Богъ есть свобода, Онъ есть освободитель, а не господинъ. Богъ даетъ чувство свободы, а не подчиненности. Богъ есть духъ, духъ же не знаетъ отношеній господства и рабства. Бо­га нельзя мыслить по аналогіи съ тѣмъ, что происходитъ въ общ'ествѣ, ни по аналогіи съ тѣмъ, что происходитъ въ при­родѣ. Въ отношеніи къ Богу нельзя мыслить детерминисти­чески, Онъ ничего не детерминируетъ, нельзя мыслить кау­зально, Онъ не является причиной чего-либо. Тутъ мы стоимъ передъ Тайной и къ Тайнѣ этой не примѣнимы никакія ана­логіи съ необходимостью, съ причинностью, съ господствомъ, съ причинностью въ явленіяхъ природныхъ, съ господствомъ въ явленіяхъ соціальныхъ. Аналогія возможна лишь со свобод­ной жизнью духа. Богъ совсѣмъ не есть причина міра, онъ со­всѣмъ не дѣйствуетъ на человѣческую душу, какъ необходи­мость; Онъ совсѣмъ не совершаетъ суда подобно суду въ со­ціальной жизни людей, Онъ совсѣмъ не есть господинъ и власть въ жизни міра и человѣка. Къ Богу не примѣнимы всѣ эти соціоморфическія и космоморфическія категоріи. Богъ есть Тайна, но Тайна, къ которой трансцецдируетъ человѣкъ и къ которой онъ пріобщается. Послѣднимъ пристанищемъ человѣческаго идолопоклонства было ложное рабье богопо­ниманіе, рабье катафатическое богопознаніе. Не Богъ пора­ботилъ человѣка, Богъ есть освободитель, поработила теоло­гія, теологическое прельщеніе. И по отношенію къ Богу воз­можно было идолопоклонство. И на отношенія человѣка къ Богу перенесены были рабьи соціальныя отношенія людей. Богъ, понятый какъ объектъ со всѣми свойствами объективи­рованнаго міра, сталъ источникомъ рабства. Богъ, какъ объ­ектъ есть лишь высочайшая, абсолютизированная природная 71



сила детерминаціи или высочайшая, абсолютизированная сила господства. То, что въ природѣ есть детерминизмъ, то въ об­ществѣ есть господство. Но Богъ, какъ субъектъ, какъ суще­ствующій внѣ всякой объективаціи, есть любовь и свобода, не детерминизмъ и не господство. Онъ самъ есть свобода и да­етъ лишь свободу. Дунсъ Скоттъ былъ правъ, защищая сво­боду Бога, но изъ свободы Бога онъ сдѣлалъ ложный и рабій выводъ, признавъ Бога неограниченнымъ властелиномъ. О Бо­гѣ нельзя себѣ составить никакого понятія и менѣе всего при­мѣнимо къ Богу понятіе бытія, которое всегда означаетъ де­терминизмъ и всегда есть уже раціонализація. О Богѣ можно мыслить лишь символически. Права апофатическая, а не ката- фатическая теологія, но права лишь отчасти. Это не значитъ, что Богъ есть непознаваемое, какъ, напримѣръ, у Спенсера. Съ Богомъ возможна встрѣча и общенія, возможна драматиче­ская борьба. Это встрѣча, общеніе и борьба личностей, между которыми нѣтъ ни детерминаціи и причинности, ни господ­ства и подчиненія. Единственный вѣрный религіозный миѳъ заключается не въ томъ, что Богъ господинъ и стремится къ господству, а въ томъ, что Богъ тоскуетъ по своему другому, по отвѣтной любви и ожидаетъ творческаго отвѣта человѣка. Патріархальная же концепція Бога зависитъ отъ соціальныхъ родовыхъ отношеній и ихъ отражаетъ. Въ исторіи человѣче­скаго богосознанія нерѣдко діавола принимали за Бога.Въ рабскихъ теологическихъ ученіяхъ всегда есть эксте- ріоризація духа. Эта экстеріоризація духа всегда отвлекаетъ отъ внутренняго духовнаго опыта въ сферу отвлеченной мы­сли. Духъ всегда есть субъективность и въ этой субъективно­сти происходитъ трансцендированіе. Объективирующее на­правленіе сознанія переводитъ въ другую сферу. Объектива­ція есть кажущееся достиженіе трансцендентнаго. Именно объ­ективированное трансцендентное и оставляетъ въ имманентно­сти сознанія. Объективирующее сознаніе остается въ замкну­томъ кругѣ имманентности, сколько бы оно ни утверждало объективность трансцендентнаго. Это есть самое яркое под­твержденіе того парадокса, что объективное субъективно, субъективное же объективно, если употреолять эту устарѣв­шую терминологію. Понятіе Абсолютнаго есть крайній пре­дѣлъ объективирующей отвлеченной мысли. Въ Абсолютномъ нѣтъ уже никакихъ признаковъ существованія, никакихъ при­знаковъ жизни. Абсолютное принадлежитъ не столько рели­гіозному откровенію, сколько религіозной философіи и теоло­гіи, оно есть порожденіе мысли. Отвлеченное Абсолютное раз­дѣляетъ судьбу отвлеченнаго бытія, которое ничѣмъ не от­личается отъ небытія. Абсолютному нельзя молиться, съ нимъ невозможна драматическая встрѣча. Абсолютнымъ мы назы­ваемъ то, что не имѣетъ отношенія къ другому и не нуждается въ другомъ. Абсолютное не есть существо, не есть личность, 72



всегда предполагающая выходъ изъ себя и встрѣчу съ дру­гимъ. Богъ откровенія, Богъ Библіи не есть Абсолютное, въ Немъ драматическая жизнь и движеніе, есть отношеніе къ другому, къ человѣку и міру. Это черезъ аристотелевскую фи­лософію превратили Бога Библіи въ чистый актъ и исключи­ли изъ него всякое внутреннее движеніе, всякое трагическое начало. Абсолютное не можетъ выйти изъ себя и сотворить міра, ему нельзя приписывать движенія и измѣненія. Gottheit Экхардта и мистиковъ не есть Абсолютное, какъ предѣлъ от­влеченія, а есть предѣльная Тайна, къ которой не примѣнимы уже никакія категоріи. Но о ней нельзя сказать, что она со­творила міръ и находится съ нимъ въ соотношеніи. Богъ не есть Абсолютное, Богъ относителенъ творенію, міру и чело­вѣку, и съ нимъ происходитъ драма свободы и любви. Но глуб­же, за предѣлами всякаго мышленія, въ предѣлѣ духовнаго опыта лежитъ непостижимая Божественность, которую фило­софія несовершенно и раціонально именуетъ Абсолютнымъ. Когда Самаго Бога, Бога открывающагося, а не скрывающа­гося, пытались понять, какъ Абсолютное, то и получалось то монархическое пониманіе Бога, которое есть источникъ теоло­гическаго прельщенія и рабства. Христіанство не есть откро­веніе Бога, какъ абсолютнаго монарха, отъ этого предохраня­етъ христіанское откровеніе Сына Божія, жертвеннаго, стра­дающаго, распятаго. Богъ не есть абсолютный монархъ, Богъ есть Богъ старадающій съ міромъ и человѣкомъ, распятая Лю­бовь, освободитель. Освободитель явился не какъ власть, а какъ распятіе. Искупитель есть Освободитель, а не сведеніе счетовъ съ Богомъ за совершенныя преступленія. Богъ рас­крывается, какъ Человѣчность. Человѣчность и есть главное свойство Бога, совсѣмъ не всемогущество, не всевѣдѣніе и пр., а человѣчность, свобода, любовь, жертвенность. Необходимо осободить идею Бога отъ искажающаго, унизительнаго, ко­щунственнаго соціоморфизма. Это человѣкъ, самъ человѣкъ до ужаса безчеловѣченъ, искажаетъ свой образъ, Богъ же че­ловѣченъ и требуетъ человѣчности. Человѣчность и есть об­разъ Божій въ человѣкѣ. Теологію нужно освободить отъ соціо­логіи, отражающей падшесть міра и человѣка. Апофатическая теологія должна итти рука объ руку съ апофатической же соціо­логіей. Это означаетъ очищеніе богопознанія отъ всѣхъ земныхъ теократій. Именно абсолютистически-монархическое понима­ніе Бога породило атеизмъ, какъ справедливое возстаніе. Атеизмъ, не вульгарно-злобный, а высокій, страдальческій атеизмъ былъ діалектическимъ моментомъ въ богопознаніи, онъ имѣлъ положительную миссію, въ немъ совершалось очи­щеніе идеи Бога отъ ложнаго соціоморфизма, отъ человѣче­ской безчеловѣчности, объективированной и перенесенной въ трансцендентную сферу. Фейербахъ былъ правъ не въ отно­шеніи къ Богу, а въ отношеніи идеи Бога. Съ этимъ связана 73



проблема теодицеи, самая мучительная проблема человѣче­скаго сознанія и совѣсти. Это есть проблема о рабствѣ чело­вѣка и всего творенія. §.Единственная серьезная причина атеизма связана съ му­чительнымъ переживаніемъ зла и страданій міра, что и ста­витъ проблему оправданія Бога. Маркіонъ былъ нѣкогда по­трясенъ тѣмъ, что міръ такъ полонъ зла и страданій, а онъ сотворенъ Богомъ, которому приписывается всемогущество и всеблагость. Рѣшеніе его было ошибочнымъ, но тема его бы­ла вѣчной и совсѣмъ не рѣшенной тѣми, которые Маркіона обличали. Но никто, кажется, не поставилъ острѣе проблему страданія, какъ проблему теодицеи, чѣмъ Достоевскій, и ни­кто съ такой силой не раскрывалъ внутреннюю діалектику этой проблемы. Тутъ рѣчь идетъ, конечно, не объ интеллектуаль­ной діалектикѣ, подобно гегелевской, а объ діалектикѣ экзи­стенціальной, подобно киркегардовской. Иванъ Карамазовъ говоритъ, что онъ не Бога не принимаетъ, а міра Божьяго не принимаетъ. Никакая міровая гармонія, никакой міровой по­рядокъ не можетъ примирить съ несправедливымъ страда­ніемъ хотя бы одного существа, со слезинкой замученнаго ре­бенка. Билетъ на входъ въ міровую гармонію долженъ быть возвращенъ. Нельзя было создавать міра, если въ основаніи его лежитъ несправедливое страданіе. А міръ полонъ неспра­ведливыми страданіями, слезами, неискупленнымъ зломъ. И тѣ, которые возстаютъ противъ зла и страданій міра и хотятъ создать міръ лучшій, болѣе справедливый и счастливый, сами причиняютъ неисчислимыя страданія, создаютъ новыя формы зла. Человѣкъ въ своемъ возстаніи противъ страданій и не­справедливости легко проникается «маратовской» любовью къ человѣчеству и восклицаетъ «свобода или смерть». Бѣлин­скій предвосхищаетъ діалектику Достоевскаго и Ив. Карама­зовъ часто почти дословно повторяетъ письмо Бѣлинскаго къ Боткину. Въ Бѣлинскомъ же обнаруживаются всѣ противорѣ­чія экзистенціальной діалектики о человѣческой личности и міровой гармоніи: возстаніе противъ власти общаго, универ­сальнаго надъ человѣческой личностью и порабощеніе чело­вѣческой личности новому общему, универсальному и готов­ность во имя этого новаго общаго, универсальнаго снять голо­ву многихъ тысячъ и сотенъ тысячъ человѣческихъ лично­стей. Проблема, передъ которой мы поставлены, это есть про­блема объ отношеніи личности, неповторимой, единичной лич­ности, экзистенціальнаго центра, обладающаго чувствилищемъ къ страданію и радости, личности, связанной единой судьбой, и міровымъ порядкомъ, міровой гармоніей. Нѣтъ ничего бо­лѣе жалкаго, чѣмъ рѣшеніе этой проблемы, которая и есть проблема теодицеи, въ большей части богословскихъ док- 74



тринъ. Всѣ эти доктрины основаны болѣе или менѣе на прин­ципѣ господства универсально-общаго надъ индивидуально­сингулярнымъ. Въ универсально-общемъ, въ міровомъ поряд­кѣ, въ міровой гармоніи торжествуетъ справедливость, разумъ, благо, красота, несправедливость же, безуміе, страданіе, урод­ство существуютъ лишь въ частяхъ, не желающихъ подчинить­ся цѣлому. Уже бл. Августинъ высказалъ эту не христіанскую, античную точку зрѣнія на гармонію цѣлаго, оправдывающую зло, связанное съ частями. Какую цѣнность имѣетъ самая идея мірового порядка и міровой гармоніи и могла ли она хоть когда-либо оправдать несправедливость страданій личности? Идея гармоніи цѣлаго, міропорядка и есть источникъ рабства человѣка, это и есть власть объективаціи надъ человѣческимъ существованіемъ. Такъ называемый міровой порядокъ и такъ называемая гармонія мірового цѣлаго никогда не были созда­ны Богомъ. Богъ совсѣмъ не есть устроитель мірового поряд­ка и администраторъ мірового цѣлаго, Богъ есть смыслъ че­ловѣческаго существованія. Міровой порядокъ, подавляющій части, превращающій личность въ средство, есть продуктъ объективаціи, т.-е. отчужденія и экстеріоризаціи человѣческа­го существованія, а не созданіе Бога. Цѣлое, міровой порядокъ ничего оправдать не можетъ, наоборотъ, оно находится подъ судомъ и требуетъ оправданія. Міровой порядокъ, гармонія цѣлаго и пр. не имѣютъ никакого экзистенціальнаго смысла, это есть царство детерминаціи, которому всегда противопо­лагается свобода. Богъ всегда въ свободѣ, никогда не въ не­обходимости, всегда въ личности, никогда не въ міровомъ цѣ­ломъ. Богъ дѣйствуетъ не въ міровомъ порядкѣ, якобы оправ­дывающемъ страданія личности, а въ боръбѣ личности, въ борьбѣ свободы противъ этого міропорядка. Богъ сотворилъ конкретныя существа, личности, творческіе экзистенціальные центры, а не міровой порядокъ, означающій падшесть этихъ существъ, выброшенность ихъ во внѣшнюю объективирован­ную сферу. Мы должны говорить обратное тому, что всегда говорятъ: божественное обнаруживается въ «частяхъ», никогда не въ «цѣломъ», въ индивидуальномъ, никогда не въ общемъ, оно обнаруживается не въ міропорядкѣ, ничего общаго съ Бо­гомъ не имѣющемъ, а въ возстаніи страдающей личности про­тивъ міропорядка, возстаніе свободы противъ необходимости. Богъ находится въ ребенкѣ проливающемъ слезинку, а не въ міропорядкѣ, которымъ оправдываютъ эту слезинку. Весь мі­ропорядокъ съ царствомъ универсально-общаго, безличнаго придетъ къ концу и сгоритъ, всѣ же конкретныя существа, че­ловѣческая личность прежде всего, но также и животныя, ра­стенія и все имѣющее индивидуальное существованіе въ при­родѣ наслѣдуютъ вѣчность. И сгорятъ до тла всѣ царства міра сего, всѣ царства «общаго», истязающія индивидуально­личное. 75



Міровая гармонія есть лживая и порабощающая идея, отъ нея нужно освободиться во имя достоинства личности. Міровая гармонія есть также дисгармонія и безпорядокъ, царство мі­рового разума есть также царство ирраціональнаго и безумна­го. Ложный .эстетизмъ видитъ міровую гармонію. Эта міровая гармонія слишкомъ дорого стоитъ. Достоевскій повсюду пре­слѣдуетъ эту міровую гармонію и это въ немъ самое христіан­ское. Раціональная теологія создала не только ложную теоди­цею, которая въ сущности оправдываетъ не Бога, а безбожіе, она создала и ложное ученіе о Промыслѣ Божіемъ въ мірѣ. Міръ не находится въ такомъ состояніи, которое оправдываетъ оптимистическое ученіе о дѣйствіи Промысла Божія въ мірѣ. Если все отъ Бога и все направляется Богомъ ко благу, если Богъ дѣйствуетъ и въ чумѣ и въ холерѣ, и въ инквизиціи и въ пыткахъ, въ войнахъ и порабощеніяхъ, то это при послѣдова­тельномъ продумываніи должно вести къ отрицанію суще­ствованія зла и несправедливости въ мірѣ. Промыселъ Божій въ мірѣ, который во всякомъ случаѣ допустимъ лишь какъ неизъяснимая тайна, раціонализируется теологическими уче­ніями и это всегда оскорбительно и для достоинства Бога и для достоинства человѣка. При этомъ Богъ всегда оказыва­ется самодержавнымъ монархомъ, пользующимся всякой ча­стью міра, всякой индивидуальностью для установленія обща­го міропорядка, для управленія цѣлымъ во божію славу. Это есть оправданіе всякой несправедливости, всякаго зла, всяка­го страданія частей міра. Богъ не есть Промыслитель міра, т.-е. Міроправитель, Міродержецъ, Pantocratos, Богъ есть свобода и смыслъ, любовь и жертва, есть борьба противъ объективи­рованнаго міропорядка. Одинъ мой другъ мнѣ какъ-то ска­залъ, что Лейбницъ былъ самымъ страшнымъ пессимистомъ въ исторіи мысли. Лейбницъ думалъ, что этотъ міръ есть са­мый лучшій изъ возможныхъ міровъ. Но если самый лучшій изъ всѣхъ возможныхъ міровъ такъ ужасенъ, то какъ песси­мистично подобное ученіе. Оптимизмъ мірового порядка есть рабство человѣка. Освобожденіе отъ рабства есть освобожде­ніе отъ давящей идеи мірового порядка, который есть порож­деніе объективаціи, т.-е. падшести. Благая вѣсть о наступле­ніи Царства Божія противоположна міропорядку, она означа­етъ конецъ ложной гармоніи, основанной на царствѣ общаго. Проблема теодицеи не разрѣшима объективирующей мыслью въ объективированномъ міропорядкѣ, она разрѣшима лишь въ экзистенціальномъ планѣ, гдѣ Богъ открывается, какъ сво­бода, любовь и жертва, гдѣ Онъ страдаетъ съ человѣкомъ и борется съ человѣкомъ противъ неправды міра, противъ не­стерпимыхъ страданій міра. Не нужно, не должно оправды­вать всѣхъ несчастій, страданій и золъ міра при помощи идеи Бога-Промыслителя и Міродержавца. Это дурно. Нужно об- 76



ращаться къ Богу для борьбы за свободу, за справедливость, за просвѣтленіе существованія.§.Ортодоксы всѣхъ вѣроисповѣданій всегда особенно об­личали и преслѣдовали пантеистическую тенденцію. Въ пан­теизмѣ обвиняли мистиковъ вслѣдствіе непониманія парадок­сальности языка мистиковъ. Какъ извѣстно^ католическіе тео­логи особенно боятся пантеизма. Не понимаютъ только того, что, если пантеизмъ есть ересь, то это ересь прежде всего относительно человѣка и человѣческой свободы, а не относи­тельно Бога. Когда я говорю слово «ересь», то употребляю не свой языкъ. Но поразительно, что именно самыя ортодоксаль­ныя догматическія формулы и самыя ортодоксальныя теоло­гическія ученія заключаютъ въ себѣ пантеизмъ порабощающій человѣка. Богъ есть всяческая во всемъ, Богъ все держитъ въ своей рукѣ и все направляетъ, только Богъ есть настоящее бытіе, человѣкъ же и міръ есть ничто, только Богъ свобо­денъ, человѣкъ же настоящей свободой не обладаетъ, толь­ко Богъ творитъ, человѣкъ же къ творчеству не способенъ, Есе отъ Бога. Все это постоянно говорятъ ортодоксы. Край­нія формы униженія человѣка, признаніе его ничтожества есть такой же пантеизмъ, какъ и утвержденіе божественности че­ловѣка, признаніе его эманаціей Божества. Это одинаково есть монизмъ. Для того, чтобы не было монизма и пантеизма, нуж­но признать самостоятельность человѣка, не сотворенную въ немъ свободу, не детерминированную Богомъ, его способность къ творчеству. Но этого больше всего боятся раціонализиро­ванныя ортодоксальныя теологическія системы. Пантеистиче­ская тенденція въ исторіи религіозной мысли была двойствен­на, она съ одной стороны означаетъ освобожденіе человѣка отъ гнета авторитарной,экстеріоризованной трансцендентности, отъ пониманія Бога, какъ объекта. Но съ другой стороны она означаетъ порабощеніе человѣка, отрицаніе личности и сво­боды, признаніе Божества единственной дѣйствующей силой. Это связано съ противорѣчіями, порожденными всякимъ мы­шленіемъ о Богѣ. Это мышленіе можетъ быть лишь символи­кой экзистенціальнаго духовнаго опыта, но не можетъ быть объективаціей. Объективація въ формѣ ли крайняго дуали­стическаго трансцендентизма или крайняго монистическаго имманентизма одинаково носитъ порабощающій характеръ и противорѣчитъ экзистенціальному опыту встрѣчи человѣка и Бога. Но дуалистическій моментъ, который не долженъ быть превращенъ въ дуалистическую объективную онтологію, со­всѣмъ неизбѣженъ, его требуетъ свобода и борьба. Богъ не есть всеединство, какъ училъ Вл. Соловьевъ, какъ учили мно­гіе религіозные философы. Идея всеединства, соблазняющая 77



философскій разумъ, есть абстрактная идея о Богѣ, она есть порожденіе объективирующей мысли. Во всеединствѣ нѣтъ ни­какой экзистенціальности. Съ всеединствомъ не можетъ быть встрѣчи, не можетъ быть діалога и діалогической борьбы. Богъ, какъ всеединство, есть Богъ детерминизма, онъ исклю­чаетъ свободу. Богъ мыслится, какъ црирода, какъ всеохва­тывающая сила, а не какъ свобода, не какъ личность. Самая идея единства есть ложная и по послѣдствіямъ порабощаю­щая, она противоположна персонализму. Только въ мірѣ объ­ективаціи единство представляется намъ высшимъ состояніемъ. За міромъ разорваннымъ, подверженнымъ хаотическому рас­паду и вмѣстѣ съ тѣмъ принудительно сцѣпленнымъ, подчи­неннымъ необходимости мыслятъ единство нравственнаго мі­ропорядка. Это есть лишь проекція падшаго міра, ищущаго компенсаціи. Но въ дѣйствительности экзистенціальный выс­шій міръ есть не міръ единства, а міръ творческой свободы« Можно было бы сказать, что царство Божіе совсѣмъ не есть объективное единство, которое нужно лишь для безбожнаго міра, которое нужно лишь для безбожнаго царства, царство Божіе прежде всего персоналистично, есть царство личностное и свободное, не единство стоящее надъ личнымъ существова­ніемъ, а единеніе, общеніе въ любви. Царство Божіе нужно мыслить апофатически, единство же означаетъ мышленіе ка- тафатическое. Идея всеединства есть лишь другая форма идеи абсолютнаго и подлежитъ той же критикѣ. Преодолѣніе про­тивоположности между Единымъ и множественнымъ нельзя мыслить, какъ всеединство. Тайна соединенія Единаго и мно­жественнаго, универсальнаго и сингулярнаго въ личности Хри­ста совсѣмъ не выразима въ той формулѣ, что Христосъ есть всеединство. Мы говорили уже, что въ личности данъ универ­сумъ, но въ потенціальной формѣ. Въ личности Христа универ­сумъ актуализированъ. Тутъ нѣтъ никакого отвлеченія отъ су­ществованія личности, нѣтъ объективаціи. Плохо выражаетъ тайну, передъ которой мы стоимъ, не только «единство», но и «все». «Все» вообще не имѣетъ реальнаго существованія, «все» не существуетъ внѣ отвлекающей мысли. Цѣлаго, всеобщаго не существуетъ, это иллюзорное порожденіе мысли.Нельзя мыслить и церковнаго сознанія, какъ внѣ лично­сти и надъ личностью находящагося единства, какъ цѣлаго. Мышленіе о церкви, какъ организмѣ, есть простая біологиче­ская аналогія, которая не можетъ быть продумана до конца. Біологическая символика въ священномъ писаніи также отно­сительна, какъ и символика юридическая. Это вопросъ огра­ниченности языка. Церковь совсѣмъ не можетъ быть мыслима, какъ сверхличцое цѣлое, имѣющее свой экзистенціальный центръ, свое центральное сознаніе. Это есть иллюзорная объ­ективація экзистенціальной общности и общенія во Христѣ. Экзистенціальный центръ церкви и соборнаго сознанія нахо­78



дится въ каждой личности и въ личности Христа, именно въ бого-человѣческой личности Христа, но не въ какомъ-то кол­лективѣ, не въ какомъ-то организмѣ, воплощающемъ всеедин­ство. Церковь существуетъ, какъ соціальный институтъ, но въ этомъ своемъ аспектѣ она принадлежитъ міру объектива­ціи. Съ этимъ связаны всѣ противорѣчія въ существованіи церкви, которая должна освобождать человѣка, но часто его порабощаетъ. Рабство религіозное, рабство у Бога и рабство у церкви, т.-е. у рабьей идеи Бога и рабьей идеи церкви, бы­ла самой тяжелой формой рабства человѣка и однимъ изъ источниковъ рабства человѣка. Это было рабство у объекта, у общаго, и внѣположности и отчужденности. Поэтому мисти­ки учили, что человѣкъ долженъ отрѣшиться и отъ Бога. Это путь человѣка. Исторія религіи учитъ насъ, что жертвоприно­шеніе богамъ было соціальнымъ актомъ и означало еще раб­ство человѣка. Именно Христосъ призываетъ освободиться отъ этого рабства и въ христіанствѣ жертва получаетъ иной смыслъ. Но въ христіанство объективированное и соціализированное вошли рабьи элементы богопоклоненія, связанныя съ древ­нимъ ужасомъ. Даже философы, учащіе о Богѣ, какъ всеедин­ствѣ, не свободны отъ рабьяго поклоненія, хотя имъ кажется, что они свободны отъ рабства. Римское понятіе о религіи, проникнутое полезностью, перешло въ христіанство, какъ ре­лигію соціализированную. Рабье отношеніе къ Богу вошло да­же въ пониманіе безконечности Бога, въ которой теряется ко­нечный человѣкъ. Но безконечность Бога иная, чѣмъ безко­нечность въ этомъ мірѣ. Эта безконечность означаетъ ту жиз­ненную актуальную полноту, которой жаждетъ человѣкъ, а со­всѣмъ не подавленіе конечнаго человѣка. Рабство человѣка у природы, у космоса часто лишь неуловимо отличается отъ раб­ства у Бога, какъ объекта. «Cott ist todt, говоритъ Заратустра у Ницше, an seinem Mitleiden mit den Menschen ist Cott gestorben».
3) ПРИРОДА И СВОБОДА. КОСМИЧЕСКОЕ 

ПРЕЛЬЩЕНІЕ И РАБСТВО ЧЕЛОВѢКА У ПРИРОДЫ§•Самый фактъ существованія рабства человѣка у бытія и у Бога можетъ вызывать сомнѣнія и возраженія. Но всѣ со­гласны въ томъ, что существуетъ рабство человѣка у приро­ды. Побѣда надъ рабствомъ у природы, у природныхъ сти­хійныхъ силъ есть вѣдь основная тема цивилизаціи. Человѣкъ, коллективный человѣкъ борется противъ порабощающей его и угрожающей ему стихійной природы, гуманизируетъ окру­жающую его природную среду, создаетъ орудія борьбы, кото- 79



рыя стоятъ между нами и природой, переходитъ въ новую дѣй­ствительность техники, цивилизаціи, разума, отъ которыхъ ставитъ въ зависимость свою судьбу. Но никогда не достига­етъ онъ окончательнаго освобожденія отъ власти природы и періодически требуетъ онъ возврата къ природѣ, какъ осво­божденія отъ удушающей его технической цивилизаціи. Ме­ня будетъ интересовать не эта сравнительно элементарная проблема, о которой написано несчетное количество книгъ. Са­мое слово «природа» очень многозначно. Въ сознаніи XIX вѣ­ка слово природа стало обозначать прежде всего объектъ ма­тематическаго естествознанія и техническаго воздѣйствія. И это значитъ, что исчезъ космосъ въ античномъ и средневѣко­вомъ смыслѣ слова. Это началось съ Декарта. Съ этимъ свя­занъ ужасъ Паскаля передъ необъятными пространствами, со­вершенно холодными къ человѣку и его судьбѣ. Человѣкъ пе­ресталъ себя чувствовать органической частью іерархическаго организма космоса. Это давало ему когда-то чувство органи­ческой теплоты. Человѣкъ началъ борьбу, онъ разомъ и повер­нулся болѣе къ природѣ и болѣе оттолкнулся отъ ея внутрен­ней жизни. Онъ все болѣе и болѣе началъ терять ритмъ жиз­ни согласный съ ритмомъ жизни природы. Старое теологи­ческое пониманіе того, что такое природа, связано было съ различеніемъ природнаго и сверхприроднаго, природы и бла­годати. Различеніе природы и культуры цѣликомъ остается съ этой точки зрѣнія въ природномъ, я буду употреіблять слово природа и не въ смыслѣ противоположенія ея культурѣ, ци­вилизаціи или сверхприродному, благодатному и не въ ста­ромъ смыслѣ космоса или Божія творенія и не въ смыслѣ исключительно пространственнаго матеріальнаго міра, отлич­наго отъ души. Природа прежде всего для меня противополож­на свободѣ, порядокъ природы отличается отъ порядка сво­боды. Въ этомъ отношеніи мысль Канта сохраняетъ свое не­преходящее значеніе, хотя онъ самъ не сдѣлалъ изъ этой мыс­ли нужныхъ выводовъ. Но если природа означаетъ противопо­ложеніе свободѣ, то она тѣмъ самымъ означаетъ противопо­ложеніе личности, противоположеніе духу. Свобода означаетъ духъ, личность означаетъ духъ. Основной дуализмъ не есть дуа­лизмъ естественнаго и сверхъестественнаго,ни дуализмъ мате­ріальнаго и психическаго, ни Дуализмъ природы и цивилиза­ціи, а дуализмъ природы и свободы, природы и духа, при­роды и личности, объектности и субъектности. Природа въ этомъ смыслѣ есть міръ объективаціи, т.-е. отчужденности, детерминированности, безличности. Подъ природой я тутъ по­нимаю не животных, не растенія, не минералы, не звѣзды, лѣ­са и моря, которые всѣ имѣютъ внутреннее существованіе и принадлежатъ экзистенціальному, а не объективированному плану. Вопросъ объ общеніи человѣка съ космической жизнью находится внѣ этого пониманія природы, какъ объективаціи.80



Рабство человѣка у природы есть рабство у этой объектива­ціи, у этой отчужденности, у этой детерминированности. Лич-; ность вторгается въ этотъ круговоротъ природной детермини­рованной жизни, какъ сила, пришедшая изъ иного порядка, изъ царства свободы, изъ царства духа. Въ личности есть при­родныя основы, связанныя съ космическимъ круговоротомъ. Но личное въ человѣкѣ иного происхожденія и качества и всегда означаетъ разрывъ съ природной необходимостью. Лич­ность есть возстаніе человѣка противъ рабства у природы. Эм­пирически это возстаніе человѣка противъ рабства у приро­ды лишь частично удается, онъ легко впадаетъ опять въ раб­ство и иногда идеализируетъ это рабство. Онъ даже видитъ въ обществѣ, которое не есть природа, отображеніе вѣчной природы, видитъ въ этой природности, въ этой детермини­рованности идеальную основу общества. Самый духъ и духов­ная жизнь понимаются натуралистически, какъ природа, и въ духовную жизнь вносится природная детерминація.Несмѣловъ говоритъ, что грѣхопаденіе заключается не въ чемъ иномъ, какъ въ суевѣрно-магическомъ отношеніи къ физическимъ плодамъ (яблоко), питаніе которыми должно дать знаніе. Этцмъ люди подчинили себя внѣшней природѣ'. Но это значитъ, что грѣхопаденіе есть не что иное, какъ отри­цаніе свободы. Человѣкъ превратился въ часть природы. Но, какъ не разъ уже было сказано, человѣкъ по своему образу, человѣкъ, какъ личность, не есть часть природы, онъ несетъ въ себѣ образъ Бога. Въ человѣкѣ есть природа, но онъ не есть природа. Человѣкъ — микрокосмъ и потому онъ не есть часть космоса. Въ природѣ господствуютъ причинныя связи. Но личность есть разрывъ причинныхъ связей. Причинныя свя­зи природы превращаются въ смысловыя связи духа. Причинѣ ная связь можетъ быть безсмысленной. Впрочемъ и царство природное не означаетъ сплошного и непрерывнаго царства необходимости и каузальности. Въ природѣ есть и прерыв­ность, есть случай. Статистическое пониманіе закона ограни-* чиваетъ власть детерминизма надъ природой. Перестали ги­постазировать причиннос.ть и законъ. Закономѣрность есть лишь соотношеніе данной системы силъ. Природа есть поря­докъ детерминизма, но это не есть замкнутый порядокъ, въ него могутъ вторгаться силы иного порядка, и мѣнять резуль- таты закономѣрности. Природа есть размыкающійся поря­докъ. Но религіозная философія часто означала узаконеніе сознанія рабства у «природы», хотя бы природа эта понима­лась не какъ матеріальная. И духъ и Богъ могутъ быть поняты натуралистически и тогда порабощаютъ человѣка. Природ­ный міръ, «міръ сей» и его массивная среда, совсѣмъ не тожде­ственъ съ тѣмъ, что называютъ космосомъ и космической жизнью, наполненной существами. «Міръ» есть порабощен- нОсть, закованность существъ, не только людей, но и живот- 81



ныхъ, растеній, даже минераловъ, звѣздъ. Вотъ этотъ «міръ» долженъ быть разрушенъ личностью, освобожденъ отъ своего порабощеннаго и порабощающаго состоянія. Порабощен- ность и порабощающее состояніе міра, детерминизмъ природы есть порожденіе объективаціи. Все превращается въ объек­ты, но объекты всегда означаютъ детерминацію извнѣ, отчуж­денность, выброшенность во внѣ, безличность. Рабство чело­вѣка у природы, какъ впрочемъ и всякое рабство, есть рабство у объектности. Порабощенная природа, какъ объектъ, есть природа детерминирующая извнѣ, деперсонализирующая, угнетающая внутреннее существованіе. Природа же, какъ субъ­ектъ, есть внутреннее существованіе космоса, есть его экзи- стенціальность, а слѣдовательно и свобода. Субъективность прорывается въ объективность, свобода въ необходимость, личность въ царство общаго. Тогда происходитъ процессъ освобожденія. Матерія всегда означаетъ зависимость, детер­минированность извнѣ. Поэтому матерія есть всегда объектъ. Матерія, какъ субъектъ, не есть уже матерія, есть уже внут­реннее существованіе. Рабство человѣка возрастаетъ по мѣ­рѣ возрастанія матеріальности. Порабощеніе и есть матеріа­лизація. Матерія давитъ своей массивной тяжестью и нѣтъ въ ней ничего кромѣ объектности. Матеріальность есть объекти­вація, овеществленіе существованія. Освобожденіе же есть воз­вращеніе къ внутреннему существованію, къ субъектности, къ личности, късвободѣ, къ духу. Освобожденіе есть одухотворе­ніе, какъ матеріальность есть порабощеніе. Но порабощен- ность человѣка вещностью, матеріальной необходимостью есть грубая форма порабощенія и она легче всего раскрыва­ется. Большій интересъ представляютъ болѣе утонченныя и менѣе замѣтныя формы рабства у природы. Это и есть то, что я называю космическимъ прельщеніемъ, которое можетъ при­нимать формы очень одухотворенныя и очень далекія отъ де­терминизма матеріи. Рабство у природы, какъ космическое прельщеніе, можетъ быть духовнымъ явленіемъ.§.Существуютъ элементарныя формы рабства человѣка у природы, на которыя онъ не даетъ сознательнаго согласія. Та­ково насиліе природной необходимости надъ человѣкомъ, природной необходимости внѣ человѣка и внутри его. Это есть рабство у такъ называемыхъ «законовъ» природы, которые открываетъ и конструируетъ человѣкъ своимъ научнымъ по­знаніемъ. Человѣкъ борется съ насиліемъ этой природной не­обходимости черезъ познаніе этой необходимости и можетъ ■быть лишь къ этой сферѣ примѣнимо то, что свобода есть ре­зультатъ необходимости, сознанность и познанность необхо­димости. Техническая власть человѣка надъ природой съ 82



этимъ связана. Въ этой технической власти человѣкъ освобож­дается, частично освобождается отъ рабства у стихійныхъ силъ природы, но легко попадаетъ въ рабство у самой создан­ной имъ техники. Техника, машина имѣетъ космогоническій характеръ и означаетъ появленіе какъ-бы новой природы, во власти которой находится человѣкъ. Духъ въ своей борьбѣ со­здаетъ научное знаніе о природѣ, создаетъ технику и эксте- ріоризируется, объективируется, попадая въ рабскую зависи­мость отъ собственной экстеріоризаціи и объективаціи. Это есть діалектика духа, діалектика экзистенціальная. Но суще­ствуютъ болѣе утонченныя формы космическаго прельщенія и рабства, на которыя человѣкъ даетъ свое согласіе и которыя готовъ пережить экстатически. Съ природой, основанной на детерминизмѣ и закономѣрности, человѣкъ борется. Но иное отношеніе у него къ космосу, къ тому, что представляется ему міровой гармоніей, къ міровому цѣлому, единству и порядку. Тутъ соглаш ается онъ увидѣть отображеніе божественной гармо­ніи и порядка, идеальную основу міра. Космическое прель­щеніе имѣетъ разнообразныя формы. Оно можетъ принимать формы прельщенія эротико-сексуальнаго (Розановъ, Лав- ренсъ), національно-народнаго (мистика народничества), тел- лургическаго |прелыценія,земли и прельщенія крови, расы, ро­довой жизни (возвратъ къ землѣ, расизмъ), прельщенія кол­лективно-соціальнаго (мистика коллективизма, коммунизмъ). Діонисизмъ въ разнообразныхъ формахъ означаетъ космиче­ское прельщеніе. Это есть жажда сліянія съ материнскимъ космическимъ лономъ, съ матерью землей, съ безликой сти­хіей, освобождающей отъ боли и ограниченности личнаго су­ществованія, или съ безликимъ коллективизмомъ національ­нымъ и соціальнымъ, преодолѣвающимъ раздѣльное, индиви­дуальное существованіе. Всегда это означаетъ экстеріориза- цію сознанія. У человѣка, задавленнаго условностью цивилиза­ціи, ея порабощающими нормами и законами есть жажда пе­ріодически возвращаться къ первожизни, къ космической жи­зни, обрести не только общеніе, но и сліяніе съ космической жизнью, пріобщиться къ ея тайнѣ, найти въ этомъ радость и экстазъ. Романтики всегда требовали возврата къ природѣ, освобожденія отъ власти разума, отъ порабощающихъ нормъ цивилизаціи. «Природа» романтиковъ никогда не была «при­родой» естественно-научнаго познанія и техническаго воздѣй­ствія, не была «природой» необходимости и закономѣрности. Совсѣмъ иное значитъ природа у Руссо, она иное значитъ и у 
Л. Толстого. Природа божественна, благостна, она приноситъ излѣченіе больному и разорванному человѣку цивилизаціи. Этотъ порывъ имѣетъ вѣчное значеніе и періодически чело­вѣкъ будетъ имъ захваченъ. Но обнаруживающееся здѣсь от­ношеніе къ природно-космическому основано на иллюзіи со­знанія. Человѣкъ хочетъ побѣдить объективацію, вернуть 83



экстеріоризированную, отчужденную природу, но не достига­етъ этого реально, экзистенціально. Онъ ищетъ спасенія отъ необходимости природы въ свободѣ космоса. Сліяніе съ кос­мической жизнью представляется свободной жизнью, свобод­нымъ дыханіемъ. Борясь съ необходимостью природы чело­вѣкъ создалъ цивилизацію, воздухъ которой удушливъ, нор­мы которой не даютъ свободы движенія. Въ самой жаждѣ об­щенія съ внутренней жизнью космоса есть большая правда, но эта правда относится къ космосу въ экзистенціальномъ смы­слѣ, а не къ космосу объективированному, который и есть природа съ ея детерминаціей. Космическое прельщеніе обыкно­венно означало жажду сліянія съ душой міра. Вѣра въ суще­ствованіе души міра есть вѣра романтическая. Обосновывается же она обыкновенно на философіи платонистической. Но су­ществованіе космоса, какъ мірового единства и гармоніи, су­ществованіе души міра есть иллюзія сознанія, порабощеннаго и раненнаго объективаціей.Нѣтъ іерархическаго единства космоса, въ отношеніи ко­тораго личность была бы частью. Нельзя аппелировать къ цѣ­лому природы съ жалобой на безпорядокъ частей. Цѣлое на­ходится въ духѣ, а не въ природѣ. Апеллировать можно толь­ко къ Богу, а не къ міровой душѣ, не къ космосу, какъ цѣло­му. Идея міровой души и космическаго цѣлаго не имѣетъ эк­зистенціальнаго значенія. Науки о природѣ также не имѣютъ дѣла съ міровымъ цѣлымъ, съ космическимъ единствомъ, онѣ познаютъ именно частичность природы и не благопріятны оптимистическому взгляду на космосъ. Современная физика одинаково отрицаетъ и космосъ въ античномъ смыслѣ сло­ва и старый детерминистическій матеріализмъ. Что міръ ча­стичекъ, что нѣтъ міра, какъ цѣлаго и единства, это вполнѣ со­гласно съ революціей въ современной физикѣ. Цѣлаго и един­ства можно искать только въ духѣ не отчужденномъ отъ себя и не объективированномъ. Но тогда цѣлое и .единство пріобрѣ­таютъ другой смыслъ и не означаютъ подавленія «частнаго», множественнаго, личнаго. Также противорѣчитъ философіи личности и свободы телеологическое пониманіе мірового про­цесса. Противъ объективной телеологіи возстаетъ не только де­терминизмъ, причинное объясненіе явленій природы, но и сво­бода. Объектная телеологія космическаго процесса сталкивает­ся со свободой человѣка, съ личностью и творчествомъ и въ сущности означаетъ идеальный, спиритуализированный детер­минизмъ. Объективированный міръ совсѣмъ не цѣлесообра­зенъ или вѣрнѣе его цѣлесообразность лишь частичная, она имманентна процессамъ, происходящимъ въ извѣстныхъ ча­стяхъ міра, но ея нѣтъ въ столкновеніи и взаимодѣйствіи этихъ частей, ее нѣтъ въ цѣломъ, ибо и цѣлаго нѣтъ. Безко­нечность объективированнаго міра не можетъ быть космиче­скимъ цѣлымъ. Случай играетъ огромную роль въ міровой 84



жизни и онъ не означаетъ просто незнанія. Если произойдетъ столкновеніе планетъ и результатомъ его будетъ космическое разрушеніе, т.-е. нарушеніе космическаго лада, то это совер­шенно нецѣлесообразно и даже не необходимо въ смыслѣ су­ществованія закона для этого столкновенія. Это случайное яв­леніе. Совершенно также, какъ если съ человѣкомъ «случится» автомобильная катастрофа, то это будетъ несчастный случай, нѣтъ закона для этой катастрофы. Все происходитъ согласно законамъ механики, физики, химіи, физіологіи, но нѣтъ за­кона въ силу котораго этотъ человѣкъ вышелъ въ извѣстный часъ изъ дома и въ такой то моментъ вошелъ въ автомобиль на углу улицы. Напримѣръ, чудо совсѣмъ не означаетъ на­рушенія какихъ-либо законовъ природы, это есть явленіе смы­сла въ человѣческой жизни, обнаруживающееся въ природной средѣ, подчиненной частичнымъ законамъ. Это есть прорывъ духовной силы въ природный порядокъ, который въ своей изолированности представляется закономѣрнымъ. Нѣтъ зако­новъ цѣлаго, законовъ космоса. И законъ всемірнаго тяготѣ­нія совсѣмъ не есть космическій законъ, онъ частичекъ и от­носится къ частичному. Бугру вѣрно говоритъ о случайныхъ законахъ природы. Все, что я говорю, совсѣмъ не значитъ, что въ природѣ происходитъ механическое сложеніе и сцѣпленіе элементовъ. Механическій взглядъ на природу никуда не го­дится и можно считать его совершенно опровергнутымъ. Это такой же ложный монизмъ, какъ и допущеніе существованія міровой души и предустановленной міровой гармоніи, отра­жающей гармонію божественную. Натурфилософія всегда имѣ­етъ монистическую тенденцію, она можетъ быть спиритуали­стической и механистической. Но допущеніе міровой души и космической гармоніи есть натурализмъ. Въ натурализмъ впа­даютъ-и тогда, когда утверждаютъ идеальныя начала космо­са, когда учатъ о Софіи пронизывающей и окутывающей всю космическую жизнь. Такого рода видѣніе космоса есть иллю­зія сознанія, основанная на непониманіи того, что природный порядокъ есть продуктъ объективаціи, не воплощеніе духа, а отчужденіе духа. Ложное гипостазированіе космическихъ на­чалъ, силъ, энергій, качествъ глубоко противоположно персо- налистической философіи и порабощаетъ человѣческую лич­ность космической іерархіей. Это мы видимъ во многихъ тео­софическихъ и оккультныхъ теченіяхъ.Въ объективированной природѣ нельзя искать души міра, внутренней жизни космоса, потому что она не есть подлинный міръ, но міръ въ падшемъ состояніи, міръ порабощенный, от­чужденный, обезличенный. Правда мы прорываемся ко внут­ренней космической жизни, къ природѣ въ экзистенціальномъ смыслѣ черезъ эстетическое созерцаніе, которое всегда есть преображающая творческая активность, черезъ любовь и со­страданіе, но это всегда означаетъ, что мы прорываемся за 85



предѣлы объективированной природы и освобождаемся отъ ея необходимости. То, что я называю космическимъ прельщені­емъ, есть экстатическій выходъ за предѣлы личнаго существо­ванія въ космическую стихію, надежда на пріобщеніе къ этой первостихіи. На этомъ были основаны всѣ оргіастическіе куль­ты. Но это всегда было не столько выходомъ изъ замкну­таго существованія личности къ міровому общенію, сколько снятіемъ самой формы личности и ея раствореніемъ. Это есть порабощеніе человѣка космосомъ, основанное на иллюзіи прі­общенія къ его внутренней безконечной жизни. Изображе­ніе космическаго прельщенія мы находимъ въ геніальной, хо­тя незаконной, трагедіи Гельдерлинга «Смерть Эмпедокла». Объективированная природа съ ея детерминизмомъ мстила за свое кажущееся отрицаніе и дѣлала человѣка рабомъ, но пси­хологически это носило иной характеръ, чѣмъ обыкновенная природная детерминація. Космическая душа, душа міра, не имѣющая внутренняго существованія, дѣлается силой обвола­кивающей человѣка и поглощающей его личность. Такъ про­исходило возвращеніе къ языческому космоцентризму, духи и демоны природы вновь поднимались изъ закрытой глубины природной жизни и овладѣвали человѣкомъ. Человѣка періо­дически охватывала та демонолатрія, отъ которой освободи­ло его христіанство. Языческій космоцентризмъ ставится на мѣсто христіанскаго антропоцентризма. Но въ космическомъ прельщеніи, какъ и во всякомъ почти прельщеніи человѣка, ставится тема, которая имѣетъ значеніе и требуетъ разрѣше­нія. Человѣка справедливо мучитъ его отчужденность отъ внутренней жизни природы, онъ не можетъ вынести давящаго механизма природы, онъ въ сущности хочетъ возвращенія кос­моса внутрь человѣка. Отпаденіе человѣка отъ Бога повело за собой отпаденіе космоса отъ человѣка. Это и есть падшесть объективированнаго міра. Но вернуть себѣ космосъ человѣкъ не можетъ на путяхъ космическаго прельщенія. Отъ рабства у механизма природы онъ возвращается къ рабству у пан­демонизма природы. Мы и присутствуемъ какъ бы при осво­божденіи демоновъ природы, которые овладѣваютъ человѣ­комъ. Сліяніе съ космической жизнью не освобождаетъ лич­ность, а растворяетъ и уничтожаетъ ее. Мѣняется форма раб­ства. Это имѣетъ роковыя послѣдствія въ соціальной жизни, въ отношеніяхъ личности и общества. Общество внѣдряется въ космосъ, понимается, какъ организмъ, имѣющій космиче­скую основу. При этомъ личность неизбѣжно подчинена и по­рабощена органическому и въ концѣ концовъ космическому цѣлому, человѣкъ становится лишь органомъ и отмѣняются всѣ свободы человѣка, связанныя съ его духовной независи­мостью отъ общества и природы. Космизмъ въ соціальной фи­лософіи носитъ въ сущности реакціоный характеръ, прежде всего духовно реакціонный. Экзальтируется идея организма и 86



органическаго. Это есть иллюзорно-космическое, мистико-біо­логическое обоснованіе соціальной философіи. Часто подчер­кивается космичность крестьянства, въ противоположность не органическому характеру другихъ классовъ, особенно интелли­генціи и рабочихъ. Активное вторженіе народныхъ массъ въ исторію можетъ представляться явленіемъ космическаго зна­ченія и въ извѣстномъ смыслѣ это вѣрно. Но это вторженіе массъ связано какъ разъ съ возрастаніемъ роли техники на счетъ духовной культуры и значитъ съ еще большимъ отры­вомъ отъ природы. Человѣкъ движется въ порочномъ кругу. Прорывъ изъ этого порочнаго круга есть актъ духа, а не под­чиненіе органическому космическому ритму, котораго въ объ­ективированной природѣ по настоящему не существуетъ. Власти космически-органическаго надъ человѣческимъ духомъ нужно противоставлять не механически-техническое, не раціо­нализацію, а свободу духа, начало личности, не зависящее ни отъ организма, ни отъ механизма. Это вполнѣ аналогично то­му, что объективной телеологіи нужно противопоставлять не детерминизмъ, а свободу. Рабству человѣка у общества нуж­но противопоставлять не разумъ раціонализма или природу, признанную благостной, а духъ, свободу духа и личность въ своемъ духовномъ качествѣ не зависящую отъ общества и природы. Это приводитъ насъ къ вопросу о рабствѣ человѣка у общества.
4) ОБЩЕСТВО И СВОБОДА. СОЦІАЛЬНОЕ 

ПРЕЛЬЩЕНІЕ И РАБСТВО ЧЕЛОВѢКА У ОБЩЕСТВА.§.Изъ всѣхъ формъ рабства человѣка наибольшее значеніе имѣетъ рабство человѣка у общества. Человѣкъ есть существо соціализированное на протяженіи долгихъ тысячелѣтій циви­лизаціи. И соціологическое ученіе о человѣкѣ хочетъ убѣдить насъ, что именно эта соціализація и создала человѣка. Чело­вѣкъ живетъ какъ бы въ соціальномъ гипнозѣ. И ему трудно противопоставить свою судьбу деспотическимъ притязаніямъ общества, потому что соціальный гипнозъ устами соціологовъ разныхъ направленій убѣждаетъ его, что самую свободу онъ получилъ исключительно отъ общества. Общество какъ бы говоритъ человѣку: ты мое созданіе, все, что у тебя есть луч­шаго, вложено мной и потому ты принадлежишь мнѣ и дол­женъ отдать мнѣ всего себя. Герценъ былъ по своему міросо­зерцанію общественникомъ, но у него были острыя мысли, подсказанныя его сильнымъ чувствомъ личности. Ему принад­лежатъ слова: «подчиненіе личности обществу, народу, человѣ­честву, идеѣ — продолженіе человѣческихъ жертвоприноше- 87



ний». И это святая истина. Если принять сдѣланное нами раз­личеніе между индивидуумомъ'и личностью, то можно сказать, что только индивидуумъ естьчасть общества и подчиненъ ему, личность же не есть часть общества, наоборотъ общество есть часть личности. Изъ того, что человѣкъ есть микрокосмъ и ми- кротеосъ, слѣдуетъ, что общество, какъ и государство, есть составная часть личности. Экстеріоризація общества, объек­тивація общественныхъ отношеній порабощаетъ человѣка. Въ первобытномъ обществѣ личность совершенно поглощена кол­лективомъ. Леви-Брюль вѣрно говоритъ, что въ первобыт­номъ сознаніи сознаніе индивидуума зависитъ отъ сознанія группы. Но это не есть послѣдняя истина о человѣкѣ. Обще­ство есть особая реальность, ступень дѣйствительности. «Я» съ «ты» есть иная реальность, чѣмъ «я» въ «мы». Но обще­ство не есть организмъ, не есть существо и личность. Реаль­ность общества заключена въ самихъ личностяхъ, не въ про­стомъ взаимодѣйствіи личностей, а въ «мы», которое не есть абстракція и имѣетъ конкретное существованіе. Реальность об­щества не есть особое «я», а есть «мы». Общеніе «я» съ дру­гими происходитъ въ «мы». Это «мы» есть качественное со­держаніе «я», его соціальное трансцендированіе. «Я» имѣетъ общеніе не только съ «ты», общеніе личности съ личностью, «я» имѣетъ общеніе и съ «мы», т.-е. съ обществомъ. Но «я» входитъ въ «мы» — общество, какъ часть въ цѣлое, какъ ор­ганъ въ организмъ, лишь въ качествѣ индивидуума, въ каче­ствѣ природнаго человѣка. Въ качествѣ личности «я» никогда не входитъ въ общество, какъ часть въ цѣлое, какъ органъ въ организмъ. «Мы» не есть коллективный субъектъ или субстан­ція. «Мы» имѣетъ экзистенціальное значеніе, но не есть экзи­стенціальный центръ. Экзистенціальный центръ находится въ «я» и въ его отношеніи къ «ты» и къ «мы». Именно это отно­шеніе «я» не только къ «ты», но и къ «мы» есть источникъ экзистенціальной соціальной дѣйствительности. Но объекти­вація человѣческаго существованія, выброшенность его во внѣ создаетъ «общество», претендующее быть реальностью боль- щей и болѣе первичной, чѣмъ человѣкъ и чѣмъ личность. Об­щество есть объективація «мы», которое не имѣетъ никакой реальности и никакого существованія внѣ отношенія къ нему «я» и внѣ отношенія «я» и «ты». «Мы» въ своей экзистенці- альности есть общность, общеніе, община (communauté), а не общество. Общество есть многоединство (С. Франкъ). Но это многоединство можетъ быть «мы» въ экзистенціальныхъ от- нршеніяхъ «я» къ «ты» и «мы». Тутъ скрыто рабство человѣка у общества. То, что есть реальнаго въ обществѣ, опредѣляет­ся тѣмъ, что личность вступаетъ въ отношеніяхъ не только къ личности, но и къ соединенію личностей въ обществѣ. По­рабощающая власть общества надъ человѣческой личностью есть порожденіе иллюзіи объективаціи. Реальное «мы», т.-е. 88



общность людей, общеніе въ свободѣ, въ любви и милосер­діи, никогда не могло поработить человѣка и наоборотъ есть реализація полноты жиЭни личности, ея трансцендированія къ другому. Зиммель въ своей «Соціологіи» болѣе правъ, чѣмъ сторонники органической теоріи общества, когда онъ видитъ въ обществѣ стихійное скрещиваніе воль и стремленій отдѣль­ныхъ людей. Но у него «мы» какъ будто-бы не обладаетъ ни­какой экзистенціальной реальностью. Онъ прослѣживаетъ про­цессы обобществленія человѣка, но непонятно, откуда берется сила обобществляющая. Рабство человѣка у общества нахо­дитъ себѣ выраженіе въ органическихъ теоріяхъ общества.Органическое пониманіе общества гораздо шире, чѣмъ ученіе объ обществѣ, какъ организмѣ >въ собственномъ смы­слѣ слова. Органическое пониманіе общества можетъ быть от­кровенно натуралистическимъ и враждебнымъ метафизикѣ, какъ, напримѣръ, у Спенсера, Шеффле и др. Противъ этихъ теорій XIX вѣка въ Россіи боролся Н. Михайловскій, который справедливо видѣлъ въ ученіи объ обществѣ, какъ организ­мѣ, величайшую опасность для индивидуума.Но органическое пониманіе общества можетъ быть и спиритуалистическимъ, видѣть въ обществѣ и общественныхъ коллективахъ во­площеніе духа. Это было заложено уже въ нѣмецкомъ ро­мантизмѣ. Пониманіе общества и общественнаго процесса у Гегеля тоже можетъ быть признано органическимъ. Изъ соціологовъ Шпаннъ является главнымъ представителемъ уни­версализма. Всегда и во всѣхъ формахъ органическое по­ниманіе общества антиперсоналистично, оно неизбѣжно при­знаетъ приматъ общества надъ личностью и принуждено ви­дѣть въ личности органъ общественнаго организма. Это есть универсализмъ, порожденный объективаціей, выброшенный во внѣ. Универсальное изъято изъ личности и личность ему подчинена. Органическое пониманіе общества всегда іерархич- но. На этой почвѣ возможенъ лишь іерархическій персона­лизмъ, который я считаю ошибочнымъ и противорѣчащимъ существу персонализма. Общество представляется какъ бы личностью болѣе высокой іерархической ступени, чѣмъ лич­ность человѣка. Но это дѣлаетъ человѣка рабомъ. Спиритуа- лизированное пониманіе органичности общества идеализиру­етъ закономѣрность общественной жизни, какъ духовную осно­ву общества. Закономѣрность пріобрѣтаетъ какъ бы норма­тивный характеръ. Идея примата общества надъ личностью принадлежитъ Ж. Де Местру и де Бональду, она реакціоннаго, контръ-революціоннаго происхожденія. Это унаслѣдовалъ и О. Контъ, которымъ вдохновляется Ш. Моррасъ. Соціологи, которые утверждаютъ приматъ общества надъ личностью и учатъ о формировкѣ личности обществомъ, въ сущности реак­ціонеры. Эта реакціонность есть и у Маркса, хотя Марксъ не •считалъ общество организмомъ. Реакціонно-консервативныя 89



направленія всегда основывались на органическомъ характерѣ историческихъ образованій прошлаго. При этомъ необходи­мость, порожденная массивностью исторіи, признается также добромъ и духовной цѣнностью. Критерій оцѣнки помѣщает­ся не въ личности, а въ находящемся надъ личностью общест­венномъ организмѣ. Консерватизмъ основанъ на томъ, что от­дѣльный человѣкъ не можетъ ставить свое пониманіе добра выше того пониманія, которое выработано опытомъ всѣхъ предшествующихъ поколѣній и которое представляетъ орга­ническую традицію. Совершенно ошибочно было бы думать, что этому противоположенъ индивидуализмъ. Персонализмъ видитъ критерій оцѣнки въ личности, въ глубинѣ совѣсти и полагаетъ, что тутъ въ большей глубинѣ раскрывается раз­личіе между добромъ и зломъ, чѣмъ коллективной традиціи, представляющейся органической. Но различающая и оцѣни­вающая совѣсть, которая раскрывается въ глубинѣ личности, всегда означаетъ не изоляцію и самозамыканіе личности, а ея размыканіе до универсальнаго содержанія и ея свободное об­щеніе съ другими личностями, не только живыми, но и умер­шими. Свободѣ принадлежитъ приматъ надъ традиціей, но воз­можно свободное вживаніе въ то, что было истиннаго въ тра­диціи. Въ жизни общества существуетъ связь поколѣній, об­щеніе живыхъ и умершихъ, но эта связь поколѣній не есть на­вязанная личности, надъ ней стоящая іерархическая органич­ность, а есть раскрытіе соціальнаго универсализма внутри лич­ности, ея расширенный имманентный опытъ. Личность ни на одно мгновеніе не становится частью какого-то организма, ка­кого-то іерархическаго цѣлаго. Никакой органичности, цѣло­стности, тоталитарности въ обществѣ не существуетъ, обще­ство всегда частично и утвержденіе за общественнымъ обра­зованіемъ цѣлостной органичности есть ложная сакрализація относительныхъ вещей. Органическое въ обществѣ есть иллю­зія объективаціи. Не только тоталитарное государство есть по­рабощающая ложь, но и тоталитарное общество есть пора­бощающая ложь. Какъ природа частичка, такъ и общество ча­стично. Не общество есть организмъ, а человѣкъ есть организмъ. Въ основаніи организаціи общества должна была бы быть по­ложена идея цѣлостнаго человѣка, а не цѣлостнаго общества. Органическій идеалъ общества есть порабощающая ложь. Это есть соціальное прельщеніе, подобное прельщенію космическо­му. Общество совсѣмъ не есть организмъ, общество есть коо­перація. Органичность общества есть иллюзія порабощающаго сознанія, есть продуктъ экстеріоризаціи. Общество свобод­ныхъ людей, не рабовъ должно быть создано не по образу космоса, а по образу духа, т.-е. не по образу іерархизма, а по образу персонализма, не по образу детерминаціи, а по обра­зу свободы, не по образу господства силы и сильнаго, а по образу солидарности и милосердія. Только такое общество 90



■было бы не рабьимъ. Источникъ человѣческой свободы не мо­жетъ быть въ обществѣ, источникъ человѣческой свободы въ духѣ. Все, что исходитъ отъ общества — порабощающее, все, что исходитъ отъ духа — освобождающее. Правильная сту- пенность — въ приматѣ личности надъ обществомъ, въ прима­тѣ общества надъ государствомъ. И за этимъ стоитъ приматъ духа надъ міромъ. Органическое же пониманіе общества есть всегда приматъ космоса надъ духомъ, натурализація духа, са­крализація необходимости и порабощенности. Это всегда есть натурализмъ и космизмъ въ общественной философіи. Персо- налистическая философія есть борьба противъ идеализаціи «органическаго». §.Извѣстно различеніе, которое Тенніесъ дѣлаетъ между Gemeinschaft и Gesellschaft. Gemeinschaft — соединеніе реаль­ное и органическое (напримѣръ, семья, сословіе, село, народъ, религіозная община). Gesellschaft — соединеніе идеальное и механическое (напримѣръ, государство). Есть близость въ Gemeinschaft и чуждость въ Gesellschaft. По Тенніесу Gemein­schaft имѣетъ кровно-матеріальные истоки. Теорія Тенніеса на­туралистическая. Gemeinschaft носитъ явно натуралистическій характеръ. Но это различеніе очень интересно для темы орга­ническаго ученія объ обществѣ. У Тенніеса все органическое имѣетъ характеръ Gemeinschaft и обнаруживается натурали­стическій характеръ органическаго. Это и есть первичная со­ціальная реальность. Онъ отказываетъ въ органическомъ ха- характерѣ обществу, потому что оно есть идеальное образова­ніе, есть фабрикація. Теорія Тенніеса тоньше обычныхъ орга­ническихъ теорій общества. Но она все же основана на идеали­заціи органическаго. Въ обществѣ есть органическія образо­ванія, но само общество не организмъ. Въ обществѣ есть об­разованія органическія и образованія механическія. Но тутъ нѣтъ мѣста для духовнаго общества, которое не есть ни орга­ническое, ни механическое образованіе. Можно было бы уста­новить три типа человѣческой соціальности: органическія общ­ности, механическія общества, духовныя общности. Духовная свобода, противостоящая детерминаціи, есть признакъ духов­ной общности. Родовая, кровная Gemeinschaft; механическое, атомистическое общество; духовная персоналистическая общ­ность. Первые два типа принадлежатъ объективированному мі­ру и находятся во власти детерминизма, хотя и по разному, третій типъ прорывается изъ царства детерминаціи въ иной порядокъ. Такъ, напримѣръ, церковь есть духовная общность, но она также есть родовая, органическая Gemeinschaft и орга­низованное механическое общество. Въ этомъ вся сложность проблемы церкви. Только духовная общность освобождаетъ человѣка. Органическая, родовая общность и механическое, 91



организованное общество порабощаютъ человѣка. Общество есть организація, а не организмъ. Но оно, когда нужно, при­нимаетъ образъ организма. Человѣкъ самъ, въ актахъ своего объективирующаго и гипостазирующаго сознанія, въ актахъ сакрализаціи создаетъ свое порабощеніе. «Органическое» по­рабощаетъ еще болѣе, чѣмъ «механическое», «механическое» по крайней мѣрѣ не претендуетъ быть священнымъ. Патріар­хальное общество, которое было наиболѣе органическимъ, имѣло свои человѣчески хорошія черты, лучшія, чѣмъ механи­ческое буржуазное общество, но въ немъ человѣкъ велъ еще полурастительное существованіе и не пробудился отъ сна ор­ганическаго рабства. Въ Германіи романтики, въ Россіи славя­нофилы очень злоупотребляли понятіемъ «органическаго», ко­торое покрывало все, что имъ нравилось и что они одобряли. «Органическое» воспринималось, какъ «органическое», послѣ долгихъ вѣковъ освященія и передачи традицій. Но въ дѣй­ствительности оно когда-то также возникло въ результатѣ человѣческой борьбы и человѣческой организаціи, какъ и то, что въ борьбѣ возникаетъ сейчасъ и обвиняется въ неорганич­ности. Можно было бы сказать, что все органическое имѣетъ не органическое происхожденіе. За всѣмъ, что кажется сей­часъ органическимъ, въ глубинѣ вѣковъ стояли кровавыя на­силія, отрицаніе прошлаго органическаго, стояли самыя ме­ханическія организаціи. Нужно освободиться отъ романтиче­скихъ иллюзій объ «органическомъ». Революціи разрушаютъ преемственность органическаго процесса, но онѣ создаютъ по­томъ новое органическое, которое будутъ противоставлять но­вымъ революціямъ. Человѣческія общестйа возникаютъ не идиллически, они возникаютъ въ страстной, кровавой борьбѣ поляризованныхъ силъ. Была борьба матріархата и патріарха­та. Объ этомъ были глубокія мысли у Бахофена. Ничего свя­щеннаго не было въ происхожденіи человѣческихъ обществъ и священное въ ихъ исторіи было лишь условной символикой. Это есть царство объективаціи, отчужденіе духа, подчиненіе детерминизму. Священное же есть лишь въ,духѣ, въ царствѣ субъективности, въ царствѣ свободы.Какъ вѣрно говоритъ С. Франкъ, общественное явленіе чувственно не воспринимаемо, оно транспсихично и его дли­тельность иная, чѣмъ людей. Люди умираютъ, умираютъ всѣ люди составлявшіе это общество, общество же продолжаетъ существовать. Для С. Франка, какъ для платоника, обществен­ное явленіе есть идея. Нужно признать, что матеріализмъ въ соціальной философіи есть совершенная нелѣпость и онъ ни­когда не былъ продуманъ до конца. Въ общественномъ явле­ніи нѣтъ никакихъ признаковъ явленія матеріальнаго. Но я бы сказалъ, что общественное явленіе есть не идея и не духъ, а объективація идеи и духа. Объективность общественныхъ яв­леній, превышающая человѣческое существованіе, есть объек­92



тивація, отчужденіе человѣческой природы, вслѣдствіе кото­рой общественныя отношенія человѣка съ человѣкомъ пред­ставляются реальностями, находящимися внѣ людей и надъ людьми. Объ этомъ прекрасно говоритъ Марксъ въ ученіи о фетишизмѣ товаровъ. Въ обществѣ человѣкъ дѣйствуетъ, какъ соціальное существо, т.-е. существо соединенное съ другими существами. Но не существуетъ общества, какъ органической реальности, которой принадлежалъ бы приматъ надъ людьми. Это общество не состоитъ изъ этихъ людей, оно остается, ко­гда этихъ людей уже нѣтъ. Но оно существуетъ въ связую­щей памяти людей, а не внѣ Людей. Общество существуетъ не только памятью, но и подражаніемъ. Между людьми суще­ствуетъ связующее ихъ общее, но это общее находится въ отношеніяхъ людей, оно не находится внѣ людей и надъ людь­ми. И между поколѣніями, не живущими уже въ одномъ отрѣз­кѣ времени, есть связующее насъ и ихъ общее, но это общее опредѣляется не тѣмъ, что они принадлежатъ къ обществен­ному организму, составляя его части, это есть экзистенціаль­ная общность, преодолѣвающая разрывъ времени, которая лишь объективируется въ обществѣ. Реально не это общее, а общность человѣческаго существованія. Прошлое всегда про­должаетъ жить и дѣйствовать. И это имѣетъ двойное значе­ніе, положительное и отрицательное. Въ средніе вѣка человѣ­чество считали единымъ мистическимъ тѣломъ. Это было ана­логіей съ пониманіемъ церкви, какъ мистическаго тѣла Хри­стова. Но человѣчество не есть мистическое тѣло, какъ обще­ство не есть организмъ. Человѣкъ есть организмъ, общество же его органъ, а не наоборотъ. Представляется же наоборотъ, потому что человѣкъ экстеріоризируетъ свою природу и под­вергается иллюзіи объективаціи. Ошибочно думать, что су­ществуетъ только общество «объективное», существуетъ также общество «субъективное». Подлинное общеніе, общность лю­дей раскрывается лишь въ субъективности. Этотъ планъ субъ­ективности совсѣмъ не есть, какъ обыкновенно думаютъ, ин­дивидуализмъ. Реальность общества раскрывается, какъ цѣн­ность въ личномъ существованіи, которое можетъ раздвигать­ся до универсальности. Побуждаетъ къ пониманію общества какъ организма, его іерархическое строеніе. Это іерархическое строеніе общества замѣчается въ каждомъ обществѣ, оно бы­ло въ обществѣ первобытномъ и оно обнаруживается въ об­ществѣ коммунистическомъ. Но нѣтъ никакой прямой пропор­ціональности между іерархизмомъ соціальнымъ и іерархиз- момъ духовнымъ. И слишкомъ часто бываетъ конфликтъ и противоположность между этими іерархіями. Соціальный іерархизмъ много разъ и во многихъ формахъ освящался, при­знавался священнымъ, но реально въ немъ ничего священнаго не было и онъ возникалъ изъ совсѣмъ не священной борьбы силъ и интересовъ. Соціальный іерархизмъ представлялся ор­93



ганизмомъ лишь въ силу игры въ аналогію, въ дѣйствительно­сти онъ организовывался также, какъ и общество, которое счи­тается механическимъ. Органическая теорія общества есть игра въ біологическія аналогіи.Абсолютизированіе наукообраз ныхъ, законовъ въ примѣненіи къ соціальной жизни есть игра въ механическіе аналогіи. Детерминизмъ гипостазируютъ и представляютъ себѣ силой деспотически управляющей соці­альной жизнью. Необходимость и закономѣрность пытались спиритуализировать и этимъ оправдать соціальное зло и не­справедливость. Но это не соотвѣтствуетъ реальностямъ и вы­ражаетъ лишь рабство человѣка. Необходимость и закономѣр­ность соціальной жизни есть лишь ея автоматизмъ. И автома­тизмъ играетъ огромную роль въ соціальной жизни.§•Идея существованія вѣчныхъ началъ жизни имѣетъ двоя­кое значеніе. Она имѣетъ положительное значеніе, когда вѣч­ными началами признается свобода, справедливость, братство людей, высшая цѣнность человѣческой личности, которую нельзя превращать въ средство, и имѣетъ отрицательное зна­ченіе, когда такими началами признаются относительныя исто­рическія, соціальныя и политическія формы, когда эти отно­сительныя формы абсолютизируются, когда историческія тѣ­ла, представляющіяся «органическими», получаютъ санкцію священныхъ, напримѣръ, монархія или извѣстная форма соб­ственности. Иначе это можно выразить такъ, что вѣчными на­чалами общественной жизни являются цѣнности, реализуемыя въ субъективномъ духѣ, а не тѣла, реализуемыя въ объектива­ціи исторіи. Консервативное направленіе органической теоріи общества, защищающее священный характеръ историческихъ тѣлъ, не можетъ быть признано христіанскимъ не только пото­му, что оно противорѣчитъ христіанскому персонализму, но и потому, что оно противорѣчитъ христіанскому эсхатологизму. Въ объективированномъ историческомъ мірѣ нѣтъ священна­го, которое могло бы перейти въ вѣчную жизнь, нѣтъ ничего достойнаго ея, и этимъ міръ долженъ придти къ концу и быть судимъ высшимъ судомъ. Органическія теоріи общества Йнти- эсхатологичны, въ нихъ есть ложный оптимизмъ, оптимизмъ реакціонный. Память о прошломъ духовна, она побѣждаетъ историческое время, но это не консервирующая, а творчески- преображающая память, она хочетъ принести въ вѣчную жизнь не мертвое, а живое въ прошломъ, не статику, а динамику про­шлаго. Эта духовная память напоминаетъ человѣку, поглощен­ному своимъ историческимъ временемъ, что въ прошломъ бы­ли великія творческія движенія духа и что они должны наслѣ­довать вѣчность, они напоминаютъ также о томъ, что въ про­шломъ жили конкретныя существа, живыя личности, съ кото- 94



рыми во времени экзистенціальномъ у насъ должна существо­вать связь не меньшая, чѣмъ съ живыми. Общество всегда есть общество не только живыхъ, но и умершихъ. И эта память объ умершихъ, которой лишена обычная теорія прогресса, со­всѣмъ не есть память консервативно-статическая, это память творчески-динамическая. Послѣднее слово принадлежитъ не смерти, а воскресенію. Но воскресеніе не есть возстановленіе прошлаго въ его злѣ и неправдѣ, а преображеніе. Мы связа­ны съ творчески-преображеннымъ прошлымъ. И оно не мо­жетъ быть для насъ тяжестью порабощающей детерминаціи. Мы хотимъ съ прошлымъ и отошедшими людьми прошлаго войти въ иной преображенный порядокъ, въ порядокъ экзи­стенціальный. Есть вѣчная правда въ критикѣ историческаго общества у такихъ людей, какъ Л. Толстой, какъ Ибсенъ. Док­торъ Штокманъ правъ въ своемъ возстаніи противъ общества, противъ тираніи общественнаго мнѣнія, противъ лжи, подра­жанія, рабства, которымъ держится общество. Въ этомъ воз­станіи всегда есть голосъ изъ иного міра. Автономія личности въ отношеніи къ окружающему міру и изолгавшемуся обще­ству не есть фактическое состояніе, а высшее качественное до­стиженіе. Свобода духа не есть отвлеченное провозглашеніе правъ, а есть высшее состояніе, которое долженъ достигнуть человѣкъ. Рабы должны быть освобождены путемъ соціаль­наго акта, но они внутри могутъ остаться рабами, побѣда надъ рабствомъ есть духовный актъ. Соціальное и духовное осво­божденіе должно было бы идти рука объ руку. Геній никогда не вмѣщается въ общество, онъ всегда его превосходитъ и творческіе акты его идутъ изъ другого порядка. Въ обществѣ, во всякомъ обществѣ, есть что-то порабощающее, что всегда должно быть преодолѣваемо. Не только геній, всякій человѣкъ выше общества, выше государства и чисто человѣческій инте­ресъ выше интереса общественнаго и государственнаго. Поря­докъ цѣлаго нуженъ не для цѣлаго, не потому что цѣлое есть высшая цѣнность, а для личностей. Эта переоцѣнка цѣнностей и есть освобождающая революція, которая должна совер­шиться въ мірѣ. Это и есть раскрытіе христіанской правды объ обществѣ. Общество держится вѣрованіями, а не силой. Когда оно начинаетъ держаться исключительно силой, оно кончает­ся и умираетъ. Но общество держится не только истинны­ми, но и ложными вѣрованіями. Таковы всѣ вѣрованія о при­матѣ общества и государства, представляющихся священны­ми, надъ человѣкомъ, надъ личностью. Кризисъ этихъ вѣрова­ній означаетъ кризисъ, переломъ и даже катастрофу въ су­ществованіи общества. Въ основаніи общества всегда лежатъ соціальные миѳы и символы, безъ нихъ не могутъ существо­вать народы. Когда консервативные миѳы и символы разла­гаются и умираютъ, начинаютъ разлагаться и умирать и обще­ства. Происходятъ революціи, выдвигающія новые символы и 95



миѳы, напримѣръ, миѳъ о суверенитетѣ народа, общая воля ко­тораго безгрѣшна (Руссо), миѳъ о пролетаріатѣ, какъ классѣ* мессіи, освободителѣ человѣчества (Марксъ), миѳъ о государ­ствѣ, миѳъ о расѣ и пр. Миѳы и символы приспособляются къ среднему человѣку. Ничтожество и глупость политическихъ мыслей вожаковъ общества связана съ этимъ приспособленіемъ къ среднему человѣку. Настоящее освобожденіе есть освобож­деніе отъ всѣхъ порабощающихъ символовъ и миѳовъ, пере­ходъ къ подлинно человѣческой реальности. Но что такое кон­кретный человѣкъ, человѣкъ реальный?Ж. де Местръ говоритъ, что онъ не знаетъ человѣка во­обще, онъ знаетъ лишь француза, англичанина, нѣмца, рус­скаго. Этимъ онъ хотѣлъ сказать, что конкретный человѣкъ заключаетъ въ себѣ національныя, партикуляристическія чер­ты, отъ которыхъ нельзя отвлечься, говоря о человѣкѣ. Марксъ говорилъ, что нѣтъ человѣка вообще, а есть лишь дворянинъ» буржуа, крестьянинъ, мѣщанинъ, рабочій, т.-е. отъ конкрет­наго человѣка нельзя отвлечь его соціально-сословныхъ, клас­совыхъ признаковъ. И еще можно было бы сказать, что нѣтъ человѣка вообще, а есть инженеръ, врачъ, адвокатъ, чинов­никъ, профессоръ, писатель и т. д., т.-е. въ конкретнаго чело­вѣка входятъ признаки профессіональнаго призванія человѣ­ка. Можно пойти еще дальше и сказать, что конкретнымъ че­ловѣкомъ является только вотъ этотъ человѣкъ съ именемъ собственнымъ, заключающій въ себѣ максимальное количество національныхъ, соціальныхъ, профессіональныхъ и другихъ признаковъ. Таковъ одинъ путь къ конкретному, въ которомъ собирается максимальное количество сингулярныхъ качество- ваній. Но есть другой путь къ конкретности, на этомъ пути бу­детъ признанъ наиболѣе конкретнымъ человѣкъ, представляю­щій наибольшее преодолѣніе партикуляризма и наибольшее достиженіе универсальности. Универсальное есть не абстракт­ное, а конкретное. Наиболѣе конкретно не частичное, а уни­версальное. Количество партикулярныхъ признаковъ можетъ быть признакомъ бѣдности, а не богатства, т.-е. признакомъ абстрактности. Человѣкъ, въ которомъ исключительно преоб­ладаетъ то, что онъ французъ, англичанинъ, нѣмецъ или рус­скій, исключительно преобладаетъ дворянинъ или буржуа, профессоръ или чиновникъ, совсѣмъ не есть богатый чело­вѣкъ и не есть конкретный человѣкъ по преимуществу. Кон­кретность есть цѣлостность и потому она не опредѣляется ко­личествомъ партикулярныхъ признаковъ. Самый конкретный человѣкъ есть человѣкъ универсальный, преодолѣвающій ис­ключительность, изолированность, самоутвержденіе призна­ковъ національныхъ, соціальныхъ или профессіональныхъ. Но въ универсализмъ конкретнаго человѣка входятъ и всѣ пред­ставленные въ своей исключительности партикуляристическіе признаки. Хорошо быть русскимъ человѣкомъ, хорошо быть96



философомъ, но партикуляристическая исключительность въ философскомъ призваніи и спеціальности очень плохое свой­ство и мѣшаетъ конкретности, цѣлостности человѣка. Универ­сальность есть достиженіе полноты. Конкретный человѣкъ есть человѣкъ соціальный и нельзя отвлечь человѣка отъ его со­ціальности. Но исключительная соціальность человѣка дѣлаетъ его абстрактнымъ существомъ, какъ и обратно, совершенное отвлеченіе его соціальности. Разсматривать человѣка, какъ исключительно соціальное существо есть рабство человѣка. Объективація человѣческой природы дѣлаетъ человѣка суще­ствомъ состоящимъ изъ частичныхъ свойствъ, національныхъ, соціальныхъ, профессіональныхъ, претендующихъ на цѣлост­ность. Но это какъ разъ и не есть конкретный человѣкъ, кон­кретность есть актуализація универсальности. Конкретный че­ловѣкъ не можетъ быть человѣкомъ самымъ детерминирован­нымъ, это самый свободный человѣкъ. Человѣкъ склоненъ воз­вышать себя черезъ свою соціальную группу, партію, профес­сію, но это какъ разъ есть не личное, а безличное возвышеніе.§•Человѣкъ находится въ дурной рабьей зависимости отъ общества и онъ самъ создаетъ эту зависимость, гипостазируя общество, создавая о немъ миѳы. Соціальныя вліянія и вну­шенія искажаютъ религіозныя вѣрованія, нравственныя оцѣн­ки, самое познаніе человѣка. Но есть реальность, лежащая глубже того, что называютъ обществомъ, — реальность об­щественныхъ отношеній людей, реальность ступеней общности между людьми. Познаніе находится въ глубокой зависимости отъ ступеней общности людей. Это и дѣлаетъ необходимой соціологію познанія. Объ этомъ я уже не разъ писалъ въ другихъ книгахъ. Сейчасъ формулирую лишь необходимое для темы этой книги. Человѣкъ познаетъ не какъ изолированное существо, а какъ существо соціальное. Познаніе носитъ со­ціальный характеръ и потому зависитъ отъ формъ общенія лю­дей, отъ ступеней ихъ общности. Логическая общеобязатель­ность въ познаніи носитъ соціальный характеръ. Это пробле­ма сообщаемости. Но зависимость познанія отъ соціальныхъ отношеній людей въ болѣе глубокомъ смыслѣ есть зависимость отъ духовнаго состоянія людей. Соціальныя отношенія людей, воздѣйствующія на познаніе, обозначаютъ ступени ихъ ду­ховной разобщенности или общности. Детерминизмъ позна­нія, особенно наукообразнаго, вводящій человѣка въ царство необходимости и закономѣрности, соотвѣтствуетъ низшей сту­пени духовной общности людей, ихъ разобщенности. Обще­обязательное познаніе устанавливаетъ тутъ сообщеніе между людьми разобщенными, оно соотвѣтствуетъ міру раздора. Ви­на тутъ лежитъ не въ познаніи, которое есть положительная 



цѣнность, а на духовномъ состояніи міра и человѣка, на раз­общенности и раздорѣ въ самомъ бытіи. Въ познаніи же об­наруживается соединяющій логосъ, но раскрывается онъ сту- пенно, въ зависимости отъ духовнаго состоянія и духовной общности. Объективированный логосъ есть логосъ соціаль­ный. Парадоксъ въ томъ, что наиболѣе общеобязательный ха­рактеръ имѣетъ познаніе въ наукахъ математическихъ и фи­зическихъ. Тутъ познаніе менѣе зависитъ отъ духовнаго со­стоянія и духовной общности людей, оно имѣетъ одинаковые результаты для людей разныхъ религіозныхъ вѣрованій, раз­ныхъ національностей и разныхъ классовъ. Наоборотъ позна­ніе въ наукахъ историческихъ и соціальныхъ и въ наукахъ о духѣ и о цѣнностяхъ, т.-е. въ философіи, носитъ менѣе обще­обязательный характеръ именно потому, что предполагаетъ большую духовную общность людей. Наименьшей общеобяза­тельностью отличаются истины религіознаго характера, такъ какъ предполагаютъ максимальную духовную общность. Вну­три религіозной общины эти истины представляются наиболѣе общеобязательными, но извнѣ онѣ кажутся наименѣе обще­обязательными, наиболѣе «объективными», наиболѣе «субъ­ективными». Все это свидѣтельствуетъ о томъ, что автономія сферы познанія относительна, что оно не можетъ быть отдѣ­лено отъ цѣлостнаго существа человѣка, отъ его духовной жиз­ни, т.-е. отъ человѣка интегральнаго. Познаніе зависитъ отъ то­го, каковъ человѣкъ и каково отношеніе человѣка къ человѣ­ку. При этомъ эта зависимость наиболѣе велика, когда рѣчь идетъ о глубинномъ познаніи духа, смысла и цѣнности чело­вѣческаго существованія. Это есть разныя ступени объекти­ваціи. Наиболѣе объективированное познаніе математическое, оно наиболѣе общеобязательно, охватывающее все цивилизо­ванное человѣчество, но оно дальше всего отъ человѣческаго существованія, отъ познанія смысла и цѣнности человѣческаго существованія. Наименѣе объективированное и наименѣе об­щеобязательное познаніе есть познаніе наиболѣе близкое къ человѣческому существованію. Объективированное и общеобя­зательное представляется наиболѣе «объективнымъ» въ смы­слѣ истинности. Наименѣе1 объективированное и наименѣе об­щеобязательное представляется принадлежащимъ къ царству «субъективности», т.-е. наименѣе выдерживающимъ испыта­ніе истинности. Это основано на ложномъ отождествленіи объ­ективности и истинности. Въ дѣйствительности критерій истин­ности находится въ субъектѣ, а не въ объектѣ. Объектъ есть созданіе субъекта. Идеалистическая теорія познанія часто утверждали, что объектъ существуетъ для субъекта. Но это иллюзія. Объектъ созданъ объективаціей, которая произве­дена субъектомъ. Но именно объектъ и объективація не су­ществуетъ для субъекта, а порабощаетъ субъекта. Объекти­ваціей субъектъ себя порабощаетъ, создаетъ царство детер- 98



минизма. Субъектъ попадаетъ во власть совершаемой имъ экстеріоризаціи. На этомъ основано рабство человѣка у об­щества, которое представляется объективнымъ бытіемъ. Если не аѣрно отождествленіе объективности съ истинностью, то невѣрно и отождествленіе ея съ реальностью. Первореаль- ность находится именно въ субъективности, а не въ объектив­ности. Въ объективности находится лишь отраженная, вторич­ная, символизированная реальность. Человѣкъ и вращается въ символизированныхъ реальностяхъ. Порабощаютъ человѣка именно символы, а не реальности. Рабство человѣка у обще­ства есть прежде всего рабство у соціальныхъ символовъ. Са­мое общество есть- символъ, а не первореалъность. Детерми­низмъ объективированнаго познанія тоже носитъ символиче­скій характеръ. Человѣкъ не можетъ индивидуальнымъ актомъ разрушить міръ объективаціи, онъ можетъ только достигать внутренней свободы отъ этого міра. Но разрушеніе міра объ­ективаціи есть актъ соціальный и .историческій. Это значитъ, что при достиженіи высшей духовной общности людей міръ представлялся бы инымъ и познаніе его было бы инымъ. Цѣ­лостная истина можетъ быть познана лишь цѣлостнымъ ду­хомъ. И эта истина не можетъ служить организаціи объекти­вированнаго міра. Можно было бы сказать, что эсхатологи­ческая перспектива имѣетъ свое гносеологическое и соціоло­гическое истолкованіе. Конецъ этого міра есть не что иное, какъ окончательное преодолѣніе объективаціи, освобожденіе отъ власти объектности, освобожденіе и отъ власти общества, какъ одной изъ формъ объектности. И этотъ конецъ можетъ быть еще упреждаемъ въ нашемъ мірѣ, гдѣ возможно движе­ніе къ концу.
5) ЦИВИЛИЗАЦІЯ И СВОБОДА. 

РАБСТВО ЧЕЛОВѢКА У ЦИВИЛИЗАЦІИ 
И ПРЕЛЬЩЕНІЕ КУЛЬТУРНЫХЪ ЦѢННОСТЕЙ.

§.Человѣкъ находится въ рабствѣ не только у природы и общества, но и у цивилизаціи. Употребляю сейчасъ слово ци­вилизація въ распространенномъ смыслѣ, который связываетъ ее съ процессомъ соціализаціи человѣка. О цѣнностяхъ куль­туры рѣчь будетъ потомъ. Цивилизація создана человѣкомъ, чтобы освободиться отъ власти стихійныхъ силъ природы. Че­ловѣкъ выдумалъ орудія, которыя поставилъ между собой и природой, и потомъ безконечно совершенствовалъ эти орудія. Интеллектъ былъ величайшимъ орудіемъ человѣка и въ немъ достигъ человѣкъ огромной изощренности. Но это сопровож- 99



далось ослабленіемъ инстинктовъ, организмъ человѣка началъ деградировать, такъ какъ въ борьбѣ орудія органическія на­чали замѣняться орудіями техническими. Человѣка цивилиза­ціи въ разныя эпохи преслѣдовала мысль, что, отойдя отъ природы, онъ потерялъ свою цѣлостность и первоначальную силу, онъ сталъ раздробленнымъ. Кромѣ того ставилъ чело­вѣкъ вопросъ о цѣнѣ цивилизаціи. Человѣкъ соединялся съ человѣкомъ для борьбы за жизнь со стихійными силами при­роды и для организаціи цивилизованнаго общества. Но очень быстро сталъ угнетать человѣкъ человѣка для этой цѣли и воз­никли отношенія господства и рабства. Робинзонъ началъ угнетать Пятницу. Развитіе цивилизаціи сопровождалось угне­теніемъ и эксплоатаціей огромныхъ массъ человѣчества, тру­дящагося народа. И это угнетеніе оправдывалось объективны­ми цѣнностями цивилизаціи. Цивилизація, повидимому, не могла возникнуть и не могла развиваться иначе, какъ путемъ страшнаго соціальнаго неравенства и угнетенія, она зачата во грѣхѣ. Это вопросъ очень элементарный и не онъ будетъ сей­часъ меня интересовать. Противъ цивилизаціи возставали та­кіе люди, какъ Ж.-Ж. Руссо, какъ Левъ Толстой, ихъ возстаніе ставитъ уже болѣе глубокую проблему. Сомнѣніе въ оправдан­ности цивилизаціи очень характерно для руссской мысли. И это связано не только съ вопросомъ о соціальномъ неравен­ствѣ и эксплоатаціи. Въ цивилизаціи есть ядъ, есть неправда и она дѣлаетъ человѣка рабомъ, мѣшаетъ ему достигнуть цѣ­лостности и полноты жизни. Цивилизація не есть послѣдняя цѣль человѣческаго существованія и верховная ея цѣнность. Она обѣщаетъ освободить человѣка и безспорно она да­етъ орудія освобожденія. Но она есть также объективація человѣческаго существованія и потому она несетъ съ собой порабощеніе. Человѣкъ дѣлается рабомъ цивилизаціи. Она не только создавалась на рабствѣ и порождала рабство въ отно­шеніи къ себѣ. Проблема стоитъ совсѣмъ не такъ, что цивили­заціи слѣдуетъ противопоставлять какое-то здоровое и бла­женное варварство, какого-то природнаго человѣка или доб­раго по природѣ дикаря. Это совершенно натуралистическая постановка проблемы, настолько устарѣвшая, что о ней не стоитъ и говорить. Злу и рабству цивилизаціи невозможно про­тивопоставлять добро и свободу природы. Судъ надъ цивили­заціей не можетъ совершать природа, его можетъ совершать только духъ. Человѣку цивилизаціи со всѣми его недостатка­ми противостоитъ не природный человѣкъ, а духовный чело­вѣкъ. Цивилизація находится между царствомъ природы и царствомъ свободы, это промежуточное царство. И вопросъ не въ томъ, чтобы идти отъ цивилизаціи къ природѣ, а въ томъ, чтобы идти отъ цивилизаціи къ свободѣ. Природа, къ которой хотѣли вернуться романтики, къ которой призывалъ Ж.-Ж. Руссо, къ которой призывалъ Толстой, для спасенія отъ лжи 100



цивилизаціи, совсѣмъ не есть природа, какъ объективирован­ное царство детерминизма и закономѣрности, это иная преоб­раженная природа, очень приближающаяся къ царству свобо­ды, это не природа «объективная», а природа «субъективная». Особенно ясно, что «природа» у Льва Толстого, которая боже­ственна, не есть природа безпощадной борьбы за существо­ваніе и взаимнаго истребленія, преобладанія сильнаго надъ слабымъ, механической необходимости и пр., это преображен­ная природа, это само Божество. Но Левъ Толстой приковы­валъ эту природу къ землѣ и земледѣльцу, къ физическому труду, пользующемуся элементарными орудіями, т.-е. прида­валъ этому характеръ опрощенія и возврата къ примитивному состоянію. Въ дѣйствительности онъ хотѣлъ элементаризаціи матеріальной жизни, чтобы человѣкъ могъ обратиться къ ду­ховной жизни, чему препятствуетъ цивилизація. Отрицаніе ци­вилизаціи и ея техники никогда не бываетъ послѣдовательнымъ, всегда что-то остается и отъ цивилизаціи и отъ техники, но въ бо­лѣе упрощенныхъ элементарныхъ формахъ. Это есть въ сущно­сти направленность воли къ освобожденію отъ власти множе­ственнаго міра, къ соединенію съ Единымъ, освобожденію въ Единомъ. Это есть желаніе перейти отъ раздробленности къ цѣлостности. За тягой къ «природному», къ «органическому» скрыта эта потребность освободиться отъ раздѣляющей мно­жественности міра цивилизаціи и перейти къ цѣлостности и единству божественной жизни. Человѣкъ чувствуетъ себя раз­давленнымъ этой нестерпимой множественностью, раздроб­ленностью, условностью цивилизованнаго міра. Оиъ находится во власти собственныхъ орудій. Всякій знаетъ, какъ затруд­няетъ и порабощаетъ человѣка обрастаніе множественностью вещей въ его повседневной жизни и какъ трудно ему осво­бодиться отъ власти вещей. Этимъ надѣляетъ человѣка услож­ненная цивилизація. Человѣкъ закованъ въ нормахъ и услов­ностяхъ цивилизаціи. Все его существованіе объективировано въ цивилизаціи, т.-е. выброшено во внѣ, экстеріоризировано. Человѣкъ раздавленъ и порабощенъ не только міромъ при­роды, но и міромъ цивилизаціи. Рабство у цивилизаціи есть другая сторона рабства у общества.Нѣтъ ничего болѣе банальнаго и плоскаго, чѣмъ защита благъ цивилизаціи идеологами буржуазныхъ классовъ. Эти классы любятъ сознавать себя носителями цивилизаціи и про­тивопоставлять себя внутреннимъ варварамъ, подъ которыми обыкновенно понимаютъ рабочій классъ. Боятся пролетарія, потому что пролетарій означаетъ существо, у котораго отня­ты всѣ блага цивилизаціи и всѣ цѣнности культуры, отъ кото­раго ґіо мысли Маркса отчуждена его человѣческая природа. Но кто виноватъ въ появленіи такого несчастнаго существа и возрастаніи количества такихъ существъ? Виноваты именно тѣ командующіе классы, которые въ защитѣ своихъ интере­101



совъ декламируютъ противъ внутренняго варвара и кричатъ объ угрозѣ цивилизаціи. Нѣтъ ничего противнѣе буржуазной защиты цивилизаціи. Проблема много сложнѣе. Существуетъ цивилизованное варварство, за которымъ чувствуется не «при­рода», а машина, механизмъ. Индустріальная техническая ци­вилизація являетъ собой все возрастающее цивилизованное варварство, паденіе качества. Но въ этомъ цивилизованномъ варварствѣ нѣтъ никакого возврата къ «природѣ». Въ человѣкѣ цивилизаціи періодически пробуждается звѣрь и дикарь, но въ измѣненномъ цивилизаціей формѣ, т.-е. въ ухудшенной фор­мѣ. Цивилизованіе человѣка есть процессъ не идущій особен­но глубоко и очень легко съ человѣка сдираются покровы ци­вилизаціи. При этомъ человѣкъ продолжаетъ пользоваться всѣми орудіями цивилизаціи. У Карлейля были очень глубокія идеи объ одеждѣ (Sartor Resartus). Это есть проблема отно­шенія между видимостью и подлинностью. Очень сложны и за­путаны отношенія между примитивизмомъ и цивилизаціей. Примитивизмъ продолжаетъ существовать внутри цивилиза­ціи, но онъ вооруженъ цивилизаціей и теряетъ свою первич­ность, наивность и свѣжесть. Свойства цивилизаціи технической таковы, что ею можетъ пользоваться варваръ совершенно такъ же, какъ и человѣкъ высокой культуры. Съ этимъ связана про­блема активнаго вторженія огромныхъ массъ въ исторію и культуру, которая всегда была аристократической по своему принципу. Ортего употребляетъ выраженіе «возстаніе массъ». Нарастаніе количества и власть большаго числа мѣняетъ ха­рактеръ культуры, перерождаетъ самую духовную жизнь. Это величайшій предразсудокъ, что ростъ народонаселенія есть всегда благо. ■ Возможно, что какъ разъ наоборотъ. Необхо­димо также устранить недоразумѣніе, согласно которому «мас­са» отождествляется съ рабочимъ классомъ или съ «наро­домъ». Масса есть категорія количества и она не опредѣля­ется высшими качествами и цѣнностями. Масса можетъ имѣть разное классовое происхожденіе. Есть буржуазная масса и она самая непріятная. Мелкая буржуазія и мелкое чиновничество, пролетаризированные элементы всѣхъ классовъ образуютъ большія массы, изъ которыхъ вербуются фашистскія банды. Масса опредѣляется не столько соціальными, сколько психо­логическими признаками. Массѣ противопоставляется не ка­кой-либо классъ, а личность. Главными признаками принадлеж­ности къ массѣ нужно считать невыраженность личности, от­сутствіе личной оригинальности, склонность къ смѣшенію съ количественной силой даннаго момента, необыкновенная спо­собность къ зараженію, подражательность, повторяемость. Че­ловѣкъ съ такими свойствами есть человѣкъ массы, къ какому бы классу онъ ни принадлежалъ. Ле Бонъ вѣрно говоритъ, что масса можетъ быть болѣе великодушна и жертвенна, чѣмъ отдѣльный индивидуумъ,какъ и болѣе жестока и безпощадна.102



Это обнаруживается въ возстаніяхъ и демонстраціяхъ, въ рево­люціяхъ и контръ-революціяхъ, въ религіозныхъ движеніяхъ. Массы возбудимы, но онѣ скорѣе консервативны, чѣмъ рево­люціонны. «Народъ» не есть «масса» и онъ имѣетъ качествен­ное опредѣленіе, связанное съ его трудомъ, съ его религіозны­ми вѣрованіями, съ пластическими формами его существова­нія. Вторженіе массъ есть вторженіе огромныхъ количествъ людей, у которыхъ не выражена личность, нѣтъ качествен­ныхъ опредѣленій, есть большая возбудимость, есть психоло­гическая готовность къ рабству. Это создаетъ кризисъ циви­лизаціи. Масса усваиваетъ себѣ техническую цивилизацію и охотно вооружается ею, но съ большимъ трудомъ усваиваетъ духовную культуру. Народная масса въ прошломъ имѣла свою духовную культуру, основанную на религіозной вѣрѣ, массы же въ этотъ переходный періодъ лишены всякой духовной культуры и онѣ дорожатъ только миѳами и символами, кото­рые имъ демагогически внушены, миѳами и символами націо­нальными и соціальными, расы, націи, государства, класса и пр. При этомъ всегда происходитъ идолотвореніе. Цѣнно­сти съ необыкновенной легкостью превращаются въ идолы. Вѣдь и сама цивилизація можетъ превратиться въ идола, какъ государство, нація, раса, пролетаріатъ, тотъ или иной соціаль­ный строй. Только ли терминологическимъ является различіе между цивилизаціей и культурой?§.Различеніе культуры и цивилизаціи стало популярнымъ со времени Шпенглера, но оно не есть его изобрѣтеніе. Тер­минологія тутъ условна. Французы, напримѣръ, предпочита­ютъ слово цивилизація, понимая подъ этимъ культуру, нѣм­цы предпочитаютъ слово культура. Русскіе раньше употребля­ли слово цивилизація, а съ начала XX вѣка отдали предпочте­ніе слову культура. Но славянофилы, К. Леонтьевъ, Достоевскій и др. уже отлично понимали различіе между культурой и циви­лизаціей. Ошибка Шпенглера заключалась въ томъ, что онъ придалъ чисто хронологическій смыслъ словамъ цивилизація и культура и увидѣлъ въ нихъ смѣну эпохъ. Между тѣмъ какъ всегда будутъ существовать культура и цивилизація и въ из­вѣстномъ смыслѣ цивилизація старѣе и первичнѣе культуры, культура образуется позже. Изобрѣтеніе техническихъ орудій, самыхъ элементарныхъ орудій примитивными людьми есть цивилизація, какъ цивилизація есть всякій соціализирующій процессъ. Латинское слово цивилизація указываетъ на соці­альный характеръ указываемаго этимъ словомъ процесса. Ци­вилизаціей нужно обозначать болѣе соціально-коллективный процессъ, культурой же процессъ болѣе индивидуальный и идущій вглубь. Мы, напримѣръ, говоримъ, что у этого чело­103



вѣка есть высокая культура, но не можемъ сказать, что у это­го человѣка очень высокая цивилизація. Мы говоримъ духов­ная культура, но не говоримъ духовная цивилизація. Цивилиза­ція означаетъ большую степень объективаціи и соціализаціи, культура же болѣе связана съ личностью и духомъ. Культура означаетъ обработку матеріала актомъ духа, побѣды формы надъ матеріей. Она болѣе связана съ творческимъ актомъ че­ловѣка. Хотя различіе тутъ относительное, какъ и всѣ уста­новленныя классификаціей различія. Эпохой цивилизаціи по преимуществу можно назвать такую эпоху, въ которой пре­обладающее значеніе получаютъ массы и техника. Это обыкно­венно говорятъ о нашей эпохѣ. Но и въ эпоху цивилизаціи существуетъ культура, какъ и въ эпоху культуры существу­етъ цивилизація. Техника, охватывающая всю жизнь, дѣйству­етъ разрушительно на культуру, обезличиваетъ ее. Но всегда въ такую эпоху есть элементы, которые возстаютъ противъ побѣднаго шествія технической цивилизаціи. Такова роль ро­мантиковъ. Существуютъ геніальные творцы культуры. Но культурная среда, культурная традиція, культурная атмосфера также основана на подражательности, какъ и цивилизація. Очень культурный человѣкъ извѣстнаго стиля обычно выска­зываетъ обо всемъ мнѣнія подражательныя, среднія, группо­выя, хотя бы эта подражательность сложилась въ культурной элитѣ, въ очень подобранной группѣ. Культурный стиль все­гда заключаетъ въ себѣ подражательность, усвоеніе традиціи, снъ можетъ быть соціально оригинальнымъ въ своемъ появ­леніи, но онъ индивидуально не оригиналенъ. Геній никогда не могъ вполнѣ вмѣститься въ культуру и культура всегда стре­милась превратить генія изъ дикаго животнаго въ животное домашнее. Соціализаціи подлежитъ не только варваръ, но и творческій геній. Творческій актъ, въ которомъ есть дикость и варварство, объективируется и превращается въ культуру. Культура занимаетъ среднюю зону между природой и техни­кой и она часто бываетъ раздавлена между этими двумя си­лами. Но въ мірѣ объективированномъ никогда не бываетъ цѣльности и гармоніи. Существуетъ вѣчный конфликтъ между цѣнностями культуры и цѣнностями государства и общества. Въ сущности государство и общество всегда стремились къ тоталитарности, дѣлали заказы творцамъ культуры и требо­вали отъ нихъ услугъ. Творцы культуры всегда съ трудомъ защищали свою свободу, но имъ легче это было дѣлать при мейьшей унификаціи общества, въ обществѣ болѣе диффе­ренцированномъ. Цѣнности низшаго порядка, напримѣръ, го­сударство, всегда стремились подчинить и поработить себѣ цѣнности высшаго порядка, напримѣръ, цѣнности духовной жизни, познанія, искусства. М. Ше;леръ пытался установить градаціи цѣнностей: цѣнности благородства выше, чѣмъ цѣн­ности пріятнаго, цѣнности духовныя выше цѣнностей виталь­104



ныхъ, цѣнности святости выше духовныхъ цѣнностей. Но со­вершенно несомнѣнно, что цѣнности святости и цѣнности ду­ховныя имѣютъ гораздо меньше силы, чѣмъ цѣнности пріят­наго или цѣнности витальныя, которыя очень деспотичны. Та­кова структура объективированнаго міра. Очень важно опре­дѣлить соотношеніе между аристократическими и демократи­ческими началами въ культурѣ.Культура основана на аристократическомъ принципѣ, на принципѣ качественнаго отбора. Творчество культуры во всѣхъ сферахъ стремится къ совершенству, къ достиженію высшаго качества. Такъ въ познаніи, такъ въ искусствѣ, такъ въ выра­боткѣ душевнаго благородства и культурѣ человѣческихъ чувствъ. Истина, красота, правда, любовь не зависятъ отъ ко­личества, это качества. Аристократическій принципъ отбора образуетъ культурную элиту, духовную аристократію. Но культурная элита не можетъ оставаться замкнутой въ себѣ, изолированной, самоутверждающейся подъ страхомъ удале­нія отъ истоковъ жизни, изсяканія творчества, вырожденія и умиранія. Всякій групповой аристократизмъ неизбѣжно вы­рождается и изсыхаетъ. Какъ не можетъ творчество культур­ныхъ цѣнностей сразу быть распространено на безкачествен­ную массу человѣчества, также не можетъ не происходить про­цесса демократизаціи культуры. Истина аристократична въ томъ смыслѣ, что она есть достиженіе качества и совершен­ства въ познаніи, независимо отъ количества, отъ мнѣнія и требованія человѣческихъ количествъ. Но это совсѣмъ не зна­читъ, что истина существуетъ для избраннаго меньшинства, для аристократической группы, истина существуетъ для всего человѣчества и всѣ люди призваны быть пріобщенными къ ней. Нѣтъ ничего противнѣе гордости и презрительности зам­кнутой элиты. Великіе геніи никогда не были такими. Можно даже сказать, что образованіе касты культурно утонченныхъ и усложненныхъ людей, теряющихъ СВЯЗЬ съ широтой и глуби­ной жизненнаго процесса, есть ложное образованіе. Одиноче­ство почитающихъ себя принадлежащими къ культурной эли­тѣ есть ложное одиночество, это есть все-таки стадное одино­чество, хотя бы стадо было малой группой, это не есть одино­чество пророковъ и геніевъ. Геній близокъ къ первореально- сти, къ подлинному существованію, культурная же элита под­чинена законамъ объективаціи и соціализаціи. Это въ ней вы­рабатывается культуропоклонство, которое есть одна изъ формъ идолопоклонства и рабства человѣка. Подлинный ду­ховный аристократизмъ связанъ съ сознаніемъ служенія, а не съ сознаніемъ своей привилегированности. Подлинный аристо­кратизмъ есть не что иное, какъ достиженіе духовной свободы, независимости отъ окружающаго міра, отъ человѣческаго ко­личества, въ какой бы формѣ оно ни явилось, какъ слушаніе внутренняго голоса, голоса Бога и голоса совѣсти. Аристокра­105



тизмъ есть явленіе личности не согласной на смѣшеніе, на кон­формизмъ, на рабство у безкачественнаго міра. Но человѣче­скій міръ полонъ не этого аристократизма, а аристократизма изоляціи, замкнутости, гордости, презрѣнія, высокомѣрнаго отношенія къ стоящимъ ниже, т.-е. ложнаго аристократизма, аристократизма кастоваго, порожденнаго соціальнымъ процес­сомъ. Можно было бы установить различіе между цѣнностями демократическими и цѣнностями аристократическими внутри культуры. Такъ цѣнности религіозныя и цѣнности соціальныя должны быть признаны демократическими, цѣнности же, свя­занныя съ философіей, искусствомъ, мистикой, культурой эмо­цій, должны быть признаны аристократическими. У Тарда есть- интересныя мысли о разговорѣ, какъ формѣ общенія. Разго­воръ есть порожденіе высокой культуры. Можно различать разговоръ ритуальный, условный, утилитарный и разговоръ интеллектуальный, безполезный, искренній. Именно второй типъ разговора и есть показатель высокой культуры. Но тра­гедія культуры въ томъ, что всякая высокая качественная культура не имѣетъ передъ собой перспективы безконечнаго развитія. Цвѣтеніе культуры смѣняется упадкомъ. Образова­ніе культурной традиціи означаетъ высокую культуру, при этомъ являются не только творцы культуры, но и культурная среда. Слишкомъ же затвердѣлыя и закрѣпленныя традиціи культуры означаютъ ослабленіе культурнаго творчества. Куль­тура всегда кончается декадансомъ, въ этомъ ея рокъ. Объек­тивація творчества означаетъ охлажденіе творческаго огня. Эгоцентризмъ и изоляція культурной элиты, которая дѣлается болѣе потребительской, чѣмъ творческой, ведетъ къ подмѣ­нѣ жизни литературой. Образуется искусственная атмосфера литературы, въ которой люди ведутъ призрачное существова­ніе. Культурные люди становятся рабами литературы, рабами послѣднихъ словъ въ искусствѣ. При этомъ эстетическія суж­денія бываютъ не личными,- а элитски-групповыми.Культура и культурныя цѣнности создаются творческимъ актомъ человѣка, въ этомъ обнаруживается геніальная при­рода человѣка. Огромные дары вложилъ человѣкъ въ куль­туру. Но тутъ же обнаруживается и трагедія человѣческаго творчества. Есть несоотвѣтствіе между творческимъ актомъ, творческимъ замысломъ и творческимъ продуктомъ. Творче­ство есть огонь, культура же есть уже охлажденіе огня. Твор­ческій актъ есть взлетъ, побѣда надъ тяжестью объективиро- ѣаднаго міра, надъ детерминизмомъ, продуктъ творчества въ культурѣ есть уже притяженіе внизъ, осѣданіе. Творческій актъ, творческій огонь находится въ царствѣ субъективности, продуктъ же культуры находится въ царствѣ объективности. Въ культурѣ происходитъ какъ бы все то же отчужденіе, эксте- ріоризація человѣческой природы. Вотъ почему человѣкъ по­падаетъ въ рабство у культурныхъ продуктовъ и цѣнностей.106



Культура сама по себѣ не есть преображеніе жизни и явленіе, новаго человѣка. Она обозначаетъ возвратъ творчества чело­вѣка назадъ, къ тому объективированному міру, изъ котораго онъ хотѣлъ вырваться. Но этотъ объективированный міръ ока­зывается обогащеннымъ. Впрочемъ творчество великихъ ге­ніевъ всегда было прорывомъ за грани объективированнаго, детерминированнаго міра, и это отразилось нц продуктахъ ихъ творчества. Это тема великой русской литературы XIX вѣка, которая всегда выходила за грани литературы и искусства. Это тема всѣхъ философовъ экзистенціальнаго типа, начиная съ бл. Августина. Это тема и вѣчной распри классицизма и роман тизма, которая идетъ вглубь вѣковъ. Классицизмъ и естьіне что иное, какъ утвержденіе возможности достиженія совер­шенства творческаго продукта въ объективированномъ мірѣ, при совершенной экстеріоризаціи этого продукта отъ самаго творца. Классицизмъ не интересуется экзистенціальностью творца и не хочетъ видѣть выраженій этой экзистенціально - сти въ творческомъ продуктѣ. Поэтому классицизмъ требуетъ конечности въ оформленіи продукта творчества, видитъ въ ко­нечномъ признакъ совершенства и боится безконечности, ко­торая раскрывается въ экзистенціальной сферѣ и не можетъ быть выражена въ объективированной сферѣ, какъ совершен­ство формы. Чистаго классицизма никогда не существовало и величайшіе творцы никогда не бывали чистыми классиками. Можно ли сказать, что греческая трагедія, діалоги Платона, Данте, Сервантесъ, Шекспиръ, Гете, Левъ Толстой и Достоев­скій, Микель Анджело, Рембрандтъ, Бетховенъ принадлежатъ къ чисто классическому типу? Конечно, нѣтъ. Романтизмъ не вѣритъ въ возможность достиженія совершенства творческаго продукта въ объективированномъ мірѣ, онъ устремленъ къ безконечности и хочетъ это выразить, онъ погруженъ въ міръ субъективности и болѣе дорожитъ самимъ экзистенціальнымъ, творческимъ подъемомъ, творческимъ вдохновеніемъ, чѣмъ объективнымъ продуктомъ. Чистаго романтизма также ни­когда не существовало, но духъ романтизма шире романтиче­ской школы въ собственномъ смыслѣ слова. Въ романтизмѣ есть много дурного и безсильнаго, но вѣчная правда роман­тизма —въ этой раненности неправдой объективаціи, въ созна­ніи несоотвѣтствія между творческимъ вдохновеніемъ и творче­скимъ продуктомъ. Необходимо яснѣе понять, что значитъ объективація творчества въ цѣнностяхъ культуры и въ какомъ смыслѣ нужно возставать противъ нея. Тутъ возможно боль­шое недоразумѣніе. Творч. актъ есть не только движеніе вверхъ, но и движеніе къ другому, къ міру, къ людямъ. Философъ не можетъ не выражать себя въ книгахъ, ученый въ опублико­ванныхъ изслѣдованіяхъ, поэтъ въ стихахъ, музыкантъ въ симфоніяхъ, художникъ въ картинахъ, соціальный реформа­торъ въ соціальныхъ реформахъ. Творческій актъ не можетъ 107



быть задушенъ внутри творца, не находя себѣ никакого выхо­да. Но совершенно невѣрно отождествлять реализацію твор­ческаго акта съ объективаціей. Объективированный міръ есть лишь состояніе міра, въ которомъ приходится жить творцу. И всякое выраженіе творческаго акта во внѣ попадаетъ во власть этого міра. Важно сознать трагическую ситуацію твор­ца и порожденную имъ трагедію творчества. Борьба противъ рабства у объективированнаго міра, противъ охлажденія твор­ческаго огня въ продуктахъ творчества заключается совсѣмъ не въ томъ, что творецъ перестаетъ выражать себя и реализо­вать себя въ своихъ твореніяхъ, это было бы нелѣпое требо­ваніе — борьба эта заключается въ максимальномъ прорывѣ замкнутаго круга объективаціи черезъ творческій актъ, въ максимальной экзистенціальности твореній творца, во втор­женіи максимальной субъектности въ объектность міра. Смыслъ творчества въ упрежденіи преображенія міра, а не закрѣпле­ніи этого міра въ объективномъ совершенствѣ. Творчество есть борьба противъ объектности міра, борьба противъ мате­ріи и необходимости. Эта борьба отражается въ величайшихъ явленіяхъ культуры. Но культура хочетъ оставить человѣка въ этомъ мірѣ, она прельщаетъ человѣка своими цѣнностями и своими достиженіями имманентнаго совершенства. Творческій же огонь возгорѣвшійся за фасадомъ культуры былъ трансцен- дированіемъ, но трансцендированіемъ пресѣченнымъ. И вся про­блема въ томъ, какъ съ пути объективаціи перейти на путъ трансцендированія. Цивилизація и культура творятся человѣ­комъ и порабощаютъ человѣка, порабощаютъ высшимъ, а не низшимъ.Нелѣпо было бы просто отрицать культуру и особенно призывать къ состоянію докультурному, какъ нелѣпо просто отрицать общество и исторію, но важно понять противорѣ­чія культуры и неизбѣжность высшаго суда надъ ней, какъ и надъ обществомъ и исторіей. Это не аскетическое отноше­ніе къ культурѣ и творчеству, а отношеніе эсхатологическое, я бы сказалъ революціонно-эсхатологическое. Но еще въ пре­дѣлахъ самой культуры возможны творческіе прорывы и пре­ображенія, возможна побѣда музыки, величайшаго изъ искусствъ, музыки и въ мысли и въ познаніи. Еще въ самомъ обществѣ возможны прорывы къ свободѣ и любви, еще въ мірѣ объективаціи возможно трансцендированіе, еще въ исто­ріи возможно вторженіе метаисторіи, еще во времени возмож­ны достиженія мгновеній вѣчности. Но въ массовыхъ процес­сахъ исторіи, въ остывшихъ и кристаллизованныхъ традиціяхъ культуры, въ формировавшихся организаціяхъ общества по­бѣждаетъ объективація и человѣкъ прельщается рабствомъ, котораго не сознаетъ и которое переживаетъ какъ сладость. Человѣкъ порабощенъ нормами наукъ и искусствъ. Академизмъ былъ орудіемъ этого порабощенія. Это есть систематическое, 108



организованное угашеніе творческаго огня, требованіе, чтобы творческая личность была вполнѣ подчинена соціальной груп­пѣ. Требованіе «объективности» вовсе не есть требованіе исти­ны, а соціализація, подчиненіе среднему человѣку, обыденно­сти. Человѣкъ порабощенъ разуму цивилизаціи. Но этотъ ра­зумъ не есть божественный Логосъ, это разумъ средне-нор­мальнаго, соціализированнаго сознанія, которое приспособля­ется къ среднему духовному уровню и къ низшей ступени ду­ховной общности людей. Такъ подавляется цѣлостная личность и не дается хода ея сверхраціональнымъ силамъ.Такърке по­рабощаетъ человѣка добро цивилизаціи, добро превращен­ное въ законъ и соціализированное, обслуживающее соціаль­ную обыденность. Человѣкъ попадаетъ въ рабство къ иде­альнымъ культурнымъ цѣнностямъ. Человѣкъ превращаетъ въ идолы науку, искусства, всѣ качества культуры и это дѣлаетъ его рабомъ. Сіентизмъ, эстетизмъ, снобизмъ культурности — сколько формъ человѣческаго рабства. За идеальными цѣнно­стями в свое время стояли пророки и геніи, творческое вдохно­веніе и горѣніе. Но когда пророкамъ и геніямъ поставлены памятники и ихъ именами названы улицы, образуется охлаж­денная серединная культура, которая уже не терпитъ новаго пророчества и новой геніальности. Всегда образуется закон- ничество и фарисейство культуры и всегда неизбѣжно возста­ніе профетическаго духа. Культура великое благо, путь чело­вѣка^ нельзя позволять варварамъ ее отрицать. Но надъ куль­турой неизбѣженъ высшій судъ, есть апокалипсисъ культурЬі. Культура, какъ и вся земля, должна быть преображена въ но­вую жизнь, она не можетъ безконечно длиться въ своей сере- динности, въ своей законнической охлажденности. Объ этомъ будетъ рѣчь въ послѣдней главѣ. Есть ложь, къ которой при­нуждаетъ цивилизація и культура. Пуленъ вѣрно говоритъ, что эта ложь есть систематизированный, прикровенный раз­доръ. На поверхности же царитъ единство. Лжи необходимо противопоставлять правду, хотя бы эта правда казалась опас­ной и разрушительной. Правда всегда опасна. Ложь накопля­ется потому, что цѣли подмѣниваются средствами. И такъ дав­но средства превратились въ цѣль, что до цѣлей уже добрать­ся невозможно. Цивилизація возникла какъ средство, но была превращена въ цѣль, деспотически управляющей человѣкомъ. Культура со всѣми своими цѣнностями есть средство для ду­ховной жизни, для духовнаго восхожденія человѣка, но она превратилась въ самоцѣль, подавляющую творческую свобо­ду человѣка. Это есть неотвратимый результатъ объективаціи, которая всегда разрываетъ средства и цѣли. Актуализмъ циви­лизаціи требуетъ отъ человѣка все возрастающей активности, но „этимъ требованіемъ онъ порабощаетъ человѣка, превра­щая его въ механизмъ. Человѣкъ дѣлается средствомъ нечело­вѣческаго актуальнаго процесса, техническаго и индустріаль- 109



наго. Результатъ этого актуализма совсѣмъ не для человѣка, человѣкъ для этого результата. Духовная реакція противъ это­го актуализма есть требованіе права на созерцаніе. Созерцаніе есть передышка, обрѣтеніе мгновенія, въ которомъ человѣкъ выходитъ изъ порабощенности потокомъ времени. Въ старой •культурѣ безкорыстное созерцаніе играло огромную роль. Но исключительная культура созерцанія можетъ быть пассивно­стью человѣка, отрицаніемъ активной роли въ мірѣ. Поэтому необходимо соединеніе созерцанія и активности. Самое же главное, что человѣкъ и въ отношеніи къ культурѣ и въ отно­шеніи къ техникѣ долженъ быть господиномъ, а не рабомъ. Когда же провозглашается принципъ силы и сила ставится выше правды и выше цѣнности, то это означаетъ конецъ и смерть цивилизаціи. И тогда нужно ждать новыхъ могущест­венныхъ вѣрованій, захватывающихъ человѣка, и новаго духов­наго подъема, который побѣдитъ грубую силу.6) РАБСТВО ЧЕЛОВѢКА У САМОГО СЕБЯ 
И ПРЕЛЬЩЕНІЕ ИНДИВИДУАЛИЗМА.

§•Послѣдней истиной о рабствѣ человѣка является то, что человѣкъ есть рабъ у самого себя. Онъ попадаетъ въ рабство у объектнаго міра, но это есть рабство у собственныхъ эксте- ріоризацій. Человѣкъ находится въ рабствѣ у разнаго рода идоловъ, но это идолы имъ созданные. Человѣкъ всегда явля­ется рабомъ того, что находится какъ бы внѣ его, что от­чуждено отъ него, но источникъ рабства внутренній. Борьба свободы и рабства разыгрывается во внѣшнемъ, объективиро­ванномъ, экстеріоризированномъ мірѣ. Но съ экзистенціальной точки зрѣнія это есть внутренняя духовная борьба. Это слѣ­дуетъ уже изъ того, что человѣкъ есть микрокосмъ. Въ уни­версальномъ, заключенномъ въ личности, происходитъ борьба свободы и рабства и борьба эта проецируется въ объектив­номъ мірѣ. Рабство человѣка заключается не только въ томъ, что внѣшняя сила порабощаетъ его, но еще глубже въ томъ, что онъ соглашается быть рабомъ, что онъ по рабски прини­маетъ дѣйствіе порабощающей его силы. Рабство характери­зуется, какъ соціальное положеніе людей въ объективномъ мі­рѣ. Такъ, напримѣръ, въ тоталитарномъ государствѣ всѣ лю­ди рабы. Но это не есть послѣдняя истина феноменологіи раб­ства. Было уже сказано, что рабство есть прежде всего струк­тура сознанія и извѣстнаго рода объективная структура созна­нія. «Сознаніе» опредѣляетъ «бытіе» и лишь во вторичномъ процессѣ «сознаніе» попадаетъ въ рабство къ «бытію». Рабье общество есть порожденіе внутренняго рабства человѣка. Че- 
ПО



ловѣкъ живетъ во власти иллюзіи, которая такъ сильна, что представляется нормальнымъ сознаніемъ. Иллюзія эта выра­жается въ обычномъ сознаніи, что человѣкъ находится въ рабствѣ у внѣшней силы, въ то время какъ онъ находится въ рабствѣ у самого себя. Иллюзія сознанія иная, чѣмъ та, кото­рую разоблачили Марксъ и Фрейдъ. Человѣкъ рабски опре­дѣляетъ свое отношеніе къ «не-я» прежде всего потому, что опредѣляетъ рабски свое отношеніе къ «я». Отсюда совсѣмъ не вытекаетъ той рабьей соціальной философіи, согласно ко­торой человѣкъ долженъ терпѣть внѣшнее соціальное рабство и лишь внутренне освобождать себя. Это есть совершенно лож­ное пониманіе отношенія между «внутреннимъ» и «внѣшнимъ». Внутреннее освобожденіе непремѣнно требуетъ и внѣшяго освобожденія, разрушенія рабьей зависимости отъ соціальной тираніи. Свободный не можетъ терпѣть соціальнаго рабства, но онъ въ духѣ остается свободнымъ и въ томъ случаѣ, если не въ силахъ побѣдить внѣшняго, соціальнаго рабства. Это есть борьба, которая можетъ быть очень трудной и длитель­ной. Свобода предполагаетъ преодолѣваемое сопротивленіе.Эгоцентризмъ есть первородный грѣхъ человѣка, нару­шеніе истиннаго отношенія между «я» и его другимъ, Богомъ, міромъ и людьми, между личностью и универсумомъ. Эгоцен­тризмъ есть иллюзорный, извращенный универсализмъ. Онъ даетъ ложную перспективу на міръ и на всякую реаль­ность въ мірѣ, есть потеря способности истиннаго воспрія­тія реальностей. Эгоцентрикъ находится во власти объекти­ваціи, которую хочетъ превратить въ орудіе самоутвержде­нія, и это самое зависимое существо, находящееся въ вѣчномъ рабствѣ. Тутъ скрыта величайшая тайна человѣческаго суще­ствованія. Человѣкъ рабъ окружающаго внѣшняго міра, по­тому что онъ рабъ самого себя, своего эгоцентризма. Чело­вѣкъ рабски подчиняется внѣшнему рабству, исходящему отъ объекта, именно потому, что онъ эгоцентрически самоутвержда­ется. Эгоцентрики обыкновенно бываютъ конформистами. Тотъ, кто рабъ самого себя, теряетъ самого себя. Рабству про­тивоположна личность, но ’ эгоцентризмъ есть разложеніе лич­ности. Рабство человѣка у самого себя есть не только рабство у своей низшей, животной природы. Это грубая форма эго­центризма. Человѣкъ бываетъ рабомъ и своей возвышенной природы и это гораздо важнѣе и безпокойнѣе. Человѣкъ бы­ваетъ рабомъ своего рафинированнаго «я», очень отошедша­го отъ «я» животнаго, онъ бываетъ рабомъ своихъ высшихъ идей, высшихъ чувствъ, своихъ талантовъ. Человѣкъ можетъ совсѣмъ не замѣчать, не сознавать, что онъ и высшія цѣнно­сти превращаетъ въ орудіе эгоцентрическаго самоутвержде­нія. Фанатизмъ есть именно такого рода эгоцентрическое само­утвержденіе. Въ книгахъ о духовной жизни разсказывается, что смиреніе можетъ превратиться въ величайшую гордость. Нѣтъ 111



ничего болѣе безвыходнаго, чѣмъ гордость смиренныхъ. Типъ фарисея есть типъ человѣка, у котораго преданность закону добра и чистоты, возвышенной идеѣ превратилась въ эгоцен­трическое самоутвержденіе и самодовольство. Даже святость можетъ превратиться въ форму эгоцентризма и самоутвержде­нія и сдѣлаться лже-святостью. Возвышенный идеальный эго­центризмъ есть всегда идолотвореніе и ложное отношеніе къ идеямъ, подмѣняющее отношеніе къ живому Богу. Всѣ формы эгоцентризма, отъ самыхъ низменныхъ до самыхъ возвышен­ныхъ, всегда означаютъ рабство человѣка, рабство человѣка у самого себя, а черезъ это и рабство и окружающаго міра. Эгоцентрикъ есть существо порабощенное и порабощающее. Существуетъ порабощающая діалектика идей' въ человѣче­скомъ существованіи, это есть діалектика экзистенціальная, а не логическая. Нѣтъ ничего страшнѣе человѣка, одержимаго ложными идеями и самоутверждающагося на почвѣ этихъ идей, это тиранъ и самого себя и другихъ людей. Эта тира­нія идей можетъ стать основой государственнаго и соціальнаго строя. Религіозныя, національныя, соціальныя идеи могутъ играть такую роль поработителей, одинаково идеи реакціон­ныя и революціонныя. Страннымъ образомъ идеи поступаютъ на службу эгоцентрическихъ инстинктовъ и эгоцентрическіе инстинкты отдаются на службу попирающихъ человѣка идей. И всегда торжествуетъ рабство внутреннее и внѣшнее. Эго­центрикъ всегда попадаетъ во власть объективаціи. Эгоцен­трикъ, разсматривающій міръ, какъ свое средство, всегда вы­брасывается во внѣшній міръ и зависитъ отъ него. Но чаще всего рабство человѣка у самого себя принимаетъ форму прельщенія индивидуализма. §Индивидуализмъ есть явленіе сложное, которое нельзя просто оцѣнивать. Индивидуализмъ можетъ имѣть и положи­тельное и отрицательное значеніе. 'Часто индивидуализмомъ называютъ персонализмъ, вслѣдствіе терминологической не­точности. Человѣка называютъ индивидуалистомъ по характе­ру или потому, что онъ независимъ, самобытенъ, свободенъ въ своихъ сужденіяхъ, не смѣшивается съ окружающей средой и возвышается надъ ней, или потому, что онъ изолированъ въ себѣ, неспособенъ къ общенію, презираетъ людей, эгоцентри­ченъ. Но въ строгомъ смыслѣ слова индивидуализмъ происхо­дитъ отъ слова индивидуумъ,а не личность. Утвержденіе вер­ховной цѣнности личности, защита ея свободы и црава реали­зовать жизненныя возможности, стремленіе ея къ полнотѣ не есть индувидуализмъ. О различіи между индивидуумомъ и лич­ностью было достаточно сказано. У Ибсена въ «Перъ Гинтѣ» раскрывается геніальная экзистенціальная діалектика индиви- 112



дуализма. Ибсенъ ставитъ проблему: что значитъ быть са­мимъ собой, быть вѣрнымъ самому себѣ? Перъ Гинтъ хотѣлъ быть самимъ собой, быть оригинальнымъ индивидуумомъ и онъ совершенно потерялъ и загубилъ свою личность. Онъ именно былъ рабомъ самого себя. Эстетизируюш.ій индивидуализмъ культурной элиты, который раскрывается въ современномъ ро­манѣ, есть разложеніе личности, распаденіе цѣлостной личности на разорванныя состоянія и рабство человѣка у этихъ сво­ихъ разорванныхъ состояній. Личность и есть внутренняя цѣ­лостность и единство, овладѣніе самимъ собой, побѣда надъ рабствомъ. Разложеніе личности есть распаденіе на отдѣльные самоутверждающіеся интеллектуальные, эмоціональные, чув­ственные элементы. Разлагается сердечный центръ человѣка. Только духовное начало поддерживаетъ единство душевной жизни и созидаетъ личность. Человѣкъ попадаетъ въ самыя разнообразныя формы рабства, когда онъ можетъ противопо­ставлять порабощающей силѣ лишь разорванные элементы, а не цѣлостную личность. Внутренній источникъ рабства человѣ­ка связанъ съ автономіей разодранныхъ частей человѣка, съ утратой внутренняго центра. Разорванный на части человѣкъ легко поддается аффекту страха," а страхъ и есть то, что бо­лѣе всего держитъ человѣка въ рабствѣ. Страхъ побѣждается цѣлостной, централизованной личностью, напряженнымъ пе­реживаніемъ достоинства личности, его не могутъ побѣдить интеллектуальные, эмоціональные, чувственные элементы чело­вѣка. Личность есть цѣлое, противостоящій же ей объективи­рованный міръ частичекъ. Но сознавать себя, какъ цѣлое, про­тивящееся со всѣхъ сторонъ объективированному міру, мо­жетъ только цѣлостная личность, образъ высшаго бытія. Раб­ство человѣка у самого себя, дѣлающее его рабомъ не-я, всегда означаетъ разорванность и раздробленность. Всякая одержи­мость, низкой ли страстью или высокой идеей, означаетъ уте­рю духовнаго центра человѣка. Ложна старая атомистическая теорія душевной жизни, которая выводитъ единство душевна­го процесса изъ особаго рода психической химіи. Единство душевнаго процесса относительно и легко опрокидывается. Синтезируетъ и приводитъ къ единству душевный процессъ активное духовное начало. Это и есть выработка личности. Центральное значеніе имѣетъ не идея души, а идея цѣлостнаго человѣка, объемлющаго духовное, душевное и тѣлесное нача­ло. Напряженный витальный процессъ можетъ разрушить лич­ность. Воля къ могуществу опасна не только для тѣхъ, на ко­го она направлена, но и для самаго субъекта этой воли, она дѣйствуетъ разрушительно и порабощаетъ человѣка, допу­стившаго себя до этого одержанія волей къ могуществу. У Ницше истина создается витальнымъ процессомъ, волей къ могуществу. Но это есть самая антиперсоналистическая точка зрѣнія. Воля къ могуществу не даетъ возможности узнать 113



истину. Истина никакихъ услугъ не оказываетъ стремящимся къ могуществу, т.-е. къ порабощенію. Въ волѣ къ могуществу дѣйствуютъ центробѣжныя силы въ человѣкѣ, обнаруживает­ся неспособность владѣть собой и противиться власти объект­наго міра. Рабство у самого себя и рабство у объективнаго мі­ра есть одно и то же рабство. Стремленіе къ господству, къ могуществу, къ успѣху, къ славѣ, къ наслажденію жизнью все­гда есть рабство, рабье отношеніе къ себѣ и рабье отношеніе къ міру, ставшему предметомъ вождѣленія, похоти. Похоть власти есть рабій инстинктъ.Одна изъ человѣческихъ иллюзій есть увѣренность, что индивидуализмъ есть противоположеніе индивидуальнаго че­ловѣка и- его свободы окружающему міру, всегда стремящему­ся его насиловать. Въ дѣйствительности индивидуализмъ есть уже объективація и связанъ съ экстеріоризаціей человѣческаго существованія. Это очень прикрыто и не сразу видно. Инди­видуумъ есть часть общества, часть рода, часть міра. Индиви­дуализмъ есть изоляція части отъ цѣлаго или возстаніе части противъ цѣлаго. 'Но быть частью какого-либо цѣлаго, хотя бы возставъ противъ этого цѣлаго, значитъ уже быть экстеріори- зированнымъ. Лишь въ мірѣ объективаціи, т.-е. въ мірѣ отчуж­денности, безличности и детерминизма, существуетъ то отно­шеніе части и цѣлаго, которое обнаруживается въ индивидуа­лизмѣ. Индивидуалистъ изолируется и самоутверждается въ отношеніи къ универсуму, онъ воспринимаетъ универсумъ ис­ключительно, какъ насиліе надъ нимъ. Въ извѣстномъ смыслѣ индивидуализмъ есть обратная сторона коллективизма. Утон­ченный индивидуализмъ новаго времени, которое впрочемъ стало очень старымъ, индивидуализмъ идущій отъ Петрарки и ренессанса былъ бѣгствомъ отъ міра и общества къ самому себѣ, къ собственной душѣ, въ лирику, поэзію, музыку. Ду­шевная жизнь человѣка очень обогатилась, но подготовлялись и процессы диссоціаціи личности. Совершенно другое значитъ персонализмъ. Личность включаетъ въ себя универсумъ, но это включеніе универсума происходитъ не въ планѣ объектности, а въ планѣ субъектности, т.-е. экзистенціальности. Личность сознаетъ себя вкорененной въ царство свободы, т.-е. въ цар­ство духа и оттуда черпаетъ свои силы для борьбы и актив­ности. Это и значитъ быть личностью, быть свободнымъ. Ин­дивидуалистъ же въ сущности вкорененъ въ объективирован­номъ мірѣ, соціальномъ и природномъ и при этой вкоренен- ности хочетъ себя изолировать и противопоставить себя то­му! міру, къ которому принадлежитъ. Индивидуалистъ есть въ сущности человѣкъ соціализированный, но переживающій эту соціализированность, какъ насиліе, страдающій отъ нея, изоли­рующій себя и безсильно возстающій. Это есть парадоксъ ин­дивидуализма. Напримѣръ, ложный индивидуализмъ обнару­живается въ либеральномъ соціальномъ строѣ. В этомъ строѣ, 114



который фактически былъ строемъ капиталистическимъ, инди­видуумъ былъ раздавленъ игрой экономическихъ силъ и инте­ресовъ, онъ раздавленъ самъ и раздавливалъ другихъ. Персо­нализмъ имѣетъ тенденцію коммюнотарную, хочетъ установить братскія отношенія между людьми. Индивидуализмъ же въ со­ціальной жизни устанавливаетъ волчьи отношенія между людь­ми. Замѣчательно, что великіе творческіе люди въ сущности никогда не были индивидуалистами. Они бывали одинокими и не признанными, бывали въ остромъ конфликтѣ съ окружаю­щей средой, съ установленными коллективными мнѣніями и сужденіями. Но они всегда сознавали свою призванность къ служенію, они имѣли универсальную миссію. Нѣтъ ничего бо­лѣе ложнаго, чѣмъ сознаніе свого дара, своего генія, какъ при­вилегіи и какъ оправданія индивидуалистической изоляціи. Есть два разныхъ типа одиночества — одиночество творче­ской личности, переживающей конфликтъ внутренняго универ­сализма съ объективированнымъ универсализмомъ, и одиноче­ство индивидуалиста, противополагающаго этому объективи­рованному универсализму, къ которому онъ въ сущности при­надлежитъ, свою опустошенность и безсиліе. Есть одиночество внутренней полноты и одиночество внутренней пустоты. Есть одиночество героизма и одиночество пораженности, одиноче­ство, какъ сила, и одиночество, какъ безсиліе. Одиночество, находящее себѣ лишь пассивное эстетическое утѣшеніе, при­надлежитъ обыкновенно ко второму типу. Левъ Толстой чув­ствовалъ себя очень одинокимъ, одинокимъ даже среди сво­ихъ послѣдователей, но онъ принадлежалъ къ первому типу. Къ первому типу принадлежитъ всякое профетическое одино­чество. Поразительно, что одиночество и отчужденность, свой­ственное индивидуалисту, обыкновенно приводитъ къ подчине­нію ложнымъ общностямъ. Индивидуалистъ очень легко дѣла­ется конформистомъ и подчиняется чужому міру, которому ничего не можетъ противопоставить. Примѣры этому даны въ революціяхъ и контр-революціяхъ, въ тоталитарныхъ государ­ствахъ. Индивидуалистъ — рабъ самого себя, онъ прельщенъ рабствомъ у собственнаго «я» и потому онъ не можетъ проти­востоять рабству идущему отъ «не-я». Личность же есть осво­божденіе и отъ рабства «я» и отъ рабства у «не-я». Человѣкъ всегда есть рабъ «не-я» черезъ «я», черезъ состояніе, въ кото­ромъ «я» находится. Порабощающая сила объектнаго міра мо­жетъ сдѣлать личность мученикомъ, но не можетъ сдѣлать конформистомъ. Конформизмъ, который есть форма рабства, всегда пользуется тѣми или иными соблазнами и инстинкта­ми человѣка, тѣми или иными порабощеніями у собственна­го «я».Юнгъ устанавливаетъ два психологическихъ типа — ин- тервертированный, обращенный внутрь, и экстервертирован- ный, обращенный во внѣ. Это различіе относительно и услов- 115



но, какъ и всѣ классификаціи. Въ дѣйствительности въ одномъ и томъ же человѣкѣ можетъ бытъ и интервертированность и экстервертированность. Но меня интересуетъ сейчасъ другой вопросъ. Въ какой мѣрѣ интервертированность можетъ озна­чать эгоцентризмъ, а экстервертированность — отчужденіе и экстеріоризацію? Извращенная, т.е-. утерявшая личность ин­тервертированность есть эгоцентризмъ, а извращенная экстер­вертированность есть отчужденіе и экстеріоризація. Но интер­вертированность сама по себѣ можетъ означать углубленіе въ самого себя, въ раскрывающійся въ глубинѣ духовный міръ, какъ экстервертированность можетъ означать творческую ак­тивность направленную на міръ й людей. Экстервертирован- ность можетъ означать также выбрасываніе человѣческаго су­ществованія во внѣ и значитъ объективацію. Эта объективація создается извѣстной направленностью субъекта. Замѣчатель­но, что рабство человѣка одинаково можетъ быть- результа­томъ того, что человѣкъ исключительно поглощенъ своимъ «я» и сосредоточенъ на своихъ состояніяхъ, не замѣчая міра и людей, и тѣмъ, что человѣкъ выброшенъ исключительно во внѣ, въ объективность міра и теряетъ сознаніе своего «я». И то и другое есть результатъ разрыва между субъективнымъ и объективнымъ. «Объективное» или цѣликомъ поглощаетъ и порабощаетъ человѣческую субъективность или вызываетъ от­талкиваніе и отвращеніе, изолируя и замыкая въ себѣ человѣ­ческую субъективность. Но такое отчужденіе, экстеріоризація объекта въ отношеніи къ субъекту и есть то, что я называю объективаціей. Поглощенный исключительно своимъ «я» субъ­ектъ есть рабъ, какъ рабъ субъектъ цѣликомъ выброшенный въ объектъ. И въ. томъ и въ другомъ случаѣ личность разла­гается или она еще не формировалась. На первичныхъ стадіяхъ цивилизаціи преобладаетъ выброшенность субъекта въ объ­ектъ, въ соціальную группу, въ среду, въ кланъ, на вершинахъ цивилизаціи преобладаетъ поглощенность субъекта своимъ «я». Но на вершинахъ цивилизаціи происходитъ и возвратъ къ первобытной ордѣ. Свободная личность есть рѣдкій цвѣтокъ міровой жизни. Огромное большинство людей не состоитъ изъ личностей, личность у этого большинства или еще въ потен­ціи или уже разлагается. Индивидуализмъ совсѣмъ не зна­читъ, что личность подымается, или означаетъ это лишь вслѣдствіе неточнаго употребленія словъ. Индивидуализмъ есть натуралистическая философія, персонализмъ же есть фи­лософія духа. Освобожденіе человѣка отъ рабства у міра, отъ порабощенности его внѣположными силами есть освобожде­ніе отъ рабства у самого себя, у порабощающихъ силъ его «я», т.-е. отъ эгоцентризма. Человѣкъ разомъ долженъ быть духовно интервертированнымъ, интеріоризированнымъ и экс- тервертированнымъ, въ творческой активности выходящимъ къ міру и людямъ.116



III.1 ) а) Прельщеніе царства. Двойной образъ государства.§.Величайшій соблазнъ человѣческой исторіи есть соблазнъ царства и въ немъ скрыта самая большая порабощающая си­ла. Соблазнъ царства принимаетъ самыя разнообразныя фор­мы въ исторіи, онъ трансформируется и вводитъ людей въ за­блужденіе. Этотъ соблазнъ великаго царства не оставляетъ че­ловѣка на протяженіи всей его исторіи: имперіи древняго Во­стока, римская имперія, папская теократія, священная визан­тійская имперія, московское царство — третій Римъ, петров­ская имперія, «коммунистическое царство, третье германское царство. Вся тревожная и запутанная проблема царства связа­на съ тѣмъ, что человѣкъ призванъ къ царствованію. И чело­вѣкъ ищетъ своего царства, одержимъ мечтой о царствѣ. Онъ ищетъ своего царства, отдаетъ свои силы на его созданіе, но царство это дѣлаетъ его рабомъ. Это не всегда замѣчаетъ че­ловѣкъ и сладкое рабство не кажется ему рабствомъ. Въ иска­ніе царства человѣкъ вкладываетъ свою жажду универсально­сти. Свое вождѣленное царство онъ отождествляетъ съ міро­вымъ единствомъ, съ окончательнымъ объединеніемъ человѣче­ства. Соблазнъ царства есть одинъ изъ соблазновъ, отвергну­тыхъ Христомъ въ пустынѣ. Діаволъ показалъ Христу съ вы­сокой горы «всѣ царства міра и славу ихъ» и предложилъ поклониться имъ. Вѣроятно среди этихъ царствъ духовному взору Христа предстали и всѣ тѣ царства міра, которыя бу­дутъ именовать себя христіанскими, всѣ трансформаціи цар­ства до конца временъ. Христосъ отвергъ этотъ соблазнъ и отвергъ навѣки и для всѣхъ царствъ міра. Христіане не послѣ­довали за Христомъ и поклонились царствамъ, кощунственно смѣшивая и соединяя царство Христово съ царствомъ міра. Христосъ призывалъ искать прежде всего царства Божьяго и правды Его. Христіане же искали все, что приложится, они испугались, пришли въ ужасъ, что исканіе царства Божьяго окажется разрушительнымъ для царства міра. Въ этомъ они 117



исправили дѣло Христа, какъ говоритъ Великій Инквизиторъ у Достоевскаго. Въ Легендѣ о Великомъ Ийквизиторѣ раскры­вается геніальная экзистенціальная діалектика вѣковѣчнаго со­блазна царствомъ, это есть самое сильное обоснованіе хри­стіанскаго анархизма, хотя самъ Достоевскій не былъ свобо­денъ отъ соблазна царства (православной теократіи). Воз­дайте кесарево Кесарю, а божіе Богу — это обыкновенно истолковывается въ смыслѣ примиренія царства кесаря и цар­ства Божія, въ смыслѣ снятія конфликта. Но жизнь Христа была именно этимъ доведеннымъ до величайшаго напряженія конфликтомъ. «Царство Кесаря» въ сущности никогда не со­глашалось признать «царство Божіе» автономной областью и всегда требовало отъ «царства Божія» услугъ, всегда стреми­лось превратить его въ свое орудіе. Царство Кесаря терпѣло христіанство, когда оно къ нему приспособлялось и его об­служивало. При такой покорности оно давало ему всякаго ро­да привилегіи. То жуткое явленіе жизни, которое сейчасъ име­нуется тоталитарнымъ государствомъ, совсѣмъ не есть времен­ное и случайное явленіе извѣстной эпохи, это есть выявленіе истинной природы государства, царства. Тоталитарное госу­дарство само хочетъ быть церковью, организовывать души лю­дей, господствовать надъ душами, надъ совѣстью и мыслью и не оставляетъ мѣста для свободы духа, для сферы «царства Бо­жія». Но государство по своей природѣ претендуетъ на все­общее, всеохватывающее значеніе, оно ни съ кѣмъ и ни съ чѣмъ не хочетъ дѣлить суверенитета. Нужно дѣлать различіе между царствомъ, имперіей и государствомъ. Государство еще имѣетъ партикуляристическій характеръ, оно еще сознаетъ свои границы и элементы и функціи государства есть во вся­комъ человѣческомъ общежитіи. Но въ государствѣ заложена воля къ могуществу, въ немъ есть уже имперіалистическій ядъ. Экспансія государства влечетъ его къ имперіи, которая носитъ уже не партикуляристическій, а универсальный характеръ. Это есть фатальная діалектика государства. Англія есть маленькое государство, но британская имперія есть міровое царство. Свя­щенное византійское и русское царство претендовали на уни­версальное значеніе. Первый, второй и третій Римъ — уни­версальныя царства. Въ сущности императоръ, сознающій свя­щенность своей миссіи и своего титула, есть императоръ все­ленной. Если государство стремится стать имперіей, то импе­рія стремится быть вселенской имперіей. Эту свою вселенскость имперія-царство сознавало не потому, что оно было распро­странено по поверхности всей земли, а потому, что оно было обосновано на истинной, вселенской вѣрѣ. Коммунистическое царство, которое есть одно изъ проявленій имперіализма, имѣ­етъ эти же свойства, что и священное царство византійское или московское. Государство всегда стремилось быть тоталитар­нымъ. Всѣ теократическія государства были тоталитарными, 118



всѣ имперіи были тоталитарными. Республика у Платона была тоталитарнымъ государствомъ. Это государство было абсо­лютнымъ и отрицало всякую независимость и свободу чело­вѣческой личности. Оно было разомъ и прообразомъ средне­вѣковой теократіи и прообразомъ современнаго тоталитарна­го государства и государства коммунистическаго. Мы тутъ имѣемъ дѣло съ міровымъ принципомъ, съ явленіемъ мірового значенія. Изъ Евангелія слѣдуетъ, что царствуетъ всегда «князь міра сего», что онъ становится во главѣ государствъ и имперій. Но «князь міра сего» не есть нейтральное лицо, по­мѣщенное въ нейтральную зону между царствомъ Божіимъ и царствомъ діавола, это есть лицо въ высшей степени агрес­сивное и наступательное, всегда посягающее на свободу духа и на сферу царства Божія. «Князь міра сего» находится на край­нихъ предѣлахъ объективаціи, экстеріоризаціи и отчужденія человѣческой природы. Конфликтъ царства Божія и царства Кесаря есть на философскомъ языкѣ конфликтъ субъекта и объекта, свободы и необходимости, духа и объективированной природы. Это все та же проблема рабства человѣка.Произошелъ радикальный разрывъ между моралью лич­ной, особенно моралью евангельской, христіанской и моралью государственной, моралью царства, моральной практики «кня­зя міра сего». То, что почиталось безнравственнымъ для лич­ности, почиталось вполнѣ нравственнымъ для государства. Го­сударство всегда пользовалось дурными средствами, шпіона­жемъ, ложью, насиліемъ, убійствомъ, различія тутъ бывали лишь въ степени. Эти средства, безспорно очень дурныя, оправ­дывались всегда хорошей и высокой цѣлью. Но, не говоря уже о качествѣ этой цѣли, нужно сказать, что эта яко-бы хоро­шая и высокая цѣль никогда не осуществлялась. Жизнь чело­вѣчества была наполнена именно средствами, очень дурными, о цѣли же въ пути забывали. Да и по правдѣ сказать, цѣль не можетъ ничего оправдать, она совершенно отвлеченна и есть продуктъ разрыва. Никто не могъ никогда толкомъ объяс­нить и оправдать, почему несомнѣнные пороки и грѣхи для личности, — гордость, самомнѣніе, эгоизмъ, корыстолюбіе, не­нависть, кровожадность и насильничество, ложь и коварство, оказываются добродѣтелями и доблестью для государства и націи. Это есть самая большая ложь міровой исторіи. Никто никогда не оправдалъ метафизически и религіозно мораль го­сударства, мораль коллективовъ, свойственное этой морали «все дозволено». Когда это пытались дѣлать христіанскіе мы­слители, то эта ложь свидѣтельствовала о ихъ безсовѣстности и рабствѣ. Слышенъ былъ лишь голосъ рабьей морали. Оста­валось непонятнымъ, почему происходитъ приближеніе къ царству Божію, почему выигрываетъ царство Божіе отъ орга­низованной лжи, отъ организованнаго шпіонажа, отъ казней, отъ разбойничьихъ войнъ, захвата чужихъ земель и насилія 119



надъ народами, отъ возрастанія національнаго эгоизма и на­ціональной ненависти, отъ чудовищнаго соціальнаго неравен­ства и отъ власти денегъ. Если полезно каяться и смиряться отдѣльнымъ людямъ, то еще полезнѣе было бы вступить на путь покаянія и смиренія коллективамъ, государствамъ, наці­ямъ, церквамъ. Это было бы и болѣе широкимъ и глубокимъ покаяніемъ и смиреніемъ людей, составляющихъ эти коллек­тивы. Гордыня личная менѣе страшна, чѣмъ гордыня націо­нальная, государственная, классовая, конфессіонально-церков­ная. Самоутвержденіе групповое самое безвыходное. Явныя преимущества имѣютъ тѣ, которые ни о какомъ царствѣ Бо­жіемъ, ни о какой правдѣ Божіей не думаютъ и поклоняются лишь земной силѣ. Христіанское сознаніе не допускаетъ, что­бы человѣкъ стремился къ могуществу, къ славѣ, къ преобла­данію надъ другими, къ гордому величію. Но все это дозволе­но, оправдано и даже рекомендовано, когда переносится на го­сударства и націи. Если государство и нація есть личность и къ личности этой примѣняется иная, не человѣческая мораль, то человѣкъ не личность, человѣкъ рабъ. Нѣтъ ничего отвра­тительнѣе перенесенія пантеистической тенденціи на государ­ства, общества и націи и признанія на этой почвѣ ихъ примата надъ человѣкомъ. Нужно сказать, что политика всегда осно­вана на лжи. И потому нравственный директивъ, не христіан­скій только, но и человѣческій, долженъ означать требованіе доведенія политики и ея фиктивной власти надъ человѣческой жизнью до крайняго минимума. Политика всегда есть выраже­ніе рабства человѣка. Поразительно, что никогда политика не бывала выраженіемъ не только благородства или доброты, но и ума. Такъ называемые великіе государственные и политиче­скіе дѣятели ничего умнаго не говорили, это обыкновенно бы­ли общія мысли, банальности, приспособленныя къ среднему человѣку. Ничего особенно умнаго не говорилъ и Наполеонъ. Отъ французской революціи получилъ онъ идеи міровой демо­кратіи, соединенныхъ штатовъ Европы, самъ же присоединилъ къ этому демоническую волю къ могуществу и пожирающій имперіализмъ, который его и погубилъ. Только гипнозъ за­ставляетъ думать, что Наполеонъ говорилъ глубокомысленныя вещи. Левъ Толстой хорошо зналъ цѣну великимъ историче­скимъ дѣятелямъ, онъ понималъ ничтожество историческаго величія. Большинство этихъ великихъ дѣятелей, государствен­ныхъ умовъ къ тому же отличались преступностью, лицемѣрі­емъ, коварствомъ и наглостью. Ихъ потому только и считали государственными умами. На страшномъ судѣ они будутъ по­слѣдними. Исключеніе нужно дѣлать для соціальныхъ рефор­маторовъ, которые освобождали человѣка отъ рабства. Мо­ральный и религіозный вопросъ, который ставится передъ лич­ной совѣстью, можно формулировать очень просто и элемен­тарно: допустимо ли для спасенія и процвѣтанія государства 120



казнить одного невиннаго. Въ Евангеліи словами Каіафы былъ поставленъ этотъ вопросъ: «лучше намъ, чтобы одинъ чело­вѣкъ умеръ за людей, нежели, чтобы весь народъ погибъ». Извѣстно, чья судьба рѣшалась этими словами,- Государство всегда повторяетъ слова Каіафы, это есть исповѣданіе госу­дарственной вѣры, государственные люди всегда отвѣчали, что для спасенія и усиленія государства можно и должно казнить невиннаго. И каждый разъ тутъ поднимался голосъ за распя­тіе Христа. Демоническая печать лежащая на государствѣ, связана съ тѣмъ, что государство всегда подаетъ голосъ за казнь Христа, въ этомъ его рокъ. Въ дрейфусовскомъ дѣлѣ ста­вился тотъ же вопросъ. Вопросъ шелъ о томъ, можно ли осудить невиннаго, если это окажется выгоднымъ для французскаго государства и для арміи. Большую честь французамъ дѣлаетъ то, что они изъ этого вопроса сдѣлали вопросъ чести, во­просъ нравственной совѣсти націи. Это есть вопросъ уста­новки іерархіи цѣнностей. Не только существованіе государ­ства не есть высшая цѣнность, но и существованіе міра, этого объективированнаго міра совсѣмъ не есть высшая цѣнность. Смерть' одного человѣка, послѣдняго изъ людей есть болѣе важное и болѣе трагическое бытіе, чѣмъ смерть государствъ и имперій. Богъ врядъ ли и замѣчаетъ смерть величайшихъ царствъ міра, но очень замѣчаетъ смерть отдѣльнаго человѣка. Все та же проблема поставленная у Софокла въ столкновеніи Антигоны и Креона. Это есть столкновеніе личной, человѣче­ской морали, отстаивающей право хоронить своего брата, и безличной, безчеловѣчной морали государства, отрицающей это право. Личная мораль всегда была права по сравненію съ моралью государственной, она была моралью человѣческой и экзистенціальной въ противоположность морали нечеловѣче­ской и объективированной. Ницше, котораго сейчасъ хотятъ сдѣлать обоснователемъ фашистской и націоналъ-соціалисти­ческой морали, т.-е. морали Каіафы, Креона и пр., сказалъ, что государство есть самое холодное изъ чудовищъ и что че­ловѣкъ начинается тамъ, гдѣ кончается государство. Предсто­итъ въ мірѣ радикальная, революціонная, персоналистическая переоцѣнка цѣнностей и тогда только возможны будутъ глу­бокія соціальныя измѣненія. §Безспорно государство имѣетъ самую большую власть надъ человѣческой жизнью и оно всегда имѣетъ тенденцію переходить установленные для него предѣлы. Это достаточно показываетъ, что государство представляетъ какую-то реаль­ность. Государство не личность, не есть существо, не есть ор­ганизмъ, не есть сущность (essentia), оно не имѣетъ своего су­ществованія, существованіе- всегда находится въ людяхъ, въ 121



людяхъ находятся экзистенціальные центры. Между тѣмъ, какъ гипнозъ власти непобѣдимъ. Государство есть, конечно, про­екція, экстеріоризаціи, объективація состояній самихъ людей. Власть государства оказывается неизбѣжной при извѣстномъ состояніи людей, при извѣстномъ характерѣ ихъ существо­ванія. Это есть состояніе падшести. Между тѣмъ какъ люди вносятъ въ строительство государства свои творческіе ин­стинкты. Люди не только нуждаются въ государствѣ и не мо­гутъ обойтись безъ его услугъ, но они прельщены, плѣнены государствомъ, связываютъ съ нимъ мечту о царствѣ. И въ этомъ главное зло, источникъ рабства человѣка. Государство имѣетъ функціональное значеніе въ общественной жизни лю­дей. Въ разные періоды роль государства бываетъ разная. Го­сударство двоится, имѣетъ двойной образъ. Оно можетъ и освобождать человѣка и порабощать его. И порабощающая роль государства всегда была связана съ ложнымъ отноше­ніемъ къ нему, съ внутреннимъ рабствомъ человѣка, соглаша­ющагося на гипнозъ и внушеніе, съ ложной мечтой о царствѣ. Источникъ гипноза государства не раціональный, а ирраціо­нальный. Власть всегда носитъ ирраціональный характеръ и опирается на ирраціональныя вѣрованія и ирраціональную эмоціональную жизнь. Государство въ своемъ осуществленіи воли къ могуществу всегда нуждалось въ миѳахъ, оно не могло существовать безъ ирраціональныхъ символовъ. И самое ра­ціональное демократическое государство опирается на миѳъ. Таковъ, напримѣръ, миѳъ Ж. Ж. Руссо о безгрѣшности volonté générale. Великая опасность заключается не въ самой идеѣ го­сударства, исполняющаго- необходимыя функціи, а въ идеѣ суверенитета государства, суверенитета теократіи, мо­нархіи, аристократіи, демократіи, коммунизма. Идея суверени­тета во всѣхъ формахъ есть рабство человѣка. Самое исканіе суверенитета есть великая ложь, есть рабье исканіе, есть мечта рабовъ. Идея суверенитета есть иллюзія, порожденная объек­тивированнымъ міромъ, который есть міръ рабства. Никакого суверенитета нѣтъ, суверенитетъ никому не принадлежитъ и необходимо освободиться отъ этой рабьей мысли. Суверени­тетъ есть гипнозъ. Суверенитетъ всегда почитается священ­нымъ, между тѣмъ какъ ничего священнаго въ объективиро­ванномъ мірѣ нѣтъ, есть лишь лже-святыни и идолы. Духъ ни­когда не воплощается въ государствахъ и въ историческихъ тѣлахъ. Духъ воплощается въ человѣческомъ тѣлѣ, въ чело­вѣческомъ общеніи, въ человѣческомъ творчествѣ, въ лицѣ и личности, а не въ государствѣ, не въ массивныхъ тѣлахъ исто­ріи. Въ объективированномъ мірѣ есть лишь необходимыя функціи, не болѣе того. И это есть мысль освобождающая. Народу также не принадлежитъ суверенитетъ, какъ и монар­ху. Въ основахъ власти и господства лежитъ тотемистическая идея монархіи. Монархъ былъ тотемомъ. Это совершенно яв- 122



ственно въ древнемъ Египтѣ. Послѣ этого всегда искали ре­лигіозной санкціи власти. И въ XX вѣкѣ нисколько не освобо­дились отъ этого. Суверенный народъ, суверенный классъ, су­веренная раса — все это новыя трансформированныя формы тотема. Führer-диктаторъ тотъ же тотемъ. На зарѣ исторіи, какъ это показалъ Фразеръ, магъ и цѣлитель превратился въ царя. Но современный вождь диктаторъ снова превращается въ мага и скоро, вѣроятно, будетъ налагать руки для исцѣ­ленія болѣзней. Царь почитался божественнаго происхожденія въдревнемъ мірѣ, напримѣръ, въ Спартѣ. Но въ XX вѣкѣ дик­таторъ, цезарь тоже считается божественнаго происхожденія, эманаціей божества-народа, божества-государства или боже­ства соціальнаго коллектива. Повсюду мы одинаково встрѣча­емся съ мистикой суверенитета, мистикой народа, коллектива, партіи. Это есть вѣчное явленіе человѣческаго рабства. Явле­ніе диктатуры и тираніи означаетъ, что старый принципъ вла­сти, обладавшій авторитетомъ, разложился и палъ. Образует­ся новая символика священной власти. Диктатура и тиранія обыкновенно бываютъ обратной стороной внутренней анархіи,, отсутствія единства вѣрованій. При этомъ новая власть, повсю­ду прикрѣпляющая свои символы, обыкновенно обнаружива­етъ большую волю къ могуществу и къ господству, чѣмъ ста­рая власть, опиравшаяся на вѣковыя традиціи. Это свойство parvenu. Отдѣльные мыслители пытались отрицать идею суве­ренитета, но безсильно. Суверенитетъ отрицалъ Бенжаменъ Констанъ, Ройе-Коларъ, Гизо. Они утверждали, что суверени­тетъ принадлежитъ не волѣ (монарха или народа), а разуму. Но они оставались въ кругу либеральныхъ идей, не имѣющихъ динамической силы, и были связаны съ буржуазными приви­легіями. Суверенитетъ отрицали также анархисты, хотя недо­статочно послѣдовательно, такъ какъ большинство изъ нихъ были коллективистами. §Анархизмъ есть одинъ изъ полюсовъ мысли объ отноше­ніи личности и государства, общества и государства. Оцѣнка анархизма должна быть двойственной, потому что въ немъ есть двѣ разныя стороны. Есть безусловная правда анархизма въ отношеніи суверенности государства и всякой абсолютиза­ціи государства, есть обличеніе неправды деспотической цен­трализаціи. Въ анархизмѣ есть религіозная правда. Но анар­хизмъ матеріалистическій, а онъ часто такимъ бывалъ, въ сущ­ности нелѣпъ. Совершенно непонятно, на чемъ обосновывает­ся та свобода, которую человѣкъ долженъ противопоставлять деспотической власти общества и государства. Да и большая часть анархическихъ ученій противопоставляетъ не свободу че­ловѣческой личности власти общества и государства, а свобо- 123



ду народной стихіи власти государства, оставляя народный коллективъ безраздѣльнымъ господиномъ. Таковъ, напримѣръ, коммунистическій анархизмъ Бакунина. При этомъ господство безгосударственнаго коммунистическаго общества можетъ быть еще болѣе тоталитарнымъ, чѣмъ господство государст­ва, встрѣчающаго границы своей власти. Анархизмъ одинако­во можетъ быть свирѣпымъ, вооруженнымъ бомбами, и крот­кимъ, идиллическимъ, вѣрующимъ въ доброту человѣческой природы. Болѣе глубокимъ нужно признать анархизмъ Макса Штирнера, съ другой стороны анархизмъ Льва Толстого. Анар­хизмъ упирается въ проблему метафизическаго и религіознаго порядка. Религіозная правда анархизма заключается въ томъ, что власть надъ человѣкомъ связана съ грѣхомъ и зломъ, что совершенное состояніе есть состояніе безвластія, т.-е. ан-архіи. Царство Божіе есть безвластіе и свобода, на него не перено­сятся никакія категоріи властвованія, царство Божіе есть анар­хія. Это есть истина апофатической теологіи. Религіозная правда анархизма есть правда апофатики. Государство, власть связаны съ зломъ и грѣхомъ, они не переносимы ни на какое совершенное состояніе. Освобожденіе человѣка отъ рабства есть достиженіе безвластія. Есть высшая правда въ томъ, что человѣкъ есть существо самоуправляющееся, онъ самъ долженъ управлять собой, а не имъ управлять. Отблескъ этой истины есть въ демократіи, въ этомъ положительная, вѣчная сторона демократіи, фактически всегда искаженная. Самоуправленіе человѣка всегда означаетъ, что достигнуто соглашеніе между внутренней и внѣшней свободой. Власть же надъ человѣкомъ есть зло и даже источникъ всякаго зла. Только Левъ Толстой довелъ идею анархизма до религіозной глубины. Эта глуби­на есть въ его ученіи о непротивленіи злу насиліемъ, которое плохо понимаютъ. Левъ Толстой въ сущности обвиняетъ хри­стіанъ въ томъ, что они устраиваютъ свои дѣла на всякій слу­чай такъ, чтобы они шли хорошо даже если нѣтъ Брга, и по­тому прибѣгаютъ къ власти и насилію. Онъ же предлагаетъ рискнуть всѣмъ во имя вѣры въ Бога и божественную приро­ду. Левъ Толстой вѣрилъ, что если люди перестанутъ совер­шать насиліе, прибѣгать къ власти, то произойдетъ историче­ское чудо, то самъ Богъ вмѣшается въ человѣческую жизнь и божественная природа вступитъ въ свои права. Человѣческое сопротивленіе и насиліе мѣшаютъ дѣйствію божественной при­роды. Это во всякомъ случаѣ глубокая постановка проблемы, болѣе глубокая, чѣмъ у анархистовъ матеріалистовъ, которые всегда призываютъ къ насилію и вводятъ власть и принуж­деніе съ другого конца. Ошибка Толстого заключалась въ томъ, что онъ такъ мало интересовался жертвой насилія и принужденія, какъ будто не считалъ нужнымъ ее защищать. Съ этимъ связана и невозможность окончательно устранить го­сударство въ условіяхъ нашего существованія, при наличіи 124



злой, насильнической воли людей. Тутъ мы сталкиваемся съ отрицательной стороной анархизма, съ его ложной мечтатель­ностью. Государство должно защищать свободу и право, въ этомъ его оправданіе. Но всякая абсолютизація государства есть великое зло. Государственная власть не обладаетъ ника­кимъ суверенитетомъ. Государство должно быть ограничено и введено въ должные предѣлы. Невозможно допустить той окончательной объективаціи человѣческаго существованія, ко­торой требуетъ государство, одержимое волей къ могуществу. Тоталитарное государство есть царство сатаны. Государство не смѣетъ касаться духа и духовной жизни. Между тѣмъ какъ оно всегда имѣетъ тенденцію требовать отъ мысли, отъ твор­чества, отъ духовной жизни приспособленія къ себѣ (теокра­тія, абсолютная монархія, тайная диктатура денегъ въ лже-де- мократіи, якобинство, коммунизмъ, фашизмъ). Идея тотали­тарнаго государства совсѣмъ не новая, это лишь выявленіе бо­лѣе послѣдовательное и крайнее вѣчной тенденціи государст­ва, вѣчной воли къ могуществу, вѣчнаго порабощенія чело­вѣка. Анархизмъ правъ, когда онъ возстаетъ противъ идеали­заціи и экзальтаціи государства, противъ ученій, которыя ви­дятъ во власти идеальное достоинство должнаго (С. Франкъ). Власть слишкомъ часто творила зло и служила злу. И люди власти слишкомъ часто бывали подборомъ худшихъ, а не луч­шихъ. Св. Людовикъ явленіе рѣдкое въ исторіи, рѣдки и люди власти, отдавшіе свою силу соціальнымъ реформамъ во имя человѣка, а не возрастанію самой власти, могущества государ­ства и націи. Величіемъ государства слишкомъ часто прикры­вали корыстные интересы людей и соціальныхъ классовъ. Нѣтъ той низости, которая не оправдывалась бы интересами госу­дарства. Во имя величія государства и престижа власти истя­зали людей и народъ. Менѣе всего уважало государство пра­ва человѣка, хотя единственная его задача заключается въ охра­нѣ этихъ правъ. Представителями интересовъ и единства го­сударства считались обыкновенно привилегированные, господ­ствующіе классы. Правда анархизма противъ неправды госу­дарства заключается въ томъ, что государство не должно ста­вить себѣ «великихъ» цѣлей и жертвовать человѣкомъ и на­родомъ во имя этихъ яко-бы великихъ цѣлей. Великія царства, великія имперіи ничто по сравненію съ человѣкомъ. Государ­ство существуетъ для человѣка, а не человѣкъ для государ­ства. Это есть частичный случай той истины, что суббота для человѣка. Власть, правительство есть лишь слуга, лишь защит­никъ и гарантъ правъ человѣка, не болѣе того. И выносимы лишь тѣ государства, которыя имѣли бы символику цѣнности человѣка, а не величія государства. Но власть государства со­храняетъ свое относительное функціональное значеніе. Анар­хическая утопія идиллическаго безгосударственнаго житія есть ложь и соблазнъ. 125



Анархическая утопія покоится на наивной монистической философіи и совсѣмъ не хочетъ знать трагическаго конфликта личности съ міромъ и обществомъ. Она совсѣмъ не означаетъ освобожденія человѣка, потому что основана не на приматѣ человѣческой личности, а на приматѣ безгосударственнаго об­щества, соціальнаго коллектива. Поразительно, что анархиче­скія ученія никогда не были персоналистическими. Анархиче­ская утопія въ концѣ концовъ есть одна изъ формъ мечты о царствѣ. Мечта о царствѣ можетъ быть мечтой о царствѣ без­государственномъ. Но въ этомъ безгосударственномъ царствѣ человѣческая личность можетъ насиловаться и -порабощаться. Отказъ отъ мечты о царствѣ, порабощающей личность, есть от­казъ и отъ анархической утопіи, какъ и отъ всякой земной утопіи, въ которой всегда есть порабощеніе человѣка. Осво­божденіе отъ рабства есть прежде всего освобожденіе отъ вся­кой воли къ могуществу, отъ всякой власти, какъ права. Пра­во власти не принадлежитъ никому, никто не имѣетъ права властвовать, ни отдѣльный человѣкъ, ни подобранная группа людей, ни весь народъ. Есть не право, а тяжелая обязанность власти, какъ ограниченная функція защиты человѣка. Въ нѣ­которыхъ отношеніяхъ функція государства должна быть даже расширена, напримѣръ, въ жизни экономической. Нельзя до­пустить, чтобы были голодные, угнетенные нуждой, безработ­ные, нельзя допустить эксплоатацію человѣка. Чтобы всего этого не было, должно было бы быть главной цѣлью государ­ства. Государство есть прежде всего гарантійное, посредниче­ское и контрольное учрежденіе. И забота государства о хозяй­ствѣ основана не на правѣ государства въ хозяйственной жиз­ни, а на приматѣ индивидуальнаго экономическаго права, на гарантіи этого индивидуальнаго права. Это есть эмансипація индивидуальнаго человѣка, человѣческой личности черезъ уни­чтоженіе экономическихъ привилегій. Государство должно га­рантировать порядокъ автономій. Государство оказывается нуждой, необходимостью для людей, но это какъ разъ ука­зываетъ на то, что оно принадлежитъ въ іерархіи цѣнностей къ цѣнностямъ низшаго порядка. Весь вопросъ въ этой уста­новкѣ градаціи цѣнностей. Все нужное, неотложно необходи­мое въ человѣческомъ существованіи принадлежитъ къ низ­шимъ цѣнностямъ. Такова цѣнность хозяйства. Нужно пере­стать твердить людямъ съ дѣтства, что государство, а не чело­вѣческая личность есть высшая цѣнность и что мужество, вели­чіе, слава государства есть самая высокая и самая достойная цѣль. Человѣческія души отравлены этими рабскими внуше­ніями. Въ дѣйствительности государство въ своихъ истинныхъ функціяхъ должно напоминать кооперативъ. Человѣкъ не дол­женъ былъ бы привязываться къ какой-либо формѣ государ­ства. Любовь къ свободѣ, съ которой связано все достоин­ство человѣка, не есть либерализмъ, демократія или анархизмъ, 126



а нѣчто несоизмѣримо болѣе глубокое, связанное съ метафи­зикой человѣческаго существованія. Государство опредѣля­ется иногда, какъ организація хаоса и созданіе іерархизован- наго общественнаго космоса. Вѣрно, что государство не допу­скаетъ окончательнаго хаотическаго распада человѣческихъ общежитій. Но подъ принудительной организаціей государ­ства все-таки шевелится хаосъ, который имъ прикрывается. И подъ государствомъ деспотическимъ наиболѣе шевелится ха­осъ. Страхъ всегда есть хаосъ, обнаруженіе внутренняго хаоса, темной бездны. Идея демократіи по Монтескье заключается въ томъ, чтобы основать государство на добродѣтели. Но хаосъ шевелится и подъ демократіями, а потому является и страхъ, хотя меньшій, чѣмъ въ другихъ политическихъ формахъ. Наи­болѣе искажается политическая жизнь страхомъ врага, стра­хомъ зла. Государство всегда было занято борьбой противъ врага, внутренняго и внѣшняго. Государственная власть иска­жена страхомъ, но она не только внушаетъ страхъ, но и испы­тываетъ страхъ. Нѣтъ ничего страшнѣе и опаснѣе человѣка одержимаго страхомъ, и особенно нѣтъ ничего страшнѣе одер­жимой страхомъ государственной власти. Именно одержимый страхомъ совершаетъ величайшія насилія и жестокости. Ти­ранъ былъ всегда одержимъ страхомъ. Демоническое начало въ государствѣ связано не только съ волей къ могуществу, но и со страхомъ. Свобода есть побѣда надъ страхомъСвободные сами не страшатся и не внушаютъ страха. Величіе мысли Льва Толстого и заключается въ желаніи освободить человѣческое общежитіе отъ страха. Революціи бываютъ одержимы стра­хомъ и потому совершаютъ насилія. Терроръ есть страхъ не только тѣхъ, на кого онъ направленъ, но и самихъ практи­кующихъ терроръ. Терроръ заложенъ въ государствѣ и рево­люціи. Терроръ есть порожденіе объективаціи человѣческаго существованія, выброшенности во внѣ, есть соціально органи­зованный хаосъ, т.-е. распадъ, отчужде.нность, несвобода.Власть и народъ находятся въ состояніи обоюдной зави­симости и рабства. Вождизмъ, столь глубоко противополож­ный принципу личности, есть также форма обоюднаго рабства. Вождь въ такой же степени рабъ, какъ и народъ выдвинувшій вождя. Но быть можетъ самое отвратительное въ государствѣ, болѣзнь, порожденная изъ самаго принципа государственной власти есть бюрократизмъ. Бюрократія, безъ которой не мо­жетъ обойтись никакое государство, имѣетъ фатальную тен­денцію къ развитію, расширенію, увеличенію своей власти, къ разсмотрѣнію себя не какъ слуги народа, а какъ господина, требующаго повиновенія. Бюрократія порождается процес­сомъ государственной централизаціи. Только децентрализація можетъ предотвратить опасность развитія бюрократіи. Бюро­кратизмъ разъѣдаетъ и соціалистическія партіи. Мы увидимъ, что самая тяжелая и отрицательная сторона соціалистическаго 127



государства есть присущая ему тенденція къ усиленію и рас­ширенію бюрократіи. Единственное реализованное въ мірѣ коммунистическое государство оказалось самымъ бюрократи­ческимъ государствомъ міра. Бюрократизмъ есть самая край­няя форма деперсонализаціи. Это есть царство не знающее личности, знающее лишь номеръ, безличную единицу. Это есть въ такой-же степени фиктивное бумажное царство, какъ и царство денегъ въ капиталистическомъ мірѣ. Только въ мірѣ объективаціи, т.-е. отчужденія, детерминизма, безличности, царствуютъ бюрократія и деньги, шпіонажъ и ложь. Это не­отвратимое свойство міра утерявшаго свободу, соединенность въ любви и милосердіи. Но эти свойства въ большей или мень­шей степени присущи государству. И всякое царство, утверж­давшее себя священнымъ идеаломъ, носившее на себѣ священ­ные знаки, фатально пріобрѣло все тѣ же свойства бюрокра­тизма, лжи, шпіонажа, кроваваго насилія. Идеологи государ­ства, плѣненные идеаломъ царства, любятъ употреблять выра­женіе «это государственный умъ», «это государственно мысля­щій человѣкъ». Въ большинствѣ случаевъ это выраженіе не значитъ ничего. Реально же это значитъ, что человѣкъ при­знанный государственнымъ умомъ лишенъ чувства человѣчно­сти, разсматриваетъ человѣка лишь какъ орудіе для могуще­ства государства и не останавливается ни передъ какими на­силіями и убійствами. Таковы были всѣ «государственные умы». Это рабы и идолопоклонники. Идолы, которымъ они были вѣрны, требовали кровавыхъ человѣческихъ жертвоприноше­ній. Нѣтъ ничего болѣе морально отвратительнаго и вмѣстѣ съ тѣмъ моднаго и банальнаго, чѣмъ квалификація сентиментали­стами тѣхъ, которые противъ жестокостей и насилій, совер­шаемыхъ властью, противъ торжества грубой силы. Это есть игра на самыхъ низменныхъ человѣческихъ эмоціяхъ. Еванге­ліе должно быть признано книгой сентиментальной, сентимен­тальной должна быть признана всякая этика, основанная на достоинствѣ человѣческаго лица и на жалости къ человѣче­скимъ страданіямъ. Въ дѣйствительности сентиментализмъ есть лже-чувствительность и сентиментальные люди могутъ быть очень жестокими. Сентиментальны Робеспьеръ, Дзер­жинскій, Гитлеръ. Жестокость можетъ быть обратной сторо­ной сентиментальности. То, что нужно проповѣдывать, такъ это болѣе суровую, я бы даже сказалъ болѣе сухую этику че­ловѣчности и жалости. Нужна героическая любовь къ свобо­дѣ, утверждающая достоинство каждаго человѣческаго суще­ства и каждаго существа вообще, исполненная жалости и со­страданія, но чуждая ложной сентиментальности. Тѣ, отъ кого исходитъ обвиненіе въ сентиментализмѣ, обыкновенно быва­ютъ идолопоклонниками, одержимыми и рабами. Необходимо безпощадное облчиеніе этихъ звѣроподобныхъ антисентимен­талистовъ и беспощадная борьба противъ нихъ. Это садисты,128



люди извращенные, на нихъ должны быть одѣты смиритель­ныя рубахи. И нужно прежде всего обличать философскую лживость этихъ противопоставленій жестокости и насилія сен­тиментализму. Всякій жестокій и насилующій человѣкъ есть человѣкъ слабый, безсильный и больной. Сильный человѣкъ есть человѣкъ дарящій, помогающій, освобождающій, любя­щій. Всякій поработитель есть человѣкъ порабощенный, че­ловѣкъ ressentiment въ той или иной формѣ. Обоснованіе го­сударственнаго величія и могущества на садическихъ инстинк­тахъ есть просто крайняя форма утери свободы, личности и образа человѣческаго въ объективированномъ мірѣ. Это есть крайняя форма падшести. Государство пыталось христіанизи­ровать и гуманизировать. Это никогда не удавалось вполнѣ, такъ какъ нельзя было къ государству примѣнить христіанскія и гуманитарныя добродѣтели. Но частично удавалось. Въ XIX вѣкѣ происходили нѣкоторые процессы гуманизаціи го­сударства, по крайней мѣрѣ въ сознаніи были провозглаше­ны нѣкоторые гуманные принципы. Но кончилось рѣзкой де­христіанизаціей и дегуманизаціей государства. Провозглаша­ется культъ грубой силы и насилія, какъ основы величія госу­дарства, обнажается демоніакальное начало въ государствѣ.. Права человѣка попираются все больше и больше. И чѣмъ бо­лѣе государство стремится быть великимъ царствомъ, чѣмъ болѣе побѣждаетъ имперіалистическая воля, тѣмъ болѣе го­сударство становится безчеловѣчнымъ, тѣмъ болѣе отрица­ются права человѣка, тѣмъ болѣе торжествуетъ демоніакаль- ная одержимость. Всякое царство противоположно царству Божію. И тѣ, кто ищутъ царства, перестаютъ искать царства Божія. Царство, великое, могущественное царство не можетъ не поработить человѣка. И потому нужно желать конца всѣхъ царствъ. Метафизическая основа антиэтатизма опредѣляется приматомъ свободы надъ бытіемъ, личности надъ обществомъ.
Ь) Прельщеніе войны и рабство человѣка у войны.§•Государство въ своей волѣ къ могуществу и въ своей экспансіи создаетъ войны. Война есть фатумъ государства. И исторія обществъ-государствъ наполнена войнами. Исторія человѣчества есть въ значительной степени исторія войнъ и она приходитъ къ тотальной войнѣ. Въ сущности стиль госу­дарства есть стиль военный, а не штатскій. Власть государства всегда окружена символами войны, войсками, знаменами и ор­денами, военной музыкой. Монархи всегда были военными, хо­дили въ военной формѣ, появлялись окруженные своей гвар­діей. Президенты демократическихъ республикъ ходятъ въ 129



жалкомъ штатскомъ видѣ, это огромное преимущество, но за ними также стоятъ войска, за ними ходятъ адъютанты въ во­енной формѣ. Символика власти всегда военная, власть все­гда готова прибѣгнуть къ силѣ для поддержанія своего пре­стижа. Если власть не ведетъ войны съ внѣшними врагами, то она всегда готовится къ этой войнѣ и она всегда наготовѣ для войны съ врагомъ внутреннимъ. Государство тратитъ чу­довищныя средства на вооруженія и это истощаетъ ихъ фи­нансы и тяжелымъ бременемъ ложится на народъ. Законъ жизни національныхъ государствъ: человѣкъ человѣку волкъ. Въ организованныхъ цивилизованныхъ государствахъ люди болѣе всего тратятъ силъ на подготовленіе коллективнаго убійства и болѣе всего несутъ жертвъ для этой нечеловѣческой цѣли. Ошибочно было бы сказать, что война существуетъ для людей, нѣтъ люди существуютъ для войны. Человѣческія об­щества находятся въ порочномъ кругѣ войны и ищутъ изъ не­го выхода. Война есть коллективный гипнозъ и она возможна лишь благодаря коллективному гипнозу. Подъ властью этого гипноза находятся и тѣ, которые ненавидятъ войну и настрое­ны пацифически.Они также не могутъ вырваться изъ пороч­наго круга. Суверенитетъ государства, націонализмъ, капита­лизмъ, создающій предметы военной промышленности, неот­вратимо ведутъ .къ войнамъ. Вопросъ о войнѣ есть прежде всего вопросъ установки цѣнностей. Когда могущество го­сударства и націи объявляется большей цѣнностью, чѣмъ че­ловѣкъ, то въ принципѣ война уже объявлена, все для нея уже подготовлено духовно и матеріально, и она въ любой моментъ можетъ возникнуть. Ошибочно ставить вопросъ о войнѣ от­влеченно, отдѣляя ее отъ соціальнаго строя и духовнаго со­стоянія общества. При извѣстномъ духовномъ состояніи обще­ства, т.-е. при господствѣ извѣстной іерархіи цѣнностей и при извѣстномъ соціальномъ строѣ война неизбѣжна и отвлеченный пацифизмъ не можетъ имѣть никакой силы. Капиталистическій строй всегда будетъ порождать войны, за пацифически на­строенными правительствами всегда будутъ стоять торговцы пушками и удушливыми газами и всегда будутъ готовить вой­ну. Война возможна лишь въ извѣстной психической атмосфе­рѣ и эта психическая атмосфера создается разнообразными способами, иногда незамѣтными. Даже атмосфера страха вой­ны можетъ оказаться благопріятной для войны. Страхъ ни­когда до добра не доводитъ. Атмосфера войны, какъ самой войны, такъ и ея подготовки, есть атмосфера коллектив­ная, коллективнаго подсознательнаго, въ которой парализо- на личность, личное сознаніе и личная совѣсть. Война и все съ ней связанное есть не только самая крайняя, самая предѣльная форма насилія, но и самая крайняя, самая предѣльная фор­ма антиперсонализма, отрицанія личности. Соглашаясь на войну, человѣкъ перестаетъ быть личностью и перестаетъ 130



другихъ считать личностями. Войско есть нѣкоторый іерархи­ческій организмъ, въ которомъ каждый чувствуетъ себя ча­стью, пріобщается къ цѣлому и занимаетъ опредѣленное мѣ­сто. Это ввергаетъ человѣческую личность въ совсѣмъ особую атмосферу, въ которой рабство и насиліе переживаются орга­нически и могутъ быть даже сладкими. Это есть особый со­блазнъ, особое прельщеніе рабства у войны, которая возвы­шается надъ человѣческой стихіей. Война и войско не могутъ не разсматривать человѣческой личности, какъ средства, какъ подчиненной части нечеловѣческаго цѣлаго. Государства хо­тятъ роста народонаселенія и поощряютъ дѣторожденіе исключительно съ точки зрѣнія пушечнаго мяса, для усиленія арміи. Это есть цинизмъ государства, который представляется возвышеннымъ и патріотическимъ. Ложная установка цѣнно­стей, порабощающая человѣка, неотвратимо ведетъ къ извра­щенію нравственнаго чувства. Заставить воевать человѣческія массы можно лишь парализуя ихъ сознаніе, путемъ системы гипноза, опаиванія психологическаго и физическаго и путемъ террора, который всегда вводятъ во время войны. Военный стиль общества всегда означаетъ насиліе и порабощеніе чело­вѣка, психическое и физическое. А военный стиль обществъ преобладалъ въ прошломъ и къ нему возвращается современ­ное общество, которое уже ничего кромѣ насилія не призна­етъ. Спенсеръ думалъ, что военный типъ общества будетъ за­мѣненъ промышленнымъ, который уже не будетъ благопрія­тенъ для войны. Но онъ не понималъ, что промышленный, т.-е. капиталистическій типъ общества будетъ создавать новый липъ имперіалистическихъ войнъ, еще болѣе ужасный, чѣмъ прежнія. Изъ этого порочнаго круга міръ не вышелъ, кругъ еще болѣе замыкается. Міръ никогда не былъ столь деперсо­нализированъ. Современная война и приготовленія къ ней не оставляютъ уже никакого мѣста для личнаго начала.Романтизмъ войны, которому легко поддается и современ­ная молодежь, есть самый отвратительный романтизмъ, такъ какъ онъ связанъ съ убійствомъ, и при томъ не имѣющій ни­какихъ основаній. Современная война есть страшная проза, а не поэзія, и въ ней преобладаетъ безпросвѣтная обыденность. Если войны прежнихъ вѣковъ связаны были съ личной храб­ростью, то это совершенно не примѣнимо къ современнымъ тоталитарнымъ войнамъ. Также какъ въ современномъ госу­дарствѣ обнажается культъ грубой силы и демоніакальная во­ля къ могуществу, такъ и въ современной войнѣ обнажается демоніакальная міровая бойня, въ грандіозныхъ размѣрахъ истребляющая человѣчество и цивилизацію. Прежнія войны были локализованы и ограничены. Современная война тота­литарна и абсолютна, какъ тоталитарными и абсолютными хо­тятъ быть современныя государства. Смѣшно говорить о во­енныхъ доблестяхъ въ современныхъ химическихъ войнахъ, 131



истребляющихъ мирное населеніе. Скоро даже войско не бу­детъ имѣть никакого значенія. Война совершенно механизи­рована и индустріализирована, она находится въ соотвѣтствіи съ характеромъ современной цивилизаціи. При этомъ техни­ка войны такова, что врядъ ли даже могутъ быть побѣди­тели, всѣ окажутся побѣжденными и уничтоженными. Въ ру­ки людей, одержимыхъ волей къ могуществу, соблазненныхъ ложными цѣнностями, попадаютъ страшныя орудія, по сра­вненію съ которыми прежнія орудія были дѣтскими игруш­ками. И судьба человѣчества дѣлается цѣликомъ зависящей отъ духовнаго переворота, отъ моральнаго состоянія людей. Банда разбойниковъ всегда дѣлаетъ рѣзкое различіе между отношеніемъ къ своему кругу и находящимся внѣ его, къ этимъ кругамъ примѣняется разная мораль. Въ этомъ государства, ведущія войны, очень походятъ на банды разбойниковъ. Но съ той разницей, что у разбойниковъ есть свои понятія о че­сти, свои понятія о справедливости, свои нравы, чего у госу­дарства одержимаго волей къ власти нѣтъ. Современные ро­мантики войны любятъ говорить о трагическомъ принятіи войны. Война стала слишкомъ низкимъ явленіемъ, слишкомъ абсолютнымъ зломъ, чтобы порождать трагическіе конфликты. Не думаю, чтобы вѣрно блыо говорить о справедливыхъ и несправедливыхъ войнахъ. Это примѣненіе моральной оцѣн­ки къ явленію, которое находится внѣ какой-либо морали. Въ прошломъ войны бывали наименьшимъ зломъ, онѣ иногда за­щищали справедливость. Сейчасъ война не можетъ.быть наи­меньшимъ зломъ, сейчасъ обнажается ея сатаническая приро­да. Понятіе «священной» войны и въ прошломъ было кощун­ственнымъ. Если и вообще ничего «священнаго» въ объектиро- ванной исторіи никогда не было, а была лишь ложная сакра­лизація, то надѣленіе качествами «священнаго» того, что есть предѣльное выраженіе мірового зла, есть сатаническій со­блазнъ. Государства никогда не были реально «священными» и тѣмъ менѣе войны могли быть «священными». Но все это усугубляется, когда рѣчь идетъ о современности, о современ­ныхъ войнахъ, болѣе напоминающихъ космическую катастрофу. Военныя понятія о чести всегда были нехристіанскими, против­ными Евангелію, но современныя войны стоятъ безмѣрно ниже этихъ понятій о чести. Онѣ напоминаютъ не дуэль, а убій­ство изъ-за угла. Тоталитарныя государства не могутъ имѣть никакихъ понятій о чести, не могутъ ихъ имѣть и тоталитар­ныя войны. Понятіе о чести связано съ личностью, его нѣтъ при совершенной деперсонализаціи. Когда всѣ разсматрива­ются, какъ рабы или какъ простой матеріалъ, тогда не можетъ быть рѣчи о чести. Мы присутствуемъ при переходѣ къ новымъ военнымъ обществамъ, но, какъ все обнажено по сравненію со старыми военными обществами! Сейчасъ враговъ добиваютъ, имъ не воздаютъ воинскихъ почестей. Съ эпохи Ренессанса 132



люди начали думать, что мысль, знаніе, наука и литература, печатаніе книгъ имѣютъ огромное, главенствующее значеніе. Съ нашей эпохи начинается обратное движеніе. Опять дума­ютъ, что главное дѣйствовать мечомъ, да еще какимъ отвра­тительнымъ «мечомъ», что первые люди военные, что война и убійства главныя средства. Но дѣйствующіе мечомъ не огра­ничены уже никакими высшими началами, какъ было все-таки въ средніе вѣка. Стушевывается самое различіе между состоя­ніемъ мира и войны. Состояніе мира есть тоже состояніе вой­ны и войны ведутся безъ всякаго объявленія войны. Современ­ная война есть слишкомъ низкое состояніе для того, чтобы вой­на была объявлена, люди находятся на слишкомъ низкомъ мо­ральномъ уровнѣ. Продолжается соблазнъ военнымъ героиз­момъ и могуществомъ, но это лишь пропаганда, всегда лжи­вая, никакой подлинный героизмъ болѣе невозможенъ, ибо героизмъ предполагаетъ существованіе личности. Современное государство и современная война никакой личности не призна­ютъ. У Ницше была идея чистаго героизма, который не ве­детъ ни къ какой цѣли, не имѣетъ продолженія ни въ этой жизни, ни въ жизни иной. Чистый героизмъ есть экстазъ мгно­венія героическаго акта, выходъ изъ времени. Это соблазнъ такихъ людей, какъ, напримѣръ, Мальро. Этотъ типъ героиз­ма противоположенъ тому возношенію мысли, которое суще­ствовало въ вѣка новаго времени. Въ концѣ концовъ такого рода героическій опытъ связанъ съ войной (все равно войной между націями или классами) и къ войнѣ примѣняется. Сама же война носитъ характеръ не оставляющій мѣста для героиз­ма и въ немъ не нуждающійся. Такого рода героизмъ скорѣй найдетъ мѣсто въ современныхъ техническихъ изобрѣтеніяхъ, связанныхъ съ побѣдой надъ стихійными силами природы. Во­инственные инстинкты человѣка не могутъ быть искоренены и вытѣснены, они могутъ быть лишь переключены въ другую область и сублимированы. Когда сатаническая техника войны, техника мірового истребленія сдѣлаетъ войну окончательно невозможной (вѣроятно это будетъ послѣ того, какъ значи­тельная часть человѣчества будетъ истреблена), тогда воин­ственные инстинкты человѣка въ благородномъ смыслѣ сло­ва должны будутъ искать себѣ иного выхода. Храбрость была первой добродѣтелью въ человѣческомъ обществѣ. Она оста­нется добродѣтелью, но направленіе ея будетъ иное. Да и яв­леніе храбрости сложное. Человѣкъ, отличающійся военной храбростью, можетъ проявлять самую постыдную гражданскую и моральную трусость. И именно тоталитарныя государства, которыя стремятся къ могуществу и требуютъ военной храб­рости, не допускаютъ моральной и гражданской храбрости и воспитываютъ трусовъ-рабовъ.
133



§.Дѣленіе міра на два лагеря, которое есть главный методъ концентраціи силъ коммунизма и фашизма, есть дѣленіе воен­ное и приспособленное для войны. Но это дѣленіе есть вели­чайшая ложь. Это есть манихейство, приспособленное для утилитарныхъ цѣлей борьбы и войны. Это концентрирован­ное дѣленіе наполняетъ людей ненавистью, готовитъ психоло­гическую атмосферу войны. Человѣчество не дѣлится на цар­ство Ормузда и Аримана. Въ каждомъ человѣкѣ есть два цар­ства, свѣта и тьмы, правды и лжи, свободы и рабства. Реаль­ное дѣленіе міра и человѣчества гораздо сложнѣе. Врагъ на­ціональный, врагъ соціальный, врагъ религіозный не есть со­средоточеніе мірового зла, не есть злодѣй и онъ не есть и не можетъ быть только врагомъ, предметомъ «священной» нена­висти, онъ человѣкъ со всѣми человѣческими свойствами на­ціональной, соціальной или религіозной группировки людей. Нужно перестать считать «свое» непремѣнно хорошимъ, а «чу­жое» непремѣнно дурнымъ. Только Евангеліе провозгласило, что нужно любить враговъ, выйти изъ порочнаго круга нена­висти и мести. И это означаетъ переворотъ въ мірѣ, поворотъ къ иному міру, радикальное отрицаніе законовъ природнаго міра и царствующаго въ немъ натуральнаго порядка. Между порядкомъ Божіимъ и порядкомъ міра существуетъ глубокій конфликтъ и тутъ невозможно взаимное приспособленіе, тутъ возможны только измѣны. Различіе между абсолютнымъ и от­носительнымъ есть порожденіе отвлеченной мысли. Истина, от­крывшаяся въ Евангеліи, не абсолютна, а конкретна и на­ходится въ царствѣ субъективности, 'а не въ царствѣ объ­ективности, она раскрываетъ свободу царства Божія. За­повѣдь «не убій», какъ голосъ Божій, остается въ силѣ не только для отдѣльныхъ людей, но и для человѣче­скихъ обществъ. Но для того, чтобы человѣческія общества соблюдали эту заповѣдь, они должны свернуть съ пути объ­ективаціи человѣческаго существованія, т.-е. съ пути рабства человѣка, и вступить на путь субъективаціи человѣческаго су­ществованія, т.-е. на путь освобожденія. Съ этимъ связанъ ра­дикальный переворотъ въ установкѣ цѣнностей, персонали- стическая переоцѣнка цѣнностей. Созданіе образа «врага», играющаго такую роль въ міровой исторіи, есть обезчеловѣ­чивающая, обезличивающая объективація. Примѣненіе еван­гельской морали къ человѣческимъ обществамъ есть персона­лизмъ, постановка въ центрѣ человѣческой личности, призна­ніе ее верховной цѣнностью. «Врагъ» есть объективація суще­ствованія, въ которой исчезаетъ образъ человѣка. Поэтому нѣтъ ничего болѣе чудовищнаго, чѣмъ благословеніе войны христіанскими церквами, чѣмъ самое словосочетаніе «христо­любивое воинство». Человѣкъ долженъ быть воиномъ, онъ при­134



званъ къ воинствованію. Но это ничего общаго не имѣетъ съ корпораціей военныхъ, которая есть крайняя форма порабо- щенности и порабощенія, человѣка. Эту точку зрѣнія необхо­димо рѣзко отличать отъ буржуазнаго пацифизма, который не только безсиленъ побѣдить войну, но и можетъ означать бо­лѣе низкое состояніе, чѣмъ война. Буржуазный пацифизмъ мо­жетъ означать просто любовь къ спокойной и обезпеченной жизни, боязнь катастрофъ и даже трусость. Есть миръ, кото­рый подлѣе войны, не всякой цѣной допустимо покупать миръ. Подлинная борьба противъ войны есть также война, подлин­ная воинственность, мужество и согласіе на жертвы. Воинст­венность не означаетъ непремѣнно войны противъ враговъ-лю- дей, противъ инаковѣрующихъ, противъ людей другого со­ціальнаго класса. Нужно, напримѣръ, воевать противъ классо­вого общества, противъ существованія классовъ, основанныхъ на несправедливой собственности и деньгахъ, а не противъ людей, составляющихъ классы, не противъ людей, превращен­ныхъ исключительно во враговъ. Христосъ принесъ миръ, но онъ принесъ также мечъ. Раздѣленіе необходимо, но не нена­висть. И вотъ, что поразительно. Многіе христіане съ ужасомъ отвергаютъ революцію, потому что она предполагаетъ убій­ство и пролитіе крови. Но они принимаютъ и благословляютъ войну, которая больше проливаетъ крови и больше убиваетъ, чѣмъ революція. И это . связано съ тѣмъ, что по иному опре­дѣляются цѣнности. Цѣнность государства и національности считаютъ настолько высокой и даже высочайшей, что изъ-за нея стоитъ убивать и проливать кровь, цѣнности же соціальной справедливости и освобожденія не признаются цѣнностями, для которыхъ стоитъ убивать и проливать кровь. Но такое от­ношеніе къ цѣнностямъ совершенно непереносимо для хри­стіанской совѣсти. Свобода и справедливость болѣе высокія цѣнности, чѣмъ могущество государства и національности. Главное же, что убійство и пролитіе крови дурны и грѣховны, какова бы ни была цѣль. Революція можетъ быть гораздо меньшимъ зломъ, чѣмъ война. Но только очищенное и осво­божденное отъ историческаго рабства христіанство можетъ поставить вопросъ о войнѣ и революціи.Левъ Толстой описываетъ, какъ Николай Ростовъ,уви­дѣлъ врага-француза и какое онъ пережилъ отъ этого потря­сеніе. А Николай Ростовъ былъ человѣкомъ созданнымъ для войны, у него была рабья военная психологія. Воевать можно только съ объектомъ, съ субъектомъ нельзя воевать. Если вы увидите во врагѣ субъекта, конкретное живое существо, чело­вѣческую личность, война дѣлается невозможной. Война озна­чаетъ, что люди превращены въ объектовъ. Въ воюющихъ ар­міяхъ нѣтъ субъектовъ, нѣтъ личностей. Въ защиту войны иногда говорятъ, что въ ней нѣтъ ненависти, идущей отъ лич­ности къ личности. Но можетъ быть ненависть, переходящая 135



въ жажду убійства, и она не направлена на другого человѣка, нд личность. Тотъ, кого хотятъ убить изъ ненависти, является ли субъектомъ? Думаю, что нѣтъ, человѣкоубійственная не­нависть превращаетъ другого человѣка въ объектъ, предметъ ненависти перестаетъ быть субъектомъ, личностью. Если бы ненавидящій и жаждущій убить могъ увидѣть въ своемъ вра­гѣ экзистенціальный субъектъ, могъ бы пріобщиться къ тайнѣ личности другого, то ненависть прошла бы и убійство стало бы невозможнымъ. Ненависть и убійство существуютъ лишь въ мірѣ, гдѣ люди стали объектами, гдѣ человѣческое суще­ствованіе объективировано. Существуетъ вѣчный конфликтъ «войны» и «мира», жизни «исторической» и жизни «частной», жизни «объективированной» и жизни остающейся въ «субъ­ективности». Проблема войны въ міровой жизни есть не толь­ко проблема объявленной и разразившейся войны, это въ большей степени есть проблема приготовленія войны. Человѣ­ческія общества могутъ погибнуть отъ милитаристической психологіи, отъ безконечнаго возрастанія вооруженій, отъ во­ли къ войнѣ и отъ страха войны. Это въ сущности есть атмо­сфера возрастающаго безумія. Въ точномъ смыслѣ слова вой­ны можетъ и не наступить, но жизнь человѣческая дѣлается невыносимой, люди не могутъ свободно дышать. Не только война, но и приготовленіе къ войнѣ означаетъ доведеніе до минимума свободы человѣка. Мобилизація означаетъ ограни­ченіе самодвиженія. Война въ сущности опредѣляется струк­турой сознанія. Побѣда надъ возможностью войны предпо­лагаетъ измѣненіе структуры сознанія. Мѣняется направлен­ность сознанія. Это есть духовная побѣда надъ рабствомъ че­ловѣка, надъ рабьимъ сознаніемъ. Но рабье сознаніе еще гос­подствуетъ въ мірѣ и война является однимъ изъ его выраже­ній, наиболѣе страшнымъ. Сатаническая природа войны не подлежитъ сомнѣнію. Кровь пролитая на войнѣ не проходитъ даромъ, она отравляетъ, отъ нея мутится сознаніе. Война по свіоей природѣ ирраціональна, она опирается на ирраціональ­ные инстинкты, но она предполагаетъ раціонализацію. Подго­товка войны въ высшей степени раціональна и предполагаетъ раціональное вооруженіе государствъ. Это есть противорѣчіе войны. Человѣческимъ массамъ прививаются самыя ирраціо­нальныя душевныя состоянія. Война предполагаетъ пробуж­деніе эротическихъ состояній, природа ея эротическая, а не этическая. Въ эросъ я въ данномъ случаѣ ввожу и анти-эросъ, который имѣетъ ту же природу. Ненависть есть феноменъ эротическій. И человѣческая масса, доведенная до самого ир­раціональнаго состоянія, до безумія раціональнаго вооруже­нія, подвергается раціональной дисциплинѣ, технизируется. Это есть демоническое сочетаніе крайняго ирраціонализма съ крайнимъ раціонализмомъ. Люди живутъ въ порабощающей власти миѳа о войнѣ, миѳа вызывающаго дурныя эротическія 136



состоянія. Въ раціонализированной и технизированной циви­лизаціи миѳы продолжаютъ играть огромную роль. Они рож­даются изъ коллективнаго подсознательнаго. Но миѳы эти очень раціонально использованы. Миѳъ о красивой, героиче­ской войнѣ, о воинствующемъ эросѣ, возвышающемся надъ прозаической и обыденной жизнью, есть проявленіе человѣче­скаго рабства.. Этотъ миѳъ связанъ съ другими миѳами объ избранной расѣ, о величіи царства и т. п. Всѣ эти миѳы про­тивоположны истинѣ персонализма, всегда враждебны очело­вѣченію жизни, всѣ возстаютъ противъ духа Евангелія, всѣ узаконяютъ рабство человѣка.
с) Прельщеніе и рабство націонализма. 

Народъ и нація.§•Прельщеніе и рабство націонализма есть болѣе глубо­кая форма рабства, чѣмъ рабство этатическое. Изъ всѣхъ «9верхличныхъ» цѣнностей легче всего человѣкъ соглашается подчинить себѣ цѣнности національнаго, онъ легче всего чув­ствуетъ себя частью національнаго цѣлаго. Это очень глубо­ко вкоренено въ эмоціональной жизни человѣка, болѣе глубо­ко, чѣмъ его отношеніе къ государству. Но націонализмъ, на­писанный на знаменахъ всѣхъ правыхъ партій, представляетъ собой уже явленіе сложное. Мы увидимъ, что самая идея на­ціи и національности есть продуктъ раціонализаціи. Вл. Со­ловьевъ, который въ 80-ые годы прошлаго вѣка велъ борьбу противъ русскаго зоологическаго націонализма, дѣлаетъ раз­личіе между эгоизмомъ и личностью. Онъ настаиваетъ, что эгоизмъ національный (= націонализму) столь же предосу­дителенъ съ христіанской точки зрѣнія, какъ и эгоизмъ лич­ный. Обыкновенно думаютъ, что эгоизмъ національный есть нравственный долгъ личности и означаетъ не эгоизмъ лично­сти и ея жертвенность и героизмъ. Это есть очень замѣчатель­ный результатъ объективаціи. Когда самое дурное для чело­вѣка переносится на коллективныя реальности, признанныя идеальными и сверхличными, то оно-становится хорошимъ и даже превращается въ долгъ. Эгоизмъ, корысть, самомнѣніе, гордость, воля къ могуществу, ненависть къ другимъ, насиліе — все дѣлается добродѣтелью, когда переносится съ лично­сти на національное цѣлое. Для націи все дозволено, во имя ея можно совершать преступленія съ человѣческой точки зрѣ­нія. Мораль націи не хочетъ знать человѣчности. Коротка жизнь отдѣльнаго человѣка, жизнь же націи длинна, она мо­жетъ длиться тысячелѣтія. Жизнь націи осуществляетъ связь временъ, которой не можетъ осуществить отдѣльный человѣкъ. 137



Отдѣльный человѣкъ чувствуетъ связь съ предшествующими поколѣніями черезъ жизнь націи. «Національное» импонируетъ своей глубокой укорененностью въ длительную жизнь. Тутъ мы стоимъ передъ все той же проблемой: гдѣ экзистенціаль­ный центръ, гдѣ органъ совѣсти, въ личности или въ націи? Персонализмъ отрицаетъ, что экзистенціальный центръ, центръ сознанія находится въ націи, или въ какой-либо кол­лективной, нечеловѣческой реальности, онъ всегда въ лично­сти. Личность не часть націи, національность есть часть лич­ности и находится въ ней, какъ одно изъ ея качественныхъ содержаній. Національное входитъ въ конкретнаго человѣка. Это есть лишь частное примѣненіе той истины, что уни­версумъ находится въ личности, а не личность въ универсу­мѣ. Національность есть питательная среда личности. Націо­нализмъ же есть форма идолопоклонства и рабства, порожден­наго экстеріоризаціей и объективаціей. Эросъ связанъ съ ущербностью и бѣдностью. Націонализмъ, который есть одно изъ порабощеній, порожденныхъ выпаденіемъ универсума изъ человѣка, носитъ эротическій характеръ. Онъ-движется эро­сомъ и антиэросомъ и по природѣ своей антиэтиченъ. Примѣ­неніе этическихъ оцѣнокъ къ жизни націи дѣлаетъ націона­лизмъ • невозможнымъ. Это одинъ изъ конфликтовъ эроса и этоса. Націонализмъ, который въ глубинѣ своей есть эроти­ческое прельщеніе, всегда питается ложью и безъ лжи обой­тись не можетъ. Ложью является уже національное самомнѣніе и чванство, столь смѣшное и глупое со стороны. Національ­ный эгоцентризмъ, національная замкнутость, ксенофобія ни­сколько не лучше личнаго эгоцентризма, замкнутости и враж­ды къ другимъ людямъ и также ввергаютъ въ жизнь фиктив­ную и иллюзорную. Націонализмъ есть идеализированная форма самовозношенія человѣка. Любовь къ своему народу (мы увидимъ, что народъ не то же самое, что нація) есть очень естественное и хорошее чувство, но націонализмъ требуетъ не­любви, вражды, презрѣнія къ другимъ народамъ. Націона­лизмъ есть уже потенціальная война. Но главная ложь, порож­денная націонализмомъ, въ томъ, что когда говорятъ о «на­ціональномъ» идеалѣ, о благѣ «національнаго» цѣлаго, о «на­ціональномъ» единствѣ, о «національномъ» призваніи и пр., то всегда связываютъ «національное» съ привилегированнымъ, господствующимъ меньшинствомъ, обыкновенно съ классами, обладающими собственностью. Подъ «націей», «національ­нымъ» никогда не понимаются люди, конкретныя существа, а отвлеченный принципъ, выгодный для нѣкоторыхъ соціаль­ныхъ группъ. Въ этомъ коренное различіе націи отъ народа, который всегда связанъ съ людьми. Національная идеологія обыкновенно оказывается идеологіей классовой. Апеллируя къ національному цѣлому хотятъ задавить части, состоящія изъ людей, существъ способныхъ страдать и радоваться. «На­138



ціональность» превращается въ идола, требуетъ человѣче­скихъ жертвоприношеній, какъ и всѣ идолы.Идеологи націонализма гордятся тѣмъ, что они представ­ляютъ цѣлое, въ то время, какъ разныя другія направленія представляютъ части, тѣ или иные классы. Но въ дѣйствитель­ности классовый интересъ можно ложно выдавать за интересъ цѣлаго. Это есть самообманъ и обманъ. Въ этомъ отношеніи представляетъ огромный интересъ сопоставленіе національной идеологіи съ идеологіей классовой. Идеологія класса имѣетъ очень невыгодную внѣшность и очень легки риторическія по­бѣды надъ ней. Національное цѣлое, существующее тысячелѣ­тія, имѣетъ большую цѣнность, чѣмъ отдѣльный классъ, ко­тораго не было въ прошломъ и можетъ быть не будетъ въ будущемъ. Русскій, французскій или нѣмецкій народъ, какъ историческое цѣлое, есть болѣе глубокая реальность, чѣмъ русскій, французскій или нѣмецкій пролетаріатъ. Но пробле­ма совсѣмъ не рѣшается и даже не ставится, когда говорятъ такія общія мѣста. Въ извѣстный историческій моментъ про­блема класса можетъ быть болѣе острой, безотлагательно тре­бующей рѣшенія, чѣмъ проблема національная, и именно для самого существованія націи. Можетъ быть поставлена пробле­ма интегрированія класса отверженнаго и обойденнаго въ жизнь націи. «Національное» въ личности глубже, чѣмъ «клас­совое», то, что я русскій, глубже того, что я дворянинъ. И тѣмъ не менѣе въ объективной дѣйствительности «классовый» интересъ можетъ быть болѣе человѣческимъ, чѣмъ интересъ «національный», т.-е. въ немъ можетъ быть рѣчь о попранномъ достоинствѣ человѣка, о цѣнности человѣческой личности, въ «національномъ» же интересѣ можетъ рѣчь идти объ «общемъ», не имѣющемъ никакого отношенія къ человѣческому суще­ствованію. Съ этимъ связана оцѣнка націонализма и соціализ­ма. Безспорно націонализмъ языческаго происхожденія, со­ціализмъ же христіанскаго происхожденія. Соціализмъ (не коммунистическаго, т.-е. не фашистскаго типа) интересуется людьми, цѣнностью человѣка, если онъ не искаженъ ложнымъ міросозерцаніемъ, націонализмъ же людьми не интересуется, для него высшая цѣнность не человѣкъ, а объективированныя коллективныя реальности, которыя есть не существованіе, а принципъ. «Соціализмъ» можетъ быть духовнѣе «націонализ­ма», ибо «соціальное» можетъ быть требованіемъ, чтобы чело­вѣкъ человѣку былъ братъ, а не волкъ, общая же «національ­ная» жизнь можетъ быть волчьей. Націоналисты вовсе не хо­тятъ, чтобы была болѣе общная человѣческая жизнь, болѣе справедливая и человѣчная. При торжествѣ націонализма гос­подствуетъ сильное государство надъ личностью, господству­ютъ богатые классы надъ бѣдными. Фашизмъ, націоналъ-со­ціализмъ хочетъ болѣе коммюнотарной жизни внутри данной національности. Но онъ плохо реализуетъ это, приводитъ къ 139



чудовищному этатизму и по звѣриному относится къ другимъ національностямъ. Возможенъ націоналъ-соціализмъ, но въ немъ болѣе человѣческимъ является элементъ соціальный, элементъ же расово-національный означаетъ дегуманизацію. О соіцализмѣ рѣчь еще впереди. Необходимо еще подчерк­нуть, что націонализмъ совсѣмъ не тождествененъ патріотиз­му. Патріотизмъ есть любовь къ своей родинѣ, своей землѣ, своему народу. Націонализмъ же есть не столько любовь, сколько коллективный эгоцентризмъ, самомнѣніе, воля къ мо­гуществу и насилію надъ другими. Націонализмъ есть уже на-- думанность, идеологія, которой нѣтъ въ патріотизмѣ. Націо­нальное самомнѣніе и эгоизмътакъже грѣховны и глупы, какъ личное самомнѣніе и эгоизмъ, но послѣдствія ихъ гораздо бо­лѣе роковыя. Также эгоизмъ и самомнѣніе семейное носитъ болѣе зловѣщій характеръ, чѣмъ эгоизмъ и самомнѣніе лич­ное. Нѣмецкое національно-мессіанское самомнѣніе даже у ге­ніальныхъ людей, какъ, напримѣръ, у Фихте, носитъ комиче­скій характеръ, его со стороны нельзя перенести. Всякая про­екція и объективація личнаго зла и грѣха, перенесеніе на кол­лективы порождаетъ максимумъ зла и выражаетъ максимумъ грѣха. Такъ укрѣпляется рабство человѣка.§•Различеніе между націей и народомъ, національнымъ и народнымъ hç есть' только вопросъ терминологическій. Оно еще явственнѣе въ другихъ языкахъ (nation и peuple, Nation и Volk). Народъ есть реальность гораздо болѣе первичная и природная, чѣмъ нація, въ народѣ есть что-то дораціональ­ное. Нація же есть сложный продуктъ исторіи и цивилизаціи, она есть уже продуктъ раціонализаціи. Самое же важное, что народъ есть реальность болѣе человѣческая, чѣмъ нація. На­родъ есть люди, огромное количество людей, достигшее един­ства, оформленнюсти и получившее особыя качества. Нація же не есть люди, нація есть принципъ, господствующій надъ людьми, есть правящая идея. Можно было бы сказать, что на­родъ конкретно-реаленъ, нація же абстрактно-идеальна. Слово «идеально» не является въ данномъ случаѣ похвалой, наобо­ротъ, оно означаетъ большую степень объективаціи и отчуж­денія человѣческой природы,большую степень обезчеловѣченія. Нація глубже связана съ государствомъ, чѣмъ народъ. Народ­ничество часто носило антиэтатическій и анархическій харак­теръ, націонализмъ же всегда этатиченъ, всегда хочетъ силь­наго государства, всегда въ сущности дорожитъ государствомъ болѣе, чѣмъ культурой. Народъ стремится выразить себя въ образахъ, онъ создаетъ обычаи и стиль. Нація же стремится выразить себя въ государственномъ могуществѣ, она создаетъ формы власти. Націонализмъ фашистскаго типа означаетъ по- 140



терю «національнаго» (если употреблять это слово, какъ ча­сто дѣлаютъ, въ смыслѣ тождественномъ съ «народнымъ») своеобразія, въ немъ нѣтъ ничего «національнаго», онъ озна­чаетъ острую раціонализацію и технизацію народной жизни, онъ нисколько не дорожитъ культурой. Всѣ современные на­ціонализмъ! походятъ другъ на друга, какъ двѣ капли воды, какъ совершенно походятъ другъ на друга всѣ диктатуры, всѣ организаціи политической полиціи, всѣ техники вооруженій, всѣ спортивныя организаціи. Германскій націоналъ-соціализмъ до своей окончательной побѣды былъ одной изъ формъ на­родничества, противополагающій органическій и коммюнотар- ный характеръ народной общественной жизни формальной ор­ганизаціи государства, онъ стоялъ за Gemeinschaft противъ Gesellschaft. Но послѣ своей окончательной побѣды націоналъ- соціализмъ сталъ одержимъ волей къ государственному мо­гуществу и элементы народническіе въ немъ ослабѣли. Тради­ція германской культуры порвалась. Націонализмъ менѣе все­го дорожитъ духовной культурой и всегда утѣсняетъ ея твор­цовъ. Націонализмъ всегда приводитъ къ тираніи. Нація есть одинъ изъ идоловъ, одинъ изъ источниковъ человѣческаго рабства. Суверенитетъ націи есть такая же ложь, какъ и су­веренитетъ государства, какъ и всѣ суверенитеты на землѣ. Этотъ суверенитетъ можетъ имѣть какъ правыя, такъ и лѣ­выя формы проявленія, и онъ всегда тиранитъ человѣка. На­родъ по крайней мѣрѣ стоитъ ближе къ труду, какъ основѣ соціальной жизни, ближе къ природѣ. Но и народъ можетъ стать идоломъ и источникомъ человѣческаго рабства. Народ­ничество есть одно изъ прельщеній и оно легко принимаетъ мистическія формы — душа народа, душа земли, мистическая народная стихія. Человѣкъ можетъ совсѣмъ потеряться въ этой стихіи. Это есть наслѣдіе и пережитокъ первобытнаго коллек­тивизма, до пробужденія духа и личности. Народничество все­гда душевно, а не духовно. Личность, какъ экзистенціальный центръ, какъ центръ сознанія и совѣсти, можетъ противосто­ять народу. Въ личности есть материнское лоно, народное (національное) и есть это лоно. Но возстаніе личности есть побѣда духа и свободы надъ природой и народной стихіей. Рабство у народа есть одна изъ формъ рабства. Нужно помнить, что народъ кричалъ «распни, распни Его», когда передъ нимъ предсталъ сынъ человѣческій и сынъ Божій. Онъ требовалъ распятія всѣхъ своихъ пророковъ, учителей, великихъ людей. Это достаточно свидѣтельствуетъ о томъ, что не въ народѣ центръ совѣсти. Въ народничествѣ есть своя правда, но есть и великая ложь, которая выражается въ преклоненіи лично­сти передъ коллективомъ. Истина всегда бываетъ въ личности, въ качествѣ, въ меньшинствѣ. Но эта истина въ своемъ жиз­ненномъ проявленіи должна быть связана съ народной жиз­нью, она не означаетъ изоляціи и замыканія. Національный 141



мессіанизмъ есть соблазнъ, онъ не совмѣстимъ съ христіан­скимъ универсализмомъ. Но вѣра въ призваніе своего народа необходима для его историческаго существованія.Фактически «национальное» и «народное» смѣшиваются и часто употребляются въ одномъ и томъ же смыслѣ, также смѣшиваются Gesellschaft и Gemeinschaft. «Національное» за­ключаетъ въ себѣ большую степень раціонализаціи, чѣмъ «на­родное». Но и то и другое опирается на коллективное подсо­знательное, на очень сильныя эмоціи, которыя ведутъ къ эксте- ріоризаціи человѣческаго существованія. Человѣкъ нуждается въ выходѣ изъ одиночества, въ преодолѣніи леденящей чуждо­сти міра. Это происходитъ въ семьѣ, это происходитъ въ на­ціональности, въ національной общности. Индивидуальный че­ловѣкъ не можетъ прямо чувствовать себя принадлежащимъ къ человѣчеству, ему необходимо принадлежать къ болѣе близ­кому и конкретному кругу. Черезъ національную жизнь чело­вѣкъ чувствуетъ связь поколѣній, связь прошлаго съ буду­щимъ. Человѣчество не имѣетъ существованія внѣ человѣка, оно въ человѣкѣ существуетъ и въ человѣкѣ есть величайшая реальность, съ этой реальностью связана человѣчность. Нація тоже существуетъ лишь въ человѣкѣ. Объективная реальность націи есть экстеріоризація, есть одно изъ порожденій объек­тиваціи, не болѣе. Но разныя ступени объективаціи даютъ разныя ступени близости, конкретности, полноты. Человѣче­ство представляется какъ бы далекимъ и абстрактнымъ, въ то время какъ оно есть человѣчность человѣка. Націонализмъ одинаково подавляетъ и человѣка, человѣческую личность и человѣчество. Подавляетъ не самое качество «національнаго» въ человѣкѣ, а объективація этого качества, превращающая его въ стоящую надъ человѣкомъ реальность. И «нація» и «на­родъ» легко превращаются въ идоловъ. Происходитъ объек­тивація сильныхъ эмоцій. Самый посредственный, самый ни­чтожный человѣкъ чувствуетъ себя возвышеннымъ и припод­нятымъ черезъ причастность къ «національному» и «народно­му». Одна изъ причинъ порабощающихъ прельщеній въ томъ, что онѣ даютъ человѣку большее чувство власти. Дѣлаясь ра­бомъ идола, онъ чувствуетъ себя поднятымъ на высоту. Чело­вѣкъ дѣлается рабомъ, но безъ рабства онъ бы чувствовалъ себя еще ниже стоящимъ. Когда человѣкъ безличенъ и въ немъ не раскрывается никакое универсальное содержаніе, то порабощеніе разнаго рода объективаціями даетъ ему ощуще­ніе наполненности. Этому рабству можетъ противостоять толь­ко личность съ духовнымъ содержаніемъ. «Національное» лег­че всего наполняетъ пустоту, это оказывается возможнымъ для огромныхъ массъ и не предполагаетъ никакихъ качествен­ныхъ достиженій. При этомъ отрицательныя чувства, ненависть къ евреямъ или къ другимъ національностямъ играютъ боль­шую роль, чѣмъ положительныя чувства. Такъ называемый на­142



ціональный вопросъ въ сущности не можетъ быть справедли­во разрѣшенъ. Съ нимъ всегда бываетъ связана борьба. Вся исторія есть несправедливая аннексія.Національности созданы несправедливымъ и насильственнымъ подборомъ, какъ и исто­рическія аристократіи. Облегчить разрѣшеніе національнаго вопроса могло бы преодолѣніе суверенитета національныхъ государствъ. Но «національное» лежитъ по ту сторону націо­нальныхъ государствъ и означаетъ другую степень объекти­ваціи. Націонализмъ означаетъ абсолютизацію извѣстной сту­пени объективаціи. При этомъ ирраціональное раціонализиру­ется, органическое механизируется, человѣческое качество пре­вращается въ нечеловѣческую реальность. Въ то время какъ національное, народное входитъ въ конкретно-универсальное, какъ входятъ всѣ ступени индивидуализаціи, націонализмъ не только враждебенъ универсализму, но и разрушаетъ его.Такгь же враждебенъ націонализмъ персонализму. Націонализмъ нужно отрицать и во имя личнаго и во имя универсальнаго. Это не значитъ, что нѣтъ никакой ступени между личнымъ и универсальнымъ, но это значитъ, что находящаяся ступень на­ціональнаго не должна поглощать ни личнаго, ни универсаль­наго, а должна быть соподчинена имъ. Во всякомъ случаѣ должно быть отдано предпочтеніе «народному» передъ «націо­нальнымъ». Христіанство есть религія персоналистическая и универсальная, но не національная, не родовая религія. Всякій разъ, когда націонализмъ провозглашаетъ: «Германія для нѣм­цевъ, Франція для французовъ, Россія для русскихъ», онъ изо­бличаетъ свою языческую и безчеловѣчную природу. Націо­нализмъ не признаетъ цѣнности и правъ всякаго человѣка по­тому, что онъ человѣкъ, имѣетъ образъ человѣка и образъ Бога, несетъ въ себѣ духовное начало. Націонализмъ есть са­мая распространенная въ мірѣ эмоція, наиболѣе человѣческая, такъ какъ наиболѣе свойственная человѣку, и наиболѣе анти­человѣческая, наиболѣе дѣлающая человѣка рабомъ экстеріо- ризированной силы. Ошибочно и поверхностно думать, что за­щита нѣмца, француза или русскаго есть защита конкретнаго существа, защита же человѣка, всякаго человѣка, потому что онъ человѣкъ, есть защита абстракціи. Какъ разъ наоборотъ. Защита національнаго человѣка есть защита отвлеченныхъ свойствъ человѣка и при томъ не самыхъ глубокихъ, защита же человѣка въ его человѣчности и во имя его человѣчности есть защита образа Божія въ человѣкѣ, т.-е. цѣлостнаго обра­за въ человѣкѣ, самаго глубокаго въ человѣкѣ и не подлежа­щаго отчужденію, какъ національныя и классовыя свойства человѣка, защита именно человѣка, какъ конкретнаго сущест­ва, какъ личности, существа единственнаго и неповторимаго. Соціальныя и національныя качества человѣка повторимы, подлежатъ обобщенію, отвлеченію, превращенію въ quasi ре­альности, стоящія надъ человѣкомъ, но за этимъ скрыто болѣе 143



глубокое ядро человѣка. Защита этой человѣческой глубины есть человѣчность, есть дѣло человѣчности. Націонализмъ есть измѣна и предательство въ отношеніи къ глубинѣ чело­вѣка, есть страшный грѣхъ въ отношеніи къ образу Божію въ человѣкѣ. Тотъ, кто не видитъ брата въ человѣкѣ другой на­ціональности, кто, напримѣръ, отказывается видѣть брата въ евреѣ, тотъ не только не христіанинъ, но и теряетъ свою соб­ственную человѣчность, свою человѣческую глубину. Страст­ныя эмоціи націонализма выбрасываютъ человѣка на поверх­ность и потому дѣлаютъ человѣка рабомъ объектности. Эмо­ціи націонализма гораздо менѣе человѣчны, чѣмъ эмоціи со­ціальныя и гораздо менѣе свидѣтельствуютъ о томъ, что въ че­ловѣкѣ поднимается личность.
d) Прельщеніе и рабство аристократизма. 

Двойной образъ аристократизма.§•Существуетъ особое прельщеніе аристократизма, сладость принадлежности къ аристократическому слою. Аристократизмъ есть очень сложное явленіе и требуетъ сложной оцѣнки. Самое слово аристократизмъ означаетъ положительную оцѣнку. Ари­стократы — лучшіе, благородные. Аристократія — подборъ лучшихъ, благородныхъ. Но въ дѣйствительности историческая аристократія совсѣмъ не означаетъ лучшихъ и благороднѣй­шихъ. Нужно отличать аристократію въ соціальномъ смыслѣ и аристократію въ духовномъ смыслѣ. Аристократія въ соціаль­номъ смыслѣ образуется въ соціальной обыденности и подле­житъ законамъ соціальной обыденности. Въ этомъ смыслѣ ари­стократія принадлежитъ царству детерминизма, а не царству свободы.Аристократъівъ смыслѣ кристаллизовавшейся въ исто­ріи расы есть человѣкъ наиболѣе детерминированный. Онъ де­терминированъ наслѣдственностью и родовой традиціей. Ари­стократическій принципъ въ соціальной жизни есть принципъ наслѣдственности, наслѣдственность же есть тяготѣющій надъ личностью детерминизмъ, даже болѣе чѣмъ детерминизмъ — фатумъ рода, фатумъ крови. Соціальный аристократизмъ есть аристократизмъ родовой, а не личный, качествъ родовыхъ, а не качествъ личныхъ. Поэтому съ нимъ еявзана родовая гор­дость, гордость происхожденія, которая есть главный порокъ аристократіи. Аристократіи очень затруднено братское отноше­ніе къ людямъ. Аристократія есть подобранная въ родовомъ процессѣ раса, свойства которой передаются по наслѣдству. Въ этомъ смыслѣ аристократизмъ глубоко противоположенъ пер­сонализму, т.-е. принципу личныхъ, не родовыхъ качествъ, ка­чествъ не зависящихъ отъ детерминизма наслѣдственности. Духовный аристократизмъ въ отличіе отъ аристократизма со­144



ціальнаго есть аристократизмъ личный, аристократизмъ лична­го благородства, личныхъ качествъ и даровъ. Персонализмъ предполагаетъ аристократизмъ личныхъ качествъ, противосто­ящихъ всякому смѣшенію съ безкачественной массой, аристо­кратизмъ свободы въ противоположность детерминизму, подъ которымъ живетъ раса и каста. Аристократизмъ соціальный утверждаетъ неравенство совсѣмъ не личное, не личныхъ ка­чествъ, а неравенство родовое, соціально-классовое, кастовое. Смѣшно было бы утверждать, что дворянинъ, опредѣляющій свое достоинство по наслѣдственности крови, или буржуа, опре­дѣляющій свое достоинство по наслѣдственности денегъ, тѣмъ самымъ уже по своимъ личнымъ качествамъ выше человѣка, не получившаго ни наслѣдства по крови, ни наслѣдства денеж­наго, и можетъ претендовать на неравенство, дающее ему пре­имущество. Дары человѣка получаются отъ Бога, не отъ рода и не отъ собственности. Личное неравенство людей и соціальное неравенство людей — принципы различные и даже противопо­ложные. Соціально уравнительный процессъ, направленный къ уничтоженію соціально-классовыхъ привилегій, можетъ какъ разъ способствовать выявленію дѣйствительныхъ, реальныхъ личныхъ неравенствъ людей, т.-е. обнаруженію личнаго аристо­кратизма. Какъ образуется соціальная аристократія? Болѣе вы­сокія качества не могутъ быть сразу достигнуты для огром­ныхъ человѣческихъ массъ. Подборъ качествъ происходитъ сначала въ небольшихъ группахъ. Въ нихъ вырабатывается бо­лѣе высокій культурный уровень, болѣе утонченныя чувства и болѣе утонченные нравы, даже тѣлесный образъ человѣка дѣ­лается болѣе благороднымъ, менѣе грубымъ. Культура всегда образуется и повышается аристократическимъ путемъ. Было бы несправедливо и невѣрно признать соціальный аристокра­тизмъ всегда злымъ, въ немъ было и много положительнаго. Въ аристократизмѣ были положительныя черты благородства, великодушія, благовоспитанности, способности къ жертвенно­му нисхожденію, которыхъ не знаетъ parvenu, стремящійся про­лѣзть вверхъ. Аристократъ не стремится во что бы то ни ста­ло подниматься вверхъ, онъ изначально чувствуетъ себя на­верху. Въ этомъ смыслѣ принципъ аристократическаго под­бора въ сущности противорѣчитъ аристократической изна- чальности. Не аристократично бороться за успѣхъ и возвыше­ніе. Подборъ — натуралистическій принципъ, онъ біологиче­скаго происхожденія. Христіанство не признаетъ подбора.- Въ противоположность законамъ этого міра оно провозглашаетъ, что послѣдніе будутъ первыми, а первые будутъ послѣдними, что революціонно перевернуло всѣ античныя цѣнности. На­ряду съ положительными чертами въ аристократизмѣ были и отвратительныя черты, своеобразное хамство въ высокомѣр­номъ обращеніи съ низшими, презрѣніе къ труду, расовая гор­дость, не соотвѣтствующая личнымъ качествамъ, кастовая 145



замкнутость, закрытость къ живымъ движеніямъ міра, исклю­чительная обращенность къ прошлому («откуда», а не «ку­да»), замкнутость. Замкнутая аристократическая группа не можетъ безконечно сохраняться, сколько бы она ни боролась за свое сохраненіе. Базисъ расширяется, въ привилегирован­ный аристократическій слой входятъ новые слои. Происходитъ демократизація, качества понижаются. (Потомъ происходитъ новый подборъ, качествъ. Замкнутость аристократической группы неизбѣжно ведетъ къ вырожденію. Необходимо обнов­леніе застывшей крови. Послѣ смѣшеній и демократизаціи, по­слѣ процесса нивелировки происходитъ обратный процессъ аристократическаго подбора. Но онъ можетъ происходить по разнымъ критеріямъ, не непремѣнно по родовой наслѣдствен­ности и рожденію. Аристократизмъ избранной расы обреченъ на исчезновеніе. Но аристократія можетъ образоваться изъ нѣдръ буржуазіи, какъ можетъ образоваться изъ нѣдръ рабо­че-крестьянскихъ массъ. Въ этомъ случаѣ аристократія при­нимаетъ иныя психическія свойства.Въ соціальномъ процессѣ путемъ отбора и дифференціа­ціи образуются разныя группировки. И каждая кристалли­зовавшаяся группировка имѣетъ свои формы порабощенія человѣка. Бюрократія образуется въ каждомъ организован­номъ въ государство обществѣ. Она имѣетъ тенденціи къ рас­ширенію и усиленію своего значенія. Бюрократія образуется совсѣмъ по другому принципу, чѣмъ аристократія, по прин­ципу профессіи, функціи огосударственнаго общества, но она склонна почитать себя тоже аристократіей. Бюрократія ис­полняетъ служебную функцію по отношенію къ народу. Но она склонна считать себя самодовлѣющей силой, считать себя хо­зяиномъ жизни и въ этомъ внутренняя противорѣчивость ея существованія. Она легко превращается въ паразита при не­ограниченномъ своемъ расширеніи. Бюрократію образуетъ ка­кой угодно соціальный строй. Революція свергаетъ старую бю­рократію и немедленно создаетъ новую, еще болѣе расширен­ную, и нерѣдко пользуется для этого кадрами старой бюро­кратии, готовой служить какому угодно режиму. Судьба Та­лейрановъ и Фуше символична. Русская коммунистическая ре­волюція создала небывалую по своимъ размѣрамъ и силѣ бю­рократію. Это есть образованіе новой буржуазіи или новой пролетарской аристократіи. Настоящая историческая аристо­кратія замкнута и ограничена, она не любила расширяться и приспособляться къ новымъ условіямъ. Бюрократія же безко­нечно расширяется, не дорожитъ замкнутостью, охраненіемъ качествъ, и легко приспособляется ко всякимъ условіямъ и всякимъ режимамъ. Вотъ почему она никогда-не можетъ быть названа аристократіей. Аристократіей не можетъ быть названъ и верхній слой буржуазіи, имитирующій аристократію и вы­лѣзающій въ аристократію. Буржуазія имѣетъ совсѣмъ другую 146



душевную структуру, но о ней потомъ. Настоящая аристокра­тія образовалась не путемъ накопленія богатствъ и власти и не путемъ функцій, исполненныхъ для государства, а путемъ меча. Происхожденіе аристократіи военное. Лоренцъ Штейнъ даже говоритъ, что каста есть абсолютная побѣда общества надъ государствомъ. Аристократія есть каста и она съ тру­домъ приспособляется къ организаціи государства, въ извѣ­стномъ смыслѣ она антигосударственна. Государственный аб­солютизмъ вырасталъ въ борьбѣ съ феодализмомъ, съ ари­стократіей и ея привилегированными свободами. Можно бы­ло бы даже сказать, что свобода аристократична, а не демо­кратична. Свобода была прежде привилегіей аристократіи. Феодальный рыцарь защищалъ свою свободу и независимость въ своемъ замкѣ съ оружіемъ въ рукахъ. Подъемный мостъ былъ защитою свободы феодальнаго рыцаря, свободы не въ обществѣ и государствѣ, а свободы отъ общества и государ­ства. Ортего очень вѣрно объ этомъ говоритъ. Часто забы­ваютъ, что свобода есть не только свобода въ обществѣ, но и свобода отъ общества, граница, которой не хочетъ признать общество въ отношеніи человѣческой личности. Народныя массы мало дорожатъ свободой и мало чувствуютъ недоста­токъ свободы. Свобода есть свойство духовнаго аристокра­тизма. Рыцарство было огромнымъ творческимъ завоеваніемъ въ моральномъ сознаніи. Аристократъ первый въ человѣче­скомъ обществѣ почувствовалъ личное достоинство и честь. Но ограниченность его была въ томъ, что онъ почувствовалъ это лишь для своей касты. Аристократизмъ свободы, ари­стократизмъ личнаго достоинства и чести долженъ быть пе­ренесенъ на всѣхъ людей, на всякаго человѣка, потому что онъ человѣкъ. Лишь немногіе, вышедшіе изъ аристократіи, это сознали. Но рѣчь тутъ идетъ именно о перенесеніи поло­жительныхъ аристократическихъ качествъ на широкія человѣ­ческія массы, о внутренней аристократизаціи. Нѣкогда въ Египтѣ достоинство безсмертнаго существа было признано лишь за царемъ, всѣ остальные люди были смертны. Въ Греціи сначала безсмертными признавали лишь боговъ или полу-бо- говъ, героевъ, сверхчеловѣковъ. Люди были смертны. Только христіанство признаетъ достоинство безсмертныхъ существъ за всѣми людьми, т.-е. абсолютно демократизируетъ идею безсмертія. Но демократизація, которая не уравниваетъ меха­нически людей, не отрицаетъ качествъ, есть аристократизація, сообщеніе аристократическихъ качествъ и аристократическихъ правъ. Всякій человѣкъ долженъ быть признанъ аристокра­томъ. Соціальная революція должна уничтожить именно про­летарія, пролетарскую обездоленность и приниженность. Хри­стіанство опрокинуло принципъ греко-римской культуры и этимъ утвердило достоинство! каждаго) человѣка, его богосынов­ство, образъ Божій въ каждомъ человѣкѣ. И только христіан- 147



ство можетъ соединить демократизмъ, равенство людей пе­редъ Богомъ съ аристократическимъ принципомъ личности, качество духовной личности, не зависящей отъ общества и отъ массъ. Но христіанскій аристократизмъ ничего общаго не имѣ­етъ съ кастовымъ аристократизмомъ. Чистое христіанство глу­боко противоположно духу касты, который есть духъ двойно­го рабства, рабства самой аристократической касты и рабства тѣхъ, надъ кѣмъ каста хочетъ господствовать. Кастовый ари­стократизмъ есть замкнутость и конечность, христіанскій ду­ховный аристократизмъ есть открытость и безконечность.§.Выработка личности есть выработка аристократическаго типа, т.-е. человѣка, не допускающаго себя до смѣшенія съ безликой міровой средой, внутренне независимаго и свободна­го, восходящаго къ болѣе высокому качественному содержа­нію жизни и нисходящаго къ міру униженному, страдающему и лишенному возможности возвышенія. Главная черта подлин­наго аристократизма есть не превозношеніе, а жертвенность и великодушіе отъ внутренняго богатства, нисхожденіе, не­способность къ ressentiment. Историческая родовая аристо­кратія находится въ рабствѣ у прошлаго, у предковъ, у тра­диціи и обычаевъ, она церемоніальна, связана, лишена сво­боды оцѣнокъ и свободы движеній. Личный же аристокра­тизмъ есть какъ разъ свобода оцѣнокъ и движеній, не связан­ность, независимость отъ соціальной среды. Съ этимъ связанъ двойственный образъ аристократіи. Личный аристократизмъ, т.е-. качественныя достиженія личности, соціализируется и пе­реносится на соціальныя группы. Аристократизмъ соціальной группы можетъ образовываться по разнымъ признакамъ. Это можетъ быть каста жрецовъ, іерархія князей церкви. Это мо­жетъ быть каста въ собственномъ смыслѣ, родовое дворянство. Это можетъ быть аристократическій подборъ внутри не ари­стократическаго класса, напримѣръ, буржуазіи или крестьян­ства. Это можетъ быть образованіе аристократической соці­альной группы по признакамъ интеллектуальнымъ и духов­нымъ, которые не могутъ охватить слишкомъ большія количе­ства. Можетъ, напримѣръ, образоваться элита академиковъ, ученыхъ, писателей. Интеллектуальная элита, склонная къ самопревозношенію и изоляціи, есть также аристократиче­ская каста, носящая всѣ признаки касты. Аристократическую касту могутъ представлять собой разные оккультные ордена, посвященные, масоны съ оккультно-мистической окраской. Формы соціальнаго аристократизма, переносящія аристокра­тизмъ личности на аристократизмъ соціальной группы, очень разнообразны, но всегда порождаютъ рабства человѣка. Въ религіозной жизни, напримѣръ, личный аристократизмъ, т.-е. 148



особые личные дары и качества, находятъ свое выраженіе у пророковъ, апостоловъ, святыхъ, духовныхъ старцевъ, рели­гіозныхъ реформаторовъ. Соціальный же религіозный аристо­кратизмъ находитъ свое выраженіе въ осѣвшей и кристалли­зовавшейся церковной іерархіи, которая уже не зависитъ отъ личныхъ качествъ, личной духовности, т.-е. личнаго аристо­кратизма. Личный религіозный аристократизмъ стоитъ подъ знакомъ свободы, соціальный же религіозный аристократизмъ стоитъ подъ знакомъ детерминаціи и легко переходитъ въ по­рабощеніе. Тутъ мы встрѣчаемъ тоже явленіе, что и повсюду. Источникъ рабства человѣка есть объективація. Эта объек­тивація совершается въ исторіи путемъ разнообразныхъ формъ соціализаціи, т.-е. отчужденія личныхъ качествъ и пе­ренесенія ихъ на соціальныя группы, гдѣ эти качества теря­ютъ реальный характеръ и пріобрѣтаютъ характеръ символи­ческій. Соціальная аристократія есть аристократія символиче­ская, а не реальная, ея качества, вызывающія чувства гордо­сти, не являются качествами лично-человѣческими, а лишь знаками, символами рода. Поэтому образъ аристократіи двой­ственный. Аристократическая формація личности болѣе всего противоположна типу parvenu. Буржуа по своему происхожде­нію parvenu, хотя, среди людей, вышедшихъ изъ буржуазныхъ классовъ могутъ быть совсѣмъ не parvenu по своему типу, а люди очень благородные. Типъ аристократа всегда нисходитъ, типъ parvenu всегда пробирается вверхъ. Чувство вины и чув­ство жалости — аристократическія чувства. Чувство обиды и чувство зависти — плебейскія чувства. Слово «плебейскій» я употребляю здѣсь въ психологическомъ смыслѣ. Весь смыслъ существованія аристократическаго духовнаго типа — въ суще­ствованіи типа людей, которые не склонны испытывать состо­яніе обиды и зависти, ressentiment, и которымъ болѣе свой­ственно испытывать состояніе вины и жалости, состраданія. Но соціализація аристократическаго душевнаго типа/ т.-е. об­разованіе аристократической касты, всегда ведетъ къ тому, что вмѣсто подлинно аристократическихъ душевныхъ свойствъ являются свойства совсѣмъ иныя — гордость, превозношеніе, презрѣніе къ низшимъ, защита своихъ привилегій. Средній человѣкъ всѣхъ соціальныхъ классовъ и группировокъ всегда имѣетъ не очень высокія личныя качества, онъ детерминиро­ванъ соціальной средой, находится во власти соціальной обы­денности. Каста всегда есть порабощеніе человѣка, обезличи­ваніе, каста аристократическая, какъ и каста буржуазная и про­летарская. Пролетаріатъ тоже можетъ стать кастой, лже-ари- стократіей, и тогда въ немъ проявляются отрицательныя свой­ства аристократической касты, самопревозношеніе, отрицаніе человѣческаго достоинства у людей другихъ классовъ. Хоро­шихъ классовъ не бываетъ, бываютъ лишь хорошіе люди и они хороши въ мѣру преодолѣнія въ себѣ духа класса, духа ка- 149



сты, въ мѣру раскрытія личности. Классъ, каста есть порабо­щеніе человѣка. Подлинный аристократизмъ есть видѣніе об­раза личности, а не образа соціальной группы, класса, касты.Есть еще одна важная проблема, связанная съ аристокра­тизмомъ. Это есть различіе мжду необыкновенными, великими людьми, и обыкновенными, средними людьми. Есть люди, у ко­торыхъ есть жажда необыкновенной жизни, не похожей на обыденность, со всѣхъ сторонъ давящую человѣка. Это не совсѣмъ совпадаетъ съ проблемой даровъ, талантовъ, генія. Человѣкъ съ необыкновенными дарами можетъ быть по своей природѣ посредственнымъ, обыкновеннымъ. Царство обыден­ности знаетъ своихъ геніевъ. Таково большинство такъ назы­ваемыхъ великихъ историческихъ дѣятелей, людей государст­венныхъ, геніевъ объективаціи. Необыкновеннымъ, замѣчатель­нымъ нужно признать человѣка, который не можетъ прими­риться съ обыденностью и конечностью существованія, внутри котораго есть прорывъ въ безконечность, который не согла­сенъ на окончательную объективацію человѣческаго существо­ванія. Объективація знаетъ своихъ великихъ людей, но это обыкновенные, посредственные люди. Это проявляется и въ наукахъ и искусствахъ. Существуютъ аристократическія теоріи, которыя видятъ смыслъ исторіи человѣчества въ появленіяхъ замѣчательныхъ, великихъ, геніальныхъ людей, на всю же ос­тальную человѣческую массу смотрятъ, какъ на унаваживае­мую почву, на средство для этого цвѣта человѣчества. «Сверх­человѣкъ» Ницше есть предѣльное выраженіе такого рода ученія. Это есть прельщеніе ложнаго аристократизма, неперено­симаго ни для христіанскаго сознанія, ни для просто человѣ­ческаго сознанія. Ни одно человѣческое существо, хотя бы са­мый послѣдній изъ людей, не можетъ быть средствомъ, уна­важивающей почвой для появленія людей необыкновенныхъ и замѣчательныхъ. Это и есть та объективація личнаго аристо­кратизма, которая создаетъ рабство. Подлинный аристокра­тизмъ остается въ царствѣ безконечной субъективности, онъ не создаетъ никакого объективнаго царства. Подлинный ари­стократизмъ не есть право, .привилегія, онъ ничего не требуетъ для себя, онъ отдаетъ, онъ налагаетъ отвѣтственность и обя­занность служенія. Необыкновенный, замѣчательный, надѣлен­ный особыми дарами человѣкъ не есть человѣкъ, которому все дозволено; наоборотъ, это человѣкъ, которому ничего не доз­волено. Это дуракамъ и ничтожествамъ все дозволено. Аристо­кратическая природа, какъ и геніальная природа (геній есть цѣлостная природа, а не только какой-нибудь огромный даръ), не есть какое-либо положеніе въ обществѣ, она означаетъ не­возможность занять какое-либо положеніе въ обществѣ, не­возможность объективаціи. Настоящая аристократическая по­рода не есть порода господъ, призванность къ господству, какъ думалъ противъ самого себя ненавистникъ государства Ницше.150



Настоящая аристократическая порода есть порода людей, ко­торые не могутъ занять положенія въ тѣхъ отношеніяхъ гос­подства и рабства, на которыхъ держится обыденный объекти­вированный міръ. Аристократическая порода необычайно чув­ствительная и страдающая. Господа же грубы и безчувственны. Господинъ, въ сущности, плебей, господство есть плебейское дѣло. Въ процессѣ объективаціи обнаруживается плебейство ду­ха. Образованіе объективированнаго общества есть плебейское дѣло. Но значитъ ли это, что личный аристократизмъ остается какъ бы замкнутымъ въ себѣ и ни въ чемъ не выраженнымъ во внѣ? Конечно, нѣтъ. Но онъ выражаетъ себя въ иной перспек­тивѣ, не въ перспективѣ общества, а въ перспективѣ общенія, не въ перспективѣ соціализаціи, а въ перспективѣ коммюнотар- ности, въ персоналистической общности людей, общенія я съ ты, а не съ онъ, не съ объектомъ. Это есть-перспектива эсхато­логическая по отношенію къ этому міру, но она означаетъ из­мѣненіе этого міра, прорывъ, прерывъ той инерціи, которая по­рождена объективаціей. Это значитъ также, что человѣкъ не будетъ болѣе господствовать надъ человѣкомъ.
е) Прельщеніе буржуазности. 

Рабство у собственности и денегъ.§•Существуетъ прельщеніе и рабство аристократизма. Но еще болѣе существуетъ прельщеніе и рабство буржуазности. Буржуазность не есть только соціальная категорія, связанная съ классовой структурой общества, но также категорія духов­ная. Меня будетъ интересовать главнымъ образомъ буржуаз­ность, какъ категорія духовная. Болѣе всего можетъ быть сдѣлалъ для обличенія мудрости буржуа Леонъ Блуа въ изу­мительной книгѣ «Exegese des lieux communs». Противоположе­ніе буржуазности и соціализма очень относительное и не рас­пространяющееся на глубину проблемы. Герценъ хорошо по­нималъ, что соціализмъ можетъ быть буржуазнымъ. Міросо­зерцаніе большей части соціалистовъ таково, что они даже не понимаютъ существованія духовной проблемы буржуазности. Буржуа въ метафизическомъ смыслѣ есть человѣкъ, который твердо вѣритъ лишь въ міръ видимыхъ вещей, которыя застав­ляютъ себя признать, и хочетъ занять твердое положеніе въ этомъ мірѣ. Онъ рабъ видимаго міра и іерархіи положеній, ус­тановившихся въ этомъ мірѣ. Онъ оцѣниваетъ людей не пото­му, что они есть, а потому, что у нихъ есть. Буржуа гражданинъ этого міра, онъ царь земли. Это буржуа пришла въ голову мысль стать царемъ земли. Въ этомъ была его миссія. Аристо­кратъ захватывалъ земли, онъ мечомъ своимъ способствовалъ организаціи царствъ. Но царемъ земли, гражданиномъ этого 151



міра .онъ стать еще не могъ, для него существовали границы, которыхъ онъ никогда переступить не могъ. Буржуа глубоко вкорененъ въ этомъ мірѣ, доволенъ міромъ, въ которомъ онъ устроился. ' Буржуа мало чувствуетъ суетность міра, ничтоже­ство благъ міра. Буржуа принимаетъ всерьезъ экономическое могущество, которому онъ нерѣдко поклоняется безкорыстно. Буржуа живетъ въ конечномъ, онъ боится притяженія безконеч­наго. Онъ, правда, признаетъ безконечность роста экономиче­скаго могущества, но это единственная безконечность, которую онъ хочетъ знать, отъ безконечности духовной онъ закрывается конечностью установленнаго имъ порядка жизни. Онъ призна­етъ безконечность роста благосостоянія, роста организованно­сти жизни, но это лишь заковываетъ его въ конечности. Бур­жуа есть существо, которое не хочетъ себя трансцендировать. Трансцендентное мѣшаетъ ему устроиться на землѣ. Буржуа можетъ быть «вѣрующимъ» и «религіознымъ», и онъ даже взы­ваетъ къ «вѣрѣ» и «религіи», чтобы сохранить свое положеніе въ мірѣ. Но «религія» буржуа есть всегда религія конечнаго, заковывающая въ конечномъ, она всегда закрываетъ духовную безконечность. Буржуа индивидуалистъ, особенно, когда рѣчь идетъ о собственности и деньгахъ, но онъ антиперсоналистъ, ему чужда идея личности. Въ сущности, буржуа коллективистъ, его сознаніе, его совѣсть, его сужденія соціализированы, онъ существо групповое. Его интересы индивидуальные, сознаніе же его коллективное. Если буржуа гражданинъ этого міра, то пролетарій есть существо, лишенное гражданства въ этомъ мірѣ и не имѣющій: сознанія этого гражданства. Для него нѣтъ мѣ­ста на этой землѣ, онъ долженъ искать мѣста на преображен­ной землѣ. Съ этимъ связана надежда, возлагаемая на проле­тарія, что онъ преобразитъ эту землю и создастъ на ней новую жизнь. Эта надежда на пролетарія обыкновенно не исполняет­ся, потому что, когда пролетарій побѣждаетъ, онъ становится буржуа, гражданиномъ этого преображеннаго міра и царемъ этой земли. И тогда возобновляется все та же вѣчная исторія. Буржуа есть вѣчная фигура въ этомъ мірѣ, онъ не связанъ обязательно съ какимъ-либо строемъ, хотя въ капиталистиче­скомъ строѣ онъ достигаетъ своего наиболѣе яркаго выраже­нія и самыхъ блестящихъ побѣдъ. Пролетарій и буржуа кор- релятивны и переходятъ одинъ въ другого. Марксъ еще въ своихъ юношескихъ произведеніяхъ опредѣлилъ пролетарія, какъ человѣка, у котораго его человѣческая природа наиболѣе отчуждена. Ему должна быть возвращена его человѣческая природа. Но легче всего она ему возвращается, какъ природа буржуа. Пролетарій хочетъ стать буржуа, но стать буржуа не индивидуальнымъ, а коллективнымъ, то-есть въ новомъ соці­альномъ строѣ. Соціально пролетарій совершенно правъ въ своей распрѣ съ буржуа. И противъ того, чтобы онъ самъ сталъ буржуа, не должно быть противоположеній соціальныхъ, 152



а лишь противоположенія духовныя. Революція противъ цар­ства буржуазности есть революція духовная. Она совсѣмъ не противоположна правдѣ революціи соціальной, измѣненію со­ціальнаго положенія пролетаріата, но она измѣняетъ и преоб­ражаетъ духовно характеръ этой революціи. Буржуа есть су­щество наиболѣе объективированное, наиболѣе выброшенное во внѣ, наиболѣе отчужденное отъ безконечной субъективно­сти человѣческаго существованія. Буржуазность есть утеря сво­боды духа, подчиненіе человѣческаго существованія детерми­низму. Буржуа всего хочетъ для себя, но онъ ничего не ду­маетъ и не говоритъ отъ себя, онъ имѣетъ собственность ма­теріальную, но не имѣетъ собственности духовной.Буржуа —индивидуумъ и иногда очень распухшій индиви­дуумъ,но онъ не личность. Онъ становится личностью ВЪ мѣру преодолѣнія своей буржуазности. Стихія буржуазности есть стихія безличная. Всѣ соціальные классы имѣютъ тенденцію войти въ эту атмосферу. Обуржуазиться можетъ и аристократъ, и пролетарій, и интеллигентъ. Буржуа не можетъ преодолѣть свою буржуазность. Буржуа всегда рабъ. Онъ рабъ своей соб­ственности и денегъ, рабъ воли къ обогащенію, рабъ буржуаз­наго общественнаго мнѣнія, рабъ соціальныхъ положеній, онъ рабъ тѣхъ рабовъ, которыхъ эксплоатируетъ и которыхъ бо­ится. Буржуазность есть духовная и душевная неосвобожден- ность, подчиненіе всей жизни внѣшней детерминаціи. Буржуа создаетъ вещное царство, и вещи управляютъ имъ. Онъ страш­но много сдѣлалъ для головокружительнаго развитія техники, и техника управляетъ имъ, онъ порабощаетъ ей человѣка. Бур­жуа имѣлъ заслуги въ прошломъ, онъ проявилъ огромную ини­ціативу, сдѣлалъ много открытій, онъ развилъ производитель­ныя силы человѣка, онъ преодолѣлъ власть прошлаго и повер­нулъ къ будущему, которое представлялось ему безконечнымъ ростомъ могущества. Для буржуа главное не «откуда», а «ку­да». Это буржуа былъ въ свое время Робинзономъ Крузе. Но, въ періодъ своей творческой молодости, буржуа еще не былъ буржуа. Онъ осѣдаетъ въ буржуазный типъ позже. Судьбу буржуа нужно понимать динамически, онъ не всегда былъ ■одинъ и тотъ же. Эта обращенность буржуа къ будущему, эта воля къ возвышенію, къ обогащенію, къ пріобрѣтенію первыхъ мѣстъ создаетъ типъ аривиста. Аривизмъ есть буржуазное мі- росоцерцаніе по преимуществу, и оно глубоко противополож­но всякому аристократизму. Въ буржуа нѣтъ изначальности, юнъ плохо помнитъ свое происхожденіе и свое прошлое въ от­личіе отъ аристократа, который слишкомъ хорошо помнитъ. Это онъ, главнымъ образомъ, создалъ безстильную роскошь и поработилъ ей жизнь. Въ буржуазной роскоши гибнетъ красота. Роскошь хочетъ сдѣлать красоту орудіемъ богатства, и красо­та отъ этого погибаетъ. , Въ буржуазномъ обществѣ, основан­номъ на власти денегъ, роскошь развивается, главнымъ обра­153



зомъ, благодаря женолюбію буржуа. Женщина, предметъ вож­делѣнія буржуа, создаетъ культъ роскоши, не знающей предѣ­ла. И это есть также предѣлъ обезличиванія, утери личнаго до­стоинства. Человѣческое существо въ своемъ внутреннемъ су­ществованіи исчезаетъ и замѣняется окруженіемъ роскоши. Даже тѣлесный образъ человѣка дѣлается искусственнымъ, и невозможно различить въ немъ человѣческаго лица. Буржуаз­ная женщина, во имя которой буржуа создаетъ фиктивный міръ роскоши и совершаетъ преступленія, напоминаетъ куклу, это искусственное существо. Тутъ нужно вспомнить философію одежды Карлейля. Марксъ видѣлъ въ буржуа положительную миссію — развитіе матеріальныхъ производительныхъ силъ, и отрицательную, даже преступную роль — эксплоатацію проле­таріата. Но для него буржуа былъ исключительно соціальной ка­тегоріей, и онъ не видѣлъ большей глубины. Буржуа имѣетъ непреодолимую тенденцію создавать міръ фиктивный, порабо­щающій человѣка, и разлагать міръ подлинныхъ реальностей. Буржуа создаетъ самое фиктивное, самое нереальное, самое жуткое въ своей нереальности, царство денегъ. И это царство денегъ, въ которомъ исчезаетъ всякое реальное ядро, облада­етъ страшнымъ могуществомъ, страшной властью надъ чело­вѣческой жизнью; оно ставитъ и свергаетъ правительства, соз­даетъ войны, порабощаетъ рабочія массы, порождаетъ безра­ботицу и нищету, дѣлаетъ все болѣе фиктивной жизнь людей, оказавшихся удачниками въ этомъ царствѣ. Леонъ Блуа былъ правъ. Деньги есть мистерія, во власти денегъ есть что-то таинственное. Царство денегъ, предѣлъ безличности, дѣлаетъ и самую собственность фиктивной. Марксъ вѣрно говоритъ, что капитализмъ разрушаетъ личную собственность.§.Буржуа имѣетъ особенное отношеніе къ собственности. Проблема буржуа есть проблема отношенія между «быть» и «имѣть». Буржуа опредѣляется не тѣмъ, что онъ есть, а тѣмъ, что у него есть. По этому критерію онъ судитъ о другихъ лю­дяхъ. У буржуа есть собственность, деньги, богатство, орудія производства, положеніе въ обществѣ. Но эта собственность, съ которой онъ такъ сросся, не составляетъ его личность, то- есть того, что онъ есть. Личность есть то, что человѣкъ есть, она остается, когда онъ уже ничего не имѣетъ. Личность не можетъ зависѣть отъ собственности, отъ капитала. Но собст­венность должна зависѣть отъ личности, должна была бы быть личной собственностью. Отрицаніе буржуазнаго капиталисти­ческаго строя не есть отрицаніе всякой собственности, есть, ско­рѣе, утвержденіе личной собственности, которая Въ этомъ строѣ уже утеряна. Но личная собственность есть собственность трудовая и реальная. Недопустима собственность, которая дѣ- 154



лается орудіемъ порабощенія и угнетенія человѣка человѣкомъ. Собственность въ своемъ реально-личномъ ядрѣ не можетъ быть созданіемъ государства или общества. Государство и об­щество не можетъ быть субъектомъ собственности, ибо вооб­ще не можетъ быть субъектомъ. Перенесеніе на нихъ собствен­ности есть объективація. Государство и общество есть лишь посредникъ, регуляторъ и гарантъ, они должны препятствовать тому, чтобы собственность стада орудіемъ эксплоатаціи. Аб­солютнымъ собственникомъ не можетъ быть ни отдѣльный че­ловѣкъ, ни общество, ни государство. Собственность въ этомъ походитъ на суверенитетъ. Нельзя перенести абсолютный суве­ренитетъ монарха на народъ, нужно ограничить и преодолѣть всякій суверенитетъ. Нельзя перенести абсолютную собствен­ность съ частнаго лица на государство и общество. Это значи­ло бы создать новую тиранію и рабство. Собственность ограни­чена и относительна по своей природѣ, она имѣетъ лишь функ­ціональное значеніе въ отношеніи къ личности. Единственно допустимая и реальная собственность есть владѣніе. Утверждать можно собственность только какъ владѣніе, не болѣе. Соб­ственность всегда относительна къ человѣку, функціональна, человѣчна, для человѣка существуетъ. Собственность совсѣмъ не священна, священенъ человѣкъ. Буржуазный міръ перевер­нулъ собственность, онъ ее обезчеловѣчилъ, онъ порабощаетъ человѣка собственности, онъ по собственности опредѣляетъ от­ношеніе къ человѣку. И тутъ мы встрѣчаемся съ поразитель­нымъ явленіемъ. Противники соціализма, апологеты капитали­стическаго строя, любятъ говорить, что свобода и независи­мость каждаго человѣка связана съ собственностью. Отнимите отъ человѣка собственность, передайте собственность обществу и государству, и человѣкъ станетъ рабомъ, утеряетъ всякую независимость. Но, если это вѣрно, то это страшный приго­воръ надъ буржуазно-капиталистическимъ строемъ, который лишаетъ собственности большую часть народа. Этимъ призна­ется, что пролетаріи находятся въ рабскомъ состояніи и лише­ны всякой независимости. Если собственность есть гарантія свободы и независимости человѣка, то всѣ люди, всѣ безъ ис­ключенія, должны имѣть собственность, то недопустимо су­ществованіе пролетаріата. Это есть осужденіе несоотвѣтствен­ной буржуазной собственности, которая является источникомъ рабства и угнетенія. Но буржуа хочетъ собственности лишь для себя, какъ источника своей свободы и независимости. Онъ не знаетъ иной свободы, чѣмъ та, которая дается собственностью. Собственность играетъ двойственную роль. Личная собствен­ность можетъ быть гарантіей свободы и независимости. Но собственность же можетъ сдѣлать человѣка рабомъ, рабомъ матеріальнаго міра, рабомъ объектовъ. Собственность все бо­лѣе и болѣе теряетъ свой индивидуальный характеръ. Таковъ характеръ денегъ, великаго поработителя человѣка и человѣ- 155



чества. Деньги символъ безличности, деньги есть безличная мѣна всего на все. Даже субъектомъ собственности перестаетъ быть буржуа съ именемъ собственнымъ и замѣняется анони­момъ. Въ царствѣ денегъ, совершенно не реальномъ, а въ бу­мажномъ царствѣ цифръ бухгалтерскихъ книгъ банковъ, не­извѣстно уже, кто собственникъ и чего собственникъ. Человѣкъ все болѣе переходитъ изъ реальнаго царства въ царство фик­тивное. Ужасъ царства денегъ двойной: власть денегъ не толь­ко обида бѣдному и неимущему, но и погруженіе человѣческа­го существованія въ фикціи, въ призрачность. Царство буржуа кончается побѣдой фикціи надъ реальностью. Фикція есть крайнее выраженіе объективаціи человѣческаго существованія. Реальность связана не съ обтіектностью, какъ часто думаютъ, а именно съ субъектностью. Субъектъ первороденъ,-а не объектъ. Что съ собственностью обстоитъ очень не благополучно, это видно уже изъ того, что у людей странно бѣгаютъ глаза, когда рѣчь заходитъ о ихъ собственности и деньгахъ, они испытыва­ютъ неловкость. Было бы несправедливо сказать, что буржуа всегда корыстный и только и думаетъ о наживѣ. Буржуа мо­жетъ быть совсѣмъ не корыстнымъ и не эгоистическимъ чело­вѣкомъ, у него можетъ быть безкорыстная любовь къ буржуаз­ному духу, возможна даже безкорыстная любовь къ деньгамъ и наживѣ. Максъ Веберъ достаточно показалъ, что въ первона­чальной стадіи капитализма лежало то, что онъ называетъ Innerweltliche Askese. Буржуа можетъ быть аскетомъ и со­всѣмъ не думать о личныхъ наслажденіяхъ и удобствахъ жизни, онъ можетъ быть человѣкомъ идеи. Невѣрно также сказать, что жизнь буржуа счастливая. Мудрецы всего міра во всѣ времена говорили, что богатство, деньги не даютъ счастья, это стало общимъ мѣстомъ. Для меня наиболѣе важно, что буржуа самъ рабъ и дѣлаетъ рабомъ другихъ. Порабощаетъ безличная сила, во власти которой находятся и буржуа и про­летарій, сила, выбрасывающая человѣческое существованіе въ объектность. Буржуа можетъ быть очень добродѣтельнымъ; можетъ быть, и обыкновенно бываетъ, хранителемъ нормъ. Нс господство деморализуетъ буржуа. Всякій господствующій классъ деморализуется. Болѣе всего деморализуетъ господство черезъ богатство.Наивно думать, что буржуа можетъ быть побѣжденъ и уничтоженъ однимъ измѣненіемъ соціальнаго строя, напри­мѣръ, капиталистическаго строя соціалистическимъ или ком­мунистическимъ. Буржуа вѣченъ, онъ останется до конца вре­менъ, онъ трансформируется и приспособляется къ новымъ ус­ловіямъ. Буржуа можетъ стать и коммунистомъ или коммунистъ можетъ стать буржуа. Это вопросъ душевной структуры, а не соціальной структуры. Отсюда, конечно, не слѣдуетъ, что не нужно мѣнять соціальной структуры. Но нельзя вѣрить, что соціальная структура автоматически создаетъ новаго человѣка.156



Соціализмъ и коммунизмъ могутъ быть духовно буржуазны, могутъ осуществлять справедливое и уравнительное распредѣ­леніе буржуазности. Буржуа не вѣритъ серьезно въ существо­ваніе иного міра, не вѣритъ даже въ томъ случаѣ, если онъ формально исповѣдуетъ какую-нибудь религіозную вѣру. Ка­чество религіи для него измѣряется услугами, которыя она ока­зываетъ для устройства этого міра и для сохраненія его поло­женія въ этомъ мірѣ. Буржуа не рискнетъ пожертвовать чѣмъ либо въ этомъ мірѣ во имя иного міра. Бypжyá любитъ гово­рить, что міръ гибнетъ и кончается, когда наступаетъ конецъ его экономическому могуществу, когда колеблется его собст­венность, когда рабочіе требуютъ измѣненія ихъ положенія. Но это лишь условная риторика. Буржуа не чувствуетъ конца и страшнаго суда. Ему чужда эсхатологическая перспектива, онъ не чувствителенъ къ эсхатологической проблематикѣ. Въ эсха­тологіи есть что-то революціонное, извѣщеніе о концѣ середин­наго буржуазнаго царства. Буржуа вѣритъ въ безконечность своего царства, и съ ненавистью относится ко всему, что напо­минаетъ объ этомъ концѣ. И, вмѣстѣ съ тѣмъ, самъ буржуа эсхатологическая фигура, въ его фигурѣ — одинъ изъ кон­цовъ міровой исторіи. Міръ кончится отчасти отъ того, что су­ществуетъ буржуа, если бы его не было, то міръ могъ бы пе­рейти въ вѣчность. Буржуа не хочетъ конца, онъ хочетъ ос­таться въ некончающейся серединѣ, и именно потому конецъ будетъ. Буржуа хочетъ количественной безконечности, но не хочетъ безконечности качественной, которая есть вѣчность. Реализація буржуа, происходящая различными путями, проти­воположна реализаціи личности. Но буржуа остается человѣ­комъ, въ немъ остается образъ Божій, онъ просто грѣшный человѣкъ, принявшій свой грѣхъ за норму, и къ нему нужно относиться, какъ къ человѣку, какъ къ потенціальной лично­сти. Нечестиво разсматривать буржуа, исключительно какъ вра­га, подлежащаго истребленію. Это дѣлаютъ тѣ, которые хо­тятъ стать на его мѣсто и превратиться въ новыхъ буржуа, въ соціальныхъ нуворишей. Необходимо бороться съ господст­вомъ буржуа, съ буржуазнымъ духомъ, гдѣ бы онъ ни прояв­лялся. Но не должно походить на него, разсматривать его, какъ средство. Буржуа измѣняетъ своей человѣчности, но не должно измѣнять человѣчности въ отношеніи къ нему.2) а) Прельщеніе и рабство революціи. 
Двойной образъ революціи.§•Революція есть вѣчное явленіе въ судьбахъ человѣческихъ обществъ. Революціи бывали во всѣ времена, онѣ бывали въ древнемъ мірѣ. Въ древнемъ Египтѣ было много революцій, и 157



лишь на огромномъ разстояніи онъ кажется цѣльнымъ и пора­жаетъ своимъ іерархическимъ порядкомъ. Не меньше револю­цій было въ Греціи и Римѣ. Во всѣ времена низшіе, угнетенные, трудящіеся классы общества возставали, не соглашаясь долѣе терпѣть униженіе и рабство, и опрокидывали іерархическій по­рядокъ, казавшійся вѣчнымъ. Нѣтъ ничего вѣчнаго, нѣтъ ни­чего установленнаго Богомъ въ объективированномъ мірѣ. Возможно лишь достиженіе временнаго равновѣсія и непроч­наго кажущагося благополучія. За сравнительно короткій пе­ріодъ люди привыкаютъ къ отсутствію кризисовъ, войнъ, ре­волюцій. Но почва всегда остается вулканической. Годы отно­сительнаго равновѣсія и спокойствія скоро проходятъ, лава из­вергается изъ нѣдръ земли, обостряются непреодолимыя про­тиворѣчія. Революціи, неизбѣжныя въ существованіи обществъ, внушаютъ однимъ ужасъ и отвращеніе, другимъ же внушаютъ надежду на новую, лучшую жизнь. Человѣческимъ обществомъ управляетъ князь міра сего, и управляетъ въ неправдѣ. Поэто­му естественно, что противъ этого управленія періодически происходятъ возстанія. Но очень скоро этими возстаніями про­тивъ неправды вновь овладѣваетъ князь міра сего и творитъ новую неправду. Въ этомъ двойственность революціи. Въ рево­люціи совершается судъ Божій. Въ революціи есть моментъ эс­хатологическій, какъ бы приближеніе къ концу временъ. Но революція есть болѣзнь, она свидѣтельствуетъ о томъ, что не нашлось творческихъ силъ реформированія общества, что си­лы инерціи побѣдили. Въ революціи есть демоніакальный эле­ментъ, въ ней происходитъ взрывъ духа мести, ненависти и убійства. Въ революціи всегда дѣйствуетъ накопившееся ressentiment и побѣждаетъ творческія чувства. Желать мож­но только революціи, въ которой не будетъ демоніакальнаго элемента, но онъ всегда въ извѣстный моментъ побѣждаетъ. Революція въ очень малой степени стоитъ подъ знакомъ сво­боды, въ несоизмѣримо большей степени стоитъ подъ знакомъ фатума. Революція есть фатумъ человѣческихъ обществъ. Въ революціи человѣкъ хочетъ освободиться отъ рабства у госу­дарства, у аристократіи, у буржуазіи, у изолгавшихся святынь и идоловъ, но немедленно создаются новые идолы, новыя лож­ныя святыни и попадаютъ въ рабство къ новой тираніи. Гер­ценъ былъ революціонеръ и соціалистъ. Но онъ былъ свобо­денъ отъ оптимистическихъ иллюзій и у него былъ острый взглядъ на будущее. Онъ призывалъ къ «борьбѣ свободнаго человѣка съ освободителями человѣчества». Онъ говорилъ, что массы «подъ равенствомъ понимаютъ равномѣрный гнетъ» и что «истина принадлежитъ меньшинству». Онъ восклицаетъ: «не будетъ міру свободы, пока все религіозное, политическое, не превратится въ человѣческое, простое», и «мало ненавидѣть корону, надобно перестать уважать и фригійскую шапку; мало не признавать преступленіемъ оскорбленія величества, надоб- 158



но признавать преступленіемъ salus populi». Это значитъ, что Герценъ былъ персоналистомъ и революціонность его была персоналистическая, хотя философское обоснованіе персона­лизма у него было очень наивное и слабое. Это значитъ так­же, что Герценъ былъ совершенно свободенъ отъ революціон­наго миѳа. Онъ хотѣлъ быть революціонеромъ, оставляя свобо­ду человѣка, сохраняя за собой полную свободу сужденія. Это есть самое трудное. Самая трудная революція, которая ни­когда еще не была сдѣлана и которая была бы радикальнѣе всѣхъ революцій, это революція персоналистическая, рево­люція во имя человѣка, а не во имя того или иного обще­ства. По настоящему, глубинно, революція есть измѣненіе принциповъ, на которыхъ покоится общество, а не кровопроли­тіе того или иного года и дня. И по настоящему глубинно, ре­волюціонна личность, масса же состоящая изъ среднихъ лю­дей консервативна. Стихія революціи всегда была антиперсо- налистической, т.-е. реакціонной, она всегда была неблагопрі­ятной свободѣ духа, свободѣ личности, свободѣ личныхъ сужденій. Революція всегда была направлена противъ деспо­тизма и тираніи, но она всегда въ извѣстный моментъ своего разворачиванія создавала диктатуру и тиранію, отмѣняла всѣ свободы. Революція есть война, она дѣлитъ общество на два лагеря и реализуется посредствомъ военной диктатуры. Рево­люція можетъ выставлять лишь демократическіе лозунги, но демократія годна лишь для мирнаго житія и совершенно не годна для революціи. Революція означаетъ прерывность въ развитіи обществъ. Непрерывность или, какъ иногда любятъ говорить, «органичность» развитія есть утопія. «Органическое» гораздо утопичнѣе и несбыточнѣе революціонно-прерывнаго. Катастрофа гораздо реализуемѣе мирнаго развитія, сохраня­ющаго вѣрность традиціямъ. Крайніе направленія гораздо ре­алистичнѣе направленій умѣренныхъ. Человѣческія общества въ своемъ развитіи проходятъ черезъ смерть. Чтобы ожить нужно умереть. Грѣховное прошлое возносится на крестъ. Ре­волюція и есть частичная смерть, въ ней слишкомъ многое и многіе умираютъ. Черезъ смерть наступаетъ новая жизнь. Но эта новая жизнь бываетъ не такой, какъ ее себѣ представля­ютъ революціонеры. И человѣкъ и народъ проходятъ черезъ раздвоеніе и несчастье (несчастное сознаніе Гегеля). Безъ это­го недостижима гармонія и полнота. Въ этомъ мірѣ невозмож­но мирное возрастаніе счастья. Тѣ классы, которые пользова­лись относительнымъ благополучіемъ и счастьемъ, неизбѣжно должны пройти черезъ несчастье и гибель. Иллюзія безконеч­наго счастья и благополучія есть одна изъ самыхъ нелѣпыхъ иллюзій, особенно, если она основана на несправедливости. Въ этомъ мірѣ нѣтъ человѣческой справедливости, но есть жестокая, безчеловѣчная справедливость, справедливость рока.Смѣшно и наивно обсуждать революціи съ точки зрѣнія 159



разумныхъ и моральныхъ нормъ. Она всегда окажется не­разумной и аморальной. Революція ирраціональна по своей природѣ, въ ней дѣйствуютъ стихійныя и даже безумныя си­лы, которыя всегда существуютъ въ человѣческихъ массахъ, но до извѣстнаго момента сдержаны. Въ революціяхъ, какъ и въконтръ-революціяхъ, разнуздываются садическіе инстинкты, которые потенціально всегда есть въ людяхъ. Тутъ мы встрѣ­чаемся съ главнымъ парадоксомъ революціи. Революція ирра­ціональна, даетъ волю ирраціональнымъ инстинктамъ и вмѣ­стѣ съ тѣмъ она всегда подчинена раціоналистическимъ идео­логіямъ и въ ней происходятъ процессы раціонализаціи. Ирра­ціональными силами пользуются для осуществленія раціональ­ныхъ лозунговъ. Ирраціональныя, часто нелѣпыя и несправед­ливыя традиціи прошлаго, накоплявшіяся долгими столѣтіями и мѣшавшія развитію жизни, революціонно опрокидываются и замѣняются разумной организаціей. Будущее, которое рево­люція претендуетъ создавать, всегда есть раціональное буду­щее, въ будущемъ долженъ восторжествовать разумъ. Но ра­зумъ торжествуетъ благодаря возстанію ирраціональныхъ силъ. Такое соотношеніе между ирраціональнымъ и раціональ­нымъ мы видимъ въ двухъ самыхъ большихъ революціяхъ, французской и русской. Активистовъ революціи охватываетъ чувство мести, которое можетъ быть объяснено, но которое принимаетъ формы стихійно-ирраціональныя и даже безум­ныя. Революція всегда прикована влюбленной ненавистью къ прошлому и она не можетъ существовать, не можетъ разви­ваться и возрастать безъ врага, поднимающагося изъ ненави­стнаго прошлаго. Когда этого врага реально уже не существу­етъ, то его выдумываютъ, питаются и питаютъ миѳомъ о вра­гѣ. Добро зависитъ отъ зла, революція зависитъ отъ реакціи. Ненависть вдохновляетъ. Миѳъ въ революціи, какъ впрочемъ и вообще въ исторіи, играетъ несоизмѣримо большую роль, чѣмъ реальность. Но другой аффектъ играетъ опредѣляющую роль въ революціи — аффектъ страха. Правители революціи, находящіеся на ея вершинахъ, всегда живутъ въ смертельномъ страхѣ, они никогда не чувствуютъ себя твердо. Власть вооб­ще всегда связана со страхомъ. Этимъ страхомъ опредѣляет­ся прежде всего жестокость революціи, неизбѣжность царяща­го въ ней террора. Одёржимый страхомъ всегда начинаетъ пре­слѣдовать. Человѣкъ одержимый маніей преслѣдованія — опасный человѣкъ, отъ него всегда можно ожидать преслѣдо­ваній. Нѣтъ ничего ужаснѣе людей, одержимыхъ страхомъ, всюду видящихъ опасности, заговоры, покушенія. Именно эти люди, охваченные аффектомъ страха, который можетъ быть животнымъ и мистическимъ, создаютъ инквизиціонные суды, пытки, гильотины, они сжигаютъ на кострахъ, гильотинируютъ и разстрѣливаютъ неисчислимое количество людей. Преслѣдо­ванія, пытанія и казни еретиковъ тоже вѣдь вызваны стра-160



хомъ. Страхъ передъ зломъ и передъ злыми (т.-е. почитаемы­ми злыми извѣстной вѣрой и міросозерцаніемъ) есть одно изъ самыхъ большихъ золъ человѣческой жизни и человѣческой исторіи. Этотъ страхъ искажаетъ человѣческую природу, по­мрачаетъ человѣческую совѣсть, часто превращаетъ человѣка въ дикаго звѣря. Это происходитъ въ революціяхъ и контръ- революціяхъ, которые психологически очень схожи, происхо­дитъ въ войнахъ. Очень опасно, когда человѣкъ опредѣляется исключительно отрицательной реакціей, когда онъ концентри­рованъ на единомъ, универсально царящемъ въ его сознаніи злѣ. Революція можетъ начаться вслѣдствіе поднявшагося лич­наго достоинства, попраннаго старой жизнью, вслѣдствіе воз­никшаго личнаго сужденія о жизни. Но въ самой стихіи рево­люціи личное сужденіе и личная совѣсть всегда ослаблены и замѣнены коллективнымъ сознаніемъ и коллективной совѣ­стью. Въ революціи происходитъ процессъ объективаціи, от­чужденіе человѣческой природы въ объектный міръ, въ то вре­мя какъ настоящая и радикальная революція должна была бы быть побѣдой надъ всякой объективаціей и переходомъ въ свободную субъективность. Страхъ вслѣдствіе выброшенно- сти существованія во внѣ приводитъ къ военному дѣленію'мі­ра на два лагеря. Враждебный міръ оказывается объединен­нымъ и универсализированнымъ, въ немъ нельзя уже встрѣ­тить «ты», въ немъ можно встрѣтить лишь «не-я». Въ это вра­жеское «не-я» входятъ очень разнообразные міры. Страхъ все­гда сознаетъ манихейское сознаніе, раздѣляющее міръ на цар­ство Ормузда и Аримана. Такъ создается большая концентра­ція сознанія, большая напряженность борьбы. Реально же во всѣхъ болѣе или менѣе лагеряхъ дѣйствуютъ тѣ же люди, со своими инстинктами, со способностью къ внушенію и заразѣ, съ вспышками жестокости, какъ и съ инстинктомъ человѣчно­сти и способностью къ состраданію и добротѣ. И плохое обыч­но преобладаетъ надъ хорошимъ. Есть, конечно, партіи, кото­рыя представляютъ собой концентрацію плохихъ инстинктовъ. Ничто такъ не искажаетъ человѣческую природу, какъ маніа­кальныя идеи. Если человѣкомъ овладѣваетъ идея, что все мі- ровое зло въ евреяхъ, масонахъ или большевикахъ, въ ерети­кахъ или буржуазіи (при чемъ не реальной, а вымышленной), то самый добрый человѣкъ превращается въ дикаго звѣря. Это есть замѣчательное явленіе человѣческаго рабства. Маратъ, вѣроятно, всегда былъ бы дикимъ звѣремъ. Но о Робеспьерѣ было сказано, что если бы онъ жилъ въ мирное, спокойное вре­мя, то вѣроятно былъ бы добродѣтельнымъ, человѣколюби­вымъ, гуманнымъ провинціальнымъ нотаріусомъ. И ужъ на­вѣрное въ другое время былъ бы прекраснымъ человѣкомъ Дзержинскій, не только не кровавымъ, но исполненнымъ нѣж­ности и любви. О Торквемадо извѣстно, что онъ по природѣ былъ человѣкъ скорѣе добрый и любвеобильный. 161



§.Революціи преслѣдуютъ великія цѣли освобожденія че­ловѣка отъ угнетенія и порабощенія. Тѣ, которые готовили революцію, были героическими людьми, способными на жерт­вы и отдачу своей жизни идеѣ. Но въ эпоху своего торжества революціи истребляютъ свободу безъ остатка, допускаютъ ее гораздо меньше, чѣмъ эпохи дореволюціонныя, и дѣятели ре­волюціи ставшіе у власти, бываютъ свирѣпыми, жестокими и запятнываютъ себя человѣческой кровью. Одинъ и тотъ же ре­волюціонеръ до революціи и въ разгаръ революціи — совер­шенно разные люди, даже лицо мѣняется, нельзя узнать лица. Ужасъ, связанный съ революціей, совсѣмъ не въ цѣляхъ, кото­рые обыкновенно преслѣдуютъ. Это обыкновенно цѣли свобо­ды, справедливости, равенства, братства и пр. высокихъ цѣн­ностей. Ужасъ въ средствахъ. Революція ищетъ торжества во что бы то ни стало. Торжество дается силой. Сила эта неиз­бѣжно переходитъ въ насиліе. Роковая ошибка дѣятелей рево­люціи связана съ отношеніемъ къ времени. Настоящее разсмат­ривается исключительно, какъ средство, будущее же какъ цѣль. Поэтому для настоящаго утверждается насиліе и порабощеніе, жестокость и убійство, для будущаго же свобода и человѣч­ность, для настоящаго кошмарная жизнь, для будущаго рай­ская жизнь. Но великая тайна скрыта въ томъ, что средство важнѣе цѣли. Именно средства, путь свидѣтельствуютъ о ду­хѣ, которымъ проникнуты люди. По чистотѣ средствъ, по чи­стотѣ путей узнаете, какого люди духа. Будущаго, въ кото­ромъ должна осуществиться высокая цѣль, никогда не насту­паетъ, въ немъ опять будутъ тѣ же отвратительныя средства. Насиліе никогда не приводитъ къ свободѣ, ненависть никогда не приводитъ къ братству, отрицаніе человѣческаго достоин­ства за враждебной частью человѣчества никогда не приведетъ къ всеобщему утвержденію человѣческаго достоинства. Въ мі­рѣ объективаціи устанавливается разрывъ между средствами и цѣлями, котораго не можетъ быть въ подлинномъ существова­ніи, въ мірѣ субъективности. Фатумъ, рокъ революціи въ томъ, что она неизбѣжно ведетъ къ террору. Терроръ же есть утеря свободы, свободы всѣхъ и свободы для всѣхъ. Въ началѣ ре­волюція бываетъ чистой, она провозглашаетъ свободу. Но по мѣрѣ ея имманентнаго развитія, въ силу происходящей въ ней роковой діалектики свобода исчезаетъ и начинается царство террора. Революціей овладѣваетъ страхъ контръ-революціи и она сходитъ съ ума отъ этого страха. Страхъ нарастаетъ по мѣрѣ побѣды революціи и онъ дѣлается максимальнымъ, ко­гда революція окончательно побѣждаетъ. Это есть парадоксъ революціи, можетъ быть это есть вообще парадоксъ побѣды. Побѣдитель не дѣлается великодушнымъ и человѣчнымъ, онъ дѣлается безпощаднымъ и жестокимъ, онъ одержимъ жаждой 162



истребленія. Побѣда есть страшная вещь въ этомъ мірѣ. Горе побѣдителямъ, а не побѣжденнымъ! Обыкновенно видятъ, что побѣжденные дѣлаются рабами. Не видятъ болѣе глубокаго явленія — побѣдители дѣлаются рабами. Побѣдитель менѣе всего свободный человѣкъ, онъ человѣкъ порабощенный, его совѣсть и сознаніе помутнены. Терроръ есть одинъ изъ самыхъ низкихъ явленій человѣческой жизни, паденіе человѣка, помут­неніе человѣческаго образа. Практикующій терроръ переста­етъ быть личностью, онъ находится во власти демоніакаль- ныхъ силъ. Я имѣю въвиду главнымъ образомъ организован­ный коллективный терроръ, практикуемый людьми, которые добрались до власти. Терроръ есть порожденіе страха. Въ тер­рорѣ всегда торжествуютъ рабьи истинкты. И терроръ не мо­жетъ осуществляться безъ чудовищной лжи, онъ всегда при­бѣгаетъ къ символамъ лжи. Революціонный и, контръ-револю- ціонный терроръ явленіе одного порядка. Контръ-революціон- ный терроръ еще болѣе низокъ и еще менѣе оправданъ. Фа­тумъ революціи въ томъ, что она всегда несетъ въ себѣ сѣмя, изъ котораго развивается цезаризмъ. Тиранія массъ всегда есть цезаризмъ. Всѣ революціи такъ кончались. Страхъ ни­когда до добра не доводитъ. Цезарь, диктаторъ, тиранъ рож­дается изъ страха и террора. Таковы всѣ революціи, которыя не являются революціями духовными, которыя опираются на объективированный, т.-е. утерявшій свободу міръ. Революція должна была бы всегда нести новую жизнь. Но природа объ­ективированнаго міра такова, что въ немъ въ новое всегда вхо­дитъ самое дурное старое. Это иллюзія, что революція поры­ваетъ со старымъ, оно является лишь въ новомъ обличьи. Ста­рое рабство мѣняетъ одѣяніе, старое неравенство преобража­ется въ новое неравенство.О революціи всегда создается миѳъ и она движется ди­намикой миѳа. Поразительно, что миѳъ создаетъ не только воображеніе народныхъ массъ, миѳъ создаютъ и ученые. Че­ловѣкъ имѣетъ непреодолимую потребность персонифициро­вать разныя силы и качества. Революція тоже персонифициру­ется, представляется существомъ. Революція тоже сакрализи­руется. Революція дѣлается столь же священной, какъ священ­на была монархія и строй дореволюціонный. Эта персонифика­ція и сакрализація революціи и есть остатокъ прошлаго ' въ ней. Въ дѣйствительности революція такъоке не священна^акъ не священна монархія, какъ ничто не священно въ объекти­вированномъ мірѣ. Священное только въ субъективномъ мірѣ. Подлинное освобожденіе отъ рабства не допускаетъ всѣхъ этихъ персонификацій и сакрализацій. Революція можетъ быть необходима, она можетъ быть справедлива, но она не можетъ быть священна, она всегда грѣховна, какъ грѣховенъ былъ тотъ строй, противъ котораго она направлена. Суверенитетъ революціи есть такая же ложь, какъ и всякій суверенитетъ въ 163



мірѣ. Революція психологически есть реакція. Она вспыхива­етъ, когда дольше ужъ нельзя терпѣть. Въ самый разгаръ ре­волюціи, когда температура поднимается до высшей точки, разрушеніе сильнѣе творчества. Положительное строительство начинается позже. Для метафизики революціи интереснѣе все­го отношеніе къ времени. Если время вообще есть парадоксъ, то въ отношеніи революціи къ времени этотъ парадоксъ до­стигаетъ наибольшей остроты. Революція происходитъ въ на­стоящемъ и люди революціи находятся во власти стихій на­стоящаго. И вмѣстѣ съ тѣмъ нужно сказать, что революція не знаетъ настоящаго и не имѣетъ настоящаго, она цѣликомъ об­ращена къ прошлому и будущему. Революція злопамятна, но не имѣетъ памяти. Революція думаетъ сначала, что прошлое можно уничтожить без остатка. «Du passé faisons la table rase». Глупая иллюзія. Можно уничтожить разнаго рода несправед­ливости и порабощенія прошлаго, можно уничтожить то, что принадлежитъ историческому времени, но нельзя уничтожить того, что принадлежитъ времени экзистенціальному, можно уни­чтожить исторію, но нельзя уничтожить метаисторію. Револю­ціи постепенно начинаетъ возвращаться память, она начина­етъ припоминать прошлое. Исторія создается памятью. Поте­ря памяти есть исчезновеніе исторіи. Поразительно, что память отшибается внутри самой революціи. Революція поражаетъ своей неблагодарностью, она не знаетъ благодарности къ тѣмъ, которые ее создавали, которые были ея вдохновителями, она сплошь и рядомъ ихъ убиваетъ. Это можетъ быть самая низ­кая черта въ революціи. Въ періодъ революціи, особенно въ періодъ ея окончанія исторія революціи не можетъ быть на­писана, изъ нея выпадаютъ ея главные дѣятели. Это явленіе типическое. Это объясняется тѣмъ, что революція есть острая болѣзнь времени, она знаетъ лишь переходъ и все оцѣниваетъ по полезности для перехода. Для отношенія революціонеровъ къ времени характерно, что они обыкновенно бываютъ край­ними пессимистами въ отношеніи къ прошлому и крайними оптимистами въ отношеніи къ будущему. Это и есть «скачекъ изъ царства необходимости въ царство свободы». Для марк­сизма особенно характерно такое отношеніе къ прошлому и будущему. Въ дѣйствительности, такъ какъ прошлое и буду­щее лишь отрывки разорваннаго больного времени, то нѣтъ основаній ни для оптимистическаго отношенія къ прошлому, какъ у консерваторовъ, ни для оптимистическаго отношенія къ будущему, какъ у революціонеровъ. Оптимистически можно относиться лишь къ вѣчному, т.-е. къ преодолѣнію разорван­наго времени. Но правда революціи въ томъ, что она всегда уничтожаетъ слишкомъ изолгавшееся, истлѣвшее прошлое, от­равлявшее жизнь. Революція всегда проявляетъ реальности, проявляетъ не реальность того, что выдавало себя за реаль­ность. Она сметаетъ многія фикціи, но создаетъ новыя фикціи.164



Она силой уничтожаетъ право, которое перестало быть пра­вомъ и превратилось въ насиліе. Революція есть парадоксъ си­лы и права. Старое право превратилось въ насиліе надъ созна­ніемъ, потому что потеряло силу. Революція дѣлается силой и хочетъ создать новое право. Смѣшны возраженія противъ ре­волюціи съ точки зрѣнія правового формализма, который по­читаетъ себя вѣчнымъ, въ дѣйствительности же принадлежитъ разлагающемуся прошлому. Революція есть рбразованіе но­вой ассоціаціи, которая, какъ вѣрно говоритъ Пуленъ, сопро­вождается затрудненіемъ, разрушеніемъ и прекращеніемъ дру­гой, т.-е. старой ассоціаціи. Враги революціи, контръ-револю- ціонеры любятъ говорить объ ужасахъ и злѣ революціи. Но не имѣютъ права говорить. Отвѣтственны за ужасы и зло револю­ціи прежде всего старая, дореволюціонная жизнь и ея защит­ники. Отвѣтственность всегда лежитъ на тѣхъ, которые на­верху, а не внизу. Ужасы революціи — есть лишь трансформа­ція ужасовъ старыхъ режимовъ, лишь дѣйствіе старыхъ ядовъ. Именно старые яды и являются зломъ въ революціяхъ. Вотъ почему контръ-революціонныя силы могутъ лишь усилить зло въ революціяхъ, никогда не могутъ отъ него освободить.§.Всякая большая революція имѣетъ претензію на созданіе новаго человѣка. Созданіе новаго человѣка есть несоизмѣримо большее, болѣе радикальное, чѣмъ созданіе новаго общества. Новое общество послѣ революціи все-таки создается, новый же человѣкъ не появляется. Въ этомъ трагедія революціи, ея роковая неудача. Всѣ революціи въ извѣстномъ смыслѣ были загублены ветхимъ Адамомъ, который въ новыхъ одеждахъ яв­ляется въ концѣ революціи. Этотъ ветхій Адамъ, человѣкъ грѣ­ха дѣлаетъ и революцію и контръ-революцію. Рабство человѣка оказывается непобѣжденнымъ, мѣняются лишь формы рабства. Это не значитъ, что революція лишена смысла и что безсмыс­ленно дѣлать революцію. Революціи имѣютъ смыслъ и явля­ются важнымъ моментомъ въ судьбѣ народовъ. Революціи — великій опытъ, который и обѣдняетъ человѣка и обогащаетъ его. Самое обѣдненіе является обогащеніемъ. Какія-то формы рабства въ революціяхъ все-таки уничтожаются. И всегда но­вымъ народнымъ слоямъ дается возможность исторической активности, снимаются цѣпи, сковывавшія энергію. Но рабст­во человѣка не уничтожается въ его корнѣ. Новый человѣкъ не есть предметъ фабрикаціи, онъ не можетъ быть продук­томъ соціальной организаціи. Явленіе новаго человѣка есть но­вое духовное рожденіе. Все христіанство было не чѣмъ инымъ, какъ призывомъ къ новому духовному рожденію, къ явленію новаго Адама. Но вмѣсто новаго человѣка были даны знаки и символы новаго человѣка, надѣтые на ветхаго Адама, на ста-165



paro человѣка. Въ этомъ трагедія всякаго историческаго осу­ществленія, которое есть не реализація, а объективація. Объ­ективація никогда не есть реализація, объективація есть сим­волизація. Въ этомъ сущность исторической трагедіи, кото­рая требуетъ конца исторіи. Настоящая глубокая коренная ре­волюція есть измѣненіе структуры сознанія, измѣненіе отно­шенія къ объективированному міру. Историческія революціи никогда такого измѣненія структуры сознанія не дѣлаютъ, онѣ остаются въ планѣ детерминаціи и опредѣляются не столько свободой, сколько рокомъ. Но значеніе большихъ революцій въ томъ, что въ нихъ есть моментъ эсхатологическій, который всегда бываетъ такъ окутанъ исторической детерминаціей, такъ ввергнутъ въ историческое время, что его почти нельзя раз­личить. Экзистенціальное время въ революціяхъ есть лишь мгновеніе, оно уносится потокомъ историческаго времени. Ре­волюціи всегда плохо кончаются. Детерминизмъ побѣждаетъ свободу, историческое время побѣждаетъ время экзистенці­альное. Духъ революціи оказывается враждебнымъ революціи духа. Трагедія революціи до ужаса банальна и обыденна. Кро­вавые ужасы революціи банальны и обыденны. Революціи дѣ­лаются среднимъ человѣкомъ и для среднего человѣка, кото­рый совсѣмъ не хочетъ измѣненія структуры сознанія, не хо­четъ новаго духа, не хочетъ стать новымъ человѣкомъ, не хо­четъ реальной побѣды надъ рабствомъ. Страшныя жертвы нужны для достиженія очень маленькихъ результатовъ. Такова экономія жизни этого міра. И напрасно говорятъ о цѣлесооб­разности мірового и историческаго процесса. Сторонники те­леологическаго міросозерцанія хотятъ утверждать объектив­ную цѣлесообразность въ мірѣ. Но объективная цѣлесообраз­ность, если она даже существуетъ, ничего общаго не имѣетъ съ субъективной, человѣческой, экзистенціальной цѣлесообраз­ностью. Объективная цѣлесообразность раздавливаетъ чело­вѣка и ей человѣкъ принужденъ противопоставить свою субъ­ективную цѣлесообразность, свою свободу. Богъ же дѣйству­етъ лишь въ свободѣ, лишь въ субъективности, Онъ не дѣй­ствуетъ въ объективномъ и детерминированномъ мірѣ. Объек­тивная цѣлесообразность есть рабство человѣка. Выходъ къ свободѣ есть разрывъ съ объективной цѣлесообразностью.
с) Прельщеніе и рабство коллективизма. 

Соблазнъ утопій. Двойственный образъ соціализма.§.Человѣкъ въ своей безпомощности и покинутости есте­ственно ищетъ спасенія въ коллективахъ. Человѣкъ согласенъ отказаться отъ своей личности, чтобы жизнь его была болѣе обезпеченной, онъ ищетъ тѣсноты въ людскомъ коллективѣ, 166



чтобы было менѣе страшно. Жизнь человѣческихъ обществъ, первобытныхъ клановъ началась съ тѣсныхъ коллективовъ, съ первобытнаго коммунизма. Тотемистическіе культы связаны съ соціальными коллективами. И на вершинѣ цивилизаціи, въ XX вѣкѣ вновь образующіеся коллективы требуютъ культовъ, въ которыхъ можетъ обнаружиться переживаніе первобытнаго тотемизма. Соціологическая религія, которую проповѣдуетъ Дюргеймъ, есть переживаніе тотемизма, который онъ открылъ въ обществахъ дикихъ племенъ. Прельщеніе и рабство коллек­тивизма занимаетъ главное мѣсто въ человѣческой жизни. Въ человѣческой личности происходитъ перекрещиваніе различ­ныхъ соціальныхъ круговъ и группировокъ. Объ этомъ гово­ритъ Зиммель, который видѣлъ въ обществѣ лишь взаимодѣй­ствіе индивидуумовъ.Человѣкъ принадлежитъ къ разнымъ со­ціальнымъ группировкамъ — семьѣ, сословію и классу, про­фессіи, національности, государству и т. д. Объективируя эти группировки, которыя имѣютъ лишь функціональное къ нему отношеніе, онъ представляетъ себѣ ихъ коллективами, въ ко­торыхъ онъ чувствуетъ себя подчиненной частью и въ кото­рыхъ онъ растворяется. Но вѣкомъ коллективизма нужно на­зывать время, когда частичныя и дифференціальныя соціаль­ныя группировки обобщаются и универсализируются. Образу­ется какъ бы единый централизованный коллективъ, какъ вер­ховная реальность и цѣнность. Тогда начинается настоящее прельщеніе коллективизма. Коллективъ начинаетъ играть роль церкви, съ той разницей, что церковь все-таки признавала цѣн­ность личности и существованіе личной совѣсти, коллективизмъ же требуетъ окончательно экстеріоризаціи совѣсти и перене­сенія ея на органы коллектива. Съ этимъ связано принципіаль­ное различіе между соборностью и коллективизмомъ. Церков­ная соборность часто принимала въ исторіи формы рабства че­ловѣка, отрицанія свободы, она часто бывала фикціей, но са­мый принципъ христіанской соборности можетъ быть лишь персоналистическимъ. Соборность, какъ духовная общность находится въ субъектѣ, не въ объектѣ, означаетъ качество субъекта, раскрытіе въ немъ универсальности. Объективація соборности, перенесеніе ея на соціальные институты всегда означало рабство. Прельщеніе и рабство коллективизма есть не что иное, какъ перенесеніе духовной общности, коммюно- тарности, универсальности съ субъекта на объектъ, объекти­вація или частичныхъ функцій человѣческой жизни или всей человѣческой жизни. Коллективизмъ всегда авторитаренъ, въ немъ центръ сознанія и совѣсти помѣщенъ внѣ личности въ массовыхъ, коллективныхъ соціальныхъ группировкахъ, на­примѣръ, въ войскѣ, въ тоталитарныхъ партіяхъ. Кадры, пар­тіи могутъ довести личности сознаніе до паралича. Возника­ютъ разнаго рода коллективныя сознанія, которыя могутъ сосу­ществовать съ личнымъ сознаніемъ. Человѣкъ можетъ обла- 167



дать личнымъ сознаніемъ и личными сужденіями и вмѣстѣ съ тѣмъ это личное сознаніе можетъ ограничиваться и даже по­рабощаться коллективными эмоціями и сужденіями. При этомъ массовыя эмоціи могутъ вызывать жестокость и кровожад­ность, но могутъ вызывать великодушіе и жертвенность. Въ коллективѣ у человѣка ослабляется страхъ передъ опасностью и потребность въ гарантіи безопасности. Это одна из причинъ прельщенія коллективизма. Есть очень большая опасность въ томъ, чтобы видѣть въ какой-либо организаціи конечную цѣль, а въ остальной жизни средства, орудіе. Таковъ былъ іезуитскій орденъ, нѣкоторыя тайныя общества, тоталитарныя партіи, какъ коммунистическія или фашистскія. Всѣ сильныя и вліятельныя организаціи имѣютъ эту тенденцію, но иногда? это принимаетъ форму образованія универсальнаго коллекти­ва, Левіаѳана. Тогда прельщеніе коллективизма достигаетъ своихъ предѣльныхъ формъ порабощенія человѣка. Всякая организація требуетъ извѣстной дисциплины, но, когда дисци­плина требуетъ отказа отъ личнаго сознанія и совѣсти, она превращается въ тиранію коллектива.. Церковь, государство, нація, классъ, партія могутъ превратиться въ тиранію коллек­тива. Но коллективъ всегда предлагаетъ личности усиленіе ея энергіи въ борьбѣ. Изолированная личность съ трудомъ мо­жетъ бороться за жизнь. Коллективизмъ въ сущности порож­денъ нуждой и безпомощностью человѣка. Болѣе нормальное, менѣе безпомощное и страдальческое состояніе приводитъ къ индивидуализаціи. Когда обвиняютъ рабочихъ въ томъ, что они не понимаютъ верховной цѣнности личности, подозритель­но относятся къ правдѣ персонализма и полагаются исключи­тельно на коллективы, то забываютъ, что изолированный ра­бочій совершенно безпомощенъ и раздавленъ, въ профессіо­нальномъ же союзѣ или соціалистической партіи онъ дѣлается силой и можетъ бороться за улучшеніе своего положенія. Со­ціализація хозяйства необходима для защиты личности рабо­чаго, но она должна привести къ соціальному персонализму. Это есть парадоксъ справедливой организаціи общества.Существуютъ разныя ступени общности и солидарности людей: общечеловѣческая, національная, классовая, персона- листически-человѣческая. Преобладаніе общечеловѣческой и персоналистически человѣческой общности и солидарности надъ національной и классовой означаетъ также побѣду лич­ности, личнаго достоинства и личной цѣнности надъ объекти­вированнымъ коллективомъ. Человѣкъ долженъ достигнуть состоянія, въ которомъ онъ больше не будетъ классироваться, т.-е. пригвождаться къ какому-либо коллективу. Это означаетъ также побѣду надъ гордостью національной, классовой, кон­фессіональной, семейной, военной, которая гораздо сильнѣе гордости личной и даетъ поводъ для усиленія этой личной гордости. Соціальныя группы могутъ и расширять и суживать 168



объемъ личности. Но преобладаніе соціальной группы надъ личностью, детерминація личности соціальной группой въ кон­цѣ концовъ лишаетъ личность свободы и мѣшаетъ достиже­нію универсальнаго содержанія жизни. Мы говоримъ лишь ме­тафорически о существованіи общественнаго сознанія, націо­нальнаго сознанія, классоваго сознанія. Сознаніе имѣетъ экзи­стенціальный центръ всегда въ человѣкѣ, въ личности. Но воз­можна такая экстеріоризація сознанія въ процессѣ объекти­ваціи, что создается прочная иллюзія коллективнаго сознанія. Реально существуетъ коллективное безсознательное, а не кол­лективное сознаніе. Соборное сознаніе или то, что кн. Сергѣй Трубецкой называетъ соціализмомъ сознанія, тоже существу­етъ, но оно есть лишь качественная ступень универсальнаго личнаго сознанія, достиженіе личностью коммюнотарности. Общество предполагаетъ раздѣльность его членовъ, изначаль­ная сліянность не есть общество и въ ней нѣтъ личности (Эс- пинасъ). Но эта раздѣльность совсѣмъ не противоположна коммюнотарности, соборности и не исключаетъ ее. Ошибоч­но было бы сказать, что въ коллективѣ нѣтъ никакой реаль­ности, нѣтъ ничего экзистенціальнаго. Но въ коллективѣ это реальное искажено экстеріоризаціей и это экзистенціальное, связанное съ общностью людей, умалено объективаціей. Раздѣ­леніе личныхъ и соціальныхъ актовъ есть абстракція и абстрак­ція эта въ христіанскомъ сознаніи служила оправданіемъ не­справедливаго и глубоко антихристіанскаго соціальнаго строя. Всякій личный актъ въ человѣческой жизни есть вмѣстѣ съ тѣмъ и соціальный актъ, въ немъ неизбѣжна соціальная про­екція. Человѣкъ не есть замкнутая въ себѣ монада. Всегда су­ществуетъ соціальное излученіе человѣческой личности, даже въ наиболѣе интимныхъ своихъ мысляхъ она несетъ людямъ освобожденіе или порабощеніе. Но и всякій соціальный актъ, направленный на общество и общественныя группировки есть вмѣстѣ съ тѣмъ и личный актъ. Соціальные акты правителя государства, хозяина предпріятія, главы семьи, лидера пар­тіи суть и личные акты, за которые онъ отвѣтственъ. Нель­зя быть деспотомъ и эксплоататоромъ и быть хорошимъ хри­стіаниномъ или просто человѣчнымъ въ личной жизни. Соці­альное всегда находится внутри личности. Прельщеніе и раб­ство коллективизма означаетъ, что соціальное выброшено во внѣ и человѣку представляется, что онъ часть этого выброшен­наго во внѣ соціальнаго. Напримѣръ, національная или клас­совая гордость есть и личная гордость, но человѣку представ­ляется, что эта гордость есть добродѣтель. Это есть величай­шая ложь, которая наполняетъ человѣческую жизнь. Націо­нальный и классовый эгоизмъ есть также личный эгоизмъ. Не­навистническій націонализмъ есть личный грѣхъ. Преступле­нія, которыя человѣкъ совершаетъ во имя коллективовъ, ото­ждествляя себя съ ними, суть преступленія личныя. Это пре­169



ступленія раба-идолопоклонника. Но существуетъ несомнѣн­ный конфликтъ между развитіемъ личности и развитіемъ кол­лективныхъ группъ разныхъ ступеней. Коллективныя группы могутъ суживать объемъ личности и разрушать цѣлостность личности, превращая ее въ свою функцію. Это можетъ дѣлать національность, государство, классъ, семья, партія, конфессія и пр. Коллективизмъ есть всегда одержимость ложной идеей отвлеченнаго единства и тоталитаризма. Такое единство есть рабство человѣка. Освобожденіе человѣка предполагаетъ не единство, а кооперацію и любовь разнородныхъ элементовъ. Духовный федерализмъ долженъ быть противопоставленъ ду­ховному централизму. Ложна не только идея единства, но и идея отвлеченной справедливости. Есть парадоксъ справедли­вости. Справедливость сама по себѣ не индивидуальна, она утверждается, какъ «общее», общеобязательное, универсаль­ное. Но отвлеченная, не индивидуальная справедливость, какъ господство общаго надъ индивидуальнымъ, дѣлается неспра­ведливостью. Настоящая справедливость есть справедливость индивидуальная. Паѳосъ справедливости можетъ быть паѳо­сомъ коллектива, а не паѳосомъ личности, можетъ поставить субботу выше человѣка. Справедливость свята, но справедли­вость можетъ прикрывать прельщеніе и рабство коллектива, суверенитетъ общаго и безличнаго. Справедливость не должна экстеріоризировать совѣсть личности, обобществлять ее. Спра­ведливость дѣлается дурной, когда она не связана съ цѣло­стной личностью и свободой, съ жалостью и любовью. Идея равенства можетъ имѣть въ извѣстный моментъ практически полезное значеніе, быть борьбой за освобожденіе и достоин­ство человѣка. Но сама по себѣ идея равенства пустая, она са­ма по себѣ не означаетъ возвышенія каждаго человѣка, а за­вистливый взглядъ на сосѣда. И все же персонализмъ осно­ванъ на равенствѣ всѣхъ людей передъ Богомъ. Правда рево­люціи есть правда свободы и достоинства каждаго человѣка, не всѣхъ, а каждаго. «Всѣхъ» есть общее, «каждаго» есть лич­ное, индивидуальное. Есть двѣ цѣли въ соціальной жизни — уменьшеніе человѣческихъ страданій, бѣдности и униженія и творчество положительныхъ цѣнностей. Возможенъ конфликтъ между этими цѣлями, но въ концѣ концовъ онѣ соединимы, потому что уменьшать человѣческія страданія, бѣдность и уни­женіе значитъ раскрывать человѣку возможность творить цѣнности. §•Въ каждомъ человѣкѣ сохранилась мечта о совершенной и наполненной жизни, воспоминаніе о раѣ и исканіе Царства Божія. Во всѣ времена человѣкъ строилъ разнаго рода уто­піи и стремился къ реализаціи утопій. И вотъ что всего по­170



разительнѣе. Утопіи гораздо болѣе осуществимы, чѣмъ это кажется. Самыя крайнія утопіи оказывались актуальнѣе и въ извѣстномъ смыслѣ реалистичнѣе, чѣмъ умѣренно-разумные планы организаціи человѣческихъ обществъ. Средніе вѣка въ христіански трансформированномъ видѣ осуществляли уто­пію Платона. Нѣтъ ничего утопичнѣе теократіи, но теократи­ческія общества и теократическія цивилизаціи были осуще­ствлены и на Западѣ и на Востокѣ. Всѣ большія революціи до­казываютъ, что именно радикальныя утопіи реализуются, бо­лѣе же умѣренныя идеологіи, которыя казались болѣе реали­стическими и практическими, низвергаются и не играютъ ни­какой роли. Во французской революціи побѣдили не жиронди­сты, а якобинцы и они пытались осуществить утопію Руссо, совершеннаго, естественнаго и разумнаго порядка. Въ русской революціи побѣдили коммунисты, а не соціалъ-демократы, со­ціалисты-революціонеры или просто демократы, и они пыта­лись осуществить утопію Маркса, совершеннаго коммунисти­ческаго строя. Когда я говорю, что утопіи осуществимы, что онѣ осуществлялись въ теократіяхъ, въ якобинской демокра­тіи, въ марксистскомъ коммунизмѣ, я не хочу сказать, что онѣ дѣйствительно осуществлялись въ наиреальнѣйшемъ смы­слѣ слова. Это осуществленіе было также неудачей и вело въ концѣ концовъ къ строю, который не соотвѣтствовалъ замы­слу утопіи. Такова вообще исторія. Но въ утопіи есть дина­мическая сила, она концентрируетъ и напрягаетъ энергію борьбы и въ разгарѣ борьбы идеологіи не утопическія оказы­ваются слабѣе. Утопія всегда заключаетъ въ себѣ замыселъ цѣлостнаго, тоталитарнаго устроенія жизни. По сравненію съ утопіей другія теоріи и направленія оказываются частичными и потому менѣе вдохновляющими. Въ этомъ притягательность утопіи и въ этомъ опасность рабства, которое она съ собою несетъ. Тоталитаризмъ всегда несетъ съ собой рабство. Толь­ко тоталитаризмъ Царства Божія есть утвержденіе свободы. Тоталитаризмъ же въ мірѣ объективаціи всегда есть рабство. Объективированный міръ частичекъ и онъ не поддается цѣло­стному, тоталитарному устроенію. Утопія есть извращеніе въ человѣческомъ сознаніи Царства Божія. Соблазнъ царства, о которомъ уже было говорено, есть источникъ утопій, утопія всегда означаетъ монизмъ, монизмъ же въ объективирован­номъ мірѣ всегда есть рабство человѣка, ибо это всегда при­нудительный монизмъ. Монизмъ, который не будетъ рабствомъ и принужденіемъ, возможенъ лишь въ Царствѣ Божіемъ. Уто­пія совершеннаго общества въ условіяхъ нашего міра, уто­пія священнаго царства и священной власти, утопія совершен­ной: и абсолютной общей воли народа или пролетаріата, уто­пія абсолютной справедливости и абсолютнаго братства стал­кивается съ верховной цѣнностью личности, съ личной совѣ­стью и личнымъ достоинствомъ, со свободой духа и совѣсти.171



Свобода духа, свобода личности предполагаетъ дуалистиче­скій моментъ, различеніе Божіяго и кесарева. Утопія же хо­четъ уничтожить этотъ дуалистическій моментъ, превратить кесарево въ Божіе. Такова была и теократическая утопія и уто­пія священной монархіи. Освобожденіе человѣка означаетъ отрицаніе какой-либо священности въ объективированномъ историческомъ мірѣ. Священное есть лишь въ мірѣ существо­ванія, въ мірѣ субъективности. И истина всегда въ субъектив­номъ, она всегда въ меньшинствѣ, а не въ большинствѣ. Но этотъ аристократизмъ истины не можетъ быть объективиро­ванъ въ какомъ-либо аристократическомъ іерархическомъ строѣ, который всегда есть ложь. Аристократическая утопія не лучше всѣхъ остальныхъ утопій и столь же порабощаетъ. Аристократизмъ истины не означаетъ какой-либо привилегіи, онъ означаетъ долгъ. Есть горькая правда въ словахъ Герце­на: «Отчего вѣрить въ Бога смѣшно, а вѣрить въ человѣче­ство не смѣшно; вѣрить въ царство небесное глупо, а вѣрить въ земныя утопіи умно?». Слова эти направлены противъ всѣхъ утопій. И вмѣстѣ съ тѣмъ въ утопіи есть правда. Че­ловѣкъ долженъ стремиться къ совершенству, т.-е. къ Царству Божію. Но въ утопіяхъ есть удушье, есть что-то эстетически отталкивающее. Когда утопіи пытаются реализовать, то явля­ется мечта о несовершенной жизни, какъ болѣе свободной и человѣчной. Это связано съ тѣмъ, что утопія есть смѣшеніе кесарева и Божія, этого міра и міра иного. Утопія хочетъ со­вершенной жизни, принудительнаго добра, раціонализаціи че­ловѣческой трагедіи безъ дѣйствительнаго преображенія че­ловѣка и міра, безъ новаго неба и новой земли. Утопія ста­витъ проблему эсхатологическую, проблему конца.§•Противники соціализма говорятъ, что соціализмъ есть утопія и противорѣчитъ человѣческой природѣ. При этомъ остается двусмысленность. Не ясно, потому ли они не хотятъ соціализма, что онъ не осуществимъ, утопиченъ, мечтателенъ, или онъ не осуществимъ потому, что его не хотятъ и сдѣла­ютъ все, чтобы помѣшать его осуществленію. Это совсѣмъ не то же самое сказать, что соціалистическій идеалъ хорошъ и справедливъ, но къ сожалѣнію не можетъ быть реализованъ, или сказать, что соціалистическій идеалъ дуренъ и ненави­стенъ. Буржуазно-капиталистическіе круги смѣшиваютъ оба аргумента, пользуются и тѣмъ и другимъ. То соціализмъ при­знается можетъ быть и хорошей, благородной мечтой, но не осуществимой, то онъ представляется отвратительнымъ раб­ствомъ, которому нужно всѣми силами воспрепятствовать. Безспорно существовали соціалистическія утопіи и въ соціа­лизмѣ есть утопическій элементъ. Есть соціалистическій миѳъ, 172



какъ есть миѳъ демократическій, либеральный, монархическій, теократическій. Но соціализмъ не есть утопія, соціализмъ есть суровая реальность. Если въ XIX вѣкѣ соціализмъ могъ пред­ставляться утопіей, то въ XX вѣкѣ утопіей является скорѣе ли­берализмъ. Совершенно несостоятеленъ тотъ аргументъ, что соціализмъ неосуществимъ, потому что онъ предполагаетъ нравственную высоту, которой не соотвѣтствуетъ дѣйстви­тельное состояніе людей. Вѣрнѣе было бы сказать, что соціа­лизмъ будетъ осуществленъ именно потому, что нравственный уровень людей недостаточно высокъ и нужна организація об­щества, которая сдѣлала бы невозможнымъ слишкомъ боль­шое угнетеніе человѣка человѣкомъ. Либеральная экономія, возлагающаяся на естественную игру человѣческихъ интере­совъ, основана была на очень большомъ оптимизмѣ. Соціа­лизмъ же заключаетъ въ себѣ элементъ пессимистическій, со­ціализмъ не хочетъ возлагаться на свободную игру силъ въ со­ціально-экономической жизни, онъ пессимистически оцѣнива­етъ послѣдствія свободы въ хозяйственной жизни. Нельзя ждать прекращенія истязанія слабаго сильнымъ отъ нравствен­наго совершенства сильнаго. Нельзя ждать соціальныхъ измѣ­неній исключительно отъ нравственнаго совершенствованія лю­дей. Нужно поддержать слабаго актами, измѣняющими струк­туру общества. Отвлеченный морализмъ въ примѣненіи къ со­ціальной жизни оказывается лицемѣріемъ, онъ поддержива­етъ соціальную несправедливость и зло. Общество святыхъ не нуждалось бы ни въ какихъ соціальныхъ актахъ защиты сла­баго противъ сильнаго, эксплоатируемаго противъ эксплоата- тора. Соціалистическое общество не есть общество святыхъ, это какъ разъ есть общество людей грѣшныхъ и несовершен­ныхъ и отъ него нельзя ждать появленія человѣческаго совер­шенства. Проблема соціализма, имѣющая міровое значеніе, очень сложна и имѣетъ разныя стороны. Очень разной оцѣн­кѣ подлежатъ метафизическая и духовная сторона соціализма и его соціальная и экономическая сторона. Метафизика соціа­лизма въ преобладающихъ его формахъ совершенно ложна. Она основана на приматѣ общества надъ личностью, на вѣрѣ въ то, что личность формируется исключительно обществомъ. Это есть метафизика коллективистическая, прельщеніе и со­блазнъ коллективизма. Соціалисты сплошь и рядомъ исповѣ­дуютъ монизмъ, отрицаютъ различіе кесарева и Божіяго, при­родно-соціальнаго и духовнаго. Соціалистическая метафизи­ка признаетъ общее болѣе реальнымъ, чѣмъ индивидуальное, классъ болѣе реальнымъ, чѣмъ человѣка, видитъ соціальный классъ за человѣкомъ вмѣсто того, чтобы видѣть человѣка за соціальнымъ классомъ. Тоталитарный, интегральный соціа­лизмъ есть ложное міросозерцаніе, отрицающее духовныя на­чала, обобществляющее человѣка до самой его глубины. Но соціальная, экономическая сторона соціализма справедлива, 173



есть элементарная справедливость. Въ этомъ смыслѣ соціа­лизмъ есть соціальная проекція христіанскаго персонализма. Соціализмъ не есть непремѣнно коллективизмъ, соціализмъ можетъ быть персоналистическимъ, анти-коллективистиче- скимъ. Только персоналистическій соціализмъ есть освобож­деніе человѣка. Коллективистическій соціализмъ есть порабо­щеніе. Соціалистическое рабочее движеніе обвиняютъ въ ма? теріализмѣ. Но забываютъ, что рабочіе насильственно вверг­нуты въ матерію и потому легко дѣлаются матеріалистами. Не только соціалистическая, но и демократическая культура не имѣетъ высокаго качества, она вульгаризирована. Это зна­читъ, что человѣческія общества проходятъ .черезъ необходи­мость разрѣшить элементарные матеріальные вопросы человѣ­ческаго существованія.Двѣ проблемы лежатъ въ основѣ соціальной жизни и нѣтъ ничего труднѣе ихъ гармоническаго разрѣшенія — проблема свободы и проблема хлѣба. Можно разрѣшить проблему сво­боды, лишивъ человѣка хлѣба. Одинъ изъ соблазновъ, отверг­нутыхъ Христомъ въ пустынѣ, есть соблазнъ превращенія камней въ хлѣба. Тутъ хлѣбъ дѣлается порабощеніемъ чело­вѣка. Всѣ три соблазна, отвергнутые Христомъ порабощаютъ человѣка. Достоевскій геніально выразилъ это въ Легендѣ о Великомъ Инквизиторѣ. Но ложно было бы такое истолкова­ніе легенды, что проблема хлѣба не требуетъ положительнаго рѣшенія и что должна быть одна свобода безъ хлѣба. Людей порабощаютъ, лишая ихъ хлѣба. Хлѣбъ есть великій символъ и съ нимъ связана тема соціализма, тема міровая. Человѣкъ не долженъ стать рабомъ «хлѣба», не долженъ за «хлѣбъ» от­дать свою свободу. Это есть тема о двойственности соціализ­ма, о двухъ соціализмахъ. Соціализмъ коллективистическій, основанный на приматѣ общества и государства надъ лично­стью, приматѣ равенства надъ свободой предлагаетъ хлѣбъ, отнявъ у человѣка свободу, лишивъ его свободы совѣсти. Со­ціализмъ персоналистическій, основанный на абсолютномъ при­матѣ личности, каждой личности надъ обществомъ и государст­вомъ, приматѣ свободы надъ равенствомъ, предлагаетъ «хлѣбъ» всѣмъ людямъ, сохраняя за ними свободу, не отчуждая отъ нихъ совѣсти. Иногда это формулируется такъ, что за свободу соціализмъ демократическій, противъ свободы соціализмъ ав­торитарный. Это различеніе не идетъ въ глубь вопроса. Демо­кратія есть относительная форма. Цѣнность же личности и сво­боды имѣетъ абсолютное значеніе. Демократія съ одной сто­роны означаетъ суверенность народа, господство большого чи­сла и въ этомъ смыслѣ она скорѣе неблагопріятна для лично­сти и свободы. Но съ другой стороны демократія означаетъ самоуправленіе человѣка, права человѣка и гражданина, сво­боды человѣка и въ этомъ смыслѣ она имѣетъ вѣчное значе­ніе. Люди XVIII и XIX вѣковъ искали освобожденія человѣка 174



въ обществѣ, т.-е. вѣрили, что общество должно сдѣлать че­ловѣка свободнымъ. Но возможна совсѣмъ иная постановка проблемы. Можно искать освобожденія человѣка не въ обще­ствѣ, а въ Богѣ и значитъ освобожденія человѣка и отъ вла­сти общества. Это противоположно соціальному монизму, ко­торый неизбѣжно приводитъ къ рабству, и предполагаетъ дуа­листическій моментъ, невыводимость духа изъ общества. Мож­но было бы установить два типа соціализма, рабскій и сво­бодный, въ болѣе современной терминологіи. Рабскій, всегда коллективистическій и этатическій соціализмъ есть соціализмъ фашистскій. Это совершенно обнаруживается происходящими въ мірѣ процессами, въ которыхъ выявляются предѣльныя на­чала. Фашистскій соціализмъ, въ которомъ обнаруживается имперіалистическая воля къ могуществу, можетъ быть «лѣ­вымъ», это коммунизмъ, и «правымъ», это націоналъ-соціа­лизмъ. Дурными, порабощающими являются именно фашист­скіе элементы въ соціализмѣ, не фашистскіе же элементы спра­ведливы и заслуживаютъ сочувствія. Фашистскій соціализмъ неизбѣжно приводитъ къ царству бюрократіи. По парадоксаль­ной діалектикѣ уравнительное единство приводитъ къ образо­ванію авторитарно-іерархическаго строя. Это процессъ неот­вратимый. Бюрократизація соціализма происходитъ не только въ соціализмѣ фашистскомъ, но и въ соціализмѣ, который считаетъ себя демократическимъ. Соціалъ-демократическія и соціалистическія партіи Европы подвергались опасности бю­рократизаціи и централизаціи. Этому противопоставить мож­но только реальные молекулярные процессы въ человѣческомъ обществѣ, основанные на цѣнностяхъ персонализма и персона- листическаго братства людей. Это также реальная, а не фор­мальная демократія, т.-е. самоуправленіе человѣка, т.-е. сво­бода, идущая снизу. Соціализмъ превращается въ рабье цар­ство вслѣдствіе все той же объективаціи. Этой объективаціи противостоитъ свобода, которая всегда въ субъектѣ, а не въ объектѣ. §•Можетъ ли соціализмъ быть соціальной проекціей персо­нализма, возможенъ ли соціализмъ персоналистическій? Пер- соналистическій.соціализмъ кажется противорѣчивымъ слово­сочетаніемъ. Упрощенное мышленіе легко склоняется къ мы­сли, что соціальная проекція персонализма есть либерализмъ. Это очень большое заблужденіе. Либерализмъ въ жизни эко­номической и соціальной былъ идеологіей капитализма, пер­сонализмъ же есть непримиримое отрицаніе капиталистическа­го строя. Персонализмъ не допускаетъ превращенія человѣче­ской личности въ вещь и товаръ (Verdinglichung, по термино­логіи Маркса). Рабочіе не могутъ быть орудіемъ индустріаль- 175



наго развитія. Режимъ заработной платы есть рабій режимъ. Персонализмъ не можетъ также примириться съ безличной вла- стьюденегъ надъ человѣческой жизнью. Персонализмъ не мо­жетъ примириться съ тѣмъ извращеніемъ іерархіи цѣнностей, на которой покоится капиталистическій міръ, съ оцѣнкой че­ловѣка потому, что у него есть и какое положеніе онъ въ об­ществѣ занимаетъ. Разсматривать человѣка исключительно, какъ рабочаго, занимающаго извѣстное положеніе въ произ­водствѣ, есть нестерпимое рабство человѣка. И то, что есть дурного въ соціализмѣ, — приматъ экономики надъ духомъ, непризнаніе человѣческой личности верховной цѣнностью, есть наслѣдіе капитализма, продолженіе ¡капиталистическаго раз­рушенія цѣнностей. Ложный коллективизмъ, угнетающій лич­ную совѣсть, есть порожденіе капиталистической индустріи. Зависимость человѣка отъ земли была менѣе жестокой. Чело­вѣкъ освобождается отъ рабства у земли, но его подстерегаетъ горькое рабство у орудій освобожденія. Персонализмъ въ сво­ихъ оцѣнкахъ сходится съ подлиннымъ, не извращеннымъ христіанствомъ. Только потерявшіе совѣсть христіане способ­ны защищать богатыхъ противъ бѣдныхъ. Христіанство есть религія бѣдныхъ и нѣтъ возможности превратить ее въ за­щиту капиталистовъ и денегъ. Капитализмъ есть религія зо­лотого тельца, и поразительнѣе всего, что есть безкорыстные ея защитники, чистые ея идеологи. Капитализмъ есть не толь­ко обида и угнетеніе неимущихъ, онъ есть, прежде всего, оби­да и угнетеніе человѣческой личности, всякой человѣческой личности. И личность самого буржуа угнетена и раздавлена буржуазнымъ капиталистическимъ строемъ. Не только проле­тарій, но и самъ буржуа обезличенъ и обезчеловѣченъ, онъ теряетъ свободу духа, онъ рабъ. Соціализмъ ставитъ пробле­му пролетарія, міровую по своему значенію проблему. Самый фактъ существованія пролетарія, какъ и фактъ существованія буржуа, противорѣчитъ достоинству человѣка, цѣнности чело­вѣческой личности. Существованіе пролетаріата есть неспра­ведливость и зло. Пролетаризація есть отчужденіе человѣче­ской природы, ограбленіе ея. Заслуга Маркса, что онъ это ра­скрылъ и остро поставилъ проблему. Положеніе пролетарія въ мірѣ не совмѣстимо съ верховной цѣнностью личности. Проле­таризація связанаі съ отнятіемъ отъ рабочихъ орудій производ­ства и необходимостью продавать свой трудъ, какъ товаръ. Въ этомъ отношеніи капиталистическое общество стоитъ мо­рально гораздо ниже средневѣковаго общества, связаннаго съ ремеслами и корпораціями. Можно было бы сказать, что кре­стьянинъ ближе къ истокамъ міра, пролетарій же ближе къ концу міра, въ немъ есть что-то эсхатологическое.Появленіе пролетаріата, соотносительнаго буржуазіи, есть порожденіе соціализированнаго, объективированнаго въ исто­ріи человѣческаго грѣха. Есть великая отвѣтственность за су- 176



шествованіе пролетаризированныхъ людей въ мірѣ. Пролета­рій есть человѣкъ покинутый, о немъ не заботятся. Его спа­сеніе лишь въ соединеніи съ товарищами по несчастью, лишь въ ассоціаціи труда. Пролетаріи, рабочіе въ среднемъ такіе же люди, какъ и всѣ, хорошіе и плохіе. Марксъ говоритъ въ сво­ихъ юношескихъ произведеніяхъ, что рабочій не есть высшій типъ человѣка, что онъ есть существо наиболѣе обезчеловѣ­ченное, наиболѣе лишенное богатствъ человѣческой природы. Съ этимъ не согласенъ миѳъ о пролетарскомъ мессіанизмѣ, ко­торому суждено было сыграть такую роль въ исторіи марк­сизма. Рабочая масса лучше буржуазной массы, менѣе испор­чена и болѣе заслуживаетъ сочувствія. Но рабочіе могутъ быть отравлены ressentiment, завистью и ненавистью и послѣ своей побѣды они могутъ стать угнетателями и эксплоататорами. Бо­гатые истязаютъ бѣдныхъ, потомъ бѣдные убиваютъ бога­тыхъ. Человѣческая исторія есть страшная комедія. Лишь не­многіе опредѣляются своими идеалами и вѣрованіями, боль­шинство опредѣляется экономическими интересами, классовы­ми и профессіональными, и отрицательными аффектами. Марк­систскій пролетаріатъ не есть эмпирическая реальность, это идея и миѳъ, созданные интеллигенціей. Какъ эмпирическая реальность рабочіе очень дифференцированы и разнообразны и они не являются носителями полноты человѣчности. Совер­шенно нелѣпа и противорѣчива идея грядущаго соціалистиче­скаго общества, какъ общества пролетарскаго, и идея проле­тарской культуры. Въ соціалистическомъ обществѣ не должно быть пролетаріата, а должны быть люди, которымъ будетъ возвращено человѣческое достоинство, полнота ихъ человѣч­ности. Это есть побѣда гуманизаціи надъ дегуманизаціей. При­вилегированное и гордое положеніе дворянина или буржуа не должно быть замѣнено привилегированнымъ и гордымъ по­ложеніемъ пролетарія. Привилегированный и гордый проле­тарій, одержимый волей къ господству, есть лишь новый бур­жуа. Пролетарій есть не только соціально-экономическая, но. и. психологически-этическая категорія. Соціальная организація общества должна уничтожать соціально-экономическую кате­горію пролетарія. У человѣка не будетъ болѣе происходить отчужденія его рабочей силы, что и есть пролетаризація. Каж­дый трудящійся будетъ имѣть орудія производства. Но духов­ное движеніе въ мірѣ должно уничтожить психологически-эти- ческую категорію пролетарія. Не пролетарій, наслѣдіе зла и несправедливости прошлаго, а цѣлостный человѣкъ долженъ стать во весь свой ростъ. Пролетарская идеологія есть рабья идеологія, она есть реакція противъ прошлаго, противъ рабь­яго прошлаго. Въ пролетаріи нужно утверждать не его пролег тарство, а достоинство человѣческой личности. Призывать его нужно не къ пролетарской культурѣ, а къ культурѣ человѣче­ской. Пролетарская революціонность есть всеобщее порабоще­177



ніе и пониженіе, человѣческая революціонность есть всеобщее освобожденіе и повышеніе. Неравенство, несправедливость и униженія прошлаго создаютъ иллюзіи сознанія угнетенныхъ. Такими иллюзіями являются матеріализмъ, атеизмъ, утилита­ризмъ. Это есть «опіумъ для народа». Замѣчательно, что суже­ніе сознанія происходитъ у угнетенныхъ (рабочихъ, странъ потерпѣвшихъ пораженіе и завоеванныхъ, эмиграціи) и у тѣхъ, кто боится потерять свое привилегированное положеніе. «Буржуазность» и «пролетарство» одинаково есть суженіе и обѣдненіе сознанія. Міръ «буржуазно-капиталистическій» и міръ «пролетарско-соціалистическій» — абстракціи, эти міры входятъ одинъ въ другой. Капитализмъ не можетъ охватить всю жизнь и всю культуру. Радикальнымъ противоположеніемъ было бы противопоставленіе міра буржуазнаго и міра подлин­но христіанскаго, міра объективированнаго и детерминирован­ного и міра персоналистическаго и свободнаго. Нужно еще ска­зать, что понятіе «пролетарія» не тождественно съ понятіемъ «бѣднаго». Евангельское понятіе бѣдности, которое является духовнымъ преимуществомъ, не то же самое, что понятіе про­летарскаго состоянія, которое не можетъ означать преимуще­ства. Все это приводитъ насъ къ основной темѣ классоваго и безклассоваго общества. §•Классовое общество основано на неправдѣ, оно есть от­рицаніе достоинства личности. Персонализмъ есть отрицаніе классоваго общества, есть требованіе безклассоваго общества. Въ этомъ правда соціализма, правда и коммунизма. Но соціа­лизмъ не можетъ освободиться отъ наслѣдія классоваго обще­ства, когда онъ хочетъ быть исключительно пролетарскимъ и стремится къ пролетарскому обществу. Персоналистическій со­ціализмъ долженъ быть не классовымъ, а народнымъ и чело­вѣческимъ, т.-е. свободнымъ отъ власти классоваго общества, порождающаго новое рабство. Классы устанавливаютъ разли­чіе и неравенство людей, основанное не на ихъ личныхъ досто­инствахъ, качествахъ и призваніяхъ, а на привилегіяхъ, свя­занныхъ съ рожденіемъ и кровью или съ собственностью и деньгами. Такое классированіе людей основано не на человѣ­ческомъ принципѣ и противно человѣчности. Общество неиз­бѣжно должно быть дифференцировано, но дифференцирова­но не въ смыслѣ соціальныхъ классовъ. Дифференціи, разли­чія, неравенства должны быть человѣческія, личныя, а не со­ціально-классовыя, безличныя. Существовали большія разли­чія и неравенства между дворянами, но каждый дворянинъ имѣлъ дворянское достоинство и былъ соціально равенъ дру­гому дворянину. Такъ и все общество должно состоять изъ однихъ дворянъ, несмотря на личныя различія. Классовое раз- 178



личіе буржуазіи и рабочихъ есть ложное, не человѣческое, не личное различіе, оно должно исчезнуть. Всѣ должны быть ра­бочими, всѣ должны быть дворянами, но не буржуа и не про­летаріями. Соціально уравнительный процессъ нуженъ не для уравниванія и обезличиванія людей, а какъ разъ для диффе­ренцированія и разнообразія, для выявленія личныхъ качест­венныхъ различій, которыя скрываются и подавляются клас­совымъ строемъ общества. Безклассовое общество совсѣмъ не есть утопія, оно есть неотвратимая реальность, оно означаетъ гуманизацію общества. Аристократическія общества не скры­вали существованія классовъ, которые назывались сословія­ми, они принципіально защищали неравенство, какъ неравен­ство расъ, породъ. Въ этомъ была искренность, открытость аристократическаго общества. Буржуазныя общества скрыва­ютъ существованіе классовъ, ихъ идеологи утверждаютъ, что при гражданскомъ равенствѣ нѣтъ больше классовъ, они обви­няютъ соціалистовъ въ выдумкѣ существованія классовъ и классовой борьбы. Въ этомъ неискренность и лживость этихъ обществъ. Классы существуютъ и классовую борьбу ведутъ не только рабочіе, но и буржуазія и борьбу отчаянную. Существо­ваніе классовыхъ людей, примата класса надъ человѣкомъ есть великое зло общества и современнаго общества въ особенно­сти. Преимущество пролетаріата заключается въ томъ, что онъ стремится къ самоуничтоженію, къ превращенію въ человѣче­ство. Такова идея и марксистскаго соціализма. На практикѣ су­ществуетъ классовое самоутвержденіе пролетаріата, которое мѣшаетъ созданію новаго общества. Всякая классовая психо­логія грѣховна и достоинство человѣка въ ея преодолѣніи. Но когда буржуазія предлагаетъ пролетаріату преодолѣть свою классовую психологію и прекратить класовую борьбу, то это есть лицемѣріе и хитрость борьбы. Подлинно человѣческое, человѣчное общество есть общество братское, въ немъ не мо­жетъ быть классоваго іерархизма, въ немъ по другому будутъ опредѣляться различія людей, въ немъ лучшіе, качественно выс­шіе будутъ опредѣляться не правами, а обязанностями. Но братское общество не есть внѣшняя организація, братское об­щество требуетъ духовной высоты людей. И никогда подборъ личныхъ качествъ не можетъ быть связанъ съ экономически­ми преимуществами. Въ основѣ лучшаго персоналистическаго общества лежитъ не идея гражданина, и не идея производи­теля, не идея политическая или экономическая, а духовная идея цѣлостнаго человѣка, личности. Это означаетъ приматъ духа надъ политикой и экономикой. Идея гражданина и идея про­изводителя — абстракціи, раздробленіе цѣлостнаго человѣка. Цѣлостность всегда въ человѣкѣ, а не въ обществѣ. Привиле­гіи избраннаго качественнаго меньшинства, духовной аристо­кратіи по сравненію съ безкачественной массой ничего общаго не имѣютъ съ классовыми привилегіями, онѣ не подлежатъ 179



соціальной объективаціи. Въ обществѣ всегда будутъ каче­ственно различныя группировки, связанныя съ профессіями, призваніями, талантами, высокой культурой, но въ этомъ нѣтъ ничего классоваго. Классы прежде всего должны быть замѣ­нены профессіями. Общество не можетъ быть массой, лишен­ной качественныхъ различій. Въ каждомъ оформленномъ об­ществѣ есть тенденція къ неравенству и недопустимо требо­вать равненія по низшему. Такъ можетъ образоваться господ­ство черни, которая не есть народъ. Но персонализмъ не допу­скаетъ классоваго униженія человѣка. Возвышеніе человѣка есть прежде всего возвышеніе духовное, матеріально же че­ловѣкъ долженъ не столько возвышаться, сколько уравни­ваться. Въ капиталистическомъ обществѣ преимущества обра­зованія были связаны съ денежными преимуществами, а не съ дарованіями. Соціализмъ дѣйствительно часто былъ связанъ съ пониженіемъ уровня культуры, съ подчиненіемъ духа эко­номикѣ, съ нелюбовью къ человѣческой высотѣ и человѣче­скому генію. И это опредѣлялось не соціальной и экономиче­ской системой соціализма, а ложнымъ духомъ, которымъ про­никнуты были дѣятели соціализма. Рабство, которое несетъ съ собой коммунизмъ происходитъ отъ духа, а не отъ экономики. Отрицаніе духа всегда есть явленіе духа, но ложно направлен­наго. Еще не произошло соединеніе проблемы соціальной съ проблемой духовной и вина тутъ съ двухъ сторонъ. Въ соціаль­ной мысли XIX вѣка приближались къ персоналистическому со­ціализму у насъ Герценъ, на Западѣ Прудонъ, но философія ихъ была плохой. Развитіе нѣкоторыхъ мыслей молодого. Маркса могло бы къ нему привести, но дальнѣйшее развитіе марксизма пошло въ противоположномъ направленіи.Книга моя не имѣетъ цѣли раскрывать программу рѣше­нія соціальнаго вопроса. Я философъ, а не экономистъ и меня интересуетъ духовная сторона соціальной проблемы. Это тема о свободѣ и рабствѣ человѣка. Въ отношеніи же къ соціально­му вопросу это конкретизируется, какъ тема о хлѣбѣ, о проле­таріатѣ и о трудѣ. Рѣшеніе соціальнаго вопроса не есть созда­ніе рая, это скорѣе есть рѣшеніе очень элементарныхъ вопро­совъ. Для всѣхъ и для каждаго долженъ быть гарантированъ хлѣбъ, не должно быть пролетаріата, людей пролетаризован- ныхъ, дегуманизированныхъ и деперсонализированныхъ, трудъ не долженъ эксплоатироваться, не долженъ превращаться въ товаръ и долженъ быть найденъ смыслъ и достоинство труда. Нетерпимо, чтобы были люди покинутые, лишенные всякой га­рантіи существованія. Только корыстная ложь утверждаетъ не­разрѣшимость этихъ элементарныхъ вопросовъ человѣческаго существованія. Не существуетъ экономическихъ законовъ, ко­торые требуютъ обездоленія и несчастья большей части чело­вѣчества. Эти законы выдуманы буржуазной политической экономіей. Марксъ былъ глубоко правъ, когда отрицалъ ихъ 180



и когда ставилъ устроеніе общества въ зависимость отъ ак­тивности человѣка. Разрѣшеніе этихъ вопросовъ сложно и нѣтъ готовыхъ доктринъ, которыя предрѣшаютъ ихъ разрѣ­шеніе. Доктринерство вообще пагубно въ рѣшеніи соціальныхъ вопросовъ и всегда есть насиліе надъ личностью. Болѣе всего нужно предостерегать отъ соціальнаго монизма. Соціальный монизмъ всегда превращается въ тиранію и рабство. Персона­лизму наиболѣе ' благопріятна плюралистическая система хо­зяйства, то-есть соединеніе экономики, націонализированной, экономики соціализированной и экономики личной, посколь­ку она не допускаетъ капитализаціи и эксплоатаціи. Только экономика можетъ быть соціализирована, но не духовная жизнь, не сознаніе и совѣсть людей.- Соціализація экономики должна сопровождаться индивидуализаціей людей.. Братство людей, которое есть задача духовная, не разрѣшимая соціаль­ной организаціей, есть близость и соединеніе не въ абстрактно­общемъ, а въ конкретно-индивидуальномъ. Братство предпола­гаетъ индивидуальности людей и народовъ. Персонализмъ тре­буетъ также децентрализаціи и федерализма, борьбы противъ централизованныхъ чудовищъ. Соціальный вопросъ не рѣшает­ся завоеваніемъ власти, какъ думаетъ большинство направле­ній нашей эпохи — коммунизмъ, фашизмъ, парламентская де­мократія. Завоеваніе власти- означаетъ приматъ политики и ту или иную форму этатизма. Но политика есть въ значительной степени власть фикцій надъ человѣческой жизнью, въ этомъ она походитъ на власть денегъ. Соціальный вопросъ рѣшится молекулярными процессами народной жизни, перерождающи­ми ткань общества, рѣшится снизу, а не сверху, изъ свободы, а не изъ авторитета. Рѣшеніе соціальнаго вопроса политикой, принявшей абсолютный характеръ, авторитетомъ власти, есть въ значительной степени фиктивное рѣшеніе, оно не создаетъ новой ткани общества. Осуществленіе справедливости предпо­лагаетъ и принудительные соціальные акты, но братская общ­ность людей, коммюнотарность создается изъ свободы, изъ глубинныхъ молекулярныхъ процессовъ. Соціальный вопросъ не можетъ быть реально разрѣшенъ, демагогической ложью. Персонализмъ есть требованіе правды.Свобода, которая всегда вкоренена въ духѣ, порождаетъ парадоксы въ своей соціальной проекціи. Формальная свобода труда въ соціальной жизни можетъ породить рабство. Такова свобода труда въ капиталистическомъ обществѣ. Существуютъ ступени и градаціи свободы. Максимальная свобода должна быть въ духовной жизни, въ совѣсти, въ творчествѣ, въ отно­шеніи человѣка къ Богу. Но свобода ограничивается и дѣлает­ся минимальной по мѣрѣ спусканія къ жизни матеріальной. Свобода экономической жизни для реальной свободы людей, для реальной свободы трудящихся, должна быть ограничена, иначе сильный будетъ обижать слабаго и порабощать его и 181



лишать куска хлѣба. Автономія экономики есть лживая и при­зрачная свобода. Но ложный монизмъ или тоталитаризмъ пе­реноситъ ограниченіе свободы жизни экономической на огра­ниченіе свободы и даже уничтоженіе ея въ жизни духовной. Это есть великое зло всѣхъ тоталитарныхъ системъ, черезъ власть которыхъ проходитъ міръ. Міръ не зналъ до сихъ поръ реальной свободы труда или зналъ лишь рѣдкую свободу тру­да и очень ограниченную. Соціалистическое движеніе борется противъ грубой эксплоатаціи труда, противъ экономическаго рабства трудящихся, но глубинную, духовную, метафизическую проблему труда оно не поставило даже. Греческій аристокра­тическій интеллектуализмъ презиралъ трудъ и возносилъ ин­теллектуальное и эстетическое созерцаніе. Средневѣковый хри­стіанскій аскетизмъ признавалъ достоинство труда, но досто­инство это представлялось не столько творчествомъ, сколько искупленіемъ. Въ началѣ новаго времени кальвинизмъ особен­но возвысилъ трудъ раціональный, но этотъ раціональный трудъ привелъ къ образованію привилегированной буржуазіи и къ капиталистическому режиму. Современный міръ знаетъ со­ціалистическій апоѳеозъ труда. Но страннымъ образомъ этотъ апоѳеозъ труда не раскрываетъ смысла труда, онъ, скорѣе, озна­чаетъ освобожденіе отъ власти тяжелаго труда надъ рабочими. Тутъ въ соціализмѣ есть противорѣчіе, порожденное ограни­ченностью соціалистическаго міровоззрѣнія. Освобожденіе тру­дящихся отъ порабощающей власти труда, освобожденіе впол­нѣ справедливое, ставитъ проблему досуга, который не знаютъ, чѣмъ заполнить. Раціонализація и технизація экономики въ капиталистическомъ строѣ создаютъ безработицу, самое страшное осужденіе этого строя. Иныя соціальныя организа­ціи, болѣе справедливыя и человѣчныя, могутъ освободить отъ слишкомъ длительнаго и тяжелаго труда и создать до­сугъ, который будетъ заполненъ «невинными играми и пляска­ми». Можно ли сказать, что совершенное освобожденіе отъ тя­готы труда и превращеніе человѣческой жизни въ сплошной досугъ есть цѣль соціальной жизни? Это есть ложный взглядъ на человѣческую жизнь, отрицаніе серьезности и трудности че­ловѣческой жизни на землѣ. Трудъ долженъ быть освобожденъ отъ рабства и угнетенія, но не возможно полное освобожденіе отъ труда. Трудъ есть самая большая реальность человѣческой жизни въ этомъ мірѣ, есть первичная реальность. Политика, деньги не есть первичная реальность, есть власть фикцій. И должно быть дано преобладаніе реальности труда. Въ трудѣ есть и правда искупленія (въ потѣ лица будешь добывать хлѣбъ свой), и правда человѣческаго творчества и строитель­ства. Оба элемента присутствуютъ въ трудѣ. Человѣческій трудъ гуманизируетъ природу, онъ свидѣтельствуетъ О' вели­кой миссіи человѣка въ природѣ. Но грѣхъ и зло извратили миссію труда. Произошелъ обратный процессъ дегуманизаціи 182



труда, произошло отчужденіе человѣческой природы у трудя­щихся. Это есть зло и несправедливость стараго рабства и но­ваго капиталистическаго рабства. Человѣкъ захотѣлъ быть не только властителемъ надъ природой, но и властителемъ надъ своимъ братомъ человѣкомъ, и онъ поработилъ трудъ. Это представляетъ крайнюю форму объективаціи человѣческаго су­ществованія. Мы это видимъ, напримѣръ, въ томъ, что Марксъ называлъ «фетишизмомъ товаровъ».Но если трудъ долженъ быть освобожденъ, то онъ не дол­женъ быть обоготворенъ, превращенъ въ идола. Человѣческая жизнь не есть только трудъ, трудовая активность, она есть также созерцаніе. Активность смѣняется созерцаніемъ, которое не можетъ быть изгнано изъ человѣческой жизни. Исключи­тельная власть трудовой активности надъ человѣческой жизнью можетъ поработить человѣка теченію времени. Созерцаніе же можетъ быть выходомъ изъ власти времени въ вѣчность. Со­зерцаніе тоже есть творчество, но иное, чѣмъ трудъ. Міросо­зерцаніе буржуа не допускаетъ никакой иной мотиваціи труда, кромѣ личнаго интереса. Рабочіе продуктивно и дисциплини­рованно трудятся только подъ угрозой потерять работу и быть обреченными на голодъ со своей семьей. Но это и есть порабощеніе труда. Буржуазія противъ соціализма говоритъ, что продуктивность хозяйства основана на личномъ интересѣ. Соціальный интересъ не создаетъ продуктивнаго хозяйства. Но рабочіе трудятся въ чужомъ хозяйствѣ, не заинтересованные въ немъ. Значитъ, продуктивность хозяйства основана на рабь­емъ страхѣ рабочихъ быть выброшенными на улицу. Рабство есть мотивація труда въ капиталистическомъ обществѣ. Лич­ная иниціатива въ экономической жизни совсѣмъ не тождест­венна съ иниціативой капиталиста, владѣющаго орудіями про­изводства, которая можетъ почти отсутствовать. Иниціаторомъ 
и руководителемъ хозяйственнаго предпріятія можетъ быть ин­женеръ-спеціалистъ, который не является собственникомъ, и который заинтересованъ въ немъ, какъ общественный дѣятель, какъ творческій человѣкъ. Личная творческая иниціатива въ хозяйственной жизни всегда останется. Субъектъ хозяйства яв­ляется все-таки личность, что отнюдь не означаетъ личнаго владѣнія орудіями производства, дающаго возможность пора­бощать другихъ людей. Персонализмъ, во всякомъ случаѣ, не можетъ допустить господства личнаго интереса и конкуренціи въ хозяйственной жизни, то-есть волчьяго отношенія человѣка къ человѣку. Но въ самомъ капиталистическомъ хозяйствѣ не все основано на личныхъ интересахъ. Это есть слишкомъ раціо­нально-разсудочное представленіе о хозяйственной и соціаль­ной жизни. Въ дѣйствительности огромную роль играютъ под­сознательные инстинкты, которые нужно отличать отъ раціо­нальныхъ интересовъ. Буржуазные классы въ соціальной борь­бѣ часто руководствуются гораздо больше этими подсозна­18а



тельными инстинктами, ирраціональными предразсудками, чѣмъ разумными и сознательными интересами. Человѣкъ въ своемъ эгоцентризмѣ часто дѣйствуетъ безумно. Напримѣръ, изъ жажды наживы готовитъ войны, въ которыхъ самъ поги­баетъ. Въ соціальной жизни не малую роль играютъ сновидѣ­нія, порожденныя подсознательнымъ, и даже настоящій бредъ. В,ъ политикѣ и, въ частности, въ международной политикѣ, есть много бредового. Люди стремятся къ гибели, подчиняютъ себя фатуму. И это особенно свойственно людямъ умирающаго міра, разлагающагося соціальнаго строя. Для созданія новаго міра, для перехода къ новому соціальному строю необходимо пройти черезъ серьезную аскезу. Ошибочно думать, что аскеза примѣнима лишь къ личной жизни, она примѣнима и къ жизни исторической и соціальной. Для побѣды надъ прельщеніемъ и рабствомъ коллективизма, надъ новымъ соціальнымъ раб­ствомъ необходимо уменьшить дань субъекта міру объектно- сти. Это означаетъ духовную крѣпость личности въ противо­стояніи соблазнамъ міра, личность порабощающихъ. При этомъ личность должна быть болѣе .соціальной въ хорошемъ смыслѣ и менѣе соціальной въ дурномъ смыслѣ, то-есть со­ціальной изъ свободы, а не соціальной изъ детерминизма и рабства. Міръ долженъ былъ бы состоять изъ трудовыхъ об­щинъ, духовно скрѣпленныхъ и объединенныхъ въ федерацію.3) а) Прельщеніе и рабство эротическое. 
Полъ, личность и свобода.§•Прельщеніе эротическое есть наиболѣе распространенное прельщеніе, и рабство у пола есть одинъ изъ самыхъ глубо­кихъ источниковъ рабства человѣка. Физіологическая половая потребность рѣдко является у человѣка въ чистомъ видѣ, она всегда сопровождается психологическими усложненіями, эро­тическими иллюзіями. Человѣкъ является существомъ поло­вымъ, то-есть половинчатымъ, ущербнымъ и стремящимся къ восполненію, не только въ своей физіологіи, но и въ своей пси­хологіи. Полъ не есть только спеціальная функція въ чело­вѣкѣ, связанная съ половыми органами; онъ разлитъ по всему организму человѣка. Это вполнѣ показалъ Фрейдъ. Замѣча­тельно, что полъ былъ скрытой стороной человѣческой жизни, въ немъ всегда было что-то стыдное, его не рѣшались обнажать. Человѣкъ стыдился своего рабства у пола. Тутъ мы стоимъ передъ поражающимъ парадоксомъ: то, что является источни­комъ жизни и самымъ большимъ напряженіемъ жизни, счи­тается стыднымъ и подлежитъ сокрытію. Можетъ быть, одинъ лишь В. Розановъ поставилъ эту проблему во всей остротѣ. Отношеніе къ полу настолько странно и настолько не похо­184



дитъ на все остальное, что наводитъ на мысли объ особенной связи пола съ паденіемъ человѣка. Полъ есть какъ бы печать падшести человѣка, утери цѣлостности человѣческой природы. Только въ концѣ XIX и началѣ XX вѣка мысль, наука и лите­ратура пошли на большія разоблаченія тайны пола и половой жизни. Достаточно назвать имена Розанова, Вейнингера, Фрей­да, Лавренса. Научныя разоблаченія безсознательной половой жизни Фрейдомъ въ началѣ вызывали бурное негодованіе про­тивъ него. Лавренса признавали порнографическимъ писате­лемъ. Но все-таки XX вѣкъ обозначалъ радикальное измѣненіе человѣческаго сознанія въ отношеніи къ полу. Если сравнить романъ XX съ романомъ XIX вѣка и вѣковъ предыдущихъ, то видна огромная разница. Литература всегда изображала лю­бовь, это была излюбленная тема, но жизнь пола оставалась скрытой. Только въ XX вѣкѣ по настоящему рѣшились изобра­жать уже не прикрытый, а обнаженный полъ. Отъ Диккенса до Лавренса, отъ Бальзака до Монтерлана путь огромный. Чело­вѣкъ какъ бы вступилъ на путь разоблаченій, онъ не захотѣлъ, или не могъ, оставаться въ иллюзіяхъ сознанія. Разоблаченіе человѣческой природы началось уже у Маркса и Ницше, по иному, болѣе глубоко у Достоевскаго и Киркегардта, хотя это и не касалось спеціально пола. Христіанство прикрыло полъ идеей грѣха, но оставило какую-то двусмысленность, которую разоблачилъ Розановъ. Меня будетъ интересовать эта пробле­ма въ перспективѣ верховной цѣнности личности и свободы и ихъ подавленія рабствомъ пола. Мы увидимъ, что тутъ есть двѣ разныя проблемы — сексуальная и эротическая, полъ и любовь. Даже три проблемы — полъ, семья и любовь. Есть физическая связь между половымъ соединеніемъ и дѣторож­деніемъ, но нѣтъ духовной связи, какъ нѣтъ обязательной связи между половымъ соединеніемъ и любовью. Не подлежитъ никакому спору тотъ фактъ, что половое влеченіе и половой актъ совершенно безличны и не заключаютъ въ себѣ ничего специфически человѣческаго, объединяя человѣка со всѣмъ животнымъ міромъ. Полъ, означая ущербность и неполноту человѣка, есть власть рода надъ личностью, власть общаго надъ индивидуальнымъ. Отдаваясь власти половой жизни, человѣкъ теряетъ власть надъ самимъ собой. Въ неиндивидуализирован­номъ половомъ влеченіи человѣкъ какъ бы перестаетъ быть личностью, превращаясь въ функцію безличнаго родового про­цесса. Сексуальность носитъ безличный характеръ,’ эротика же носитъ личный характеръ, въ этомъ огромность разницы. Ни­какой прямой и обязательной связи между половымъ влече­ніемъ и влюбленностью нѣтъ, возможно даже умаленіе поло­вого влеченія отъ влюбленности. Влюбленность направлена на неповторимо индивидуальное существо, на личность, и въ ней невозможна замѣна. Половое влеченіе допускаетъ замѣну и не означаетъ непремѣнно отношенія къ личности. И въ томъ слу­185



чаѣ, когда половое влеченіе индивидуализируется, что не­рѣдко происходитъ, оно не означаетъ отношенія къ цѣлостной личности, оно проходитъ черезъ безличную родовую стихію. Полъ есть одинъ изъ источниковъ рабства человѣка и источ­никовъ самыхъ глубокихъ, связанныхъ съ самой возможностью жизни человѣческаго рода. Рабство это можетъ носить очень грубыя формы, но можетъ принимать формы утонченнаго прельщенія. Жизнь пола обладаетъ способностью порождать эротическія иллюзіи. Шопенгауеръ былъ правъ, когда гово­рилъ, что человѣкъ дѣлается игралищемъ стихіи рода, вну­шающаго ему иллюзіи. Влюбленному Ивану Марья представ­ляется красавицей, въ то время, какъ всѣ видятъ, что она урод­лива. Но не всякая любовь-влюбленность есть эротическая ил­люзія, она можетъ быть прорывомъ за стихію безликаго рода къ личности, къ неповторимому человѣческому лицу. Тогда это будетъ означать побѣду надъ рабствомъ пола и эротиче­ской иллюзіи. Любовь опредѣляетъ и опознаетъ личность, все незамѣнимо индивидуальное, и утверждаетъ на вѣчность, въ этомъ ея смыслъ. Но климатъ міра не благопріятенъ для на­стоящей любви, онъ слишкомъ часто бываетъ для нея смерте­ленъ. Любовь есть внѣмірное явленіе, она возникаетъ внѣ міра объективаціи, есть прорывъ въ этомъ мірѣ детерминаціи, и по­тому встрѣчаетъ съ его стороны сопротивленіе. Поэтому су­ществуетъ глубокая связь между любовью и смертью. Это од­на изъ центральныхъ темъ міровой литературы. Но, прежде все­го, нужно различать два типа любви.Возможны классификаціи типовъ любви по разнымъ при­знакамъ. Но самымъ важнымъ представляется мнѣ различеніе любви восходящей и любви нисходящей. Объ этомъ есть очень тонкія мысли у М. Шелера, хотя, можетъ быть, и не идущія въ самую глубину. Любовь-влюбленность, эросъ, который шире любви между мужчиной и женщиной, есть любовь восходящая. Влюбленность есть притяженіе вверхъ, восхищеніе, она дохо­дитъ до творческаго экстаза. Любовь эротическая всегда пред­полагаетъ ущербность, неполноту, тоску по восполненіи, при­тяженіе къ тому, что можетъ обогатить. Эросъ — демонъ, и че­ловѣкъ бываетъ одержимъ имъ. Крылатыя души, о которыхъ говоритъ Платонъ въ «Федрѣ», растутъ отъ влюбленности. У Платона Эросъ имѣетъ два источника: богатство и бѣдность. Эросъ есть путь восхожденія. Но у самого Платона этотъ путь восхожденія есть переходъ отъ чувственнаго міра къ міру идей. Платоновскій Эросъ не есть любовь къ конкретному живому существу, къ личности. Это любовь къ идеѣ, къ красотѣ, къ бо­жественной высотѣ. Эросъ антиперсоналистиченъ, онъ не узна­етъ неповторимой личности и не утверждаетъ ее. Въ этомъ граница платонизма. И въ этомъ трагедія эротики, связанной съ платонизмомъ. Такой была эротика въ жизни Вл. Соловье­ва. Онъ былъ влюбленъ не въ конкретную женщину, а въ вѣч- 186



ную женственность Божію. Конкретныя же женщины, съ кото­рыми это связывается, приносятъ лишь разочарованіе. На этомъ пути эротическія иллюзіи непреодолимы. Не иллюзіей оказывается лишь божественная красота. Но любовь-влюблен­ность не непремѣнно носитъ этотъ платонистическій характеръ, она можетъ быть связана съ отношеніемъ личности къ лич­ности.Есть другой типъ любви, — любовь нисходящая, любовь дающая, а не требующая, любовь-жалость, любовь-сострада­ніе, caritas, Любовь каритативная ничего не ищетъ для себя, она отъ избытка даетъ другимъ. Любовь эротич'еская есть со­единеніе съ другимъ въ Богѣ. Любовь каритативная есть соеди­неніе съ другимъ въ богооставленности, въ тьмѣ міра. Нельзя всѣхъ любить, если употреблять это слово не въ смыслѣ caritas, любовь есть выборъ. Нельзя принудить себя къ любви. Но caritas, милосердіе, жалость возможны ко всѣмъ людямъ и не связаны съ выборомъ. Въ то время, какъ любовь-эросъ тре­буетъ взаимности, любовь-милосердіе взаимности не требуетъ, въ этомъ ея богатство и ея сила. И настоящая любовь-эросъ заключаетъ въ себѣ любовь-caritas, любовь-жалость. Эротиче­ская любовь, не знающая жалости и милосердія, пріобрѣтаетъ демоніакальный характеръ и терзаетъ человѣка. Эросъ въ чи­стомъ видѣ есть рабство, рабство любящаго и рабство люби­маго. Эротическая любовь можетъ быть безжалостной и же­стокой, она совершаетъ величайшія насилія. Христіанская лю­бовь не есть эросъ, христіанская любовь есть агапэ. Греческій языкъ богатъ для выраженія оттѣнковъ любви: эросъ, агапэ, филія. Любовь есть сложное состояніе человѣка, и въ ней мо­гутъ сочетаться разные оттѣнки любви: любовь восходящая, любовь-восхищеніе можетъ сочетаться съ любовью нисходя­щей, съ любовью-жалостью. Но совершенно отдѣлять христіан­скую любовь отъ элементовъ жалости, состраданія, каритатив- ности и признать ее исключительно эротической, какъ это лю­били дѣлать въ началѣ XX вѣка, есть глубокое извращеніе хри­стіанства и прельщеніе. Недопустимо относить жалость и со­страданіе исключительно къ буддизму, онѣ глубоко присущи христіанству. Но такъ же есть извращеніе христіанства утверж­дать исключительно духовную любовь, отдѣляя ее отъ любви душевной, отъ привязанности къ твари, какъ къ конкретному существу. Это есть антиперсонализмъ, отрицаніе личности. На­стоящая любовь идетъ отъ личности къ личности, и она ущерб­лена и извращена въ отвлеченно-духовной любви и въ идеаль­ной любви-эросѣ и въ исключительной жалости, направленной на безликую тварь. Любовь всегда персонифицируетъ пред­метъ любви. Но это можетъ быть персонификаціей, направлен­ной не на конкретное существо, а персонификаціей, направлен­ной на идеальное отвлеченное существо. Возможенъ реальный Эросъ. Но возможна и эротическая иллюзія. Какова же судьба 187



въ мірѣ подлиннаго эроса-влюбленности? Меня сейчасъ инте­ресуютъ не всѣ формы любви и не специфическая христіан­ская любовь, а любовь, связанная съ поломъ.§•Прудонъ, у котораго нѣтъ особенныхъ углубленій, гово­ритъ: любовь есть смерть. Эта тема о связи любви и смерти всегда мучила тѣхъ, которые всматривались въ глубину жизни. На вершинахъ экстаза любви есть соприкосновеніе съ экста­зомъ смерти. Экстазъ, въ сущности, значитъ трансцендирова- ніе, выходъ за предѣлы обыденнаго міра. Любовь и смерть — самыя значительныя явленія человѣческой жизни, и всѣ люди, не надѣленные особенными дарами и не способные къ творче­скимъ подъемамъ, имѣютъ опытъ любви и будутъ имѣть опытъ смерти. Да и опытъ смерти есть и внутри самой жизни, есть касаніе тайны смерти. Съ любовью и смертью связана самая большая напряженность человѣческой жизни, выходъ изъ при­нуждающей власти обыденности. Любовь побѣждаетъ смерть, она сильнѣе смерти и, вмѣстѣ съ тѣмъ, она ведетъ къ смерти, ставитъ человѣка на грань смерти. Это парадоксъ человѣческа­го существованія: любовь есть стремленіе къ полнотѣ и въ ней есть смертельное жало, любовь есть борьба за безсмер­тіе и эросъ смертоносенъ. Обыденность объективированнаго міра притупляетъ остроту темы о связи любви и смерти. Лю­бовь, любовь персоналистическая, обращенная къ личному без­смертію, не вмѣщается въ обыденности объективированнаго міра, она имъ извергается, и этимъ становится на границу смерти, понимая смерть въ болѣе широкомъ смыслѣ, чѣмъ смерть физическая. Любовь Тристана и Изольды, Ромео и Джульеты влечетъ къ гибели. Любовь платоническая оказы­вается трагически безысходной. Соціальная обыденность при­тягиваетъ любовь внизъ, обезвреживаетъ ее, создаетъ соціаль­ный институтъ брака и семьи, и, въ сущности, отрицаетъ право любви, какъ жизненной напряженности и экстатичности, не год­ной для соціальнаго устроенія. Нѣтъ ничего нелѣпѣе споровъ о свободѣ любви. Соціальная обыденность отрицаетъ свободу любви и признаетъ ее безнравственной. И, поскольку религія отрицаетъ свободу любви, она находится во власти соціаль­ной обыденности и исполняетъ ея заказы. Самая постановка вопроса не вѣрна и поверхностна. Никакой другой любви, кро­мѣ свободной, не можетъ быть, принудительная, извнѣ детер­минированная любовь есть нелѣпое словосочетаніе. Отрицать нужно не свободу любви, а рабство любви. Любовь можетъ быть величайшимъ рабствомъ. Это рабство порождается эро­тической иллюзіей. Но это не имѣетъ никакого отношенія къ соціальнымъ ограниченіямъ свободы любви, хотя бы эти огра­ниченія носили религіозный характеръ. Невозможно и не долж- 188



но отказаться отъ любви во имя долга, соціальнаго и рели­гіознаго, это рабье требованіе, отказаться можно только во имя свободы или во имя жалости, то-есть другой любви же. Въ темѣ о любви общество не имѣетъ никакого сужденія, оно не способно даже замѣтить явленіе любви, и всегда говоритъ о чемъ-то другомъ. Тема любви должна быть совершенно и радикально десоціализирована, она, въ существѣ своемъ, из­начально десоціализирована. Соціализирована семья, а не лю­бовь. Глубокая связь любви и смерти не можетъ быть замѣ­чена обществомъ и тѣми, кто говоритъ отъ лица общества, то-есть говоритъ не о томъ и невпопадъ. Общество замѣчаетъ лишь грубыя реальности. И то, что христіанскіе теологи, учи­тели Церкви, оффиціальные представители христіанства, никог­да не могли ничего сказать о любви, кромѣ пошлостей, и даже не замѣчали ее, свидѣтельствуетъ о томъ, насколько христіан­ство было соціализировано въ обыденномъ объективирован­номъ мірѣ и приспособлено къ его требованіямъ. Говорили о полѣ, половомъ влеченіи и половомъ актѣ, о бракѣ, семьѣ и дѣторожденіи, но не о любви; видѣли исключительно біологи­ческое или соціологическое явленіе. Тема о любви считалась гораздо болѣе неприличной, чѣмъ тема о половомъ актѣ, или о коммерческой сторонѣ брака и семьи. Существуетъ таинст­венная связь пола и семьи съ деньгами, съ мистеріей денегъ, но любовь находится внѣ этого плана. Такой человѣкъ, какъ блаж. Августинъ, написалъ трактатъ о бракѣ, очень напоми­нающій систему скотоводства; онъ даже не подозрѣваетъ о су­ществованіи любви, и ничего не можетъ объ этомъ сказать, какъ и всѣ христіанскіе учителя, которые, по моему глубокому убѣжденію, всегда высказывали безнравственныя мысли въ сво­емъ морализмѣ, то-есть мысли, глубоко противныя истинѣ пер­сонализма, разсматривали личность, какъ средство родовой жизни. Можетъ быть, впервые въ исторіи христіанской Евро­пы, тема о любви была поставлена провансальскими трубаду­рами, которымъ принадлежитъ огромное мѣсто-въ эмоціаль- ной культурѣ. Бракъ и семья принадлежатъ объективаціи че­ловѣческаго существованія, любовь же принадлежитъ безко­нечной субъективности.Тремя русскими мыслителями, Вл. Соловьевымъ, В. Роза­новымъ и Н. Ѳедоровымъ, была глубоко поставлена тема о любви и смерти, и очень по разному разрѣшена. Вл. Соловьевъ былъ платоникъ, и его собственный эротическій опытъ связанъ съ платонизмомъ. Таково его ученіе о Софіи, сталкивающееся съ ученіемъ о личности. Но въ своей статьѣ «Смыслъ любви», можетъ быть, самой замѣчательной изъ всего, имъ напи­саннаго, онъ преодолѣваетъ границы безличнаго платонизма и, впервые въ исторіи христіанской мысли, связываетъ любовь- эросъ не съ родомъ, а съ личностью. Любовь для него свя­зана не съ дѣторожденіемъ и не съ безсмертіемъ рода, а съ 189



реализаціей полноты жизни личности и съ личнымъ безсмер­тіемъ. Вл. Соловьевъ устанавливаетъ противоположность меж­ду любовью и дѣторожденіемъ, въ отличіе отъ всѣхъ тради­ціонныхъ ученій о смыслѣ брачной любви. Смыслъ любви — личный, а не родовой. Въ дѣторожденіи происходитъ распа­деніе личности и раскрывается перспектива дурной безконеч­ности родовой жизни. Черезъ любовь возстанавливается андро­гинная цѣлостность личности, человѣкъ перестаетъ быть раз­дробленнымъ, ущербнымъ существомъ. Любовь имѣетъ не земной только, но и вѣчный смыслъ. Любовь имѣетъ въ томъ смыслѣ связь со смертью, что она есть побѣда надъ смертью и достиженіе безсмертія. Но остается вопросъ, въ какой мѣрѣ соловьевскій смыслъ любви реализуемъ. Его собственный опытъ былъ, въ этомъ смыслѣ, трагическимъ. В. Розановъ — полюсъ,противоположный Вл.Соловьеву. Ученіе о любви Вл. Со­ловьева персоналистично. Смерть побѣждается личной лю­бовью. Ученіе о любви Розанова родовое, безличное, смерть побѣждается дѣторожденіемъ. В. Розановъ имѣетъ огромное значеніе, какъ критикъ христіанскаго отношенія къ полу. Ро­зановъ обоготворяетъ рождающій полъ. Онъ видитъ въ полѣ не знакъ грѣхопаденія, а благословеніе жизни; онъ исповѣду­етъ религію рожденія и противопоставляетъ ее христіанству, какъ религіи смерти. Онъ требуетъ освященія и благословенія полового акта, какъ источника жизни. Источникъ смерти для него не въ полѣ; въ полѣ источникъ побѣды надъ смертью. Вл. Соловьевъ чувствовалъ грѣхъ ветхаго пола. В. Розановъ не чувствовалъ совсѣмъ этого грѣха. Онъ хочетъ вернуться къ древнему язычеству, къ юдаизму, благословляющему рожденіе. Христіанство создало конфликтъ между личностью и рождаю­щимъ поломъ, и Розановъ дѣлается врагомъ христіанства. Для него, какъ будто, не существуетъ проблемы личности. Обо­стренное сознаніе личности вызываетъ вражду къ рождающе­му полу. Главной проблемой дѣлается не проблема рожденія, а проблема смерти. Но нужно помнить, что учителя истори­ческаго христіанства всегда оправдывали брачную любовь ис­ключительно дѣторожденіемъ. Полъ, половой актъ проклинал­ся, какъ concupiscencia, но послѣдствія полового акта — дѣто­рожденіе — благословялось. Розановъ справедливо видѣлъ въ этомъ лицемѣріе, которое онъ и обличалъ. Во всякомъ слу­чаѣ, традиціонное христіанское ученіе о любви, если только это можно называть любовью, было исключительно ученіемъ о родовой, рождающей любви. Любовь не только не имѣетъ личнаго смысла, но личный смыслъ любви объявляется без­нравственнымъ. Тутъ есть сопракисновеніе съ Розановымъ, но Розановъ требуетъ послѣдовательности и искренности: если благословляется дѣторожденіе, то долженъ благословляться и источникъ дѣторожденія. Н. Ѳедоровъ, прежде, всего, печалует- ся о смерти, не можетъ примириться со смертью, хотя бы и 190



единаго существа; онъ призываетъ къ титанической борьбѣ со смертью. Въ этомъ ему нѣтъ равнаго. Онъ хочетъ побѣ­дить смерть не личнымъ эросомъ и не личнымъ безсмертіемъ, какъ Вл. Соловьевъ, а воскрешеніемъ умершихъ, не пассив­нымъ ожиданіемъ воскресенія, а активнымъ воскрешеніемъ. Онъ хочетъ превратить энергію эротическую въ энергію вос­крешающую, хочетъ переключенія эротической энергіи. Онъ вѣритъ въ возможность обращенія времени, вѣритъ въ власть человѣка не надъ будущимъ только, но и надъ прошлымъ. Воскрешеніе есть активное измѣненіе прошлаго. Н. Ѳедоровъ не былъ эротическимъ философомъ, какими по разному были Вл. Соловьевъ и В. Розановъ, онъ проникнутъ любовью-жа­лостью къ умершимъ. Онъ призываетъ не къ родовому, кол­лективному рожденію, а къ родовому, коллективному воскре­шенію. Но всѣ трое глубоко задумывались надъ любовью и смертью, надъ рабствомъ пола и рабствомъ смерти.Со стихіей пола связаны глубокія противорѣчія человѣ­ческой природы. Человѣкъ испытываетъ унизительное рабство йола. Полъ терзаетъ человѣка и порождаетъ многія несчастья человѣческой жизни. Но, вмѣстѣ съ тѣмъ, съ поломъ связана напряженность жизни, энергія пола есть энергія жизни и мо­жетъ быть источникомъ творческаго жизненнаго подъема. Безполое существо есть существо пониженной жизненной энер­гіи. Половая энергія можетъ переключаться, отдѣляться отъ специфическихъ половыхъ функцій и направляться на твор­чество. Это даже есть одинъ изъ путей преодолѣнія рабства пола. Эротическая энергія можетъ быть источникомъ творче­ства. Съ поломъ, который есть знакъ ущербности человѣка, связана особенная тоска. И тоска эта всего сильнѣе въ юно­сти. Вмѣстѣ съ тѣмъ; полъ поддается ужасной профанаціи, черезъ него профанируется вся человѣческая жизнь. Величай­шая пошлость можетъ быть связана съ поломъ. Профанирует­ся не только физическая, но и психическая сторона пола, про­фанируется эротика, самыя слова любви становятся невыно­симыми, ихъ уже трудно произносить. Тутъ рабство пола при­нимаетъ формы жуткой легкости и поверхностности. Полъ ужа­сенъ въ царствѣ обыденности, онъ ужасенъ въ буржуазномъ мірѣ и связанъ съ властью денегъ надъ человѣческой жизнью. Рабство пола связано съ властью женскаго начала надъ чело­вѣческой жизнью. Женщина необыкновенно склонна къ раб­ству и, вмѣстѣ съ тѣмъ, склонна порабощать. Полъ въ муж­ской природѣ частичекъ, полъ въ женской природѣ цѣлостенъ. Поэтому рабство пола въ женской природѣ гораздо сильнѣе выражено. Реализація личности, которая въ мужской природѣ болѣе выражена, чѣмъ въ женской, не означаетъ отрицанія или ослабленія самой творческой жизненной энергіи полат но озна­чаетъ побѣду надъ рабствомъ пола, сублимацію и трансфор­мацію пола. Совершенная же и окончательная побѣда надъ 191



этимъ рабствомъ означаетъ достиженіе андрогинной цѣлост­ности, которая совсѣмъ не означаетъ безполости. Эротика иг­раетъ огромную роль у творческихъ натуръ. Но универсали­зація эротики, окончательная подмѣна этики эротикой не бла­гопріятна для принципа личности, для достоинства личности, для свободы духа, и можетъ быть утонченнымъ рабствомъ. Защита личности и свободы предполагаетъ этическое начало, активность духа. Эротика же можетъ быть пассивностью духа, господствомъ душевно-тѣлеснаго начала надъ духовнымъ. Но въ чемъ смыслъ пола, въ чемъ смыслъ брачнаго соединенія?§•Вся эротическая жизнь человѣка состоитъ изъ конфлик­товъ, которые въ объективированномъ мірѣ не могутъ быть окончательно преодолѣны. Фрейдъ совершенно правъ, утверж­дая дисгармоничность, конфликтность половой жизни. Чело­вѣкъ испытываетъ травімы, связанныя съ поломъ. Онъ .ис­пытываетъ мучительные конфликты между безсознательной половой жизнью и цензурой общества, соціальной обыден­ностью. Это конфликты и сексуальные, связанные съ поломъ, и эротическіе, связанные съ любовью. Но для Фрейда пробле­ма любви-эроса остается закрытой, что связано съ ограничен­ностью его міросозерцанія. Конфликты идутъ въ глубину, ме­тафизическую глубину человѣческаго существованія. Полъ въ земномъ человѣческомъ существованіи означаетъ уже выбро- шенность во-внѣ, объективацію, экстеріоризацію и раздроб­ленность цѣлостнаго существа человѣка. Полъ, черезъ могу­щественное безсознательное влеченіе, приковываетъ человѣка къ объективированному міру, въ которомъ царствуютъ детер­минизмъ, необходимость, опредѣляемость не изнутри, а извнѣ, отъ человѣческой природы изошедшей въ объектъ. Въ этомъ тайна пола. Освобожденіе человѣка есть вмѣстѣ съ тѣмъ осво­божденіе отъ рабства пола, какъ принуждающей объектности. Принудительной можетъ быть только объектность, а полъ при­нуждаетъ. Иллюзія, которой подвергается человѣкъ, заклю­чается въ томъ, что онъ готовъ видѣть свою свободу въ удо­влетвореніи полового влеченія, въ то время, какъ онъ нахо­дится въ состояніи принужденія. Полъ есть безличное въ че­ловѣкѣ, власть общаго, родового; личной можетъ быть только любовь. Личное не сексуальность, а эротика. Это понимали Вл. Соловьевъ и Вейнингеръ. Родовое, безличное въ половомъ смыслѣ, имѣетъ глубокую связь съ родовымъ, безличнымъ въ логическомъ и метафизическомъ смыслѣ. Человѣкъ изживаетъ конфликтъ между своимъ поломъ и своей личностью. Полъ въ своихъ проявленіяхъ посягаетъ на достоинство личности, онъ дѣлаетъ ее игралищемъ безличныхъ силъ и унижаетъ чело­вѣка. Отсюда стыдъ, связанный съ поломъ. Этотъ стыдъ воз-192



растаетъ съ ростомъ личности и личнаго сознанія. Родовая жизнь пола дѣлаетъ личность средствомъ для рожденія дру­гихъ личностей, и личное удовлетвореніе оказывается иллю­зіей, необходимой для жизни рода, а не самой личности. Когда же полъ находитъ себѣ выходъ внѣ порожденія другихъ лю­дей, грядущихъ поколѣній, то онъ легко сбивается на раз­вратъ и болѣзненно поражаетъ цѣлость личности. Частичныя функціи направляются противъ цѣлостнаго организма человѣ­ка. Это конфликты сексуальные, они возникаютъ до конфлик­товъ эротическихъ, которые относятся къ болѣе высокой сфе­рѣ человѣческаго существованія. Явленіе любви-эроса находит­ся внизу — въ конфликтѣ съ безликой жизнью пола, вверху — съ объективированнымъ бракомъ, съ жизнью семьи, какъ со­ціальнаго института. Существуетъ рабство человѣка у пола и рабство человѣка у семьи; и то и другое рабство есть порож­денія объективаціи, объективаціи пола и объективаціи любви въ мірѣ соціальной обыденности. Человѣкъ оказывается по­давленнымъ и иногда раздавленнымъ сложной сѣтью конфлик­товъ. Человѣка порабощаетъ природа и порабощаетъ обще­ство. И нельзя искать освобожденія въ переходѣ отъ природы къ обществу и отъ общества къ природѣ. Дезорганизованный полъ, отданный во власть природныхъ влеченій, можетъ ока­заться разложеніемъ человѣка, гибелью личности. Соціально же организованный полъ, подчиненный ограниченіямъ и цензурѣ, создаетъ новыя формы рабства. Въ мірѣ объективаціи, въ мірѣ соціальной обыденности неизбѣжной оказывается организація пола въ соціальномъ институтѣ семьи, формы которой, конеч­но, не вѣчны, могутъ очень мѣняться и очень зависятъ отъ экономическаго строя общества. Это аналогично организаціи общества въ государство. Семья часто порабощаетъ личность, и только приближеніе семьи къ типу братства можетъ довести до минимума это порабощеніе. Но, вмѣстѣ съ тѣмъ, семья способствовала выработкѣ человѣческаго типа и защищала че­ловѣка отъ безраздѣльной власти государства. Ни жизнь пола въ біологическомъ смыслѣ слова, ни жизнь семьи въ соціоло­гическомъ смыслѣ слова не имѣютъ прямой связи съ темой любви-эроса и даже не ставятъ этой темы. Любовь, какъ было уже сказано, не принадлежитъ міру объективаціи, объективи­рованной природы и объективированному обществу; она при­ходитъ какъ бы изъ другого міра и есть прорывъ въ этомъ мірѣ, она принадлежитъ безконечной субъективности, міру сво­боды. И потому возможенъ глубокій конфликтъ между лю­бовью и семьей, который есть лишь проявленіе конфликта между личностью и обществомъ, между свободой и детерми­націей. Смыслъ любви можетъ быть лишь личнымъ, онъ не можетъ быть соціальнымъ, и онъ остается скрытымъ для об­щества. Съ формами семьи связана была тиранія, еще болѣе страшная, чѣмъ тиранія, связанная съ формами государства.193



Іерархически организованная, авторитарная семья истязаетъ и калѣчитъ человѣческую личность. И эмансипаціонное движеніе, направленное противъ такихъ формъ семьи, имѣетъ глубокій персоналистическій смыслъ, есть борьба за достоинство чело­вѣческой личности. Міровая литература имѣетъ огромное зна­ченіе въ 'борьбѣ за свободу человѣческихъ чувствъ, а не по­ловыхъ страстей, какъ клеветали на нее. Это была борьба за личность, за свободу противъ детерминаціи. Свобода же всегда духовна. Въ мірѣ соціальной объективаціи нужно отстаивать болѣе свободныя формы семьи, менѣе авторитарныя и менѣе іерархическія. Христіанской же семья такъ же не можетъ быть, какъ не можетъ быть христіанскимъ государство, какъ не мо­жетъ быть ничего священнаго въ мірѣ соціальной объектива­ціи. Евангеліе какъ разъ требуетъ свободы отъ рабства у семьи.§.Ужасъ окружаетъ любовь въ исторіи міра. Этотъ ужасъ — двойной: ужасъ отношенія міра къ любви, истязанія, кото­рымъ она подвергается со стороны общества; и ужасъ, кото­рый она вноситъ въ міръ, ея внутренній ужасъ. Это имѣетъ соціальный и матефизическій источникъ. Соціальный ужасъ любви, связанный съ деспотизмомъ іерархической организаціи общества, можетъ быть, если не совсѣмъ преодоленъ, то до­веденъ до минимума. Но метафизическій ужасъ любви въ этомъ мірѣ непреодолимъ. Въ любви есть что-то смертоносное. Лю­бовь-эросъ имѣетъ тенденцію превратиться въ универсальное начало жизни, подчинить себѣ или вытѣснить все остальное. И потому любовь-эросъ не есть только исканіе полноты и напряженности жизни, но также суженіе и умаленіе богатства жизни. Въ любви есть деспотизмъ и рабство. И наиболѣе дес­потична любовь женская, требующая себѣ всего. Поэтому она сталкивается съ принципомъ личности. Связь любви съ рев­ностью придаетъ ей демоніакальный характеръ, и это сильнѣе всего у женщинъ, которыя могутъ превращаться въ фурій. Ме­тафизическій ужасъ любви не только въ томъ, что такъ много въ мірѣ нераздѣленной любви, и даже не въ томъ, что такъ много любви, которая не можетъ быть раздѣлена (это гораздо мучительнѣе): онъ внутри самой взаимно раздѣленной, такъ называемой счастливой любви. Это связано съ тайной лично­сти, съ глубокимъ различіемъ женской и мужской природы, съ несоотвѣтствіемъ между начальнымъ восхищеніемъ любви и ея реализаціей въ обыденной жизни, съ ея таинственной связью со смертью. Но ужасъ и трагизмъ любви притупляется раціо­нализаціей жизни, внѣдреніемъ человѣческаго существованія въ соціальную обыденность, то-есть побѣдой объектности надъ субъектностью. Настоящая любовь, всегда бывшая рѣд­кимъ цвѣткомъ, агонизируетъ и исчезаетъ изъ міра, міръ сталъ 194



слишкомъ низокъ для нея. Драма любви достигала напряжен­ности вслѣдствіе возникающихъ препятствій. Сейчасъ все стало легкимъ, но и менѣе напряженнымъ и значительнымъ. Достиг- лось не глубинное, а поверхностное освобожденіе. Это пара­доксъ любви въ мірѣ, одно изъ проявленій парадоксальности свободы въ мірѣ. Свобода предполагаетъ препятствія и борь­бу. Безъ духовныхъ усилій, она легко дѣлается плотской и без­содержательной. Бракъ въ своей соціальной проекціи всегда былъ очень связанъ съ экономикой и нерѣдко носилъ прину­дительно коммерческій характеръ. Бракъ былъ очень далекъ отъ того, чтобы быть таинствомъ. Теперь бракъ пріобрѣтаетъ не принудительно коммерческій, а свободно коммерческій ха­рактеръ. Это есть раціонализація жизни, которая происходитъ во всѣхъ сферахъ.Очень запутано и противорѣчиво отношеніе любви къ по­лу въ узкомъ смыслѣ слова, къ половому соединенію. На по­ловомъ соединеніи явно лежитъ печать падшести человѣка; это видно во всемъ и это стѣсняетъ и безпокоитъ человѣка. Но человѣкъ пытается осмыслить, оправдать половое соединеніе. Простое удовлетвореніе физіологической потребности, подоб­ное процессу питанія, не относится спеціально къ человѣче­ской жизни и не ставитъ вопроса о смыслѣ, это относится къ животной жизни человѣка и ставитъ вопросъ объ ограниченіи и преодолѣніи животной природы. Человѣкъ выдумалъ три способа осмысливанія для себя полового соединенія. Смыслъ полового соединенія есть дѣторожденіе, продолженіе рода. Это есть самая распространенная и самая добродѣтельная точка зрѣнія въ царствѣ соціальной обыденности. Передъ персона- листической установкой цѣнностей эта точка зрѣнія безнрав­ственна и лицемѣрна, несмотря на кажущуюся добродѣтель­ность. Добродѣтель часто бываетъ безнравственной. Безнрав­ственно разсматривать личность, исключительно какъ средство для рода, и эксплоатировать личныя влеченія и чувства ради родовыхъ цѣлей. Тоталитарныя государства дошли до пре­дѣльнаго безстыдства, они хотятъ организовать половую жизнь людей для интересовъ родовыхъ и государственныхъ, какъ организуютъ скотоводство. Лицемѣрно утверждать, что человѣкъ влечется къ половому соединенію для дѣторожденія, въ то время, какъ подобная цѣль можетъ быть лишь резуль­татомъ рефлексіи,и половое соединеніе имѣетъ значеніе само по себѣ. Этому противостоитъ точка зрѣнія, что смыслъ по­лового соединенія въ непосредственномъ удовлетвореніи, на­слажденіи, которое оно доставляетъ. Эта точка зрѣнія также безнравственна (хотя и не лицемѣрна), потому-что она дѣла­етъ человѣка рабомъ своей низшей природы и сталкивается съ достоинствомъ личности, какъ свободнаго духа. Есть третья точка зрѣнія: смыслъ полового соединенія въ соединеніи съ любимымъ, въ достиженіи полноты отъ этого соединенія. Это 195



смыслъ личный и единственно допустимый, морально и духов­но оправданный, и онъ предполагаетъ одухотвореніе пола. Можно было бы парадоксально сказать, что оправдано толь­ко такое половое соединеніе, которое означаетъ стремленіе къ «личному счастью» любящихъ, хотя нельзя вѣрить ни въ какое «счастье». Смыслъ и оправданіе брака лишь въ любви. Бракъ безъ любви безнравственъ. Вопросъ же о должномъ отно­шеніи къ дѣтямъ ничего общаго съ этимъ не имѣетъ, это со­всѣмъ другой вопросъ. Два процесса необходимы, когда ста­вится тема пола и любви-эроса: внѣшнее освобожденіе отъ гнета и рабства общества и авторитарнаго пониманія семьи и внутреняя искеза, безъ которой человѣкъ дѣлается рабомъ самого себя и своей низшей природы. Всѣ типы любви мо­гутъ стать рабствомъ и плѣномъ человѣка — и любовь-эросъ, и любовь-жалость (напримѣръ, кн. Мышкинъ у Достоевска­го). Но любовь-эросъ должна быть соединена съ любовью- жалостью, иначе она дѣлается поработителемъ. Цѣнность люб­ви только тогда не порабощаетъ, если она соединена съ цѣн­ностью свободы. Смыслъ любви всегда въ персонификаціи и идеализаціи, даже когда она относится къ началамъ и идеямъ, а не къ существамъ. Напримѣръ, любовь къ родинѣ есть пер­сонификація. И, конечно, любовь къ Богу предполагаетъ пер­сонификацію. На своей вершинѣ любовь всегда есть видѣніе лица любимаго въ Богѣ.
Ь) Прельщеніе и рабство эстетическое. 

Красота, искусство и природа.§•Прельщеніе и рабство эстетическое, напоминающее магію, не захватываетъ слишкомъ широкихъ массъ человѣчества, оно- обнаруживается, главнымъ образомъ, среди культурной элиты. Есть люди, живущіе подъ чарами красоты и искусства. Это можетъ быть связано съ душевной структурой людей, можетъ быть оригинально, а можетъ быть результатомъ подражанія и моды, зараженія извѣстнымъ состояніемъ среды. Въ нѣкото­рыя эпохи является эстетическая мода. Когда я говорю, что эстетизмъ свойствененъ, главнымъ образомъ, культурной эли­тѣ, я этимъ не хочу сказать, что нѣтъ эстетизма свойственнаго народной жизни. Эстетизмъ даже болѣе свойственъ народу, чѣмъ буржуазіи, но онъ носитъ другой характеръ и не пре­вращается къ эстетство, которое обозначаетъ уже культурную упадочность. Прельщеніе и рабство эстетическое всегда озна­чаетъ ослабленіе и даже уничтоженіе цѣнности личности, пе­ремѣщеніе экзистенціальнаго центра личности и превращенія одной изъ сторонъ человѣка въ цѣлое. Человѣкъ дѣлается ра­бомъ своихъ частичныхъ состояній, овладѣвающихъ имъ эмо­196



ціональныхъ чаръ. На этой почвѣ создается тотъ типъ эстета, который возможенъ лишь въ эпохи утонченія культуры и от­рыва ея отъ трудовыхъ, болѣе суровыхъ, основъ жизни. Эсте­тическія! оцѣнки дѣлаются единственными и подмѣняютъ со­бой всѣ остальныя. Моральныя, познавательныя, религіозныя оцѣнки могутъ быть подмѣнены эстетическими. При этомъ самъ эстетъ рѣдко бываетъ эстетиченъ. Существуетъ эсте­тизмъ въ морали, въ познаніи, въ религіи, даже политика можетъ опредѣляться эстетическими оцѣнками. Эстетизмъ въ религіи обычно принимаетъ форму исключительнаго преобла­данія литургической стороны. Психологически, это значитъ, что человѣкъ отдается состояніямъ млѣнія. Эстетизмъ въ мо­рали подмѣняетъ отношеніе къ конкретному существу, къ кон­кретной личности, отношеніемъ къ красотѣ и красивости въ человѣкѣ. Эстетизмъ въ философіи интересуется не столько истиной, сколько извѣстнымъ эмоціональнымъ состояніемъ, которое вызываетъ или гармоническія или дисгармоническія построенія, въ зависимости отъ эстетическаго типа. Эстетизмъ въ политикѣ интересуется не столько справедливостью и сво­бодой, сколько эмоціональными состояніями, которыя вызы­ваются или идеализированнымъ прошлымъ, или идеализиро­ваннымъ будущимъ, остротой противоположеній; онъ связанъ съ взвинченнымъ переживаніемъ ненависти или любви. Эсте­тическое прельщеніе есть прельщеніе пассивности, утеря спо­собности къ активности духа. Даже борьба въ эстетической проекціи можетъ перевоплотиться въ пассивномъ отраженіи и не сопровождаться духовной активностью. Типъ эстета есть типъ человѣка пассивнаго, наслаждающагося пассивностью, живущаго отраженіями, это — потребитель, а не творецъ. Эстетъ можетъ примкнуть къ крайней формѣ революціи или къ крайней формѣ контръ-революціи, это безразлично, но всег­да это будетъ означать пассивность, подмѣну работы совѣсти, всегда активной, пассивными эстетическими эмоціями. Никог­да великіе художники-творцы не были эстетами, могли даже имѣть рѣзко и крайне этическое отношеніе къ жизни, какъ, на­примѣръ, Левъ Толстой. Творческій художественный актъ со­всѣмъ не есть актъ эстетическій, эстетическимъ можетъ быть лишь послѣдствіе творческаго акта. Эстетическое прельщеніе дѣлаетъ человѣка зрителемъ, а не актеромъ. И тутъ мы встрѣ­чаемся съ замѣчательнымъ парадоксомъ эстетизма. Можно подумать, что люди, у которыхъ исключительно эстетическое отношеніе къ жизни, находятся въ субъективномъ, а не въ объ­ективномъ. Это указываетъ только на шаткость и двусмыслен­ность терминологіи. Эстетическое прельщеніе означаетъ какъ разъ, что все превращено въ объектъ созерцанія, что актив­ность субъекта отсутствуетъ. Если эстетъ живетъ въ мірѣ сво­ихъ ощущеній и эмоцій, то это совсѣмъ не означаетъ, что онъ живетъ въ экзистенціальномъ мірѣ субъектности, въ мірѣ ду- 197



ха, свободы и творческой активности. Наоборотъ, въ духов­ной структурѣ эстета, ощущенія и эмоціи объективированы, выброшены во внѣ. Исключительно эстетическая оріентація въ жизни ослабляетъ чувство реальности, ведетъ къ тому, что цѣлыя области реальности выпадаютъ. Но это происходитъ не отъ активности, а отъ пассивности субъекта. Субъектъ дви­жется въ направленіи наименьшаго усилія, пассивно отражаетъ сотворенное не имъ, ставшее для него объектомъ. Зоркое раз­личеніе реальностей предполагаетъ активность субъекта. Эсте­тическое прельщеніе означаетъ исключительный интересъ къ «какъ», а не къ «что», то-есть, въ сущности, равнодушіе къ реальности. Это есть рабство у самого себя, при потерѣ ре­альности самого себя. Это есть заключенность въ себѣ при вы- брошенности себя во внѣ. Эстетъ совсѣмъ не увѣренъ въ сво­ей собственной реальности, онъ увѣренъ лишь въ своихъ пас­сивныхъ эстетическихъ эмоціяхъ. Нельзя было бы даже ска­зать, что эстетъ живетъ воспріятіемъ красоты и вызванными красотой волненіями; онъ часто бываетъ равнодушенъ къ под­линной, наиреальнѣйшей красотѣ, и живетъ обманными обра­зами красоты, эстетическими иллюзіями. Прельщеніе и раб­ство эстетическое неотвратимо влечетъ за собой равнодушіе къ истинѣ, и это есть самый ужасный результатъ. Люди этой душевной структуры не ищутъ истины, они живутъ подъ ча­рами, не допускающими до познанія истины. И когда человѣкъ началъ искать истину, онъ уже спасенъ. Исканіе истины есть активность, а не пассивность, есть борьба, а не млѣніе. Пре­льщеніе эстетическое имѣетъ родство съ прельщеніемъ эро­тическимъ, одно съ другимъ переплетается. Человѣкъ попа­даетъ во власть эстетической иллюзіи, какъ онъ попадаетъ во власть эротической иллюзіи. Эстетическое прельщеніе дѣлаетъ человѣка рабомъ космоса, ставитъ его внѣ логоса. Личность связана съ логосомъ, а не съ космосомъ, со смысломъ, а не съ плѣняющей природной объемностью; она предполага­етъ не только эросъ, но и этосъ. Поэтому эстетическое пре­льщеніе означаетъ деперсонализацію. Эстеты по своей душев­ной структурѣ бываютъ яркими индивидуалистами, но не бы­ваютъ личностями. Личность есть сопротивленіе прельщеніямъ обманными образами красоты. Эстетическое прельщеніе всегда обращаетъ не впередъ, а назадъ, таковъ результатъ пассив­ности, жизни отраженіями. Въ воспріятіи красоты объектъ, ко­торый есть результатъ прошлаго, всегда и есть иллюзорный элементъ. Но нужно сказать, что эстетъ совсѣмъ не непремѣн­но поклоняется красотѣ; онъ можетъ даже, слѣдуя модѣ, от­рицать красоту и совсѣмъ не связывать своихъ эстетическихъ волненій съ красотой. Эстетическое прельщеніе и рабство всег­да ведетъ къ разложенію и упадку въ литературной и худо­жественной средѣ. Вокругъ искусства людьми, которые болѣе потребители, чѣмъ творцы, создается отвратительная снобиче- 198



ская атмосфера, которая свидѣтельствуетъ о рабствѣ человѣ­ка, объ утратѣ свободы духа вслѣдствіе душевныхъ усложне­ній и утонченій, вслѣдствіе найденной возможности жить пас­сивными отраженіями, при сознаніи большей высоты и значи­тельности этой жизни, чѣмъ жизнь обыденныхъ людей, чело­вѣческихъ массъ. Тутъ страшное самоутвержденіе сопровож­дается утерей себя. §.Но существованіе эстетическаго прельщенія такъ же ма­ло означаетъ отрицаніе подлинной красоты, какъ существова­ніе прельщенія и рабства эротическаго существованіе подлин­ной любви. Нужно даже, рѣшительно сказать, что красота бо­лѣе характеризуетъ совершенство существованія міра и чело­вѣка, чѣмъ добро. Конечная цѣль гораздо болѣе характери­зуется, какъ красота, чѣмъ какъ добро. Добро болѣе отно­сится къ пути, чѣмъ къ цѣли. Добро коррелятивно злу и всегда свидѣтельствуетъ о раздвоеніи и борьбѣ. Но красота не имѣ­етъ рѣшительно ничего общаго съ эстетизмомъ, я даже скло­ненъ думать, что у эстета атрофировано чувство красоты. Кра­сота болѣе гармонична, чѣмъ добро. Въ добрѣ всегда есть дисгармоничность, есть несовершенство природы. Преображен­ный міръ есть красота. Красота есть побѣда надъ тяжестью и уродствомъ міра. Черезъ красоту происходитъ прорывъ къ міру преображенному, къ міру иному, чѣмъ нашъ. И этотъ прорывъ происходитъ во всякомъ художественномъ творче­скомъ актѣ и во всякомъ художественномъ воспріятіи этого творческаго акта. Поэтому смыслъ искусства въ томъ, что оно есть упрежденіе преображенія міра, освобожденіе отъ уродства и тяжести дѣйствительности. Освобождающее значеніе искус­ства именно въ его непохожести на нашу постылую, скован­ную необходимостью, уродливую жизнь. И эта непохожесть есть въ искусствѣ, которое художественно раскрываетъ правду о жизни, самую тяжелую и мучительную правду. Страшное и мучительное въ искусствѣ совсѣмъ не то, что страшное и му­чительное въ жизни. Уродливое въ искусствѣ совсѣмъ не то, что уродливое въ жизни. Уродливое можетъ стать художест­венно совершеннымъ и вызывать эстетическую эмоцію, а не от­талкиваніе. Напримѣръ, уродство у Гойи, у Гоголя. Это есть тайна творческаго акта, который отдѣляетъ искусство отъ дѣйствительности. Съ этимъ связанъ катарсисъ трагедіи, о ко­торомъ училъ Аристотель. Трагическое страданіе имѣетъ ос­вобождающее и очищающее значеніе, потому что между на­шими страданіями, нашей трагедіей и страданіями и трагедіей въ произведеніяхъ искусства лежитъ преображающій, творче­скій художественный актъ. Искусство есть уже преображеніе нашей жизни, въ немъ нѣтъ уже тяжести, скованности, урод­199



ства, унизительной обыденности жизни, есть для насъ пере­ходъ къ другому, въ иной планъ существованія, есть идеаль­ность, какъ бы упреждающая новую реальность. Искусство не есть отраженіе міра идей въ чувственномъ мірѣ, какъ думала идеалистическая философія. Искусство есть творческое пре­ображеніе, еще не реальное преображеніе, но упрежденіе этого преображенія. Красота танца, стиха, симфоніи, картины вой­детъ въ вѣчную жизнь. Искусство не пассивно, а активно, и въ этомъ смыслѣ теургично. Фагэ однажды сказалъ, что мы ра­дуемся страданіямъ, изображеннымъ въ трагедіи, потому что намъ доставляетъ радость, что трагическое несчастье случи­лось не съ нами. Это острота. Но въ ней въ легкой формѣ вы­сказана вѣрная мысль, что страданія въ трагедіи освобожда­ютъ насъ отъ страданій нашей жизни, переводятъ насъ въ иной планъ существованія. Искусство освобождаетъ отъ раб­ства у обыденности. Искусство не есть легкость, сбрасываніе съ человѣка всякой трудности, съ нимъ связана трудность и даже мучительность, но совсѣмъ иная, чѣмъ въ обыденной жиз­ни. Искусство можетъ порабощать; такъ это бываетъ въ эс­тетическомъ прельщеніи, въ типѣ эстета. И искусство можетъ освобождать. Красота можетъ быть не плѣномъ, а побѣдой надъ міромъ. Такъ бываетъ въ подлинномъ искусствѣ и въ подлинной красотѣ. Цѣлостная красота соотвѣтствуетъ цѣ­лостной природѣ человѣка. Раздробленная же, не цѣлостная красота связана съ раздробленностью, не цѣлостностью чело­вѣческой природы. Но личность означаетъ собираніе цѣлост­ности и знаетъ отношеніе къ цѣлостной, преображающей кра­сотѣ. §•Въ книгахъ по эстетикѣ всегда обсуждался вопросъ, объ­ективна ли красота, есть ли красота эстетическая иллюзія или реальность? Такая постановка вопроса связана, на мой взглядъ, съ ложнымъ употребленіемъ терминовъ субъективный и объ­ективный. Воспріятіе красоты не есть пассивное воспріятіе ка­кого-то объективированнаго міропорядка. Объективированный міръ самъ по себѣ не знаетъ красоты. Въ немъ есть механи­зація, противоположная красотѣ. Красота есть прорывъ че­резъ этотъ міръ, освобожденіе отъ его детерминизма. Вос­пріятіе красоты въ природѣ не есть пассивное отраженіе и предполагаетъ творческій актъ человѣка. Красота, какъ и ис­тина, въ субъективности, а не въ объективности. Въ объектив­ности самой по себѣ нѣтъ никакой красоты, никакой истины, никакой цѣнности. Это менѣе всего значитъ, что красота субъ­ективна въ смыслѣ иллюзорности, употребляя терминологію традиціонной эстетики. Субъективность какъ разъ означаетъ реальность, объективность же иллюзорность. Все объективи- 200



рованное, объективное съ глубинной точки зрѣнія иллю­зорно. Объективность есть отчужденность и отвлеченность, детерминированность и безличность. Но красота не можетъ принадлежать міру детерминаціи; она есть освобожденіе отъ детерминаціи, вольное дыханіе. Объективная красота именно и есть эстетическая иллюзія. Нельзя понимать Ьъ наивно-реали­стическомъ смыслѣ отношеніе между красотой и субъектомъ, воспринимающимъ и переживающимъ красоту. Красота не вхо­дитъ въ человѣка изъ объективнаго міра. Красота есть про­рывъ въ объективированномъ мірѣ, преображеніе міра, побѣда надъ уродствомъ и надъ тяжестью міровой необходимости. Че­ловѣкъ тутъ активенъ, а не пассивенъ. Красота космоса свя­зана съ творческимъ актомъ человѣка.. Между объективирован­ной природой и человѣкомъ стоитъ творческій актъ человѣка. Великіе творцы-художники, создавшіе поэмы, драмы, романы, симфоніи, картины, статуи, всегда «были активными и побѣж­дали тяжесть и сопротивленіе матеріи. Прельщеніе и рабство эстетической пассивности идетъ не отъ творцовъ, а отъ по­требителей. Красота есть прорывъ, она дается духовной борь­бой, но это прорывъ не къ вѣчному, неподвижному міру идей, а къ міру преображенному, который достигается человѣче­скимъ творчествомъ, къ міру небывшему, не къ «бытію», а къ свободѣ. Въ мірѣ происходитъ борьба хаоса и космоса, міръ не данъ, какъ прекрасный, гармоническій космосъ. Красота че­ловѣческаго лица, этой вершины космическаго процесса, не есть бездвижная данность, она измѣняется, и она также есть активная борьба. Красота предполагаетъ существованіе хаоса и побѣду надъ хаосомъ. Но безъ задняго фона хаоса нѣтъ кра­соты космоса. Безъ этого нѣтъ трагедіи, вершины, человѣче­скаго творчества, нѣтъ Донъ Кихота, драмъ Шекспира, Фау­ста, нѣтъ романовъ Достоевскаго. Есть двоякая побѣда че­ловѣка надъ хаосомъ — побѣда эстетическая и механическая, побѣда въ свободѣ и побѣда въ необходимости. Только пер­вая побѣда связана съ красотой. Но красота не есть только созерцаніе, красота всегда говоритъ о творчествѣ, о творче­ской побѣдѣ въ борьбѣ противъ рабства міра. Она говоритъ с соучастіи человѣка, о совмѣстномъ дѣйствіи человѣка и Бо­га. Очень сложна проблема объективаціи въ искусствѣ, и слож­ность эта, отчасти, порождена спутанностью терминологіи. Ка­ково отношеніе объективаціи къ эстетическому прельщенію и рабству? Съ этимъ связана и проблема классицизма и роман­тизма. Есть рабство классицизма, и есть рабство романтизма.§Классицизмъ и романтизмъ относятся не только къ ис­кусству и къ эстетической чувствительности, но и къ цѣлому душевному типу и міросозерцанію. Различіе классицизма и ро~- 201



мантизма въ искусствѣ относительно и условно. Есть романти­ческій элементъ въ классическомъ искусствѣ и есть классиче­скій элементъ въ романтическомъ искусствѣ. Великія творенія искусства, въ сущности, нельзя отнести ни къ классическому, ни къ романтическому. Шекспиръ, Гете или Левъ Толстой не могутъ быть признаны ни классиками, ни романтиками. Меня сейчасъ интересуетъ философская проблема «классическаго» и «романтическаго», которая связана съ отношеніемъ субъекта и объекта, субъективнаго и объективнаго. Классическое искус­ство сознавало себя искусствомъ объективнымъ, достигшимъ объективнаго совершенства, романтическое же искусство счи­талось субъективнымъ, не достигающимъ объективнаго совер­шенства. Тутъ объективность употребляется въ смыслѣ, почти тождественномъ съ совершенствомъ. Но и «классическое» и «романтическое» можетъ быть прельщеніемъ. Творческій актъ, создающій произведеніе искусства, можетъ стремиться къ со­вершенной объективаціи и отторженію отъ творческаго субъ­екта. Предполагается, что можно достигнуть совершенства въ конечномъ, что творческій продуктъ можетъ быть завершен­нымъ. И творческій продуктъ и творческій субъектъ подчиня­ются іерархическому объективному порядку. Это прельщеніе классицизма есть одна изъ формъ рабства человѣка. Духъ от­чуждается отъ самого себя, субъективное исходитъ въ объек­тивированный порядокъ, безконечное заключается въ конеч­ное. Противъ этого классическаго прельщенія возстаетъ роман­тизмъ. Романтизмъ означаетъ разрывъ субъективнаго и объек­тивнаго, субъектъ не хочетъ быть частью объекта, раскрывает­ся безконечность субъективнаго міра. Совершенство не дости­гается въ объективированномъ мірѣ, въ конечномъ. Творческій продуктъ всегда говоритъ о большемъ, чѣмъ онъ самъ, въ немъ есть прорывъ въ безконечность. Романтизмъ въ своихъ исканіяхъ есть борьба за освобожденіе субъекта, освобожде­ніе человѣка отъ власти закованности въ конечныхъ формахъ объективированнаго міра, отъ власти интеллектуализма, при­ковывающаго къ ложной идеѣ объективнаго бытія, къ обще­му. Но романтизмъ самъ можетъ стать прельщеніемъ и раб­ствомъ. Освобожденіе субъекта и борьба за цѣнность самой творческой жизни субъекта, творящаго экзистенціальнаго субъекта, есть правда романтизма. Но субъективность можетъ стать замкнутостью человѣка въ самомъ себѣ, потерей обще­нія съ реальностями, взвинчиваніемъ искусственной эмоціаль- ности, рабствомъ индивида у самаго себя. Безконечная субъек­тивность можетъ быть раскрытіемъ реальности въ экзистен­ціальномъ смыслѣ слова, а можетъ быть иллюзорностью и по­гружать въ ложь. Романтики легко подвергаются эстетиче­скимъ иллюзіямъ. Это обратная сторона романтизма. Излѣче­ніе приходитъ не столько отъ классицизма, который означа­етъ реакцію, а отъ реализма, который обращается къ правди- 202



вости, къ жизненной правдѣ. Библія не классична и не ро­мантична, она реалистична въ религіозномъ смыслѣ слова. Реа­лизмъ же, какъ было уже выяснено, не тождественъ съ объ­ективностью. Библія есть книга откровенія потому, что въ ней нѣтъ объективаціи, отчужденія человѣка отъ самого себя. Вся­кое откровеніе находится абсолютно внѣ процесса объектива­ціи. Объективація есть закрытіе откровенія. Поэтому ложный классицизмъ есть закрытіе реальностей. Видѣніе реальностей не допускаетъ совершенства въ конечномъ. Вся русская лите­ратура XIX вѣка находится внѣ классицизма и романтизма, она реалистична въ глубинномъ смыслѣ слова, и она свидѣтель­ствуетъ о бореніи духа субъекта-человѣка, о трагедіи творче­ства, исходящаго въ объективацію, она ищетъ высшей творче- ческой жизни. Въ этомъ ея человѣчность и ея величіе. Класси­цизмъ въ своей послѣдовательности во всѣхъ сферахъ безче­ловѣченъ по своему принципу, онъ хочетъ внѣчеловѣческаго царства въ искусствѣ, въ философіи, въ государствѣ и обще­ствѣ. Греческая трагедія, самое совершенное изъ всѣхъ чело­вѣческихъ твореній, не есть классицизмъ. Классическая реак­ція обыкновенно означаетъ преобладаніе техники надъ твор­чествомъ, подавленіе творческой субъективности, порыва къ безконечному. Человѣческое творчество подчинено ритму, из­мѣняющему творческую направленность: классицизмъсмѣняется романтизмомъ, романтизмъ смѣняется реализмомъ, реализмъ смѣняется классической реакціей, классическая реакція вызы­ваетъ возстаніе субъективности и т. д. Полнота съ трудомъ вмѣщается человѣкомъ. Онъ живетъ поворотами и отрица­тельными реакціями. Достигнутая гармонія лишь относительна и временна, она смѣняется новой дисгармоніей и борьбой. Че­ловѣкъ постоянно подвергается прельщеніямъ и попадаетъ въ рабство. И онъ способенъ вести героическую борьбу за осво­божденіе. Человѣкъ теряетъ себя въ объективаціи, и онъ теря­етъ себя въ безпредметной субъективности, то-есть отъ лже­классическаго переходитъ къ лже-романтическому. Онъ ищетъ красоты, подлинной красоты, и прельщается лже-красотой, ил­люзорной красотой. Отъ ложной объективной интеллектуаль­ности онъ переходитъ къ ложной субъективной эмоціально- сти. Онъ изобрѣлъ могущественную технику, которая можетъ быть орудіемъ преображенія жизни, и эта могущественная тех­ника порабощаетъ его и подчиняетъ себѣ всѣ стороны чело­вѣческой жизни. Искусство порабощается техникой, техникой усовершенствованной индустріи. Красота агонизируетъ и исче­заетъ изъ объективированнаго міра. Искусство разлагается и замѣняется чѣмъ-то, на искусство уже не похожимъ. Такова трагедія человѣческой судьбы. Но вѣчный творческій духъ возстаетъ противъ этого состоянія міра и человѣка. Объек­тивность вызываетъ реакцію субъективности, субъективность въ своемъ утонченіи переходитъ въ новую объективность. Ос­203



вобождаетъ лишь духъ, который внѣ этого противоположенія субъективности и объективности. И обостряется проблема личности. Человѣкъ долженъ реализовать личность. Личность есть духъ, свободный духъ, и связь человѣка съ Богомъ. Связь человѣка съ Богомъ внѣ объективаціи и внѣ ложной погру­женности человѣка въ свой замкнутый кругъ, черезъ нее рас­крывается безконечность и вѣчность и подлинная красота.

204



IV.
1) ДУХОВНОЕ ОСВОБОЖДЕНІЕ ЧЕЛОВѢКА. 

ПОБѢДА НАДЪ СТРАХОМЪ И СМЕРТЬЮ.§•Человѣкъ находится въ рабствѣ, онъ часто не замѣчаетъ своего рабства и иногда любитъ его. Но человѣкъ стремится также къ освобожденію. Ошибочно было бы думать, что сред­ній человѣкъ любитъ свободу. Еще болѣе ошибочно думать, что свобода легкая вещь. Свобода трудная вещь. Оставаться въ рабствѣ легче. Любовь къ свободѣ, стремленіе къ осво­божденію, есть показатель уже нѣкоторой высоты человѣка, свидѣтельствуетъ о томъ, что человѣкъ внутренне уже переста­етъ быть рабомъ. Въ человѣкѣ есть духовное начало, незави­симое отъ міра и не детерминированное міромъ. Освобожденіе человѣка есть требованіе не природы, разума или общества, какъ часто думаютъ, а духа. Человѣкъ не только духъ, онъ сложнаго состава, онъ также и животное, также и явленіе ма­теріальнаго міра, но человѣкъ также и духъ. Духъ есть сво­бода и свобода есть побѣда духа. Но ошибочно было бы ду­мать, что рабство человѣка происходитъ всегда отъ власти животно-матеріальной стороны человѣка. Въ самой духовной сторонѣ человѣка могутъ быть тяжелыя заболѣванія, можетъ быть раздвоеніе, можетъ быть экстеріоризація и самоотчужде­ніе духа, можетъ быть утеря свободы, можетъ быть плѣненіе духа. Въ этомъ вся сложность проблемы свободы и рабства че­ловѣка. Духъ экстеріоризируется, выбрасывается во внѣ и дѣй­ствуетъ на человѣка, какъ необходимость, и онъ возвращается къ себѣ, внутрь, то-есть къ свободѣ. Одну сторону этого про­цесса духа понималъ Гегель, но не все понималъ, не понималъ, можетъ быть, самаго главнаго. Человѣкъ свободный долженъ чувствовать себя не на периферіи объективированнаго міра, а въ центрѣ міра духовнаго. Освобожденіе и есть пребываніе въ центрѣ, а не на периферіи, въ реальной субъективности, а не въ идеальной объективности. Но духовная концентрація, къ которой зовутъ всѣ наставленія духовной жизни, можетъ быть двойственна по своимъ результатамъ. Она даетъ духовную си­лу и независимость отъ терзающей человѣка множествен- 205



ности. Но она можетъ суживать сознаніе, и вызывать одер­жимость одной идеей. Тогда духовное освобожденіе пре­вращается въ новую форму прельщенія и рабства. Это знаютъ люди, которые идутъ духовнымъ путемъ. Никогда не даетъ освобожденія простое бѣгство отъ реальности или отрицаніе реальности. Духовное освобожденіе есть борьба. Духъ не есть отвлеченная идея, не есть универсаліи. Не только каждый че­ловѣкъ, но и собака, кошка, букашка, есть болѣе экзистен­ціальная цѣнность, чѣмъ отвлеченная идея, чѣмъ обще-универ­сальное. Духовное освобожденіе сопровождается переходомъ не къ абстракціи, а къ конкретности. Объ этомъ свидѣтель­ствуетъ Евангеліе. Въ этомъ персонализмъ Евангелія. Духов­ное освобожденіе есть побѣда надъ властью чуждости. Въ этомъ смыслъ любви. Но человѣкъ легко становится рабомъ, не замѣчая этого. Онъ освобождается, потому что въ немъ есть духовное начало, способность не детерминироваться из­внѣ. Но такъ сложна человѣческая природа и такъ запутано его существованіе, что изъ одного рабства онъ можетъ впасть въ другое, впасть въ абстрактную духовность, въ детермини­рующую власть общей идеи. Духъ единъ, цѣлостенъ, и при­сутствуетъ въ каждомъ своемъ актѣ. Но человѣкъ не есть духъ, онъ лишь имѣетъ духъ, и потому въ самыхъ духовныхъ ак­тахъ человѣка возможна раздробленность, отвлеченность и пе­рерожденіе духа. Окончательное освобожденіе возможно толь­ко черезъ связь духа человѣческаго съ духомъ Божіимъ. Ду­ховное освобожденіе есть всегда обращеніе къ большей глу­бинѣ, чѣмъ духовное начало въ человѣкѣ, обращеніе къ Богу. Но и обращеніе къ Богу можетъ быть поражено болѣзнью и превратиться въ идолопоклонство. Поэтому необходимо по­стоянное очищеніе. Богъ можетъ дѣйствовать только на сво­боду, въ свободѣ и черезъ свободу. Онъ не дѣйствуетъ на не­обходимость, въ необходимости и черезъ необходимость. Онъ не дѣйствуетъ въ законахъ природы и законахъ государства. Поэтому ученіе о Промыслѣ и ученіе о благодати требуетъ пе­ресмотра, традиціонныя ученія не пріемлемы.Духовное освобожденіе человѣка есть реализація лично­сти въ человѣкѣ. Это есть достиженіе цѣлостности. И, вмѣстѣ съ тѣмъ, это есть неустанная борьба. Основной вопросъ реали­заціи личности не есть вопросъ о побѣдѣ надъ детерминаціей матеріи. Такова лишь одна сторона. Основной вопросъ есть вопросъ о цѣлостной побѣдѣ надъ рабствомъ. Міръ плохъ не потому, что въ немъ есть матерія, а потому, что онъ не сво­боденъ, порабощенъ. Тяжесть матеріи произошла отъ ложной направленности духа. Основное противоположеніе не духа и матеріи, а свободы и рабства. Духовная побѣда есть не только побѣда надъ элементарной зависимостью человѣка отъ мате­ріи. Еще болѣе трудна побѣда надъ обманными иллюзіями, ввергающими человѣка въ рабство, наименѣе сознаваемое. Зло 206



въ человѣческомъ существованіи является не только въ откры­томъ видѣ, но и въ обманномъ образѣ добра. Идолы, кото­рымъ поклоняется человѣкъ, принимаютъ образы добра. Анти­христъ можетъ прельщать обманнымъ сходствомъ съ обра­зомъ Христа. Такъ это и происходитъ внутри христіанскаго міра. Многія универсально-общія, отвлеченныя идеи являются зломъ въ возвышенномъ образѣ. Объ этомъ говорится на про­тяженіи всей моей книги. Недостаточно сказать, что нужно освободиться отъ грѣха. Грѣхъ является не только въ прими­тивномъ видѣ и соблазняетъ, возможна одержимость идеей грѣха и соблазненность ложной борьбой противъ грѣха, ко­торый видится повсюду въ жизни. Порабощаетъ человѣка не только реальный грѣхъ, но и одержимость идеей грѣха, съѣда­ющей всю жизнь. Это одно изъ рабьихъ извращеній духов­ной жизни. Рабство, ощущаемое человѣкомъ, какъ насиліе из­внѣ, и ненавидимое менѣе страшно, чѣмъ рабство, которое прельщаетъ человѣка и которое онъ полюбилъ. Демоніакаль- ный характеръ получаетъ все относительное, превращенное въ абсолютное, все конечное, превращенное въ безконечное, все профанное, превращенное въ сакральное, все человѣческое, превращенное въ божественное. Демоніакальнымъ дѣлается отношеніе къ государству, къ цивилизаціи, даже къ церкви. Есть церковь въ экзистенціальномъ смыслѣ, какъ коммюнотар- ность, и есть церкви, какъ объективація, какъ соціальный ин­ститутъ. Когда церковь, какъ объективація и соціальный ин­ститутъ, признается святой и непогрѣшимой, то начинается идолотвореніе и рабство человѣка. Это есть извращеніе ре­лигіозной жизни и демоніакальный элементъ внутри религіоз­ной жизни. Человѣческая жизнь искалѣчена выдуманными, преувеличенными, экзальтированными страстями, религіозны­ми, національными, соціальными, и унизительными страхами. На этой почвѣ возникаетъ порабощеніе человѣка. Человѣкъ обладаетъ способностью превращать любовь къ Богу и къ высшей идеѣ въ самое страшное рабство.§•Побѣда духа надъ рабствомъ есть, прежде всего, побѣда надъ страхомъ, надъ страхомъ жизни и страхомъ смерти. Кир- кегардтъ, видитъ въ страхѣ-ужасѣ основной религіозный фе­номенъ и признакъ значительности внутренней жизни. Библія говоритъ, что начало премудрости страхъ Божій. И, вмѣстѣ съ тѣмъ, страхъ есть рабство. Какъ это согласовать? Въ этомъ мірѣ человѣкъ испытываетъ страхъ жизни и страхъ смерти. Этотъ страхъ ослабленъ и притупленъ въ царствѣ обыденно­сти. Организація обыденности стремится создать безопасность, хотя, конечно, не можетъ совершенно преодолѣть опасности жизни и смерти. Но, погружаясь въ царство обыденности, охва- 207



тываясь его интересами, человѣкъ отходитъ отъ глубины и отъ безпокойства, связаннаго съ глубиной. Гейдеггеръ вѣрно говоритъ, что das Man притупляетъ трагизмъ жизни. Но все противорѣчиво и двойственно. Обыденность притупляетъ стра­хи, связанные съ глубиной жизни и смерти, но создаетъ свои, другіе страхи, подъ властью которыхъ человѣкъ все время жи­ветъ, страхи, связанные съ дѣлами міра сего. Въ сущности, страхъ опредѣляетъ большую часть политическихъ направле­ній, онъ опредѣляетъ и соціализированныя формы религіи. За­бота, которую Гейдеггеръ призналъ принадлежащей къ струк­турѣ бытія, неизбѣжно переходитъ въ страхъ, въ страхъ обы­денный, который нужно отличать отъ страха трансцендентнаго. Есть страхъ, направленный внизъ, и страхъ, направленный вверхъ. Страхъ смерти и страхъ жизни притупляется движені­емъ внизъ, къ обыденности, и онъ побѣждается движеніемъ вверхъ, къ трансцендентному. Страхъ можетъ быть болѣе вы­сокимъ состояніемъ, чѣмъ легкомысленное погруженіе въ обы­денность. Но страхъ, всякій страхъ, есть все-таки рабство че­ловѣка. Совершенная любовь изгоняетъ страхъ. Безстрашіе есть высшее состояніе. Рабій страхъ мѣшаетъ раскрытію исти­ны. Страхъ порождаетъ ложь. Человѣкъ думаетъ защититься отъ опасности ложью, Онъ на лжи, а не на истинѣ, воздви­гаетъ царство обыденности. Міръ объективаціи весь проник­нутъ ложью. Истина же раскрывается безстрашію. Познаніе истины требуетъ побѣды надъ страхомъ, добродѣтели безстра­шія, небоязни опасности. Пережитый и преодолѣнный высшій страхъ можетъ стать источникомъ познанія. Но познаніе исти­ны дается не страхомъ, а побѣдой надъ страхомъ. Страхъ смерти есть предѣльный страхъ. Онъ можетъ быть низкимъ, обыденнымъ страхомъ, а можетъ быть высокимъ, трансцен­дентнымъ. Но страхъ смерти означаетъ рабство человѣка, раб­ство, знакомое всякому человѣку. Человѣкъ рабствуетъ смерти. Побѣда надъ страхомъ смерти есть величайшая побѣда надъ страхомъ вообще. И вотъ поразительное противорѣчіе чело­вѣка въ отношеніи къ страху смерти. Человѣкъ боится не только собственной смерти, но и смерти другихъ людей. И, вмѣстѣ съ тѣмъ, человѣкъ довольно легко рѣшается на убій­ство, и, какъ будто, менѣе всего боится смерти, вызванной со­вершеннымъ имъ убійствомъ. Это есть проблема преступленія, которое всегда есть, если не актуальное, то потенціальное убій­ство. Преступленіе связано съ убійствомъ, убійство связано со смертью. Убійство совершается не только бандитами, убійства совершаются организованно, въ огромныхъ масштабахъ, госу­дарствомъ, людьми, обладающими властью или только-что ее захватившими. И, вотъ, во всѣхъ этихъ убійствахъ ужасъ смер­ти оказывается притупленнымъ и даже почти отсутствующимъ, хотя ужасъ смерти долженъ былъ бы быть двойнымъ: ужа­сомъ смерти вообще, ужасомъ смерти, какъ результата совер- 208



шейнаго убійства. Смертная казнь перестаетъ восприниматься, какъ убійство, смерть на войнѣ тоже, болѣе того: переста­етъ восприниматься, какъ смерть, вызывающая ужасъ. И это есть послѣдствіе объективаціи человѣческаго существованія. Въ объективированномъ мірѣ всѣ цѣнности извращены. Чело­вѣкъ, вмѣсто того, чтобы быть воскресителемъ, побѣдителемъ смерти, сталъ убійцей, сѣятелемъ смерти. И онъ убиваетъ, что­бы создать жизнь, въ которой будетъ меньше страха. Чело­вѣкъ убиваетъ изъ страха; въ основѣ всякаго убійства, част­наго или государственнаго, лежатъ страхъ и рабство. Страхъ и рабство всегда имѣютъ роковыя послѣдствія. Если бы че­ловѣку удалось побѣдить рабій страхъ, то онъ пересталъ бы убивать. Человѣкъ изъ страха смерти сѣетъ смерть, изъ чув­ства рабства хочетъ господствовать. Господство всегда при­нуждено убивать. Государство всегда испытываетъ страхъ, и потому принуждено убивать. Оно не хочетъ бороться со смертью. Люди власти очень походятъ на гангстеровъ.Я не знаю болѣе высокаго нравственнаго сознанія въ от­ношеніи смерти, чѣмъ сознаніе Н. Ѳедорова. Н. Ѳедоровъ пе- чалуется о смерти всякаго существа, и требуетъ, чтобы чело­вѣкъ сталъ воскресителемъ. Но печалованіе о смерти, ставшее активнымъ, не есть страхъ смерти. Воскреситель побѣждаетъ страхъ смерти. Персонализмъ ставитъ вопросъ о смерти и без­смертіи не совсѣмъ такъ, какъ Н. Ѳедоровъ. Н. Ѳедоровъ правъ, что борьба противъ смерти не есть только личное дѣ­ло, это «общее дѣло». Не только моя смерть, но и смерть вся­каго, ставитъ передо мной задачу. Побѣда не только надъ страхомъ смерти, но и надъ самой смертью, есть реализація личности. Реализація личности невозможна въ конечномъ, она предполагаетъ безконечность, не количественную, а качествен­ную безконечность, то-есть вѣчность. Индивидуумъ умираетъ, такъ какъ онъ рождается въ родовомъ процессѣ, но личность не умираетъ, такъ какъ не рождается въ родовомъ процессѣ. Побѣда надъ страхомъ смерти есть побѣда духовной личности надъ біологическимъ индивидуумомъ. Но это означаетъ не отдѣленіе безсмертнаго духовнаго начала отъ смертнаго чело­вѣческаго, а преображеніе цѣлостнаго человѣка. Это не есть эволюція, развитіе въ натуралистическомъ смыслѣ. Развитіе есть результатъ ущербности, недостижимости полноты, и оно подчинено власти времени, есть становленіе во времени, а не творчество, побѣждающее время. Недостаточность, ущерб­ность, недовольство, стремленіе къ большему, носитъ двойст­венный характеръ, есть и низшее и высшее состояніе человѣка. Богатство можетъ быть ложной полнотой, ложнымъ освобож­деніемъ отъ рабства. Переходъ отъ ущербности къ полнотѣ, отъ бѣдности къ богатству можетъ быть эволюціей, и пред­ставляется извнѣ эволюціей. Но за этимъ скрытъ болѣе глу­бокій процессъ, процессъ творчества, процессъ свободы, про- 209



рывающейся черезъ детерминацію. Побѣда надъ смертью не можетъ быть эволюціей, не можетъ быть результатомъ необ­ходимости; побѣда надъ смертью есть творчество, совмѣстное творчество человѣка и Бога, есть результатъ свободы. Напря­женность и страстность жизни влечетъ къ смерти и связана со смертью. Въ круговоротѣ природнаго міра жизнь и смерть не­разрывны. <И пусть у гробового входа младая будетъ жизнь играть». Напряженность жизненной страсти сама по себѣ вле­четъ къ смерти, потому-что она заключена въ конечномъ, она не выходитъ къ безконечности-вѣчности. Вѣчная жизнь дости­гается не умерщвленіемъ и уничтоженіемъ страстной напряжен­ности жизни, а ея духовнымъ преображеніемъ, овладѣніемъ ея творческой активностью духа. Отрицаніе безсмертія есть уста­лость, отказъ отъ активности. §.Творчество есть освобожденіе отъ рабства. Человѣкъ сво­боденъ, когда онъ находится въ состояніи творческаго подъе­ма. Творчество вводитъ въ экстазъ мгновенія. Продукты твор­чества находятся во времени, самый же творческій актъ нахо­дится внѣ времени. Также и всякій героическій актъ выводитъ изъ времени. Героическій актъ можетъ не быть подчиненъ никакой цѣли и быть экстазомъ мгновенія. Но чистый геро­измъ можетъ быть прельщеніемъ, гордыней и самоутвержде­ніемъ. Такъ понималъ чистый героизмъ Ницше. Такъ понима­етъ его Мальро. Человѣкъ можетъ переживать разныя формы освобождающаго экстаза. Можетъ быть экстазъ борьбы, экстазъ эротическій, можетъ быть даже экстазъ гнѣва, въ ко­торомъ человѣкъ чувствуетъ себя способнымъ разрушить міръ. Есть экстазъ принятаго на себя жертвеннаго служенія, экстазъ креста. Это есть христіанскій экстазъ. Экстазъ есть всегда вы­ходъ изъ состоянія скованности и порабощенности, выходъ въ мгновеніе вольности. Но экстазъ можетъ давать призрачное освобожденіе и вновь еще болѣе порабощать человѣка. Есть экстазы, снимающіе границы личности и погружающіе личность въ безликую космическую стихію. Духовный экстазъ характе­ризуется тѣмъ, что въ немъ не разрушается, а укрѣпляется лич­ность. Личность должна въ экстазѣ выходить изъ себя, но, выходя изъ себя, оставаться собой. Одинаковая порабощен- ность есть въ томъ, чтобы быть закупореннымъ въ себѣ, и въ томъ, чтобы раствориться въ безликой стихіи міра. Это есть соблазнъ индивидуализма и противоположный соблазнъ космическаго и соціальнаго коллективизма. Въ духовномъ ос­вобожденіи человѣка есть направленность къ свободѣ, къ ис­тинѣ и къ любви. Свобода не можетъ быть безпредметной и пустой. Познайте истину, и истина сдѣлаетъ васъ свободными. Но узнаніе истины предполагаетъ свободу. Не свободное уз- 210



наніе истины не только не имѣетъ цѣны, но и невозможно. Но и свобода предполагаетъ существованіе истины, смысла, Бога. Истина, смыслъ освобождаютъ. Освобожденіе ведетъ къ исти­нѣ и смыслу. Свобода должна быть любовной и любовь сво­бодной. Только сочетаніе свободы и любви реализуетъ лич­ность, свободную и творческую личность. Исключительное ут­вержденіе одного начала всегда вноситъ искаженіе и ранитъ человѣческую личность; каждое изъ началъ само по себѣ мо­жетъ быть источникомъ прельщенія и рабства. Свобода, лож­но направленная, можетъ быть источникомъ рабства. Въ объ­ективаціи духа высшее притягивается внизъ и приспособляет­ся; въ творческомъ воплощеніи духа низшее, матерія міра, поднимается, и происходитъ измѣненіе міровой данности.Человѣческое сознаніе подвержено разнообразнымъ ил­люзіямъ въ пониманіи отношенія между этимъ міромъ, въ ко­торомъ челрвѣкъ чувствуетъ себя порабощеннымъ, и инымъ міромъ, въ которомъ онъ ждетъ освобожденія. Человѣкъ есть точка пересѣченія двухъ міровъ. Одна изъ иллюзій заключает­ся въ пониманіи различія двухъ міровъ, какъ различія субстан­цій. Въ дѣйствительности, это есть различіе по модусу суще­ствованія. Человѣкъ переходитъ отъ рабства къ свободѣ, отъ раздробленности къ цѣлостности, отъ безличности къ лично­сти, отъ пассивности къ творчеству, то-есть переходитъ къ ду­ховности. Этотъ міръ есть міръ объективаціи, детерминизма, отчужденности и вражды, закона. «Иной» міръ есть міръ ду­ховности, свободы, любви, родственности. Другая иллюзія со­знанія заключается въ томъ, что отношенія между двумя міра­ми понимаются, какъ абсолютная объективированная транс­цендентность. При этомъ переходъ изъ одного міра въ другой пассивно ожидается и активность человѣка не играетъ роли. Въ дѣйствительности, иной міръ, міръ духовности, царство Божіе, не только ожидается, но созидается и человѣческимъ творчествомъ, есть творческое преображеніе міра, подвержен­наго болѣзни объективаціи. Это есть духовная революція. «Иной» міръ не можетъ быть созданъ только человѣческими силами, но не можетъ быть созданъ и безъ творческой актив­ности человѣка. Это приводитъ насъ къ проблемѣ эсхатоло­гической, къ проблемѣ конца исторіи и, значитъ, освобожде­нія человѣка отъ рабства у исторіи.2) ПРЕЛЬЩЕНІЕ И РАБСТВО ИСТОРІИ. 
ДВОЙСТВЕННОЕ ПОНИМАНІЕ КОНЦА ИСТОРІИ. 

АКТИВНО-ТВОРЧЕСКІЙ ЭСХАТОЛОГИЗМЪ.§•Самое большое прельщеніе и рабство человѣка связано съ исторіей. Массивность исторіи и кажущееся величіе проис­211



ходящихъ въ исторіи процессовъ необыкновенно импонируютъ человѣку, онъ раздавленъ исторіей и соглашается быть ору­діемъ историческаго свершенія, служить хитрости разума (List der Vernunft Гегеля). О трагическомъ конфликтѣ лич­ности и исторіи и неразрѣшимости его въ предѣлахъ исторіи было уже сказано. Теперь нужно поставить эту тему въ пер­спективу эсхатологіи. Въ исторію активно вступаютъ такъ на­зываемыя историческія личности, но исторія, въ сущности, не замѣчаетъ личности, ея индивидуальной неповторимости, еди­ничности и незамѣнимости; она интересуется «общимъ», и тог­да, когда обращена къ индивидуальному. Исторія дѣлается для средняго человѣка и для массъ, но средній человѣкъ для исто­ріи есть отвлеченная единица, а не конкретное существо. Для средняго человѣчества каждый средній человѣкъ превращает­ся въ средство. Исторія преслѣдуетъ, какъ будто, не человѣ­ческія цѣли, хотя въ ней дѣйствуетъ человѣкъ; она стоитъ подъ знакомъ власти общаго, универсальнаго надъ частнымъ и индивидуальнымъ. Человѣкъ принужденъ принять тяготу ис­торіи, онъ не можетъ выйти изъ исторіи и сбросить ее съ себя, въ ней осуществляется его судьба. Не исторія человѣчества есть часть исторіи природнаго міра, а исторія природнаго міра есть часть исторіи. Въ исторіи, а не въ природѣ, раскрывает­ся смыслъ міровой жизни. Въ исторіи происходитъ острое столкновеніе свободы и необходимости, субъекта и объекта. Самая свобода въ исторіи превращается въ рокъ. Христіан­ство глубоко исторично, оно есть откровеніе Бога въ исгоріи. Богъ входитъ въ исторію и сообщаетъ смыслъ ея движенію. Метаисторія прорывается въ исторію, и все значительное въ исторіи связано съ этимъ прорывомъ метаисторическаго. Но метаисторическое связано съ историческимъ и въ немъ обна­руживается. Исторія есть встрѣча и діалогическая борьба че­ловѣка съ Богомъ. И, вмѣстѣ съ тѣмъ, большая часть исторіи есть ничтожество и небытіе, призрачное величіе, и лишь из­рѣдка въ ней прорывается подлинное существованіе. Духъ про­рывается въ исторіи и дѣйствуетъ въ ней, но въ своей исто­рической объективаціи онъ отчуждается отъ себя и изсякаетъ, переходитъ въ что-то непохожее на себя. Исторія для чело­вѣческаго сознанія противорѣчива и вызываетъ къ себѣ двой­ственное отношеніе. Человѣкъ не только принимаетъ тяготу исторіи, не только ведетъ съ ней борьбу и осуществляетъ свою судьбу, но онъ имѣетъ тенденцію обоготворять исторію, са­крализировать происходящіе въ ней процессы. И тутъ начи­нается прельщеніе и рабство историзма. Человѣкъ готовъ по­клониться исторической необходимости, историческому року, и въ немъ увидѣть дѣйствіе Божества. Историческая необходи­мость дѣлается критеріемъ оцѣнокъ и сознаніе этой необходи­мости признается единственной свободой. Прельщеніе исторіи есть прельщеніе объективаціи. Гегель былъ какъ бы философ- 212



скимъ воплощеніемъ духа исторіи, генія исторіи. Для него ис­торія была побѣднымъ шествіемъ духа къ свободѣ. И хотя категорія свободы играла огромную роль у Гегеля и онъ да­же опредѣляетъ духъ, какъ свободу, философія его была по­слѣдовательнымъ и радикальнымъ логическимъ детерминиз­момъ (логическій детерминизмъ не менѣе порабощаетъ че­ловѣка, чѣмъ детерминизмъ натуралистическій). Гегель хо­тѣлъ внушить человѣку то сознаніе, что рабство у исторіи есть свобода. Вліяніе исторіопоклонства Гегеля было огромное, оно въ значительной степени опредѣлило и марксизмъ, кото­рый тоже соблазненъ исторической необходимостью. Гегель подчинилъ исторіи не только человѣка, но и Бога, — Богъ есть созданіе исторіи, существуетъ божественное становленіе. Это, вмѣстѣ съ тѣмъ, означаетъ, что нужно склониться передъ побѣдителями исторіи, признать правоту всѣхъ торжествую­щихъ. Историзмъ, какъ философское міросозерцаніе, приво­дитъ къ столкновенію съ абсолютными цѣнностями, онъ неиз­бѣжно утверждаетъ релятивизмъ, релятивизмъ добра и реля­тивизмъ истины. Хитрость историческаго разума господству­етъ надъ всѣми цѣнностями. Это отравляетъ и мораль мар­ксизма. Человѣкъ, со всѣми дорогими ему цѣнностями, превра­щается въ матеріалъ исторіи, исторической необходимости, ко­торая есть, вмѣстѣ съ тѣмъ, историческій логосъ. Человѣкъ обреченъ жить въ историческомъ цѣломъ и въ немъ черпать смыслъ своего существованія, превышающій обыденность, хо­тя бы его существованіе было раздавлено этимъ цѣлымъ. Но высшая правда — въ томъ, чтобы цѣлое жило въ человѣкѣ. Хитрость разума въ исторіи бываетъ величайшей ложью, рас­пятіемъ въ ней правды. Въ исторіи есть преступность, лежа­щая въ основаніи ея «великихъ» событій, и преступность эта, истязающая человѣка, указываетъ на то, что долженъ насту­пить конецъ исторіи, и что лишь черезъ конецъ этотъ осу­ществится всякая правда. Въ исторіи есть безсмыслица, кото­рая указываетъ на лежащій за предѣлами исторіи смыслъ. Эта безсмыслица часто называется разумомъ исторіи. Противъ уни­версальнаго духа исторіи возсталъ у насъ Бѣлинскій въ одно мгновеніе своего пути, возсталъ Достоевскій, возсталъ Кирке- гардтъ, и долженъ возстать всякій сторонникъ персонализма. Само христіанство было плѣнено и порабощено универсаль­нымъ духомъ исторіи, оно приспособлялось къ исторической необходимости, и это приспособленіе выдавало за божествен­ную истину. Поэтому ослабленъ и притупленъ былъ эсхато- логизмъ христіанства. Христіанскій эсхатологизмъ казался «безтактнымъ», «неделикатнымъ» напоминаніемъ, оскорбляю­щимъ разумъ и требующимъ невозможнаго. Это остро ставитъ проблему отношенія эсхатологіи и исторіи. Но философская проблема исторіи есть, прежде всего, проблема времени. Обо­готвореніе исторіи есть обоготвореніе историческаго времени.213



§.Проблема времени стоитъ въ центрѣ современной фило­софіи; достаточно назвать Бергсона и Гейдеггера. Эта про­блема имѣетъ особенное значеніе для философіи типа экзи­стенціальнаго. Философія исторіи есть въ значительной сте­пени философія времени. Исторія связана съ временемъ. Го­ворить о времени не значитъ говорить объ одномъ и томъ же. Время имѣетъ различные смыслы, и необходимо дѣлать раз­личенія. Есть три времени — время космическое, время исто­рическое и время экзистенціальное. И каждый человѣкъ жи­ветъ въ этихъ трехъ формахъ времени. Время космическое символизируется кругомъ. Оно связано съ движеніемъ земли вокругъ солнца, съ исчисленіемъ дней, мѣсяцевъ и годовъ, съ календаремъ и часами. Это круговое движеніе, въ которомъ постоянно происходитъ возвращеніе, наступаетъ утро и ве­черъ, весна и осень. Это есть время природы и, какъ природ­ныя существа, мы живемъ въ этомъ времени. Греки, по преиму­ществу, воспринимали время космическое, у нихъ преоблада­ло эстетическое созерцаніе космоса, и они почти не восприни­мали времени историческаго. Время совсѣмъ не есть нѣкая вѣчная и застывшая форма, въ которую вставлено существо­ваніе мфа и человѣка. Не только существуетъ измѣненіе во времени, но возможно измѣненіе самаго времени. Возможно обращеніе времени и даже конецъ времени, времени больше не будетъ. Время есть модусъ существованія и зависитъ отъ ха­рактера существованія. Невѣрно сказать, что происходитъ дви­женіе и измѣненіе, потому что существуетъ время; вѣрно ска­зать, что время существуетъ потому, что происходитъ движе­ніе и измѣненіе. Характеръ измѣненія порождаетъ характеръ времени. Время космическое есть одно изъ порожденій измѣ­неній въ мірѣ объективированно-природномъ. Космическое время есть время объективированное, и подлежитъ математи­ческому счисленію, оно подчинено числу, дробленію и склады­ванію. Часы и дни дробятся на минуты и секунды и складыва­ются въ мѣсяцы и годы. Секунды космическаго времени, ко­торое есть, вмѣстѣ съ тѣмъ, время математическое, суть атомы дробимаго времени. Космическое время есть время ритмиче­ское. Но оно есть, вмѣстѣ съ тѣмъ, время, разорванное на на­стоящее, прошлое и будущее. Міръ объективированный есть міръ овремененный. И эта овремененность означаетъ также бо­лѣзнь времени. Время, разорванное на прошлое, настоящее и будущее, есть больное время, ранящее человѣческое существо­ваніе. Съ болѣзнью времени связана смерть. Время неотвра­тимо влечетъ къ смерти, есть болѣзнь къ смерти. Природная, космическая жизнь въ природномъ, космическомъ времени, ос­нована на смѣнѣ рожденія и смерти, она знаетъ періодическое весеннее возрожденіе жизни, но возрожденіе это происходитъ 214



не для тѣхъ, кого унесла смерть, для другихъ. Побѣда надъ смертью невозможна въ космическомъ времени. Настоящее, которое неуловимо, потому что распадается на прошлое и бу­дущее, уничтожаетъ прошлое для того, чтобы быть уничто­женнымъ будущимъ. Въ космическомъ времени царство жиз­ни подчинено смерти, хотя сила рождающей жизни неизсякае­ма. Космическое время смертоносно не для рода, а для лично­сти, оно не хочетъ знать личности и не интересуется ея судь­бой. Но человѣкъ есть существо, живущее въ нѣсколькихъ из­мѣреніяхъ времени, въ нѣсколькихъ планахъ существованія. Человѣкъ есть не только космическое, природное существо, подчиненное космическому времени, движущемуся по круго­вороту. Человѣкъ есть также историческое существо. Истори­ческая жизнь есть дѣйствительность иного порядка, чѣмъ при­рода. Исторія, конечно, подчиняется и космическому времени, она знаетъ исчисленіе по годамъ и столѣтіямъ, но она знаетъ и свое историческое время. Историческое время порождено движеніемъ и измѣненіемъ инымъ, чѣмъ то, что происходитъ въ космическомъ круговоротѣ. Историческое время символи­зируется не кругомъ, а прямой линіей, устремленной впередъ. Особенность историческаго времени именно въ этой устрем­ленности къ грядущему, оно въ грядущемъ ждетъ раскрытія смысла. Историческое время приноситъ съ собой новизну, въ немъ небывшее становится бывшимъ. Правда, и въ историче­скомъ времени есть возвращеніе и повторяемость, могутъ быть установлены сходства. Но каждое событіе историческаго вре­мени индивидуально особое, каждое десятилѣтіе и столѣтіе приносятъ новую жизнь. И самая борьба противъ историче­скаго времени, противъ прельщенія и рабства исторіи, проис­ходитъ не въ космическомъ, а въ историческомъ времени. Ис­торическое время болѣе связано съ человѣческой активностью, чѣмъ время космическое. Но личность по новому ранена и порабощена историческимъ временемъ, и она даже иногда ищетъ избавленія отъ плѣна исторіи переходомъ въ космиче^ скій планъ существованія. Въ космосѣ болѣе отображается Божество, чѣмъ въ исторіи, но въ космосѣ, къ которому про­рывается человѣкъ черезъ объективированную природу и объ­ективированное время. Время исторіи есть также объективи­рованное время, но въ немъ есть прорывъ изъ болѣе глубо­каго слоя человѣческаго существованія. Историческое время устремлено къ грядущему. Такова одна сторона, его порож­дающая. Но есть и другая сторона. Историческое время так^- же связано съ прошлымъ и традиціей, устанавливающей связь временъ. Безъ этой памяти и этой традиціи во внутреннемъ смыслѣ слова нѣтъ исторіи. «Историческое» конституируется памятью и традиціей. Историческое время разомъ консерва­тивно и революціонно, но это нё доходитъ до послѣдней глу­бины существованія, которое не принадлежитъ историческому 215



времени. Историческое время порождаетъ иллюзіи: исканіе въ прошломъ лучшаго, подлиннаго, прекраснаго, совершеннаго (иллюзія консерватизма), или исканіе въ будущемъ полно­ты совершенства, завершенія смысла (иллюзія прогресса). Ис­торическое время есть время разорванное, оно не знаетъ пол­ноты ни въ какомъ настоящемъ - (прошлое и будущее есть всегда, вмѣстѣ съ тѣмъ, какое-то настоящее). Въ настоящемъ человѣкъ не чувствуетъ полноты времени, и онъ ищетъ ее въ прошломъ или будущемъ, особенно въ переходные и мучи­тельные періоды исторіи. Это прельщающая иллюзія исторіи. Настоящее, въ которомъ есть полнота и совершенство, есть не часть времени, а выходъ изъ времени; не атомъ времени, а атомъ вѣчности, какъ говоритъ Киркегардтъ. Пережитое въ глубинѣ этого экзистенціальнаго мгновенія остается, отпада­ютъ послѣдующія мгновенія, входящія въ рядъ времени и пред­ставляющія менѣе глубокую реальность. Кромѣ времени косми­ческаго и времени историческаго, объективированнаго и под­чиненнаго числу, хотя и по разному, есть еще время экзистен­ціальное, время глубинное. Время экзистенціальное нельзя мы­слить совершенно изолированно отъ времени космическаго и времени историческаго; есть прорывъ одного времени въ дру­гое. Kairos, о которомъ любитъ говоритъ Тиллихъ, есть какъ бы вторженіе вѣчности во время, прерывность въ космиче­скомъ и историческомъ времени, пополненіе и исполненіе вре­мени. Съ этимъ связано мессіанско-профетическое сознаніе, которое изъ глубины экзистенціальнаго времени говоритъ о времени историческомъ.Время экзистенціальное лучше всего можетъ быть сим­волизировано не кругомъ и не линіей, а точкой. Это какъ разъ и значитъ, что время экзистенціальное менѣе всего можетъ быть символизировано пространственно. Это время внутреннее, неэкстеріоризированное въ пространствѣ, не объективирован­ное. Это время міра субъективности, а не объективности. Оно не счисляется математически, не слагается и не разлагается. Безконечность экзистенціальнаго времени есть безконечность качественная, а не количественная.Мгновеніе экзистенціальнаго времени не подчинено числу, оно не есть дробная часть вре­мени въ ряду времени объективированнаго. Мгновеніе экзи­стенціальнаго времени есть выходъ въ вѣчность. Невѣрно бы­ло бы сказать, что экзистенціальное время тождественно вѣч­ности, но можно сказать, что оно причастно въ нѣкоторыхъ мгновеніяхъ вѣчности. Каждый знаетъ по своему внутреннему опыту, что онъ причастенъ въ нѣкоторыхъ своихъ мгновеніяхъ вѣчности. Длительность экзистенціальнаго времени ничего об­щаго не имѣетъ съ длительностью объективированнаго време­ни, космическаго и историческаго. Эта длительность зависитъ отъ напряженности переживаній внутри человѣческаго суще­ствованія. Краткія, съ объективной точки зрѣнія, минуты мо­216



гутъ переживаться, какъ безконечность, и безконечность въ противоположныхъ направленіяхъ, въ направленіи страданія и направленіи радости и восторга. Всякое состояніе экстаза выводитъ изъ счисленія объективированнаго математическаго времени и вводитъ въ экзистенціальную качественную безко­нечность. Одно мгновеніе можетъ быть вѣчностью, другое мгновеніе можетъ быть дурной безконечностью. То, что счаст­ливые часовъ не наблюдаютъ, означаетъ выходъ изъ матема­тическаго времени, забвеніе часовъ и календаря. Большая часть жизни людей несчастна и потому прикована къ математиче­скому времени. Страданіе есть явленіе экзистенціальнаго по­рядка, но оно объективируется въ математическомъ времени и кажется безконечнымъ въ количественномъ смыслѣ слова. Чудовищное и нелѣпое ученіе о вѣчныхъ адскихъ мукахъ ко­ренится въ экзистенціальномъ опытѣ страданія и есть резуль­татъ смѣшенія времени экзистенціальнаго съ временемъ объек­тивированнымъ и математически счисляемымъ. Человѣкъ пе­реживаетъ адскія муки, какъ безконечныя, не имѣющія кон­ца, это признакъ очень сильнаго мученія. Но эта иллюзорная безконечность ничего общаго не имѣетъ съ вѣчностью, она именно означаетъ пребываніе въ дурномъ времени и невозмож­ность выйти въ вѣчность. Мучительная субъективность прини­маетъ формы онтологической объективности. Все, что совер­шается въ экзистенціальномъ времени, совершается по линіи вертикальной, а не горизонтальной. По линіи горизонтальной это лишь точка, въ которой происходитъ прорывъ изъ глу­бины на поверхность. Событія экзистенціальнаго времени пред­ставляются линіей по горизонтальной плоскости вслѣдствіе пе­редвиженія этихъ точекъ, связанныхъ съ прорывомъ изъ глу­бины. Это есть экстеріоризированіе того, что не подлежитъ экстеріоризаціи, объективація не выразимаго въ объектѣ. Вся­кій творческій актъ совершается во времени экзистенціальномъ и лишь проецируется во времени историческомъ. Творческій подъемъ и экстазъ внѣ времени объективированнаго и мате­матическаго, онъ происходитъ не въ плоскости измѣренія, по горизонтали, а по вертикали. Но результатъ творческаго ак­та экстеріоризируется во временномъ теченіи исторіи. Экзи­стенціальное прорывается въ историческомъ и историческое обратно дѣйствуетъ на экзистенціальное. Все значительное и великое въ исторіи, все подлинно новое, и есть прорывъ въ экзистенціальномъ планѣ, въ творческой субъективности. Та­ково явленіе всякаго замѣчательнаго человѣка въ исторіи. По­этому въ исторіи есть прерывность, связанная съ этимъ про­рывомъ, нѣтъ сплошного непрерывнаго процесса. Въ исторіи есть метаисторія, которая не есть продуктъ исторической эво­люціи. Въ исторіи есть чудесное. Это чудесное не объяснимо изъ исторической эволюціи и исторической закономѣрности; оно есть прорывъ событій экзистенціальнаго времени во время 217



историческое, которое не вмѣщаетъ этихъ событій вполнѣ. От­кровеніе Бога въ исторіи и есть это вторженіе событій экзи­стенціальнаго времени. Всѣ полныя значенія событія въ жиз­ни Христа протекали въ экзистенціальномъ времени, во време­ни историческомъ они лишь просвѣчиваютъ черезъ отяжелѣв­шую среду объективаціи. Метаисторическое никогда не вмѣ­щается въ историческое, исторія всегда искажаетъ метаисто­рію, приспособляя къ себѣ. Окончательная побѣда метаисто­ріи надъ исторіей, экзистенціальнаго времени надъ историче­скимъ означала бы конецъ исторіи. Въ планѣ религіозномъ, это означало бы совпаденіе перваго явленія Христа со вторымъ явленіемъ. Между первымъ и вторымъ метаисторичеекимъ яв­леніями Христа лежитъ напряженное историческое время, въ которомъ человѣкъ проходитъ черезъ всѣ прельщенія и по­рабощенія. Это историческое время само по себѣ не можетъ кончиться, оно устремлено въ безконечность, которая никогда не превращается въ вѣчность. Есть два выхода изъ историче­скаго времени, въ двѣ противоположныя стороны — къ вре­мени космическому и времени экзистенціальному. Погруженіе историческаго времени во время космическое есть выходъ натурализма, который можетъ принимать мистическую окра­ску. Исторія возвращается къ природѣ, входитъ въ космиче­скій круговоротъ. Другой путь есть погруженіе историческа­го времени во время экзистенціальное. Это есть выходъ эсха- тологизма. Исторія переходитъ въ царство свободы духа. И философія исторіи, въ концѣ концовъ, всегда или натурали­стическая, хотя и пользуется категоріями духа, или эсхатоло­гическая. Историческое время и все, въ немъ совершающееся, имѣетъ смыслъ, но смыслъ этотъ лежитъ за предѣлами самаго историческаго времени,, въ перспективѣ эсхатологической. Ис­торія есть неудача духа, въ ней не образуется Царство Божіе. Но самая эта неудача имѣетъ смыслъ. Имѣютъ смыслъ великія испытанія человѣка и пережитый имъ опытъ прельщеній. Безъ этого не была бы до конца испытана свобода человѣка. Но оптимистическая теорія прогресса не состоятельна, и она нахо­дится въ глубокомъ конфликтѣ съ персонализмомъ. Прогрессъ остается цѣликомъ во власти смертоноснаго времени. Филосо­фія никогда серьезно, не ставила проблемы конца исторіи и міра, даже теологія не относилась къ ней достаточно серьезно. Это есть проблема о томъ, побѣдимо ли время. Оно побѣдимо лишь въ томъ случаѣ, если оно не есть объективная форма, а есть лишь порожденіе отчужденнаго отъ себя существованія. Тогда прорывъ изъ глубины можетъ кончить время, преодо­лѣть объективацію. Но этотъ прорывъ изъ глубины не можетъ быть только дѣломъ человѣка, онъ также есть дѣло Бога, со­вмѣстное дѣло человѣка и Бога, дѣло богочеловѣческое. Мы сталкиваемся тутъ съ самой трудной проблемой дѣйствія Про­мысла Божія въ мірѣ и надъ міромъ. Вся тайна тутъ въ томъ,. 218



что Богъ не дѣйствуетъ въ детерминированномъ ряду объекти­вированной природы, Онъ дѣйствуетъ лишь въ свободѣ, лишь черезъ свободу человѣка. §.Апокалипсисъ связанъ съ парадоксомъ времени, и въ этомъ необычайная трудность его толкованія. Да и, правду сказать, толкованіе символики апокалипсиса есть въ значитель­ной степени праздное занятіе. Я совсѣмъ не собираюсь толко­вать апокалипсисъ, а хочу лишь поставить философскую про­блему конца исторіи. Парадоксъ времени тутъ заключается въ томъ, что конецъ исторіи мыслятъ во времени, Въ то время какъ конецъ исторіи есть конецъ времени, то-есть конецъ вре­мени историческаго. Конецъ исторіи есть событіе времени эк­зистенціальнаго. И, вмѣстѣ съ тѣмъ, этого событія нельзя мы­слить внѣ исторіи. Конецъ исторіи, совершающійся въ экзи­стенціальномъ времени, совершается и «по ту сторону» и «по сю сторону». Конецъ исторіи не можетъ быть объективиро­ванъ, и въ этомъ трудность его пониманія и истолкованія. Все значительное, совершающееся въэкзистенціальномъ времени, во времени историческомъ представляется парадоксомъ. Есть два пониманія апокалипсиса: пониманіе пассивное и пониманіе активное. Въ исторіи христіанскаго сознанія всегда преобла­дало первое пониманіе. Конецъ міра пассивно предчувствуется и ожидается, онъ опредѣляется исключительно Богомъ, есть лишь Божій судъ надъ міромъ. Или конецъ міра активно­творчески готовится человѣкомъ, зависитъ и отъ активности человѣка, то-есть будетъ дѣломъ бого-человѣческимъ. Пассив­ное ожиданіе конца сопровождается чувствомъ ужаса. Актив­ное же уготованіе конца есть борьба и можетъ сопровождать­ся чувствомъ побѣды. Апокалиптическое сознаніе можетъ быть консервативнымъ и реакціоннымъ, и часто такимъ бывало, и можетъ быть революціоннымъ и творческимъ, и такимъ долж­но быть. Апокалиптическими предчувствіями наступающаго конца міра страшно злоупотребляли. Всякая кончающаяся ис­торическая эпоха, всякій кончающійся соціальный классъ лег­ко связываютъ свою смерть съ наступленіемъ конца міра. Фран­цузская революція и наполеоновскія войны сопровождались такими апокалиптическими настроеніями. Апокалиптическими настроеніями сопровождался и конецъ императорской Россіи, который многіе предчувствовали. Вл. Соловьевъ, К. Леонтьевъ представляютъ типъ пассивнаго апокалиптическаго сознанія, Н. Ѳедоровъ — активнаго апокалиптическаго сознанія. Ак­тивное толкованіе апокалипсиса Н. Ѳедоровымъ было геніаль­но-дерзновеннымъ, несмотря на то, что философія его была не удовлетворительной. Консервативное апокалиптическое созна­ніе испытываетъ ужасъ передъ гибелью того, что представ- 219



ляется историческими святынями. Революціонно-апокалипти­ческое сознаніе активно творчески обращено къ реализаціи человѣческой личности и къ обществу, связанному съ принци­помъ личности. Активное отношеніе къ концу исторіи предпо­лагаетъ болѣе или менѣе длительный періодъ измѣненія струк­туры сознанія, духовную и соціальную революцію еще въ исто­рическомъ времени, которая не можетъ совершиться одними человѣческими силами, но не можетъ совершиться и безъ че­ловѣческихъ силъ, пассивнымъ ожиданіемъ. Изліяніе Духа, мѣ­няющаго міръ, есть активность духа и въ самомъ человѣкѣ. Активность человѣка, къ которой призывалъ Н. Ѳедоровъ, есть огромный шагъ впередъ въ христіанскомъ сознаніи. Но у Н. Ѳедорова структура сознанія не мѣняется, онъ не ставитъ проблемы отношенія субъекта къ объективаціи. Духовная ре­волюція, подготовляющая конецъ, будетъ въ значительной сте­пени побѣдой надъ иллюзіями сознанія. Активный эсхатоло- гизмъ есть оправданіе творчества человѣка. Человѣкъ осво­бождается отъ власти объективаціи, которая его порабощала. И тогда въ новомъ видѣ представляется проблема конца исто­ріи. Конецъ исторіи есть побѣда экзистенціальнаго времени надъ временемъ историческимъ, творческой субъективности надъ объективаціей, личности надъ универсально-общимъ, об­щества экзистенціальнаго надъ обществомъ объективирован­нымъ. §•Объективація всегда подчиняетъ человѣка конечному, за­крѣпощаетъ его конечному, и, вмѣстѣ съ тѣмъ, ввергаетъ въ перспективу количественной, математической безконечности. Конецъ исторіи есть освобожденіе отъ власти конечнаго и рас­крытіе перспективы качественной безконечности, то-есть вѣч­ности. Активный эсхатологизмъ направленъ противъ объекти­ваціи и ложнаго отождествленія воплощенія съ объективаціей. Христіанство существенно эсхатологично, революціонно-эсха- тологично, а не аскетично. И отрицаніе эсхатологическаго ха­рактера христіанства всегда было приспособленіемъ къ усло­віямъ объективированнаго міра, капитуляціей передъ истори­ческимъ временемъ. Объективація порождаетъ цѣлый рядъ иллюзій сознанія, иногда консервативныхъ и реакціонныхъ, иногда революціоннно-утопическихъ. Такъ, проекція міровой гармоніи въ будущее, которую мы видимъ въ религіи про­гресса, есть иллюзія сознанія. Мыслится въ отрѣзкѣ историче­скаго времени (будущемъ) то, что мыслить можно лишь въ экзистенціальномъ времени (конецъ времени, историческаго времени). Отсюда явилась геніальная діалектика Ивана Кара­мазова, предвосхищенная Бѣлинскимъ, о возвратѣ билета Бо­гу на входъ въ міровую гармонію. Это есть протестъ противъ 220



объективаціи. Отождествленіе церкви съ царствомъ Божіимъ, исторической идеи церкви съ эсхатологической идеей царства Божія, идущее отъ бл. Августина, есть также одно изъ порож­деній иллюзіи объективированнаго сознанія. Послѣдствіемъ этого было не только сакрализація, но и настоящее обоготво­реніе историческихъ объективацій — церкви, какъ соціальнаго института, теократическаго государства, закостенѣлыхъ формъ быта. Истинный хиліазмъ, то-есть надежда на наступленіе цар­ства Божія не только на небѣ, но и на землѣ, былъ отвергнутъ, но восторжествовалъ, какъ бы ложный хиліазмъ, освятившій слишкомъ земное и слишкомъ человѣческое, принадлежащее исключительно историческому времени. Но активно-творческія событія въ экзистенціальномъ времени будутъ имѣть свои по­слѣдствія не только на небѣ, но и на землѣ; онѣ переворачи­ваютъ исторію. Иллюзіи сознанія, на которыхъ покоится такъ называемый «объектный міръ», могутъ быть побѣждены. Творчество человѣка, мѣняющее структуру сознанія, можетъ быть не только закрѣпленіемъ этого міра, не только культу­рой, но и освобожденіемъ міра, концомъ исторіи, то-есть со­зданіемъ Царства Божія, не символическаго, а реальнаго. Цар­ство Божіе означаетъ не только искупленіе грѣха и возвратъ къ первоначальной чистотѣ, а твореніе новаго міра. Въ него войдетъ всякій подлинный актъ человѣка, всякій подлинный актъ освобожденія. Это есть не только иной міръ, это преоб­раженный этотъ міръ. Это освобожденіе природы изъ плѣна, освобожденіе и міра животнаго, за который человѣкъ отвѣча­етъ. И оно начинается сейчасъ, въ это мгновеніе. Достиженіе духовности, воля къ правдѣ и къ освобожденію есть уже на­чало иного міра. При этомъ нѣтъ отчужденности между твор­ческимъ актомъ и творческимъ продуктомъ, творческій про­дуктъ находится какъ бы въ самомъ творческомъ актѣ, онъ не экстеріоризированъ, самое творчество есть воплощеніе. Лич­ность возстаетъ противъ порабощенія ея обще-универсаль­нымъ, объектнымъ, противъ ложныхъ святынь, созданныхъ объективаціей, противъ необходимости природы, противъ ти­раніи общества, но она беретъ на себя отвѣтственность за судьбу всѣхъ, всей природы, всѣхъ живущихъ существъ, всѣхъ страдающихъ и униженныхъ, всего народа и всѣхъ народовъ. Личность переживаетъ всю исторію міра, какъ свою исторію. Человѣкъ долженъ возстать противъ рабства исторіи не для изоляціи въ самомъ себѣ, а для принятія всей исторіи въ свою безконечную субъективность, въ которой міръ есть часть че­ловѣка. 'Послѣдовательное требованіе персонализма, додуманное до конца, есть требованіе конца міра и исторіи, не пассивное ожиданіе этого конца въ страхѣ и ужасѣ, а активное, творче­ское его уготовленіе. Это есть радикальное измѣненіе направ­ленія сознанія, освобожденіе отъ иллюзій сознанія, принявшихъ 221



форму объективныхъ реальностей. Побѣда надъ объективаціей и есть именно побѣда реализма надъ иллюзіонизмомъ, надъ символизмомъ, выдающимъ себя за реализмъ. Это есть также освобожденіе отъ кошмарной иллюзіи вѣчныхъ адскихъ мукъ, держащей человѣка въ рабствѣ, преодолѣніе ложной объектива­ціи ада, ложнаго дуализма ада и рая, который цѣликомъ принад­лежитъ времени объективированному. Путь человѣка лежитъ че­резъ страданіе, крестъ и смерть, но онъ идетъ къ воскресенію. Только всеобщее воскресеніе всего живущаго и жившаго при­миряетъ съ міровымъ процессомъ. Воскресеніе означаетъ по­бѣду надъ временемъ, измѣненіе не только будущаго, но и прошлаго. Въ космическомъ и историческомъ времени это не­возможно, но это возможно во времени экзистенціальномъ. Въ этомъ смыслъ явленія Искупителя и Воскресителя. Великую честь человѣку дѣлаетъ невозможность примириться съ тлѣ­ніемъ и смертью, съ окончательнымъ исчезновеніемъ и самаго себя и всякаго существа, въ прошломъ, настоящемъ и буду­щемъ. Все, что не вѣчно, непереносимо; все цѣнное въ жизни, если оно не вѣчно, теряетъ свою цѣнность. Но во времени ко­смическомъ и историческомъ, въ природѣ и исторіи, все пре­ходитъ, все исчезаетъ. Поэтому время это должно кончиться. Времени больше не будетъ. Рабство человѣка у времени, у не­обходимости, у смерти, ущллюзій сознанія, исчезнетъ. Все вой­детъ въ подлинную реальность субъективности и духовности, въ божественную или, вѣрнѣе, богочеловѣческую жизнь. Но предстоитъ суровая борьба, требующая жертвъ и страданій. Другого пути нѣтъ. Царство Божіе не достигается однимъ со­зерцаніемъ. Прустъ, который мучительно переживалъ пробле­му уходящаго времени, хотѣлъ обратить время, воскресить прошлое путемъ творчески-художественной памяти, путемъ пассивнаго эстетическаго созерцанія. Это была иллюзія, хотя и имѣющая связь съ глубокой темой. Н. Ѳедоровъ хотѣлъ по­бѣдить смерть, обратить время, измѣнить прошлое путемъ «общаго дѣла» активнаго воскрешенія. Это была великая и христіанская идея, но она не была достаточно связана съ про­блемой личности и свободы, съ проблемой побѣды сознанія надъ объективаціей. Рабство человѣка и есть его падшесть, его грѣхъ. Эта падшесть имѣетъ свою структуру сознанія, она по­бѣждается не только покаяніемъ и искупленіемъ грѣха, но ак­тивностью всѣхъ творческихъ силъ человѣка. Когда человѣкъ сдѣлаетъ то, къ чему онъ‘призванъ, тогда лишь будетъ второе явленіе Христа, тогда будетъ новое небо и новая земля, будетъ царство свободы.

222



ACHEVÉ D'IMPRIMER le 20 juin 1972 
PAR JOSEPH FLOCH 

MAITRE- - IMPRIMEUR 

A MAYENNE 

№ 4426


